# LES COURSES DE PIROGUES COUTUMIERES CHEZ LES DUALA

OU

# PEMBISAN A MYOLOO DUALA

Parmi les cérémonies traditionnelles encore pratiquées de nos jours à Douala, le *pembisan* est une des plus anciennes, et c'est aussi celle qui semble avoir conservé presque intacte sa rigueur coutumière, d'antan. Elle ravive chez les Duala l'esprit de clan que les conditions de la vie moderne tendent à atténuer.

Jadis, les pêcheurs duala gagnaient le large à bord de leurs légers myolo (pirogues), chargés de quelque nourriture, et de leurs bepese (filets); après une ou plusieurs journées de pêche, ils rejoignaient le Wuri, et rivalisaient de rapidité dès que Douala apparaissait à leurs yeux.

Peu à peu, ces compétitions, qui tout d'abord ne furent qu'un amusement, prirent un caractère traditionnel et s'organisèrent de plus en plus fréquemment.

C'est sous le règne de Ndumb'a Lobé, à l'époque de la pleine autonomic duala, que les courses prirent leur plus grand essor; la distance à parcourir était beaucoup plus longue que de nos jours, car les pirogues prenaient leur point de départ à Suellaba, et elles terminaient leur trajet à l'embouchure de la rivière Besséké; les embarcations étaient encore petites, car elles ne comportaient au maximum que vingt badnedi (piroguiers), presque nus (exception faite de Ndumb'a bolo, qui fut la première très grande pirogue). Des dons en nature, collectés entre les clans adverses, ou remis par les divers chefs importants, constituaient l'enjeu de la course; en règle générale, une femme était offerte par les propriétaires de bolo. Progressivement, les pirogues devinrent de plus en plus grandes, et de plus en plus décorées, à mesure que les concurrents rivalisaient de puissance et de richesse.

Dès l'installation du Protectorat aflemand, les courses furent réglementées, et ne furent plus disputées qu'une fois l'an, le 27 janvier, à l'occasion de l'anniversaire du Kaiser. Les anciens d'Akwa Nord parlent encore aujourd'hui de la fameuse course du 27 janvier 1893, à laquelle un commerçant allemand de Yabassi voulut participer, à l'aide d'une chaloupe à moteur... On chante

toujours la vaillance de Mwengé, et de ses pagayeurs, qui distancèrent la chaloupe pendant une grande partie du parcours.

Depuis l'installation de l'administration française, les pirogues se mesurent le 14 juillet et le 11 novembre, et quelquefois lors de la fête du Ngondo, le 19 juin. Une prime de 40 ou 50.000 francs C.F.A. est en général octroyée par le Gouvernement, des présents secondaires étant également distribués par diverses personnalités. Les commerçants eux-mêmes n'ont pas perdu de vue l'intérêt publicitaire que pouvaient avoir ces manifestations, ainsi qu'en témoigne ce chant récent des piroguiers de Jébalé:

« Simon Maurice, Brasseries du Cameroun A kwalane bakala bena ba Nongi myolo mbombo ku mo Mo na wombe e kwalane wuba Na di dongamene o mudika ma loe. »

## I. - Les cérémonies qui précèdent la course

a) La veille de la course, les hommes s'assemblent autour de la pirogue et procèdent à la cérémonie rituelle de l'es'a mboa, dite des « meilleurs souhaits ».

Il s'agit d'une réconciliation publique et temporaire des Duala d'un même clan, dont le but profond est de garantir la bonne disposition des pagayeurs : qu'ils ne soient ni distraits par les désaccords qu'ils pourraient entretenir, ni infériorisés par l'action du fétiche malfaisant d'un frère de race.

L'assemblée ainsi réunie fait entendre, sous la conduite du mot'a ngoso, le chant particulier de l'esa:

« Di mabele miladi m'Ebele Ba ye na di nyo male Na to nja nu male o bila Nde a bene njom a nyo male Di nyo wongo a bila Di nyo wongo a bila. »

(2)

(1)

<sup>(1) «</sup> Simon Maurice, des Brasseries du Cameroun, s'est adressé en ces termes aux Européens ayant comme lui attribué leur nom à des pirogues : l'épervier a dit à la poule qu'ils se rencontreraient aux feux d'été » (voir la fable du ver de terre).

<sup>(2) «</sup> Nous appelons les petits-fils d'Ebele, pour qu'ils viennent prêter serment, afin que quiconque allant à la guerre et ayant un palabre avec autrui vienne prêter serment; buvons à la marmite de guerre. »

Bien entendu, les dissensions peuvent reprendre après la fin de la course.

b) Après cela, certains notables avertis et mot'a myanga pratiquent en secret la séance de divination qui permet de prédire le succès ou la défaite plus ou moins honteuse des différentes pirogues.

Ils emploient une cuvette à moitié remplie d'eau, dans laquelle ils jettent des boulettes de papier, toutes confectionnées avec des morceaux de papier identiques, sur lesquels le nom d'une pirogue participante avait été inscrit au préalable. Selon l'évolution de la boulette, qui flotte, qui tombe au fond, ou qui se déplie dans l'eau du côté écrit ou du côté opposé, on en déduit l'avenir.

- c) C'est au cours de cette séance que l'on procède à la confection des différents fétiches, que nous étudierons dans les chapitres suivants.
- d) Puis, à minuit, le mot'a myanga se rend au cimetière, et il y compose ses écritures magiques, les tila la ndimsi, qui seront ensuite semées dans le Wuri par le mundengé (voir fig. 1).
- e) La nuit qui précède la course, les pagayeurs se reposent dans une case commune; ils doivent s'abstenir de boire de l'alcool, il leur est interdit de faire venir leurs femmes. Le matin du départ, tous se baignent dans le Wuri, puis un pasteur protestant se joint à eux afin de prononcer une dernière prière.

A Jébalé, il existe une famille privilégiée, dont les membres ont l'exclusivité des pratiques magiques, qui permettent d'obtenir l'alliance des mèngú (génies du fleuve) et d'utiliser leur puissance au pembisan. Ils pratiquent le jabea, ce qui consiste à se rendre en pirogue près de l'île de Tondo, et à immerger en offrande des dons en nature ou en espèce.

f) Durant toute cette période préliminaire, la pirogue et sa proue sculptée sont soigneusement gardées par des hommes vigoureux; ceux-ci chassent les étrangers et surveillent en particulier les abords, afin que nul ne prélève de terre; c'est en effet avec la terre que les adversaires confectionnent des fétiches, parfois très actifs et très malfaisants.

## II. — Les objets et accessoires de course

Les objets et accessoires du *pembisana Duala* sont des propriétés familiales et héréditaires, pour la plupart détenues par les notables importants.

a) Le bolo ba pen, ou pirogue décorée de course, est l'objet le plus précieux ; elle appartient en général au plus riche notable du quar-

tier ; elle est conservée en un lieu retiré, et n'est visible qu'à l'occasion des courses coutumières.

Bien différente du bolo ordinaire qu'utilisent les pêcheurs du Wuri, elle est taillée d'une seule pièce dans un énorme tronc de mwengé, ou bois corail (Pterocarpus), un beau bois rouge vif, qui se ternit rapidement et prend une teinte grise. C'est une coque sans quille, longue de 20 à 28 mètres, qui se termine par deux guibres plates et rectilignes, en prolongement des bords légèrement courbes de l'embarcation. Des banquettes en bois de mwengé sont régulièrement espacées, et amarrées à la coque dans des encoches horizontales.

Chaque pirogue possède une réelle personnalité; elle est toujours désignée par un nom propre, quelquefois par celui d'un ancêtre célèbre, et souvent son souvenir est popularisé par de nombreux chants.

> Male Male, pirogue de Jébalé (fig. 2); Eyum a Bolo, pirogue de Deïdo; Ndumb'a Bolo, pirogue des Bell.

Quelques jours avant la course, l'extérieur du bolo est entièrement repeint, des motifs géométriques tricolores (bleu, blanc, rouge) sont représentés, le nom de la pirogue est inscrit ou gravé en plein flanc, parfois se surajoute un dessin figuratif symbolisant un animal ou le wongo a Jebale (pot de terre souvent utilisé lors des cérémonies aux mèngú).

La pirogue est ensuite traînée jusqu'au fleuve, où elle séjourne pendant quelques jours pour imprégnation; puis, la veille de la course, elle est remontée sur la berge et recouverte de feuilles de palmier; elle n'est remise à l'eau que le matin même du pembisan, munie de son tangé, de tous ses fétiches, et en particulier de longues tiges de senj'a mèngú (fougère des génies du fleuve), qui pendent à la poupe.

b) Le tângé (fig. 3) est une proue sculptée amovible; c'est un objet coutumier de grande valeur, et absolument indispensable. Certains clans duala, dont le vieux tangé est devenu inutilisable par sa vétusté, ou a été brisé lors des courses précédentes, se voient obligés de renoncer à courir le pembisan, faute de pouvoir s'en procurer un nouveau. En effet, le tangé ne peut être fabriqué que par quelques rares artisans coutumiers, d'ailleurs en voie de disparition, et son prix est extrêmement élevé, bien au-delà des possibilités monétaires d'un individu moyen.

Il est en bokuka, bois blanc recherché pour sa grande résistance aux chocs et sa relative imputrescibilité. Il s'agit d'un corps prin-

cipal plat et vertical; dirigé dans le sens de l'axe de la pirogue; il est fixé en arrière à un socle vertical et transversal, lequel est prolongé en arrière par un bâti en baguettes de bois qui encastre la proue. Assez souvent, le corps principal est traversé par une ou deux barres transversales, au bout desquelles pendent des glands de bois. Lorsque le bâti est fixé à la proue de la pirogue, toute cette charpente est masquée par un manjua (sorte de rideau en fibres de raphia).

La veille de la course, à minuit, la proue est repeinte en grand secret, puis elle est voilée jusqu'au lendemain, afin d'éviter l'emprise des fétiches adverses; parfois, elle est repeinte deux fois de suite, la première couche étant destinée à tromper les autres clans.

Le matin de la course, le tangé est recouvert de plantes fétiches :

- deux herbes en particulier, mbondi makan et lon makan, qui apaisent la puissance des autres pirogues;
- et l'écorce de l'arbre susa, qui protège des dangers surnaturels :
- le tout est enveloppé par des feuilles de bananier rouge, mutia ma jon.

Les artistes duala trouverent dans les tangé les meilleurs objets de leur expression; leur souci de stylisation y est parfois extrêmement heureux (Wuri, Jébalé II), ou bien la délicatesse des figures y est des plus recherchées (Deïdo). Mais, la plupart de ces artistes sont morts ou oubliés... et les pirogues d'aujourd'hui ne s'ornent plus, bien souvent, que d'ouvrages grossiers, à peine ébauchés, ou seulement taillés à la scie dans l'épaisseur de la planche de bokuka.

Il est intéressant de noter que, malgré la diversité des origines, il existe une certaine constance dans la décoration figurative de ces éperons de pirogue. Effectivement, deux animaux se répètent sans cesse, et même plusieurs fois, sur un même tángé, ce sont le serpent et l'oiseau.

Le plus souvent, le serpent tient un poisson ou un crapaud entre ses dents, alors que l'oiseau l'attrape avec son bec par derrière (proues sculptées par Dikumé Bell); parfois, c'est l'oiseau qui avale le poisson, et le serpent qui attaque l'oiseau par derrière (proues de Deïdo, Malimba, Musée de la F.O.M.); d'autres fois, il y a confusion des deux animaux: le serpent est ailé, ou bien l'oiseau est dépourvu de pattes, et son corps se poursuit en une longue queue filiforme (proue de Bouendalé).

Assez souvent, des animaux ressemblant à des salamandres, à des dragons, ou à des lions stylisés, sont représentés par paires, ils

sont placés face à face et symétriquement par rapport à une pièce géométrique centrale de forme variable.

On retrouve aussi des singes, reconnaissables à leur longue queue (Musée ethnographique de Leipzig), des silhouettes incontestablement humaines (Malimba, Dikumé Bell, Leipzig, coll. pers.), ou des figures intermédiaires que l'on serait tenté de rapprocher des mèngú (proues de Bonendalé et du Wuri).

Quelques objets d'inspiration européenne viennent parfois se surajouter à cette abondance d'animaux : ancre de marine (Dikumé Bell), fleur de lis (coll. pers.), couronne royale (Bonendalé).

Les autochtones expliquent la présence de tous ces animaux d'une manière assez concordante, mais peu satisfaisante; selon ceux-ci, chaque clan duala adopta jadis un animal fétiche (ce que l'on pourrait rapprocher du bulletin de vote actuel, où l'image de diverses formes animales désigne diverses couleurs politiques)... Mais, peu à peu, chacun voulut posséder un animal plus puissant que celui du voisin, et, pour surcroît de puissance et de moquerie, chacun voulut le représenter au moment où il dévorait celui de l'adversaire..., ce qui, à la fin, devait mener à ces dégustations en chaîne que l'on observe de nos jours.

On scrait plus séduit par une interprétation magique, que le Duala cache ou nie le plus souvent, soit par crainte, soit par ignorance véritable.

On est, en effet, surpris de noter une certaine similitude entre le serpent des tangé et nyungu, le grand reptile aquatique fétiche, que les Duala représentent par un ruban d'étoffe rouge avec un cauri à son extrémité. Nyungu n'est pas venimeux, il ressemble à un boa; il est le plus souvent bienfaisant, attrapant les poissons et remplissant les filets des pêcheurs qui le possèdent; mais, parfois, il sort la nuit et peut répandre des maléfices.

Quant à l'oiseau, il est le plus souvent aquatique (mouette et flamand de Dukumé Bell, tourterelle du Wuri, cormoran du Musée de Leipzig), et il semble lié à la phrase sumwa mba o ndutu, que prononce le premier mundengé en un certain moment de la course.

c) La pai (fig. 3) est la pagaie commune, que l'on utilise avec toutes les espèces de pirogues ; c'est un objet personnel, le nom du propriétaire ou celui de son père étant le plus souvent gravé sur le plat de la pale. Le manche est court ; la pale est lancéolée ou triangulaire ; la pointe en est presque toujours protégée par une gaine de cuivre ou musongo ; quelques ornements sont sobrement exécutés à sa base d'implantation. La pai est en bope, bois rouge recherché pour sa légèreté.

Une seule pagaie doit être distinguée des autres, c'est celle du premier mundengé, car elle est peinte en blanc, afin d'être bien visible de tous les baduedi, en particulier au moment où celui-ci doit la poser sur le tangé.

Les autres objets ont beaucoup moins d'intérêt artistique, mais n'en gardent pas moins un grand intérêt coutumier.

- d) Les objets employés par les « baduedi » :
- § Le musinga ou mussa: il s'agit d'une cordelette en fibres de ranu, que les pagayeurs nouent en anneau autour des banquettes; il sert à placer le pied externe en position de pagayage et évite ainsi la perte de l'équilibre au cours des efforts trop violents, ce qui serait catastrophique pour la stabilité de la pirogue.
- § Le mboso, qui sert à écoper ; il n'est le plus souvent qu'un morceau de bambou, d'écorce de bananier, ou de calebasse ; rarement, il s'agit d'un objet de bois façonné à cet effet.
- e) Les bandengé utilisent quelquefois des appareils sonores à percussion tels que:
- § Le muken, sorte de cloche en fer soudé, de forme triangulaire, maintenue à l'aide d'un manche de bois, que le mundengé frappe régulièrement à l'aide d'une baguette; il étouffe la résonance à chaque tintement, en appliquant l'ouverture de la cloche sur sa poitrine; ceci donne un son assez particulier que l'on entend à de grandes distances.
- § L'elimbi, tam-tam horizontal en bois rouge, évidé par une fente latérale; destiné initialement au langage tambouriné bitonal, il peut être utilisé pour marquer le rythme en frappant alternativement les deux lèvres.
  - f) Le mot'a bila (fig. 4):
- § Porte sur le crâne une coiffure particulière, le *mbidi*, ou chapeau de guerre, dont la forme varie suivant le clan. Pour Deïdo, c'est un casque rond en vannerie, qui comporte sur sa moitié postérieure un cimier de bois recouvert de vannerie, et sur sa moitié antérieure, une tige souple en prolongement du cimier. Pour la Sanaga maritime, c'est une coiffe de fibres teintes en noir et en rouge.
- . § Les manjo (janjo au singulier); ce sont de petits faisceaux de nervures centrales de feuilles de cocotier, reliées entre elles par un manche de vannerie, ou simplement liées avec une ficelle. Ces petits balais, en général au nombre de deux, servent à commander la manœuvre active de la pirogue.
- § Le museseko (miseseko au pluriel) ; c'est un ouvrage de vannerie, en forme de fuseau ovoïde, fermé à chaque extrémité par

une sertissure métallique ou un tressage de fibres, prolongé par un manche de bois, lequel est entouré à sa base d'implantation par un collier de tissu rouge garni d'un cauri. A l'intérieur, des graines sèches et quelques parcelles métalliques tintent lorsqu'on l'agite.

Il en existe une paire, dont l'un, détenu par le mot'a bila, sert à commander l'arrêt de la pirogue, l'autre étant enfilé dans un trou percé à la poupe et prenant la valeur d'un fétiche. En effet, les mèngú, lorsqu'ils dansent, brandissent toujours leurs miseseko, qui leur donnent les pouvoirs de la baguette de l'enchanteur.

# III. — Les hommes participant à la course et leurs fonctions

A. — Tout d'abord, s'effectue le recrutement des baduedi ou pagayeurs.

Pendant les trois jours qui précèdent la course, des exercices sont répétés, avec la participation des jeunes gens volontaires du clan. Une sélection est ainsi opérée; les candidats retenus sont logés et nourris par le propriétaire, chef de pirogue, à l'aide des cotisations recueillies à cet effet.

Rapidement, chacun trouve la place qui lui revient, soit à droite, soit à gauche, soit en avant parmi les *mila ma mbo* (course des chiens), où se situent les plus jeunes, soit en arrière, parmi les diyo la pai (foyer de la pagaie), où se rassemblent les hommes les plus puissants.

Chaque muduedi confectionne son musinga, qu'il accroche à la banquette située devant lui, celui-ci devant servir à fixer le pied externe dont la jambe reste toujours fléchie; l'autre pied étant placé étroitement contre le pied interne du pagayeur qui partage la banquette. Ainsi, un équilibre stable est assuré durant les efforts violents que l'ensemble des piroguiers doit fournir. Chacun apporte sa pagaie personnelle, souvent héritée du père; certains la repeignent avant la compétition.

Ainsi, selon l'importance de la pirogue, quarante à soixante baduedi sont réunis. Tous revêtent des maillots de couleur vive et uniforme, et ils prennent place dans l'ordre le plus absolu à bord de la pirogue. Dès leur installation, ils perdent leur personnalité; devenant les automates aveugles et obéissants des dignitaires.

- B. Il existe tout un « état major » de dignitaires qui préparent en secret, et dans leurs moindres détails, tous les éléments matériels et surtout spirituels qui sont à la base du pembisan.
  - 1° Les uns, « non navigants », sont :

- a) Le chef supérieur de clan, les chefs de quartiers et chefs de famille, certains notables influents, et surtout les propriétaires de la pirogue et de la proue sculptée.
- b) Un personnage essentiel, le mot'a myanga, que les autochtones appellent aussi « professeur ».

C'est un féticheur dont la tâche est primordiale; il est chargé de fabriquer les « médicaments » indispensables à combattre les maléfices des clans adverses, et à vaincre ou à calmer les forces offensives des génies des eaux.

Le mot'a myanga ne monte jamais à bord de la pirogue, mais, bien que restant à terre, il ne la perd jamais de vue, et la maintient pendant toute la durée de la course sous son pouvoir magique.

- 2° Les autres sont « navigants » ; leurs tâches temporelles et spirituelles sont bien précises et hiérarchisées.
- a) Le mot'a bila est surtout un chef temporel, véritable « amiral » de l'embarcation, il se tient debout au milieu de la banquette centrale; il est en général très mobile, se déplaçant sans cesse d'une extrémité à l'autre de la pirogue; il conserve l'œil vif et attentif.
- § Il manipule et agite les *miseseko* quand il décide d'arrêter l'évolution de la pirogue.
- § Mais, le plus souvent, il brandit les deux manjo pour commander, de concert avec les mundengé, le rythme des baduedi.

Ainsi peut-il commander le *musina* pour l'exécution des virages : arrêtant brutalement le jeu de ses *manjo*, il élève l'un d'eux verticalement, et écarte l'autre horizontalement, dans la direction qu'il veut imposer.

- § Le mot'a bila porte également autour du cou, ou bien pendu à son épaule, un petit sac de paille ou mukuta, qui renferme des fétiches personnels de brousse.
- § -- Mais c'est surtout dans la caisse, ou *elimb'a myanga*, qu'il garde dans le fond de la pirogue, que se trouvent les principaux éléments de ses pouvoirs surnaturels :
- -- Les œufs, ou myen, qu'il jette de temps à autre dans le Wuri, en vue de faire fuir les deux génies secondaires malfaisants des eaux :

Njoûa madiba, l'éléphant aquatique, que les Deïdo et les Jébalé peuvent diriger au moyen d'une toile blanche. Le musina trempe cette toile dans l'eau du fleuve et l'expose à l'arrière, vers les pirogues concurrentes... Aussitôt, l'éléphant remue ses oreilles, sa trompe et ses épaules, et donne naissance à une grande vague qui fait chavirer les pirogues.

Ngubu, le génie hippopotame, qui fracasse les pirogues avec ses dents acérées.

Il existe un autre génie secondaire, qui brise également les pirogues, mais en dehors des courses : c'est Njona, un monstre aquatique, qui ressemble tantôt à un porc cornu, tantôt à une chèvre, qui marche dans l'eau, et crache des flammes à chaque fois que surgit la tornade.

— Le dibomba est un petit paquet magique, que le mot'a bila lance contre le tangé de la pirogue voisine; il aurait le pouvoir d'obliger cette pirogue à fuir aussitôt.

Il est composé d'un fruit sec de tangalanga (ce fruit, une fois ouvert, laisse sourdre à la pression un jus sirupeux; lorsqu'on verse ce jus goutte à goutte, à travers un cornet de feuilles, dans l'angle externe de l'œil, il donne la faculté de voir tous les dangers visibles et invisibles...; le mot'a bila se soumet à cette épreuve avant la course), et de feuilles de tolobanji, que l'on tasse au fond du paquet (ces feuilles contiennent un principe urticant et possèdent en infusion des propriétés aphrodisiaques). L'ensemble est enveloppé avec du papier d'emballage, ou plus souvent avec le makabo ma bedimo, ou feuille de macabo.

— La pâtée d'ewud'a myangi. Il s'agit d'une plante urticante que l'on hache entièrement (ses fleurs sont bien particulières par la manière dont elles détendent leurs éléments, en projetant un nuage blanc de principe urticant, sitôt la plante arrachée).

Lorsque deux pirogues arrivent à proximité, les *mot'a bila* projettent ce hachis sur les *baduedi*; ceux-ci sont alors obligés de se gratter et de négliger un peu leur effort.

- Le citron, ou *epuma esadi*, est également utilisé comme projectile traumatisant.
- Des morceaux d'ekobana jon (écorce de tronc de bananier) sont activés à l'avance par le frottement d'une écorce tenue secrète, que le mot'a bila a mâchée auparavant. Ces morceaux d'écorce de bananier ainsi préparés ont le pouvoir, lorsqu'on les jette à l'eau, de faire disparaître les vagues. Inversement, l'écorce secrète mâchée peut provoquer elle-même ces vagues lorsque le mot'a bila la crache dans le fleuve.
- Des « barrières de *ndimsi* », petites barres de fer préparées spécialement pour être lancées sur les autres pirogues, afin de faire cesser l'effet de la magie provenant de ces dernières.
- Un jeune coq vivant est aussi maintenu dans cette caisse, il a été préparé d'une manière particulière, afin d'acquérir des pouvoirs magiques :

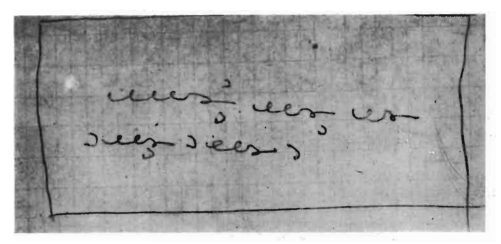


Fig. 1. — Tila la ndimsi, écriture des mèngú (Deïdo) .



Fig. 2. — Male-Male, le bolo ba pen de Jébalé. Course du 11 novembre 1957

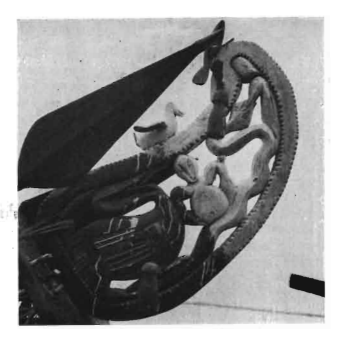


Fig. 3. — Le tangé des gens du Wuri (le serpent fétiche Nyungu dévore un oiseau) ; la pai du premier mundenge est visible avec son musongo.



Fig. 4. — Le mot'a bila de Jébalé, son museseko et son mbidi

Après lui avoir attaché les pattes, et après lui avoir versé dans les yeux quelques gouttes du philtre miso manei (voir l'étude du mundengé), le mot'a myanga saisit le coq à pleines mains et le fait passer neuf fois au-dessus d'un plant de janga, en prononçant les paroles suivantes :

Puis, tout en maintenant d'une main le coq au-dessus du plant, il plie de l'autre une feuille de janga, et referme ensuite au-dessus d'elle un cadenas (la signification de ce curieux mélange de plantes magiques et d'un objet domestique n'a pu nous être donnée).

- § Des graines de *mbasi* (maïs) et de *mbongolo* sont mâchées par le *mot'a bila* pendant toute la durée de la course ; de temps à autre, il les crache dans le fleuve, en vue d'écarter l'ennemi.
- § Avant la course, le *mot'a bila* procède à trois opérations indispensables :
- Tout d'abord, il attache, autour de son bras gauche, un morceau d'écorce de njum que lui a prêté le mot'a myanga; cela doit le protéger des blessures que pourraient lui faire ses adversaires pour le rendre impuissant.
- Les gens de la Sanaga-Maritime sont, paraît-il, possesseurs d'un fétiche mortel pour les bato ba bila... Heureusement, une vieille femme bassa a confié aux habitants de Deïdo une écorce qui protège de ces maléfices.

Le mot'a bila gratte donc cette écorce avec un couteau, et en recueille la poudre qu'il partage en deux moitiés; il répand la première sur la proue et la poupe de la pirogue; il applique la seconde sur son front et sur des incisions qu'il avait pratiquées au préalable sur la face externe de ses bras.

### — Il distribue aussi :

tantôt une pâtée de racines crues de dum, que les pagayeurs doivent sucer et garder dans leur bouche, car elle a la vertu de donner du souffle;

tantôt des feuilles et des fleurs de muwiso musadi, qui revêtent les mêmes propriétés, à condition de les mâcher et de piquer un morceau de la tige dans les cheveux.

- b) Les badobo (mudobo au singulier): ils sont au nombre de quatre et plus. Ce sont les « hommes de barre », ils occupent les trois dernières banquettes de la pirogue. Le dernier des badobo, celui qui s'assied sur la poupe, porte le nom de musina; c'est en
  - (3) « Si je te jette dans l'une des pirogues, que celle-ci cesse de progresser. »

général un individu expérimenté, qui connaît le jeu des courants, les profondeurs et la topographie des bancs de sable ; c'est lui qui dirige la navigation de la pirogue, en commandant la manœuvre des pagaies de tous les badobo.

Le musina doit également procéder à des pratiques fétichistes qui lui sont bien particulières :

- § Quelques jours avant que l'on descende la pirogue dans le Wuri, il reçoit des mains du *mot'a myanga* une mixture complexe composée :
  - d'herbes diverses;
  - de manyanga (huile de palmiste);
  - de poils et de sang de brebis.

Ce mélange a l'avantage de protéger la pirogue de toute tentative de sabotage ; c'est pourquoi ses deux côtés doivent en être enduits.

§ — Avant le départ, le *musina* prend une feuille de *toi la mbo* (oreille de chien), et il la frotte sur son front en disant :

Misima mese mi poye mba! (4).

(5).

§ — Au départ de la pirogue, il appuie son ventre sur la banquette et la frappe à plusieurs reprises, avec une tige de mwandando, en disant :

Alane mba to oweni nde,

Nde o sunge pe mba o mbeu'a nyolo yese.

- $\S$  En général, le *musina* emporte près de lui plusieurs espèces de fétiches :
- Le mukekele ma jôn, ou rachis de bananier, avec lequel il frappe la surface de l'eau, en appelant et en énumérant les noms des génies et des ancêtres décédés, pour qu'ils ouvrent la route à la pirogue.
- L'eposi est une bouteille pleine d'eau que l'on a fait bouillir sur des braises ardentes, mais que l'on a frottée au préalable avec des feuilles de dibokuboku, afin de l'empêcher d'éclater. Durant la compétition, le musina absorbe quelques gorgées de cette eau, puis la recrache au fond de la pirogue; cela doit empêcher les baduedi de perdre haleine.
- En outre, il attache à sa banquette une boîte fermée, qui contient un hachis de l'herbe nyukutu nyukutu, une plume rouge de la queue d'un perroquet, et un petit passereau vivant. Ce fétiche, particulier à Deïdo, aurait la vertu de donner à la pirogue la légèreté de l'oiseau.
  - (4) « Que toutes les chances me sourient! »
    (5) « Emporte-moi partout, et préserve-moi de toutes les difficultés! »

- A Jébalé, c'est le musina qui provoque, avec sa toile blanche trempée dans l'eau du Wuri, d'abord à droite, puis à gauche, et maintenue ensuite en exposition vers l'arrière, la grande vague de njoùa madiba, qui doit faire chavirer les autres pirogues.
- § Une pratique spéciale aux Deïdo, et qui incombe au musina, est de laisser traîner à l'arrière de la pirogue une calebasse vide, attachée à une cordelette d'une dizaine de mètres; elle permet à l'assistance d'apprécier de loin la distance qui sépare Deïdo des autres pirogues.
- c) Les bandengé (mundengé au singulier). Au nombre de trois, ils occupent les trois premières banquettes de l'embarcation. Le premier mundengé est assis derrière le tangé; il donne le rythme des pagaies, mais son rôle essentiel est d'ordre surnaturel.
- § Le commandement du rythme se fait de la manière suivante :
- Le maintien du rythme est assuré par des cris répétés à la même cadence que les deux manjo agités par le mot'a bila, ou bien le rythme est scandé en frappant le muken avec un morceau de bois, ou en faisant parler l'elimbi.
- Le changement de rythme est également commandé par le premier mundengé; celui-ci fait taire les autres bandengé et crie:

sur le rythme qu'il veut imposer.

Il lève sa pagaie blanche au ciel, tous les baduedi émettent un grognement d'ensemble, et le nouveau rythme continue.

- § --- La veille de la course, le mot'a myanga rassemble :
- une certaine quantité d'herbe manga, qu'il coupe en petits morceaux et qu'il écrase,
  - et des échantillons d'écorces de :

Lik, arbre qui gronde comme un félin lorsqu'on arrache son écorce,

Njum, arbre qui fait périr toutes les plantes qui poussent sous son ombrage,

Lengu, arbre sur lequel aucun animal ne grimpe et ne se perche,

Nyai, arbre dont l'écorce a la propriété de traiter les morsures de serpent,

Pindi, arbre dont l'écorce a le pouvoir d'écarter le danger lorsqu'on la porte sur soi au cours des voyages, cette écorce pouvant également permettre de se rendre invisible.

<sup>(6) «</sup> Un, deux, trois, voici ma pagaie, la voilà ! »

Tout ce mélange est accumulé dans un cornet confectionné avec une feuille d'esongo (bananier).

Le matin du départ, le mot'a myanga verse de l'eau dans ce cornet, il laisse macérer quelques minutes, puis il laisse tomber quelques gouttes dans les yeux du premier mundengé; celui-ci est alors devenu miso manei (il a quatre yeux). A ce moment, il a le pouvoir de déceler tous les dangers qui menacent la pirogue, et en particulier ceux qui émanent de jengu, le génie tout-puissant des eaux.

- § Il est recommandé au mundengé de fabriquer une sorte de coussin, en faisant un rouleau avec des feuilles de bananier séchées; au milieu de ce rouleau, il lui faut placer un morceau d'écorce de kombe makan; puis, le tout doit être solidement attaché à la première banquette par des fibres de ranu. Ce fétiche n'a qu'une seule puissance, celle de sauvegarder la vie des hommes en cas de naufrage. En 1957, la pirogue de la Sanaga-Maritime eut un tragique destin; après avoir disputé le pembisan, elle remonta le fleuve, afin de rejoindre son village, mais elle chavira à mi-chemin, et quelques baduedi trouvèrent la mort. Les indigènes imputèrent ces noyades au mundengé qui n'avait pu emporter de kumbe makan à bord.
- § Au moment du départ, le premier mundengé emporte une feuille de janga (manga au pluriel), et il la partage en deux partics égales ; il mâche soigneusement le fragment proximal, et il pique le fragment distal, qui comporte la pointe de la feuille, dans sa chevelure ; il le maintient ensuite par un ruban ou un foulard qu'il attache sur son front.

Ayant terminé ces préparatifs, le *mundengé* empoigne sa pagaic blanche et la dépose sur le *tangé*; puis, il place ses deux mains sur sa tête, et s'écrie:

Ce procédé doit donner, à l'oiseau figuré sur la proue, la rapidité d'envol de la tourterelle ou du perroquet.

§ — Lorsque la course est sur le point de se terminer, lorsque les piroguiers fournissent leur effort maximum, Jengu n'en reste pas moins le principal artisan de la victoire. C'est ce petit génie à forme humaine, qui disposant, selon la croyance populaire, de toutes les forces aquatiques, décide à sa guise des destinées de l'homme sur le fleuve Wuri.

Les indigènes le décrivent comme un être de petite taille, à la peau très noire, plus noire que celle de l'Africain lui-même (mais il peut adopter à volonté la teinte blanche); il est recouvert de

<sup>(7) «</sup> Sauve-moi du danger, que je reparte avec plus d'élan. »

longs poils raides, et porte une chevelure plate en crinière, qui descend jusqu'à ses talons. Il n'est pas très beau, on le prendrait même pour un infirme, car il marche sur le dos de ses pieds qu'il a tordus; sa bouche est fendue jusqu'aux oreilles, il a de gros yeux exophtalmes et strabiques, ses oreilles sont très petites, mais extrêmement sensibles; un jengu peut entendre et comprendre la voix humaine d'une rive à l'autre du Wuri.

Les mengu sont mortels, ils se marient avec des mengu femelles et ils ont des enfants qu'ils élèvent dans des écoles de ndimsi; quelquefois, les bato ba myanga se rendent au fond du fleuve, pour recevoir dans ces écoles l'enseignement des mengu.

Les mengu sortent parfois de l'eau, mais seulement la nuit, apportant avec eux des milliers de moustiques; ils cherchent à capturer des hommes afin de les entraîner au fond des flots.

Les mengu parlent toutes les langues humaines, animales ou végétales. Ils sont maîtres de tous les poissons, et peuvent, à leur gré, rendre une pêche abondante ou infructueuse. Ce sont eux qui, à la saison des pluies, lorsqu'ils sont en fête, font sortir en foule les mbeatoe femelles (espèces de homards), que les jeunes gens vont cueillir de la main gauche sur les bords du Wuri, en répétant des plaisanteries. Ce sont encore eux qui plantent les timbo, les plants de palétuvier, que l'on trouve parfois isolés au large du Wuri, et qui s'y maintiennent malgré le courant qui cherche à les entraîner. Tout homme qui les aperçoit ne doit pas manquer de faire le musima; il doit formuler un souhait, et saisir le timbo en disant deux fois de suite:

Il s'agit donc d'un génie à la fois bienfaisant et malfaisant, dont le roi, Janea a Mengu, réside à l'île de Tondo, près de l'île de Jébalé. L'activité malfaisante de jengu peut être provoquée par une quantité de formules et de fétiches, et c'est la tâche du premier mundengé de les combattre.

- Il reçoit du mot'a mianga un jene (miroir), activé par quelques gouttes d'une préparation faite d'un mélange d'eau, de feuilles de bananier et d'herbe janga; il lui suffira d'orienter ce miroir, afin de réfléchir les rayons du soleil, pour chasser les mengu.
- Il reçoit encore, des mains du *mot'a myanga*, cent petits morceaux de papier blanc (le papier ayant déjà la propriété de faire fuir les *mengu*), sur lesquels est inscrite la formule de la *tila la ndimsi*, ou écriture magique (voir fig. 1). Il doit jeter chaque petit

<sup>(8) «</sup> Moi aussi je suis là ! »

morceau de papier dans le fleuve, tantôt à droite, tantôt à gauche, à mesure que la pirogue avance.

- Puis, lorsqu'il n'a plus de tila la ndimsi, il saisit un wongo a Jébalé (pot de terre), qui se trouvait derrière le tangé, et il le frappe des deux mains, en énonçant successivement et de toutes ses forces les différents noms des pirogues qui participent à la course.
- § Lorsque tout est terminé, le premier mundengé reprend sa pai et pagaie avec tous les autres baduedi.
- d) C'est le plus souvent parmi les bandengé que se recrute le mot'a ngoso, ou meneur de chant.

Les pirogues qui se rendent au pembisan viennent parfois de régions très éloignées (Wuri, Yabassi); les baduedi pagaient alors plusieurs jours avant d'atteindre Douala; c'est pendant ce long parcours que le mot'a ngoso prend toute son importance, car l'excitation rythmique et intellectuelle des piroguiers dépend de la cadence et de l'esprit de son chant. Aussi, le mot'a ngoso fait-il preuve d'une invention constante et d'une diversité de tous les instants; cela permet alors de comprendre combien est effarante la quantité de thèmes que l'on peut puiser de leur mémoire : chants de moquerie vis-à-vis de clans voisins, hymnes de guerre, relations de faits historiques, paroles de mengu, dont certaines peuvent posséder des vertus magiques.

Le plus souvent, il ne s'agit que de deux ou trois phrases que le mot'a ngoso ou l'équipage répètent tour à tour... Quelquefois, dans l'intervalle des reprises, les piroguiers rythment avec ensemble leurs coups de pagaie, en criant:

### « Eah ! Eah ! »

On entend encore sur le fleuve de très anciens myenge ma bolo ba pen (9), dont seuls quelques vieillards peuvent rappeler de nos jours la signification. En effet, pour un non-initié, ces chants sont souvent difficiles à comprendre, car ils procèdent volontiers par paraboles ou par allusions.

Nous avons essayé de recueillir quelques-uns de ces innombrables chants, en les choisissant parmi les plus anciens ou les plus populaires:

- I. « Dibomba la Ngand'a Mongo Di si ma da mwen, iyo ! yo ! Mongo pe a ma jonga Engingila ye eyese
- (9) « Chants de pirogue de course ».

Mba pe na dedi dibomba la mwen Wenge, na majonga. »

(10).

Ce vieux chant date approximativement de 1870 ; il évoque l'achat de la première pirogue de course des Bonaduma par Ngando Mongo.

- II. -- Ces deux autres chants nous ont été dictés par Ntu Ewane Bell, chef de Bonewane ; ils remontent à 1880 environ :
  - « Mot'a ndiyo a nyamse bolo
    Mot'a ndiyo indise bolo
    Sango a medi ma mukala
    Mo pe a sibane bolo ba mukal a mbenge
    Sango a bolo pe a sibane mo. » (11).

Imaginé par Ewanje, alors mot'a ngoso de Deïdo, ce chant rapporte l'inexpérience du musina qui avait fait chavirer la pirogue.

> « Makol'a bolo nde A bo Sosso a bolo Wa o Mudolo Wala o Ngondo Makol'a bolo nde A bo Sosso A nde ndima. »

(12).

Ce chant relate la lutte victorieuse de « Makolo bolo », pirogue de Bonabéri (du nom de Makolo, sœur d'Endale, et fille de Béri), et de « Sosso bolo », pirogue de Bonapriso. A cette époque, les pirogues prenaient leur départ à Mudolo, lieu correspondant à l'ancien embarcadère du bac de Bonabéri.

- III. Cet autre chant, qui date de 1949, rappelle la joie des Deïdos, fêtant l'acquisition de leur nouvelle pirogue, « Eyum a bolo »; celle-ci contient 67 places, et elle surpasse en dimensions
  - (10) « La fortune de Ngando Mongo N'a jamais été atteinte par l'étranger Iyo! yo! Aussi Mongo est-il heureux, Moi aussi, j'ai pris la fortune de l'étranger, Et je suis heureux. »
  - (11) « Un passager a détruit la pirogue, Un passager a fait chavirer la pirogue, Tel un capitaine qui meurt à bord, Le "musina" vient de perir avec sa pirogue. »
  - (12) « Makolo bolo a brisé Sosso bolo, Venant de Mudolo, en direction du Ngondo, C'est Makolo bolo qui a brisé Sosso bolo, Il est donc aveugle. »

la moyenne des autres embarcations (Mambingo Mambingo Théodore, Deïdo) :

« Duala ba nité misea Duala ba nité misea We! Ebele a boli lambo Bino bele ba Sam'a Doo Bino pe bele ba Bed'a Doo Ba ye so jombwa. »

(13).

- IV. Nous avons choisi ces deux autres chants dans le répertoire de Mambingo Mambingo :
  - « Di masenga myango na Eyum a bolo a tem o ngea Eyum a bolo a tem o ngea Binyo langwea bayenge o mundi Na Eyum a tem o ngea Na Eyum a tem o ngea. »

(14).

Bila b'Eyum be si sasi
Eyum a si sasi
To lo wele nde dimene o Kolé
Eyum e nde o bila. »

(15).

V. — Ce chant conte l'inutile vanité des gens de Malimba, qui, lors de la course, s'enorgueillissaient de la dimension de leur pirogue; celle-ci pouvait porter 70 baduedi, alors que celle de Jébalé n'en pouvait supporter que 57. Les deux pirogues avaient pris la tête de la course; mais, lorsqu'elles vinrent à passer au-dessus d'un banc de sable, celle de Malimba toucha le fond et s'échoua, alors que celle de Jébalé, plus légère, passa l'obstacle et arriva la première (Kaise Mwanjo Thimothée, Jébalé I).

La pirogue géante de Malimba est identifiée à la baleine de Bobéa (localité près de Victoria), sorte d'animal-génie de la mer.

- (13) « Les Dualas s'écrient maintenant : (bis) Oh! Ebele vient d'opérer un miracle, Vous, appelez les Samadoo, afin qu'ils viennent voir, Et vous autres, appelez les Bedidoo, afin qu'ils viennent voir. »
- (14) « Nous apprenons que la pirogue d'Eyum est en route, Que la pirogue d'Eyum est en route. Dites à ceux qui se promènent dans la ville, Que la pirogue d'Eyum est en route, Que la pirogue d'Eyum est en route. »
- (15) « La guerre d'Eyum n'épargne personne, Eyum n'épargne personne, En quelqu'endroit que vous soyez, Eyum entre toujours en guerre. »

« Jengu la Balimba l'àlo sume Timbo di sume nde o mukoko Njonji a Bobea Njonji a Bobea E wuno o mbenge a manga ma ngonga Di banjele mo o yongo. »

(16).

VI. — Ce dernier chant évoque les origines de la rivalité farouche qui oppose encore les habitants de Jébalé (Bonadoo) et de Deïdo (Bonébéla) lors du pembisan.

Bien avant la dernière guerre, « Jébalé-Jébalé », pirogue de Jébalé, et « Ebele-Bolo », pirogue de Deïdo, pagayèrent avec tant de courage, qu'ils arrivèrent ensemble au terme de la course.

Une deuxième compétition fut donc organisée entre les deux clans ex-æquo; mais, cette fois-ci, l'enjeu fut grand, puisqu'il s'agissait pour le vaincu d'abandonner sa propre pirogue au vainqueur. Les gens de Deïdo remportèrent la victoire et s'emparèrent donc de « Jébalé-Jébalé » (Mambingo Mambingo Théodorc, Deïdo).

> « Eba ya Bonadoo na Bonébéla e si mabo ba mongele nde eba (bis) To lo m'alano o mbenge Manga ma ngonga Ba mongele nde eba. »

(17).

Ainsi, nous avons pu rassembler près de deux cents chants des plus variés. Il serait certainement intéressant, dans une autre étude, d'en constituer un recueil, afin d'y en illustrer la tradition duala.

D' P. HARTER.

### BIBLIOGRAPHIE

- 1. Moume (Etia). La course des grandes pirogues douala, mai 1929. Togo-Cameroun, pp. 215 à 218.
- Monod (Théodore). Pirogues, janvier 1931. Togo-Cameroun, pp. 37 à 43.
   Monod (Théodore). Légendes des pècheurs du Cameroun, janvier 1929.
- Togo-Cameroun, pp. 15 à 18.
  - (16) « Le " jengu " de Malimba Voulut planter le "timbo", Il le planta sur un banc de sable. La baleine s'est enfoncée, La baleine s'est enfoncée, Venant de la grande mer, . Elle s'est échouée sur un banc de sable. »
  - (17) « Que la rancunc de Bonadoo Pour Bonébéla ne s'éteigne jamais ! Ils y penseront toujours, Même si vous partez au bout du monde, Ils y penseront toujours. »

# RECHERCHES ET ETUDES CAMEROUNAISES

### Sommaire

| Nouveau départ 3                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| R. Masseyett, ML. Piermé, B. Bergeret. — Une enquête sur l'alimentation dans la région de Batouri 6                           |
| P. Harter. — Les courses de pirogues coutumières chez les Duala 71                                                            |
| J. Mouchet et J. Gariou. — Anophélisme et paludisme dans le département bamiléké 92                                           |
| P. Ségalen. — Dix ans de pédologie<br>au Cameroun                                                                             |
| G. Sieffermann et J. Susini. — Appareil d'analyse thermique dilférentielle réclisé au laboratoire de pédologie de l'I.R.C.A.M |
| CHRONIQUE                                                                                                                     |

1960

1