




RESPONSABLE DE PUBLICATION
Laurent BAZIN

COMITÉ SCIENTIFIQUE
Marc AUGÉ, Georges BALANDIER, Jean COPANS, Robert CRESSWELL, Simone
DREYFUS-GAMELON, Maurice GODELlER, Keith HART, Françoise HÉRITIER,
Mondher KILANI, François SIGAUT, Emmanuel TERRA Y.

COMITÉ DE RÉDACTION
Pascale ABSI, Laetitia ATLANI-DUAULT, Laurent BAZIN, Annie BENVENISTE,
Françoise BOURDARIAS, Pierre BOUVIER, Jean-Pierre CAPRILE, Suzanne
CHAZAN-GILLlG, Élisabeth CUNIN, Éliane DAPHY, Christophe DAUM, Ariane
DELUZ, André-Marie DESPRINGRE, Maurice DUVAL, Yannick FER, Francine
FOURMAUX, Laurent Sébastien FOURNIER, Ghislaine GALLENGA, Robert G1BB,
Valeria A. HERNANDEZ, Martine HOVANESSIAN, Guillaume HUET, Bruno
LEFEBVRE, Annie LE PALEC, Béatrice MAURINES, Mohamed MEBTüUL, Louis
MOREAU de BELLAING, Marc-Henri PIAULT, Catherine QUIMINAL, Gilles
RAVENEAU, Monique SELIM, Charles-Édouard de SUREMAIN, Laurent VIDAL.

SECRÉTAIRE DE RÉDACTION
Ghislaine GALLENGA

SECRÉTAIRE DE RÉDACTION ADJOINT
Alexis ROMÉRO

Toute correspondance doit être adressée au :
Journal des anthropologues
AFA - Fondation MSH
54, bd Raspail
75270 Paris cedex 06
Courriel : afa@msh-paris.fr- Antenne Aix-en-Provence: afa@mmsh.univ-aix.fr
Site Web: www.afa.msh-paris.fr
Permanence assurée le jeudi de IOh à 13h

Nous remercions la Fondation Maison des Sciences de l' Homme pour la participation
qu'elle apporte aux activités et aux publications de l'AFA.

L'AFA tient à exprimer sa reconnaissance à la MMSH et à l'IDEMEC pour leur soutien et leur
accueil.
Nous remercions pour son soutien le Département Société et Santé (OSS) de l'Institut de
recherche pour le développement ORO).
Nous remercions la Délégation à l'Information et à la Communication de l'IRO pour son
aide à la diffusion du Journal des anthropologues.
Revue publiée avec le concours du Centre national du livre (CNL).

Couverture: Marie-France Godon
Relecture des résumés en langue anglaise: Robert Gibb

* * *



SOMMAIRE

DOSSIER

DE L'ANTHROPOLOGIE DE L'AUTRE
À LA RECONNAISSANCE

D'UNE AUTRE ANTHROPOLOGIE

Élisabeth CUNIN, Valeria A. HERNANDEZ
De l'anthropologie de l'autre
à la reconnaissance d'une autre anthropologie 9

Gustavo Lins RIBEIRO
Anthropologies du monde: cosmopolitique pour
un nouveau scénario mondial en anthropologie 27

Eduardo RESTREPO
Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial.53

Esteban KROTZ
L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud? 75

Alicia Ferreira GONÇALVES, Lea Carvalho RODRIGUES
Ethnographie. anthropologie et contemporanéité :
quelques questions sur le cas brésilien 99

Roberto RINGUELET
Une perspective contemporaine de
l'anthropologie sociale argentine 131

Agnès BERGERET
Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala 161

Carmen DIOP
Jean Rouch: l'anthropologie autrement.. 185

Julien BONHOMME
Anthropologue et/ou initié.
L'anthropologie gabonaise à l'épreuve du Bwiti 207

Diana SARKIS FERNÂNDEZ, Tamer SARKIS FERNANDEZ
Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives
de « gestion du social ».
L'exemple du Forum universel des cultures - Barcelone 2004 ...... 227



Silvia RIVERA CUSICANQUI
Décoloniser la sociologie et la société.
Entretien réalisé par Pascale Absi 249

Luis Guillermo VASCO
L'anthropologie en Colombie.
Entretien réalisé par Élisabeth Cunin 267

Montse COLERA, Pablo DOMINGUEZ, Monica MARTINEZ
L'anthropologie espagnole:
anthropologie du centre ou anthropologie périphérique ?. 293

Fernanda BITTENCOURT RIBEIRO
De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?...... 317

Jean COPANS
Les frontières africaines de l'anthropologie:
un demi-siècle d'interpellations 337

RECHERCHES ET DÉBATS

Véronique DE RUDDER, François VOURC'H
Quelles statistiques pour quelle lutte contre les discriminations? .. 373

Alain MORICE
Du seuil de tolérance au racisme banal,
ou les avatars de l'Opinion fabriquée 379

CHRONIQUES

Patrick GABORIAU, Lucas GRAEFF
Une lutte collective: « Les Enfants de Don Quichotte ».
Neuf tentatives de construction narrative .411

COLLECTIF
À propos de l'instauration d'un ministère « de l'immigration,
de l'intégration, de l'identité nationale et du codéveloppement » .. .429

Suzanne CHAZAN-GILLIG, Dera HAIDARALY
Rectificatif et complément d'information
sur la réalité monétaire du Fitampoha 2004 433



ACTIVITÉS DE L'AFA

Colloque «Identités nationales d'État» - 25 octobre 2007
suivi de l'assemblée générale de l'AFA 2007 .437

Colloque « L'empathie en anthropologie» - 12113 octobre 2007
AFA (Aix) - IDEMEC 441

Aleksandra CIMPRIC
Compte rendu de la conférence: « Comités et codes d'éthique
en anthropologie: garantie ou contrainte? » 16 mars 2007 445

Rencontres ethnologie. 17 novembre 2007
Présentations de livres par leurs auteurs, débats, discussions 449

Assises de l'ethnologie et de l'anthropologie en France
Paris, 12-15 décembre 2007 .453

Séminaire «Actualités de l'anthropologie » 455

LE JOURNAL

APPELS À CONTRIBUTION - NUMÉROS À PARAÎTRE .459

AVIS AUX AUTEURS 467

NUMÉROS PARUS 469

BULLETIN D'ADHÉSION 2007 473

* * *



DE L'ANTHROPOLOGIE DE L'AUTRE
À LA RECONNAISSANCE

D'UNE AUTRE ANTHROPOLOGIE

Les coordinatrices de ce numéro souhaitent remercier tout
particulièrement:

- le Centre National du Livre pour son soutien apporté, depuis
plusieurs années, à la publication du Journal des anthropologues;

- la Coopération régionale andine à Lima et son responsable,
Monsieur Bernard Grau, pour l'intérêt porté à ce projet et son aide
financière concernant la traduction de trois articles;

- le Centre franco-argentin de Buenos Aires et son directeur, Patrice
Vermeren, qui a accueilli une rencontre sur le sujet (le 10 avril 2006), dans
le cadre du séminaire de recherche coordonné par Valeria A. Hernandez
(IRD, France) et Cecilia Hidalgo (Universidad de Buenos Aires,
Argentine), à laquelle ont notamment participé Claudia Briones
(Universidad de Buenos Aires, Argentine), Mauricio Pardo (Universidad
Central, Colombie), Sonnia Romero (Universidad de la Republica,
Uruguay), Roberto Ringuelet (Universidad de Buenos Aires, Argentine),
Élisabeth Cunin (IRD, France).

Dossier thématique coordonné par
Élisabeth Cunin et Valeria A. Dernandez





DE L'ANTHROPOLOGIE DE L'AUTRE
À LA RECONNAISSANCE

D'UNE AUTRE ANTHROPOLOGIE

Élisabeth CUNIN - Valeria A. HERNANDEZ
IRD IRD

L'anthropologie reflète la dynamique planétaire de
construction de l'altérité et d'assignation de places dans l'ordre
mondial identitaire; or ce rapport d'altérité est également présent
dans le champ anthropologique lui-même. Discipline fondée sur
l'étude de la différence, elle a pourtant du mal à la prendre en
compte en son propre sein. Car la différence n'est pas seulement un
objet d'étude: elle structure le champ anthropologique dans ses
orientations épistémologiques, ses modes d'institutionnalisation,
dans le contenu et les supports de ses publications et autres canaux
de recherche (appels d'offre, allocations de postes, créations de
formations universitaires et post-universitaires, etc.). Dans ce
numéro du Journal des anthropologues nous proposons de restituer
cette multiplicité de points de vue telle qu'elle s'exprime dans
divers contextes sociopolitiques et intellectuels. En ce sens, plutôt
que de reproduire une logique d'altérisation - non plus de nos
objets mais de l'anthropologie -, nous tentons le pari d'une
réflexion multilocalisée sur les représentations et les pratiques de
l'anthropologie, en prenant comme point d'ancrage initial
l'Amérique latine.

Quelques moments dans l'histoire de la réflexion
épistémologique de notre discipline ont été particulièrement riches
et incisifs en ce qui concerne l'analyse de l'autre, les formes dans

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 9



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

lesquelles l'anthropologie a pensé le rapport à la différence
qu'elle-même produisait. Nous allons rappeler ici (trop) brièvement
certains de ces apports pour présenter ensuite les contributions
recueillies dans ce numéro et leur positionnement dans cette
cartographie des altérités.

(Auto)critiques anthropologiques des années 1960-1970

Les années 1960-1970 sont marquées par de fortes remises en
cause, plus ou moins radicales, plus ou moins justifiées, qui
touchent l'anthropologie posée comme « dominante,,: celle
produite par les ressortissants des pays coloniaux (notamment
Français et Anglais). Ce regard critique porte essentiellement sur la
transformation de l'objet de l'anthropologie - l' « autre", le
« natif» - et amène la discipline à se tourner vers elle-même, dans
un virage interprétatif et discursif.

On se rappelle les propos de Claude Lévi-Strauss lorsqu'il
invitait les anthropologues à garder un « regard éloigné» afin de
garantir la légitimité (synonyme pour lui d'objectivité) de leurs
savoirs. Un peu plus tard, il concluait à la fin de la discipline du fait
de la disparition de son objet: celui sur lequel porter ce regard n'est
plus « là-bas » ; il disparaît ou bien se mélange à « nous ", ce qui
revient, dans son épistème, au même. L'autre n'est plus dans la
distance exotique mais dans un périlleux rapprochement à la fois en
termes géographiques et culturels. Dans le même sens, les propos
de Dell Hymes (1972) sont, parmi d'autres, révélateurs des prises
de position de cette époque. Selon lui, la division du travail
scientifique qui caractérisait les sciences humaines, réservant les
terrains lointains et exotiques à l'anthropologie, alors que la
sociologie se centrait sur des objets proches et familiers, n'est plus
valide. De fait, dans le monde globalisé qu'il décrit dans les années
1960-1970, l'anthropologie semble ne plus avoir de raison d'être.
«The fact of the matter is that if the study of man were being
invented now, there wouId be no apparent need for an entity
corresponding to anthropology as we have it in the United States
today» (idem: 4). Les acteurs de cette partie de la planète encore

JO



De l'anthropologie de l'autre...

qualifiée de «tiers-monde» s'inscrivent de plus en plus
difficilement dans la division mondiale du travail scientifique; dans
le même temps, les anthropologues se retrouvent dans des situations
dont la complexité et l'ambiguïté sont croissantes, où leur statut
même est questionné (voir plus récemment l'ouvrage collectif
dirigé par Michel Agier (1997) sur les « terrains sensibles»). Dès
lors, pour Dell Hymes, le bilan est sans appel: «our period is
coming to an end, another emerging » (op. cit. : 8).

Néanmoins, pourrait-on dire, l'anthropologie n'a pas disparu !
Autant que l'étude des processus sociaux, la discipline s'est prise
elle-même pour objet, se donnant ainsi de nouveaux outils, de
nouveaux principes et une légitimité renouvelée. Comme le précise
Richard G. Fox (1991 : 4), la redéfinition de l'anthropologie est
passée par la mise en avant de trois critères: la réflexivité, la
relativité et le rejet de toute position privilégiée de la science. Plus
que d'autres, Clifford Geertz a mis en lumière ce tournant de
l'anthropologie en considérant l'ethnographie comme une forme
d'écriture. La connaissance n'est ainsi plus considérée comme un
résultat scientifique objectif, mais avant tout en termes de
construction académique. Le « point de vue du natif », que prétend
délivrer l'ethnographie, apparaît alors désormais comme une affir­
mation de l'anthropologue portée par sa fiction ethnographique. En
parlant à la place des autres qu'il est censé représenter, le texte
ethnographique renforce l'autorité de l'anthropologue en tant que
professionnel.

Rappelons néanmoins, avec Michel-Rolph Trouillot (1991),
que la construction de l'autre n'est pas le seul résultat du travail
scientifique: l'anthropologie a hérité du savage slot de la culture
occidentale bien plus qu'elle n'en est à l'origine. La critique
postmoderne tend ainsi à sous-estimer le poids des assignations
catégorielles et des relations de pouvoir au sein desquelles la
discipline est elle-même inscrite. De cette sorte, le développement
d'une nouvelle perspective analytique, libérée des regards
exotisants, ne peut se faire que dans le cadre d'une critique générale
du mode de fonctionnement du champ anthropologique, avec ses
rapports de force, ses figures charismatiques, ses institutions, son

11



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

rôle dans la société où prennent sens les connaissances qu'elle
produit. Il ne s'agit donc pas seulement de mener une critique
interne à la discipline (de type épistémologique), mais de favoriser
une (re)contextualisation de la discipline elle-même qui passe
notamment par l'adoption d'un regard plus politique.

Le cas français: de l'ethnologie à l'anthropologie. La fin du
grand partage?

En France ces interrogations sont posées dans le contexte de
la décolonisation: on s'interdit de continuer à penser «l'autre»
sous la forme d'un objet sauvage et exotique, correspondant aux
catégories créées par les anthropologues eux-mêmes (Amselle &

M'Bokolo, 1985). La réponse apportée est alors, pour une part,
celle d'un questionnement de l'universalité et d'une mise en avant
de la nécessaire réflexivité de la discipline (Althabe & Hernandez,
2004 ; Leservoisier, 2005). La critique permanente, le retour sur soi
sont censés garantir la portée de la discipline. D'autre part, cette
«conscience de soi» explicite et critique «doit mettre à nu les
relations institutionnelles qui la rendent possible. Cette structure est
celle de l'exploitation et de la domination des pays sous-développés
(le tiers-monde) par les pays développés occidentaux» (Copans et
al., 1971 : 45). C'est ainsi que sont articulées dans la réflexion les
conditions matérielles et théoriques de la production des savoirs
anthropologiques. La discipline vise à rompre avec son ethnocen­
trisme, qui juge implicitement les sociétés «non européennes»
selon la norme européenne, et inscrit la pratique anthropologique
dans la théorie évolutionniste. Comme le soutiennent plusieurs
représentants de la discipline (Copans et al., ibid.), on passe ainsi de
l'ethnologie à l'anthropologie. Ce passage impliquait à la fois un
effort intellectuel afin de produire des nouvelles catégories
analytiques cohérentes avec un objet d'étude redéfini, mais aussi la
mise en place des stratégies institutionnelles et de communication.
En effet, grâce à elles, l'anthropologie critique trouverait son inser­
tion dans l'agora académique et scientifique, réussissant à faire
passer le message aussi bien auprès des collègues (anthropologues
mais surtout sociologues), des administrateurs de la recherche et du

12



De l'anthropologie de l'autre...

public en général.
Curieusement, en France, ceux qui porteront la critique de

l'exotisme à son point le plus extrême seront justement des anthro­
pologues dont la reconnaissance scientifique dérivait des enquêtes
réalisées dans « l'ailleurs ». En effet, nous pensons à Gérard
Althabe et Marc Augé, deux « africanistes» qui ont cofondé, en
1992, le Centre d'anthropologie des mondes contemporains
(CAMC) à l'École des hautes études en sciences sociales, lui-même
héritier de l'Équipe de recherche en anthropologie urbaine et
industrielle (créée en 1982). Débutant le premier par une enquête en
1958 auprès des Pygmées de l'Est du Cameroun et le second, par
une étude en 1965 sur les Alladians, une population ivoirienne, ils
sont ceux qui, chemin faisant, vont très fortement mettre en ques­
tion les fondements épistémologiques classiques à partir desquels
on pouvait concevoir des modes d'institutionnalisation de la disci­
pline par « aires culturelles» : les africanistes, les andinistes, les
sinologues, etc. De telle sorte, ceux dont le prestige était lié à une
conception exotisante de l'objet anthropologique, venaient à ques­
tionner le modèle du « grand partage ». En Afrique, ils se
revendiquaient de la « sociologie» (tout comme leur aîné Georges
Balandier) et, en France, ils se présentaient comme des
anthropologues qui voulaient étudier les villes, les administrations,
les entreprises, les non-lieux, bref « les espaces emblématiques de
la modernité» (Althabe, 1990, 1992; Augé, 1992). Ils disputaient
ainsi aux sociologues le privilège « de dire et de faire» des
recherches sur les sociétés contemporaines, mais surtout ils contes­
taient, à l'intérieur du champ anthropologique, le « dispositif épis­
témologique fondateur» (Althabe, 1990; Augé, 1994), soutenu
fondamentalement par l'anthropologie structuraliste, selon lequel la
distance culturelle entre observateur et observé était une condition
de possibiliténégitimité du regard anthropologique.

L'anthropologue et « l'autre» sont des contemporains. Voici
le principe essentiel qui sert de base à la rencontre des figures
pionnières du CAMC. En effet, Gérard Althabe, Marc Augé, Jean

13



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

Bazin et Emmanuel Terray' feront de ce centre la référence obligée
pour une anthropologie du présent. Dans le monde francophone et
francophile, de l'université de Lausanne à celle de Montréal, de
New-York à Buenos Aires, en passant par Bucarest, Caracas, Milan
ou Rio de Janeiro, ils feront partie des noms cités, des théories et
des méthodes étudiées lorsqu'il s'agit d'aborder des espaces
sociaux et des phénomènes contemporains.

L'interrelation grandissante entre des espaces-temps autrefois
mutuellement exclus et le développement du processus
d'individualisation oblige l'anthropologie à faire évoluer ses cadres
analytiques si elle veut rester un instrument d'intellection du monde
matériel et symbolique tel qu'il se fait au présent. Ainsi, le CAMC
n'est pas une simple opération institutionnelle visant, par exemple,
à la promotion académique de ceux qui l'intègrent, mais un défi
épistémologique pour la discipline, qui doit à présent accepter la
création d'un programme de recherche revendiquant la fin de la
distinction culturelle ou géographique, proposant de penser la
contemporanéité des interlocuteurs, et qui plus est, dans une plura­
lité des mondes! En effet, le défi ne s'arrête pas au refus de la
logique qui postule « l'autre» comme étranger mais il implique
aussi le questionnement de l'unité et de l'homogénéité du regard de
l'observateur. Le « s» des mondes que l'on revendique dans
l'intitulé du Centre veut insister sur l'idée qu'il n'est plus possible
de parler d'un seul monde, fusse-t-il contemporain, mais qu'il faut
désormais reconnaître la pluralité de perspectives présentes dans un
même espace-temps, la démarche anthropologique consistant à
restituer le complexe kaléidoscope qui en résulte.

Finalement, il faut souligner que le tournant interprétatif et
critique introduit par ces anthropologues des mondes

1 Le compte rendu du Conseil scientifique du 15 décembre 1992, devant
lequel le projet de transformation de l'Équipe de recherche en
anthropologie urbaine et industrielle en Centre d'anthropologie des mondes
contemporains a été présenté, donne la liste complète des membres du futur
regroupement et leurs programmes de recherche: en plus des quatre
anthropologues déjà cités apparaissent les noms d'Alain Bensa et de
Michèle de La Pradelle.

14



De l'anthropologie de l'autre...

contemporains est radical en ce sens qu'il n'admet aucun type
d'altérisation. Dans la mesure où il s'agit pour l'anthropologue
d'étudier des processus de « production de l'autre », il s'interdit de
fétichiser le rapport établi au cours de l'enquête de terrain: il n'y a
plus d'interprète et d'interprétant mais des interlocuteurs qui
communiquent (ou non) et le travail de l'anthropologue consiste à
analyser la forme et le contenu de ce mode de communication
(Althabe, 1985). D'autre part, la critique faite au «regard
exotisant» suppose pour l'anthropologue de passer d'un registre de
tradition «culturaliste» à un autre définitivement politique: il
s'agit d'analyser les rapports de pouvoir qui s'établissent dans la
rencontre des mondes symboliques et matériels diversement
organisés. Pour ce faire, l'anthropologue doit réintroduire dans sa
perspective la notion de « situation» ou d'« événement », cadre de
toute interaction établie avec « les autres» au cours de l'enquête de
terrain. On parlera désormais de coproduction de sens, dans le cadre
d'une rencontre circonstanciée, c'est-à-dire entre des subjectivités
qui s'enracinent dans un/des champs sociaux et symboliques.

Reconnaissance des antbropologies autres

Les réflexions précédentes portent principalement sur la trans­
formation de l' « objet» anthropologique, sur l'évolution des
paradigmes de la discipline et de ses traductions institutionnelles.
Nous voudrions dans ce numéro insister sur un autre paramètre,
trop rarement pris en compte: le rapport entre « les
anthropologies» elles-mêmes, c'est-à-dire, entre les modes de
production du savoir anthropologique. Existe-t-il différentes
anthropologies? Peut-on parler de l'émergence de nouvelles
anthropologies dans le monde, en particulier en Amérique latine?
Autrefois objets d'une anthropologie produite et diffusée en Europe
et aux États-Unis, les sociétés issues de la colonisation et/ou en
situation de subordination (politique, économique, intellectuelle,
etc.) revendiquent désormais leur légitimité et leur capacité à
énoncer un discours savant sur elles-mêmes - voire sur la produc­
tion des « autres ». En Amérique latine notamment, l'anthropologie
s'est institutionnalisée dans le monde universitaire (et, au-delà, dans

15



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

l'ensemble de la société), en s'ancrant dans la tradition européenne,
en particulier française (que l'on songe au rôle de Paul Rivet, Roger
Bastide ou Claude Lévi-Strauss par exemple) et nord-américaine
(Lewis Morgan, Melville Herskovits, Robert Redfield), tout en
donnant naissance à des formes originales de production de la
connaissance (importance du marxisme, engagement politique des
chercheurs, proximité des mouvements indiens, etc.).

Si le degré de dépendance intellectuelle par rapport au(x)
pôle(s) scientifique(s) dominant(s) a toujours constitué un enjeu
central de ces anthropologies, celui-ci est de plus en plus interrogé,
dans un mouvement qui ne vise pas seulement à autonomiser les
savoirs dits « périphériques », « subalternes» ou du « Sud»
- autant de catégories sur lesquelles il s'agira de mener une analyse
critique - de la tutelle de la science « métropolitaine », « hégémo­
nique », du « Nord» mais constitue une véritable mise en question
de l'anthropologie. Ainsi, on assiste aujourd'hui à l'émergence
d'anthropologies latino-américaines qui proposent un récit scienti­
fique différent, certaines développant un discours original issu
d'une relecture critique de l'histoire, d'autres, à travers l'étude de la
globalisation et des identités hybrides, s'exprimant par la produc­
tion transdisciplinaire et internationale de nouveaux concepts
comme ceux de « colonialité du pouvoir », « transmodernité »,
« savoirs coloniaux et postcoloniaux », et des champs académiques
émergeants comme les « études culturelles» qui rompent les
anciennes configurations institutionnelles. De fait, ces
anthropologies interrogent les fondements mêmes de notre disci­
pline, posés comme universellement partagés et s'appuyant sur une
relation de domination. Or, la construction d'un champ
anthropologique libéré de tout universalisme et de tout ethnocen­
trisme s'inscrit aussi dans la (re)connaissance de la pluralité des
voix qui le traversent et le composent. Plusieurs d'entre elles
s'expriment ici « à leur manière» pourrait-on dire, c'est-à-dire
selon une logique analytique et dans un style d'écriture (allant
d'une approche extrêmement descriptive à un penchant postmo­
derne prononcé) qui ne correspondent pas toujours aux normes
standardisées des articles publiés dans les revues françaises. Il nous

16



De l'anthropologie de l'autre...

semblait en effet important, dans notre souhait d'accueillir d'autres
approches anthropologiques, de rendre compte également de la
diversité des mises en forme de ces anthropologies.

Il nous a tout d'abord paru important de souligner le rôle joué
par le Réseau des anthropologies du monde (WAN-RAM pour ses
initiales en anglais et en espagnoI2), collectif informel et non
institutionnalisé, catalyseur d'idées et de pratiques nouvelles,
révélateur des interrogations actuelles des anthropologies
latino-américaines. Le projet des anthropologies du monde apparaît
ainsi comme une anthropologie critique de l'anthropologie, qui
décentre, historise et pluralise ce qui était jusqu'alors considéré
comme 1'« anthropologie ». Deux de ses principaux représentants
ont la parole dans ce numéro.

Dans son article « Anthropologies du monde: cosmopolitique
pour un nouveau scénario mondial en anthropologie », Gustavo
Lins Ribeiro met en avant « l'importance croissante
d'anthropologues non issus de l'anthropologie hégémonique dans la
production et la reproduction de connaissances ». En se référant à la
notion de «cosmopolitique », l'auteur replace le développement et
l'institutionnalisation de la discipline dans le cadre des rapports de
pouvoir nationaux et globaux. La prise en compte de la polyphonie
au sein même de l'anthropologie devrait ainsi favoriser une
«fertilisation croisée» des approches; elle signifie également
l'adoption d'un regard critique sur les déséquilibres qui structurent
le champ anthropologique - et scientifique - mondial, dans un
double mouvement de redéfinition des formes de production des
connaissances et de questionnement des processus d'altérisation
(non pas seulement des objets, mais aussi des savoirs) à l'œuvre.

Dans le même ordre d'idée, Eduardo Restrepo, dans son texte
«Singularités et asymétries dans le champ anthropologique
mondial », invite à revenir sur la multiplicité des anthropologies
dans le monde, multiplicité qui ne peut être dissociée des rapports
de domination entre les institutions anthropologiques dans le

2 Voir le site Web http://ram-wan.net/qui s'appuie sur une logique de
mise en réseau et de diffusion de textes en ligne.

17



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hemandez

monde. Il s'agit ainsi de mettre en évidence la spécificité des
contextes politiques, sociaux, intellectuels au sein desquels
émergent les anthropologies, tout en étant attentif aux mécanismes
de positionnement des anthropologies entre elles. La réflexion sur
les notions d'anthropologies hégémoniques et subalternisées
(distinction qui traverse le champ anthropologique mondial mais
qui se retrouve également au sein même des anthropologies
nationales) permet alors d'observer la mise en œuvre de pratiques
anthropologiques distinctes.

Anthropologie critique des anthropologies

Ces propos ne sont pas nouveaux: ils s'ancrent dans une
tradition de réflexion sur l'anthropologie elle-même. Esteban Krotz
au Mexique, Myriam Jimeno en Colombie, Roberto Ringuelet en
Argentine, Sonnia Romero en Uruguay: de nombreux chercheurs,
en particulier en Amérique latine, ont déjà œuvré à la
contextualisation nationale de la discipline et à la compréhension
des transformations historiques des institutions.

Ce n'est sans doute pas un hasard que l'un des travaux
pionniers en la matière, celui d'Esteban Krotz, porte sur
l'anthropologie mexicaine, tant celle-ci apparaît comme l'un des
vecteurs de la construction nationale, tout en bénéficiant d'une
réelle reconnaissance internationale, au moins en Amérique latine.
Retracer la trajectoire de l'anthropologie mexicaine, comme il le
fait dans son article « L'anthropologie mexicaine comme
anthropologie du Sud? », permet tout d'abord de mettre un terme
au présupposé selon lequel il y aurait des « anthropologies sans
histoire ». Surtout, la dynamique particulière de la discipline est
ainsi mise en lumière, tant dans son insertion dans le cadre national
que dans son rapport aux anthropologies dominantes.

Dans leur article « Ethnographie, anthropologie et
contemporanéité: quelques questions sur le cas brésilien », Alicia
Ferreira Gonçalves et Lea Carvalho Rodrigues s'intéressent aux
contextes politiques et socioculturels, de la fin du XIxe siècle à nos
jours, au sein desquels s'est développé un savoir anthropologique

18



De l'anthropologie de l'autre...

au Brésil. Elles reprennent à Roberto Cardoso de Oliveira son
questionnement fondateur - qu'est-ce que l'anthropologie brési­
lienne ? - ainsi que certains des concepts qu'il a introduits pour y
répondre: ceux de matrice disciplinaire et de styles
d'anthropologie. Les deux auteures mettent ainsi en lumière
l'actualisation des traditions française, anglaise et étatsunienne en
fonction de la structuration du champ scientifique brésilien, mais
aussi des enjeux politiques, sociaux, culturels plus vastes. Les pas­
seurs européens travaillant - et vivant - au Brésil ont de fait
eux-mêmes fait preuve d'un engagement fort auprès des groupes
ethniques (mobilisation politique, conversions religieuses). Si la
dichotomie centre/périphérie à l'échelle mondiale est déterminante,
elle est également mise en parallèle avec les rapports de pouvoir qui
structurent le champ anthropologique national qu'A. Ferreira
Gonçalves et L. Carvalho Rodrigues ressentent particulièrement du
fait de leur insertion dans des universités situées « à la marge de la
marge ».

L'exercice de mise en perspective historique du champ
anthropologique argentin réalisé par Roberto Ringuelet dans sa
contribution «Une perspective contemporaine de l'anthropologie
sociale argentine» illustre l'indéfectible articulation entre les
façons de penser la discipline par ceux qui la font (avec ses objets
de recherche privilégiés, ses méthodes, ses cadre théoriques, etc.) et
les processus politiques qui traversent la société dans laquelle ces
formes prennent sens. On voit défiler au fil des années les tenants
d'une vision plutôt « traditionnelle et folklorisante » de la discipline
(rangés, au niveau politique, du côté des forces « conservatrices »,
puis des gouvernements militaires), puis ceux qui œuvraient à
l'enracinement d'une anthropologie «sociale, consacrée à des
problèmes actuels du pays et du continent» (liés aux positions
« progressistes », que ce soit dans une version «démocratique »,
« révolutionnaire» ou encore de «recherche-action») et, enfin,
ceux qui aujourd'hui tentent de stabiliser des critères «scientifi­
ques» pour un champ aux comportements trop chaotiques.
Ringuelet montre les difficultés que, dans ces conditions, peuvent
avoir les praticiens pour établir un dialogue fructueux, que ce soit

19



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

avec les collègues nationaux ou avec les « autres anthropologies ».
Enfin, Agnès Bergeret, dans son article « Anthropologies et

controverse identitaire au Guatemala », montre à quel point les
clivages qui traversent la discipline reflètent l'idéologie bipolaire de
l'État guatémaltèque et les tensions politiques qui traversent la
société. Une « anthropologie occidentale» s'oppose - tout en étant
parfaitement interdépendante - à une «anthropologie mayaniste»
non seulement en termes de références théoriques, d'approches du
terrain et de positionnement académique, mais aussi au niveau des
statuts des anthropologues et des engagements politiques de leur
discipline. Néanmoins, entre ces deux pôles, il s'agit également
d'étudier l'émergence d'un troisième courant, venant complexifier
le dualisme hégémonie/ subalterne, avec l'existence d'une
«position métissée de certains anthropologues guatémaltèques
critiques, qui renvoient les deux premières dos à dos» et se
cristallise notamment autour de la prise en compte de la diversité
propre à la société guatémaltèque.

Production plurielle des savoirs

La reconnaissance d'« anthropologies autres» passe
également par la prise en compte d'autres façons de produire des
savoirs, qui interroge la spécificité et les outils de la discipline. Les
travaux de Jean Rouch ont particulièrement contribué à la réflexion
sur l'altérité, tant au niveau des rapports de l'anthropologie avec les
populations étudiées que de la mise en pratique différentielle de la
discipline. À travers une série d'entretiens, Carmen Diop, dans
« Jean Rouch: l'anthropologie autrement », nous donne à voir « en
acte» cette « autre façon» de faire et concevoir l'anthropologie. En
associant cinéma et recherche ethnographique, Jean Rouch introduit
la subjectivité et la fiction dans la discipline et invente une
«pratique scientifique originale où l'image a valeur d'outil de
connaissance ».

De son côté, Julien Bonhomme aborde, dans son article
«Anthropologue et/ou initié. L'anthropologie gabonaise à
l'épreuve du Bwiti », la question d'une anthropologie produite par

20



De l'anthropologie de l'autre...

les «sociétés exotiques» elles-mêmes en s'intéressant au cas du
Gabon. De fait, ces anthropologies nationales « se définissent moins
par un rapport à l'altérité que par une relation complexe à leur
propre identité». En s'intéressant à une situation ethnographique
particulière, celle du séminaire «Bwiti au Gabon », l'auteur met en
lumière le rôle de l'anthropologie dans l'élaboration d'un projet
politique national reposant, notamment, sur la valorisation d'une
identité et d'un patrimoine culturel nationaux, dans une logique tant
descriptive que performative. Dans le même temps, on assiste à une
remise en cause de la distinction traditionnelle entre discours savant
et indigène; ceci interdit à l'anthropologie gabonaise de se
retrancher derrière une barrière institutionnelle et l'oblige à se
confronter à la multiplicité des sources de savoir, renvoyant aux
enjeux de pouvoir entre les anthropologues et les initiés du Bwiti.
L'hétéroglossie qui s'instaure alors tend à enrichir le savoir
anthropologique, en l'ouvrant à la multiplicité et au dialogue, tout
en fragilisant sa légitimité et ses fondements.

Cette notion d'hétéroglossie, déjà présente chez Gustavo Lins
Ribeiro, est également étudiée par Diana et Tamer Sarkis Femândez
dans leur texte « Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques
discursives de "gestion du social". L'exemple du Forum universel
des cultures - Barcelone 2004», où ils analysent l'émergence d'un
«universalisme dialogique» qui vise à rendre compte de la
diversité caractéristique des sociétés contemporaines. En
s'intéressant à l'exemple du Forum universel des cultures organisé
à Barcelone, les deux auteurs analysent la «redéfinition
théorico-politique et méthodologique» de l'anthropologie, entre
démocratisation des savoirs et inscription dans des enjeux de
rentabilité économique et de gestion des conflits sociaux, tout en
acceptant la mise en scène de débats et de spectacles médiatiques.
Dès lors l'anthropologie est appelée à jouer un nouveau rôle dans la
constitution d'une citoyenneté interculturelle ou la participation à
des actions d'ethnodéveloppement. Ce processus ne va pas sans
poser de nouvelles interrogations: cette anthropologie ne
participerait-elle pas aux «dispositifs de minorisation des immi­
grés, tout comme elle entretenait les mécanismes d'indigénisation à

21



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

la périphérie du système capitaliste global» (souligné par les
auteurs), alors même qu'elle réduit les rapports sociaux au seul
dialogue entre les cultures?

Vers une recomposition des rapports de pouvoir?

On voit ainsi à quel point les enjeux strictement disciplinaires
renvoient plus largement à une économie politique des
connaissances, nationale et internationale, et à un questionnement
des rapports de domination. En ce sens, il est indispensable de
souligner l'influence de la pensée critique latino-américaine portant
sur l'exclusion des populations indiennes, l'adoption de paradigmes
marxistes et la colonialité du pouvoir. Savoir et politique sont
appréhendés dans une même logique qui vise à transformer des
structures sociales asymétriques issues du colonialisme externe et
interne. C'est pourquoi il nous a semblé utile d'inclure dans ce
numéro du Journal des anthropologues deux entretiens réalisés
auprès de Silvia Rivera Cusicanqui, sociologue bolivienne,
fondatrice de l'Atelier d'histoire orale andine, et de Luis Guillermo

Vasco, anthropologue colombien, membre du groupe des
« Solidaires », qui, chacun à leur manière, retracent l'engagement

politique des sciences humaines, notamment auprès des populations
les plus marginalisées, depuis les années 1970. Celui-ci passe par
une décolonisation de la production des connaissances qui nécessite
l'élaboration d'une nouvelle épistémologie scientifique basée sur le
dépassement des asymétries entre chercheur et acteur, l'élaboration
de nouveaux outils d'investigation, la redéfinition des cadres
institutionnels, etc.

Ces prises de position caractéristiques des années 1970-1980
doivent désormais donner naissance à des études empiriques, per­
mettant de mieux comprendre les influences réciproques et les
rapports de domination existant entres les anthropologies et de
mettre en lumière les formes alternatives de production des
connaissances. C'est ce que font Montse Colera, Pablo Domfnguez
et Monica Martfnez qui reviennent, dans leur article
« L'anthropologie espagnole: anthropologie du centre, ou anthro-

22



De l'anthropologie de l'autre...

pologie périphérique? », sur les asymétries du champ anthropolo­
gique mondial à partir d'une étude de l'institutionnalisation de la
discipline en Espagne. Ils s'intéressent également aux références
bibliographiques utilisées dans les programmes universitaires espa­
gnols en anthropologie et à l'origine nationale des revues
disponibles en Espagne. Le cas particulier de l'Espagne, entre
centre et périphérie, entre métropole coloniale et marge de
l'Europe, entre objet d'études et producteur de connaissances,
conduit ainsi à l'émergence de nouvelles pratiques et affiliations,
qui passent notamment par un rapprochement avec d'autres anthro­
pologies intermédiaires ou la constitution d'un réseau de jeunes
chercheurs. Finalement l'anthropologie espagnole ne se constitue
pas comme une anthropologie des autres mais avant tout, à l'instar
des réflexions menées au sein du Réseau des anthropologies du
monde, comme une «anthropologie globale qui [fait] émerger
d'autres formes de connaissance anthropologique ».

De fait, les «sociétés exotiques» ne se contentent plus de
produire des savoirs sur elles-mêmes: elles tendent aussi de plus en
plus à tourner leur regard vers les sociétés dominantes, à en faire
des objets d'étude et non pas seulement des lieux d'élaboration des
concepts. Si les étudiants africains, latino-américains, asiatiques
viennent encore majoritairement en France pour faire une thèse de
doctorat sur leur pays d'origine, de nouvelles pratiques émergent, à
travers lesquelles les doctorants étudient désormais la société
française elle-même. Et posent ainsi directement la question de leur
statut, de l'inversion des normes, de la circulation des concepts, du
croisement des formations, de l'interpénétration des cadres
d'analyse. Au-delà des remises en cause idéologiques des rapports
de domination dans le champ anthropologique mondial, c'est sans
doute à ce niveau empirique que se joue, au moins en partie,
l'inversion des hiérarchies et la reconnaissance de la pluralité des
approches anthropologiques. Fernanda Bittencourt Ribeiro, dans
« De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui? »,
retrace ainsi son parcours de doctorante brésilienne en France, qui
va l'amener à questionner le «partage traditionnel selon lequel la
"périphérie" fournit un cadre empirique aux théories produites au

23



Élisabeth Cunin - Valeria A. Hernandez

"centre" ». Cette expérience lui donne en effet l'occasion, dans un
décalage heuristique fécond, de mener une analyse réflexive des
« traditions» anthropologiques française et brésilienne, tout en
interrogeant cette figure constitutive, mais perçue ici comme
problématique, de 1'« anthropologue étrangère ».

Au-delà de toute condamnation postcoloniale de
l'anthropologie, mais aussi de toute tentative d'histoire positiviste
de la pensée anthropologique, il s'agit ainsi de mettre en avant la
dimension politique de la reconnaissance des autres anthropologies
et de favoriser une réflexion programmatique. Comment faire de
l'anthropologie dans le monde aujourd'hui? Comment travailler
avec nos collègues ici et là-bas? Ainsi Jean Copans, dans « Les
frontières africaines de l'anthropologie: un demi-siècle
d'interpellations », s'interroge-t-il sur les causes historiques, politi
ques et scientifiques qui permettraient de comprendre l'absence
d'une « anthropologie sociale ou culturelle dans un quelconque
pays d'Afrique noire », alors même que ce continent est le plus
étudié depuis deux siècles par les anthropologues de toutes origines
intellectuelles (notamment, britanniques, étatsuniens, français). Fin
praticien du champ intellectuel africain, Copans adopte un regard
d'anthropologue des connaissances et analyse le rôle joué par la
sociologie, l'histoire et la science politique dans ce « blocage ». Son
article termine par un plaidoyer pour une anthropologie de la
modernité en Afrique, menée par des Africains. Les « conditions
minimales et nécessaires» à la création « d'une forme originale
d'anthropologie, d'une forme africanisée par les premiers
concernés, les chercheurs africains en sciences sociales» sont
réunies: pour réaliser cette « utopie », rappelle Copans en citant
Olivier Leservoisier, l'anthropologie du début du XXle siècle
dispose « de la réflexivité, de la prise en considération des
hiérarchies sociales dans la production des connaissances, du
métissage des modes de lecture croisés des sociétés et enfin de
l'activation autocritique d'une dialectique totalisante entre la parole
recueillie et la parole donnée ».

24



De l'anthropologie de l'autre...

RÉFÉRENCES BffiLIOGRAPHIQUES

AGIER M. (dir.), 1997. Anthropologues en danger. L'engagement
sur le terrain. Paris, lean-Michel Place.
ALTHABE G., 1985. «Production de l'étranger, xénophobie et
couches sociales populaires », L'Homme et la société, 77-78:
63-73.
ALTHABE G., 1990. «L'ethnologue et sa discipline », L'homme et
la société, 95-96 : 25-41.
ALTHABE G., 1992. «Vers une ethnologie du présent », Cahier
MSH, Ethnologie de la France, 7: 247-257.
ALTHABE G., HERNANDEZ V. A., 2004. «Implication et
réflexivité en anthropologie ». Journal des anthropologues, 98-99 :
15-36.
AMSELLE l.-L., M'BOKOLO E. (dir.), 1985. Au cœur de l'ethnie.
Ethnies, tribalisme et État Afrique. Paris, La Découverte.
AUGÉ M., 1992. Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de
la sunnodemité. Paris, Le Seuil.
AUGÉ M., 1994. Pour une anthropologie des mondes
contemporains. Paris, Aubier.
COPANS 1., GODELIER M., TORNAY S. &

BACKÈS-CLÉMENT c., 1971. L'anthropologie. Sciences des
sociétés primitives? Paris, Deno~l (coll. Le Point de la Question).
FOX R. G., 1991. Introduction «Working in the Present» in
FOX R. G. (ed), Recapturing Anthropology. Working in the Present.
Santa Fe (New Mexico), School of American Research Press: 1-16.
HYMES D., 1972. Reinventing anthropologies. New York,
Random House.
LESERVOISIER O. (dir.), 2005. Terrains ethnographiques et
hiérarchies sociales. Paris, Karthala.
TROUILLOT M.-R., 1991. «Anthropology and the Savage Siot.
The Poetics and Politics of Othemess» in FOX R. G. (ed),
Recapturing Anthropology. Working in the Present. Santa Fe (New
Mexico), School of American Research Press: 18-44.

... ... ...

25





ANTHROPOLOGIES DU MONDE
COSMOPOLITIQUE POUR UN NOUVEAU

SCÉNARIO MONDIAL EN ANTHROPOLOGIEl

Gustavo Lins RIBEIRO
Université de Brasilia

(Département d'anthropologie)

À la mémoire d'Eduardo Archetti

Alors que la mondialisation s'intensifie de plus en plus, les
anthropologues ne sont toujours pas parvenus à débattre de façon
cohérente de la nature actuelle de leur pratique et de ses transfor­
mations à l'échelle mondiale. Ceci est peut-être dû à l'hégémonie
internationale de l'anthropologie nord-américaine et à sa tendance à
confondre ses propres crises internes avec une crise mondiale. Cet
article s'inscrit dans une anthropologie critique de l'anthropologie,
une anthropologie qui décentre, qui replace dans son contexte histo­
rique, et qui pluralise l'anthropologie telle qu'elle a été comprise
jusqu'à aujourd'hui. Elle met en question non seulement le contenu,

1 Cet article est largement inspiré d'un mouvement collectif appelé le
Réseau des anthropologies du monde 1 World Anthropologies Network
(WAN) dont l'auteur est membre (voir www.ram-wan.net). Ce réseau
cherche à pluraliser les visions dominantes de l'anthropologie. Plusieurs
passages de ce texte font aussi partie de l'introduction à World
Anthropologies: Disciplinary Transfonnations Within Systems of Power,
ouvrage édité par Gustavo Lins Ribeiro et Arturo Escobar, résultat d'un
Symposium international parrainé par la Fondation Wenner-Gren pour la
recherche anthropologique. Une version différente de cet article a été
publiée dans Critique ofAnthropology, 2006,26(4 déc.), Sage Publications
Ltd.
Traduction de Pierre Tétard et Marie Salwa.

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 27



Gustavo Lins Ribeiro

mais également les modalités des dialogues anthropologiques. Le
projet « Anthropologies du Monde» cherche à reconceptualiser les

relations entre communautés anthropologiques. L'anthropologie
monologique a besoin d'être remplacée par une anthropologie hété­
roglosse. L'hétéroglossie, comme le souligne Bakhtine (Werbner,

1997: 6), ébranle «l'autorité des coutumes et des traditions
réifiées» .

Cosmopolitiques

La notion de cosmopolitique cherche à apporter une
perspective plurielle et critique sur les possibilités d'articulations
supra et transnationales (sur la notion de cosmopolitique, voir
Cheah & Robbins, 1998; Ribeiro, 2003). Les cosmopolitiques

intègrent des discours et des pratiques politiques qui se soucient de
leur portée et de leur impact au niveau mondial. Ce sont les
cosmopolitiques impliquées dans des conflits sur le rôle de la
différence et de la diversité dans la construction de régimes
politiques qui m'intéressent tout particulièrement. Je considère
l'anthropologie comme une cosmopolitique de la structure de
l'altérité (Krotz, 1997) qui se prétend universelle mais qui, en
même temps, a tout à fait conscience de ses propres limites et de
l'efficacité d'autres cosmopolitiques. On pourrait affirmer que
l'anthropologie est un discours politique cosmopolite sur
l'importance de la diversité pour l'humanité.

Considérer l'anthropologie comme une cosmopolitique signi­
fie, dès le départ, qu'elle n'est pas le seul discours sur l'importance
de la diversité, et ce malgré sa sophistication. Il faut également
prendre conscience du fait que l'histoire de l'anthropologie acadé­
mique nord-atlantique ne suffit pas à rendre compte, à elle seule, de
l'histoire de la connaissance anthropologique à l'échelle mondiale.
Ceci est dû non seulement aux spécificités de l'histoire des anthro­
pologies dans leur contexte national propre, mais aussi au fait que
d'autres cosmopolitiques se sont développées dans d'autres régions
du globe et ont façonné un ensemble de connaissances semblables à
ce qui allait devenir plus tard l'anthropologie, « discipline académi-

28



Anthropologie du monde

que apparue pour la première fois dans la région nord-atlantique»
(Danda, 1995 : 23). Ajit K. Danda estime, à juste raison, qu'il est
nécessaire de faire une distinction entre l'anthropologie en tant que
«discipline académique» et l'anthropologie en tant que «corps de
connaissances ». Selon lui, « c'est une méprise de considérer que le
reste du monde était dépourvu de connaissances anthropologiques
et qu'il n'existait pas de recherche suffisamment significative en
provenance de ces régions pour être mentionnée jusqu'à ce qu'une
réelle impulsion, venue de l'Atlantique nord, ne s'étende ailleurs»
(idem). Il s'appuie sur la littérature indienne antique remontant
jusqu'à 1350 avant J.-C. lorsque la Manava Dharmashastra [La

Science Sacrée des Hommes] fut écrite.
En bref, l'anthropologie est une cosmopolitique occidentale,

elle s'est consolidée en discipline académique formelle au cours du
xxe siècle au sein d'un système universitaire occidental en pleine
croissance qui s'est élargi à travers le monde. À l'instar d'autres
approches cosmopolitiques, l'anthropologie reflète les dynamiques
historiques du système mondial, en particulier celles liées à la
structure même de l'altérité. Certains des changements les plus
fondamentaux dans l'anthropologie au xxe siècle sont dus à des
changements dans la position de sujet de 1'« objet» d'étude anthro­
pologique par excellence, c'est-à-dire les populations indigènes à
travers le monde.

Transformations dans les systèmes de pouvoir

Pour mieux comprendre cette anthropologie critique de
l'anthropologie, je me dois de présenter la manière dont j'envisage
la trajectoire de la discipline au cours du xxe siècle. Mon intention
n'est pas ici de résumer l'histoire de la discipline ni de ses nom­
breux accomplissements et difficultés. Je m'intéresse plutôt aux
questions qui révèlent comment l'anthropologie s'est retrouvée
étroitement liée à la géopolitique et aux pouvoirs nationaux ou
mondiaux. Mon argumentation s'articule autour de transformations
qui ont eu lieu principalement au sein des anthropologies
hégémoniques, c'est-à-dire des formations discursives ainsi que des

29



Gustavo Lins Ribeiro

pratiques institutionnelles qui ont été associées à la normalisation
de l'anthropologie sous diverses modalités académiques, principa­
lement aux États-Unis, en Grande-Bretagne et en France (voir
Restrepo & Escobar, 2(04). Les anthropologies anglo-saxonnes, en
particulier l'anthropologie nord-américaine, représentent des
scénarios intéressants pour observer les intersections entre systèmes
de pouvoir au niveau national et au niveau mondial. Je
m'intéresserai aussi à l'apparition récente de nouveaux acteurs dans
ce domaine qui a ouvert de nouveaux horizons et lancé des défis
inattendus. Cette nouvelle configuration est désormais détachée de
la « niche sauvage» [savage slot] (Trouillot, 1991). Il s'agit d'une
force nouvelle émanant du cœur même de l'anthropologie. Je fais
ici référence au rôle croissant joué par les anthropologies non
hégémoniques dans la production et la dissémination de savoirs à
l'échelle mondiale.

Jusqu'au début de la seconde guerre mondiale, le xxe siècle
fut marqué par une consolidation et une expansion de
l'anthropologie dans de nombreux pays. Des institutions furent
fondées et des réseaux internationaux créés de telle façon qu'ils
reproduisaient les relations géopolitiques existant entre différents
loci du système-monde, à une époque où les empires, tout comme
les États-nations, étaient solidement établis (Nugent, 2(06). Ce fut
un moment fondateur, avec un véritable succès. Progressivement
l'anthropologie devint une discipline pratiquée par un nombre de
plus en plus important d'adeptes, avec sa propre identité, ainsi
qu'un nombre croissant d'institutions dédiées à son expansion et à
sa reproduction. En plus des anthropologies hégémoniques
nord-américaine, britannique et française, de multiples anthropolo­
gies se développèrent dans de nombreux pays tels le Japon, le
Mexique et la Russie. L'instruction que de grandes figures
fondatrices de diverses «anthropologies nationales» reçurent au
sein de centres anglo-saxons, ainsi que l'importance des échanges
internationaux, furent souvent le point de départ d'une coopération
et d'une diffusion de la connaissance anthropologique, créant de ce
fait le sentiment de partager le même domaine de recherche, les
mêmes objectifs et les mêmes programmes académiques. Étant

30



Anthropologie du monde

donné que l'anthropologie et les voyages sont toujours allés de pair,
beaucoup d'anthropologues essayèrent, dès les premières heures de
la discipline, d'établir des réseaux et des cadres d'étude transnatio­
naux. Au début du xxe siècle, sous l'influence de divers nationa­
lismes et colonialismes, les populations indigènes eurent tendance à
être vues comme des peuples qu'il fallait connaître et comprendre,
dans le but de faciliter leur intégration aux États-nations ou aux
empires.

Ce panorama allait être changé de façon radicale par la
seconde guerre mondiale, moment fondamental de réorganisation
du système-monde. Si jusque-là les rapports entre l'anthropologie
et les intérêts nationaux se déroulaient souvent sous la protection
des administrations coloniales, la guerre envahit alors le cœur
même de la discipline d'une manière bien plus intense et totale. Des
anthropologues américains avaient été, dans une certaine mesure,
impliqués dans des opérations de renseignement durant la première
guerre mondiale, conflit pour lequel il n'y eut jamais un consensus
absolu chez les intellectuels nord-américains, contrairement à la
seconde guerre mondiale (Goldman & Neiburg, 2002). Au cours de
cette dernière, Boas, par exemple, envisagea d'abandonner sa
carrière d'anthropologue pour aller combattre le nazisme (idem:
194-195). Certains de ses anciens étudiants, comme Margaret
Mead, furent les fers de lance de l'implication de l'anthropologie
dans l'effort de guerre. Dans certains cas les natifs devinrent des
ennemis, comme on peut le lire dans Le Sabre et le Chrysanthème
[The Chrysanthemum and the Sword] de Ruth Benedict (écrit en
1942 pour le Bureau de l'information de guerre et publié en 1946),
probablement l'exemple le plus célèbre de coopération entre le
savoir anthropologique et l'effort de guerre. De l'avis général, la
seconde guerre mondiale démontra que l'anthropologie pouvait être
très efficace pour fournir des « renseignements)) (a) sur l'ennemi
lui-même, pour parvenir à le vaincre, (b) sur les alliés, pour
découvrir comment coopérer avec eux, et (c) sur son propre pays,
pour apprendre comment utiliser sa propre force (Goldman &

Neiburg, op. cit. : 198-199). Les relations douteuses entre recherche
anthropologique et intérêts de l'État furent illustrées encore plus

31



Gustavo Lins Ribeiro

concrètement lors de la participation de plusieurs anthropologues à
l'administration de camps de concentration pour les populations
japonaises et américaines pendant la seconde guerre mondiale
(Suzuki, 1981). Il nous manque toujours aujourd' hui une histoire
cohérente sur le rôle de l'anthropologie dans différents pays
pendant ce conflit2. Ce fut une période-clef car elle révéla sans
détour des interactions entre l'anthropologie et les élites au pouvoir
qui seraient moins susceptibles de se produire en période de paix.

La guerre de 1939-1945 fut un tournant dans l' histoire de
l'ordre mondial. Celle-ci symbolisa notamment le crépuscule de
l'ère impérialio-colonialiste classique et l'aube d'une nouvelle ère,
caractérisée par l'hégémonie des États-Unis. Les idéologies colo­
nialistes d'expansion cédèrent la place à des idéologies développe­
mentalistes (Escobar, 1995). La guerre froide donna naissance à un
monde divisé en deux blocs antagonistes, division qui eut un impact
considérable sur le développement de l'anthropologie dans des pays
tels que la Chine et l'Union Soviétique (Smart, 2006; Vakhtin,
2(06). Ce fut après la seconde guerre mondiale que l'anthropologie
commença à connaître un succès retentissant. D'une part, ceci
coïncidait avec l'élan de modernisation de l'époque qui se
nourrissait d'une éducation de masse fondée sur un système
universitaire alors plus accessible et en pleine croissance dans de
nombreux pays. D'autre part, cela coïncidait aussi avec une
demande renouvelée de connaissances «scientifiques» sur des
indigènes à la fois étranges et exotiques, au nom des besoins du
« développement» à travers le monde. Progressivement, les
indigènes cessèrent d'être considérés comme de simples sujets des
empires coloniaux occidentaux pour devenir des citoyens
d'États-nations «sous-développés ». L'ensemble des inégalités et
des différences au sein du système-monde devait désormais être
géré par l'intermédiaire de moyens pacifiques et rationnels tels que
des projets de développement et des idéologies promus par des

2 Voir Weber (2002) sur certains des dilemmes de l'ethnologie française
sous le régime de Vichy.

32



Anthropologie du monde

organisations multilatérales comme les Nations-Unies et la Banque
mondiale.

À une époque où régnait la confiance dans cet élan moderni­
sateur et dans la capacité de la science et de la technologie à faire
progresser l'humanité, le nombre de praticiens de l'anthropologie
dans le monde augmenta à un rythme régulier. Mais les processus
politiques de l'après-guerre allaient bientôt converger, au cours des
années 1960, vers une crise majeure de représentation de
l'anthropologie hégémonique causée par un changement manifeste
dans la position de « sujet» des groupes indigènes et/ou dominés,
« objet» de recherche classique de l'anthropologie. Les façons dont
la décolonisation bouleversa l'anthropologie britannique ont encore
un impact palpable à l'heure actuelle, alors que, de l'autre côté de
l'Atlantique, le Mouvement pour les droits civiques et l'opposition
à la guerre du Vietnam modifièrent le scénario nord-américain. Les
« indigènes» ripostèrent en s'exprimant de leur propre voix, et
dénoncèrent l'instrumentalisation colonisatrice de l'anthropologie,
en particulier lors de la dernière phase de décolonisation sur le
continent africain, au moment où le rôle de l'anthropologie durant
l'époque coloniale fut objet de controverse (Nkwi, 2006). Les
Africains-Américains imposèrent à l'État-nation nord-américain un
nouveau pacte national dans lequel culture et identité devinrent
extrêmement politisées, mouvement qui allait ouvrir la voie au
multiculturalisme et à la «politique de la différence ». La guerre
impérialiste au Vietnam mobilisa les cœurs et les esprits contre le
nationalisme et la géopolitique féroces et simplistes de la guerre
froide américaine. La fin de 1'« âge de l'innocence» de
l'anthropologie survint (Wolf, 1974) au moment où la relation entre
science et pouvoir devenait de plus en plus explicite, certains
anthropologues ayant été impliqués dans des opérations de
contre-espionnage dans des pays comme la Thallande, soulevant
ainsi de nouvelles questions éthiques et politiques (Wolf &

Jorgensen, 1975). Parallèlement, il était nécessaire que ces
« autres» exotiques et subalternisés soient vus comme des acteurs
de leur propre destinée. La littérature critique de l'anthropologie
devint une «littérature de l'angoisse» (Ben-Ari, 1999),

33



Gustavo Lins Ribeiro

complexifiant une des questions les plus ambivalentes que se pose
l'anthropologie sur sa propre représentation (Wolf & Jorgensen, op.
cir.): la discipline est-eIle l'enfant de l'impérialisme occidental
(Gough, 1975), l'enfant de la violence, comme l'appela
Lévi-Strauss (1966), ou la discipline révolutionnaire qui remet en
question les revendications occidentales de supériorité? (Diamond,
1964).

Cette critique fut articulée dans les années 1960 et 1970
principalement à partir d'une approche politico-économique
marxiste et le plus souvent au nom des combats du tiers-monde
contre le colonialisme et l'impérialisme. Reinventing Anthropology
de DeIl Hymes (1974), Anthropology and the Colonial Encounter
de Talai Asad (1973), ainsi que Anthropologie et Impérialisme de
Jean Copans (1975) sont les meiIleurs exemples de cette littérature.
Même si leurs contributions furent développées de façon inégale et
mirent en exergue des arguments différents, il est indéniable qu'ils
partageaient tous ce désir intense de changement dans les
fondations politiques, institutionnelles, et épistémologiques de
l'anthropologie anglo-américaine.

Le système-monde fut à nouveau transformé en profondeur
quand les événements menant à l'effondrement du bloc soviétique
marquèrent la fin de la guerre froide et inaugurèrent en même
temps l'époque actueIle, que l'on pourrait appeler une ère de
« mondialisation réeIlement existante». Dorénavant sans adver­
saire, le capitalisme triomphant devint de plus en plus
transnationalisé et étendit ses ramifications jusqu'à des territoires et
des marchés qui lui étaient jusque-là fermés. Cette « mondialisation
réeIlement existante» complexifia davantage les flux de marchan­
dises, de personnes et d'informations, changeant la donne des rela­
tions entre espaces mondiaux fragmentés, au niveau local et
mondial. La compression espace-temps (Harvey, 1989) connut un
nouvel essor avec les nouvelIes avancées des industries de commu­
nication, sous la domination de ce capitalisme informatique et
électronique. Les technologies numériques et Internet sont le sym­
bole de ce que Castells (1996), par exemple, appela le mode
informationnel de développement. Le cyberespace provoqua une

34



Anthropologie du monde

augmentation phénoménale d'échanges d'informations au niveau
planétaire ainsi que l'émergence d'une communauté transnationale
imaginée sous forme virtuelle (Ribeiro, 1998), qui est en fait un
moyen stratégique de créer et de soutenir une société civile mon­
diale toujours plus observable. De nouveaux flux migratoires à
l'échelle internationale eurent pour conséquence la création d'une
segmentation ethnique plus diversifiée presque partout au sein des
États-nations, redéfinissant le rôle de la distance dans
l'appréhension des sujets ethnographiques. Pour les anthropologues
hégémoniques, les «natifs» n'étaient désormais plus ces peuples
exotiques vivant à des milliers de kilomètres de chez eux, ils étaient
devenus leurs voisins.

Toutes ces transformations amorcèrent une autre crise de
représentation pour l'anthropologie hégémonique. La frontière
entre natifs et non natifs s'estompa, les structures de l'altérité
socioculturelle (Krotz, 1997) dans les contextes nationaux et
mondiaux gagnèrent en complexité. D'autres disciplines, telles que
les études culturelles et d'autres approches théoriques, comme le
post-colonialisme, qui ne portaient pas le poids du péché originel de
l'anthropologie, c'est-à-dire sa coopération avec le colonialisme,
entrèrent en scène. La mondialisation renforça les contradictions
entre des segments ethniques et le pouvoir de l'État-nation. Le
multiculturalisme et la politique de la différence se développèrent
au niveau international, renforçant ainsi les mouvements politiques
« natifs» et la culturalisation de la politique.

Les deux crises majeures de l'anthropologie décrites ci-dessus
furent étroitement liées au changement de la position des sujets
classiques de l'anthropologie - en d'autres termes les groupes indi­
gènes ou les populations opprimées - et à l'évolution de la relation
entre l'anthropologie et la «niche sauvage» [savage slot]
(Trouillot, op. cit.). Néanmoins il faut signaler l'existence d'un
nouvel élément qui n'a, à ce jour, pas encore reçu l'intérêt critique
qu'il mérite et qui aura forcément un impact fort sur
l'anthropologie: l'importance croissante d'anthropologues non
issus de l'anthropologie hégémonique dans la production et la re­
production de connaissances. Cependant, malgré cette conjoncture

35



Gustavo Lins Ribeiro

nouvelle, les « fertilisations crOIsees» au niveau international
continuent à s'opérer au sein d'un univers très restreint composé
d'un nombre limité d'acteurs. Ce qui m'intéresse n'est pas tant la
migration des individus, mais plutôt la migration des textes, des
concepts et des théories. La monotonie de cette fertilisation croisée
internationale n'est pas un problème qui concerne uniquement
l'anthropologie (Hamel, 2003). Toutefois ce problème est d'autant
plus intéressant et pertinent que notre discipline fait l'éloge de la
diversité.

La polyphonie dans la production anthropologique devrait
induire premièrement la reconnaissance d'une énorme production
émanant de différentes scènes mondiales qui doivent gagner en
visibilité si on veut vraiment prendre en compte l'importance de la
diversité dans l'élaboration de discours plus étoffés et dans la
fertilisation croisée. Deuxièmement, elle devrait impliquer une prise
de conscience de l'inégalité des échanges d'informations qui ont
lieu dans le système mondial de production intellectuelle, ainsi
qu'une prise de position politique forte pour dépasser cette situation
et atteindre un environnement plus égalitaire et donc plus
enrichissant. Enfin, cette polyphonie devrait également signifier
une critique intellectuelle, suivie d'une réelle action critique, des
mécanismes qui maintiennent cette inégalité dans les échanges, non
seulement au sein du milieu académique, mais aussi à l'extérieur de
celui-ci, ce qui implique d'autres formes de production des savoirs,
d'autres cosmopolitiques de l'altérité.

Aujourd'hui on assiste à une nouvelle étape de réinvention
pour l'anthropologie, liée à des changements dans les relations
entre anthropologues issus des différents loci du système-monde.
Esteban Krotz (2002 : 399) envisage également de telles transfor­
mations en profondeur. De nombreuses anthropologies sont ainsi
prêtes à venir sur le devant de la scène. En effet, leur plus grande
visibilité sur la scène internationale est une condition préalable pour
parvenir à former une communauté d'anthropologues plus égalitaire
et plus hétéroglosse, ainsi qu'à des formes plus complexes de créa­
tion et de circulation de la théorie et des savoirs à l'échelle
mondiale. L'évolution future de l'anthropologie dépendra de la

36



Anthropologie du monde

façon dont nous répondons à cette question: alors que la mondiali­
sation s'intensifie de plus en plus. Au lendemain des critiques
épistémologiques et méthodologiques intenses qui ont marqué les
quinze dernières années, comment pouvons-nous mettre en place de
nouvelles modalités dans les échanges académiques et de nouveaux
régimes de visibilité?

Pouvoir et dissémination

L'anthropologie a depuis longtemps été liée aux pouvoirs
nationaux de par le monde. On peut même dire, à plus d'un titre,
que la discipline a été modelée par ces relations. Ce lien entre État
et anthropologie devient plus flagrant sous un régime autoritaire, tel
que celui de Staline (Vakhtin, op. cit.). D'une part, les élites d'État
maintiennent sous contrôle le potentiel critique des productions et
des théories anthropologiques. D'autre part, elles s'efforcent de
transformer l'anthropologie en une technique de contrôle social, en
une sorte d'ingénierie sociale destinée à diriger les relations entre
des minorités ethniques et de puissants gouvernements centraux. En
période de guerre - comme nous l'avons mentionné précédem­
ment - l'anthropologie peut être appelée, même dans des régimes
non autoritaires comme par exemple en Amérique du Nord, à
adopter des rôles similaires, voire à devenir une source de rensei­
gnements sur l'ennemi. L'importance de l'anthropologie dans la
construction nationale est bien connue. Il suffit de rappeler que les
anthropologues (re)créent des idéologies contradictoires d'unité ou
de diversité nationale ancrées dans l'autorité de la production aca­
démique et dont on trouve souvent le reflet dans les politiques
d'appareils d'État (dans l'éducation, la culture ou dans
l'administration de conflits ethniques) et dans les positions politi­
ques d'agents de la société civile tels que les DNG. En Australie, la
lutte des populations aborigènes pour récupérer leurs terres, lutte
qui a atteint la sphère judiciaire, confronte les anthropologues de ce
pays à des dilemmes quant à l'autorité de l'anthropologie dans ce
combat (Toussaint, 2(06). Voici là un exemple qui illustre la com­
plexité des modes d'interrelations entre anthropologie, appareil

37



Gustavo Lins Ribeiro

d'État, et la façon dont la discipline se perçoit, et considère la
légitimité de son statut « scientifique ». L'anthropologie s'est
développée en relation aux intérêts des États au niveau national et
international au sujet du statut des populations indigènes
« rencontrées» sur les territoires traditionnellement sous le contrôle
de ces États ou dans de nouvelles régions coloniales (L'Estoile,
Neiburg & Sigaud, 2002).

Ce débat met également en évidence les limites de
l'anthropologie en tant que discipline universelle. La nécessité de
différencier les liens réels ou imaginés entre l'anthropologie et le
colonialisme dans divers pays d'Afrique et d'Asie (Barnes, 1982;
Kashoki, 1982) a engendré une critique plus ciblée par les
intellectuels post-coloniaux de ces régions. L'Afrique, bien plus
encore que l'Inde, offre aujourd'hui le meilleur scénario pour
analyser l'efficacité du discours anthropologique universaliste. Sur
le continent africain, la prétention universaliste de l'anthropologie
fut rapidement associée à l'eurocentrisme et provoqua un débat sur
la nécessité de voir apparaître une épistémologie africaine. De
façon bien plus intense qu'en Inde, où la pensée anthropologique
était impliquée dans des débats post-coloniaux sur la construction
nationale (Visvanathan, 2(06), en Afrique la discipline fut tiraillée
entre isolement et nativisme. Toutefois, toute prétention à une
épistémologie nativiste est un paradoxe dans la mesure où, comme
le note Mafeje (2001) en s'inspirant de Rabinow, il n'y a rien de
plus occidental que ce débat sur l'épistémologie. En outre,
revendiquer une authenticité culturelle et scientifique pourrait bien
se révéler être une sorte de néo-orientalisme (Velho, 2006). Il se
peut également que ces approches nativistes soient une réaction
contre l'existence d'une famille d'intellectuels étrangers et de leurs
écrits qui maintiennent la validité des critères d'interprétation d'un
pays ou d'une culture donnée (idem).

L'existence d'une anthropologie - et par ce terme on entend
ici la discipline qui fut instutionnalisée dans les systèmes
universitaires au cours du xxe siècle - complètement isolée des
anthropologies occidentales hégémoniques est une impossibilité
totale, même sous des régimes autoritaires (Vakhtine, op. cit.;

38



Anthropologie du monde

Smart, op. cit.). Depuis son ongme, l'anthropologie est une
cosmopolitique sur l'altérité dont la dissémination ne peut cacher
son origine occidentale. Si la reconnaissance d'une affIrmation
anthropologique dépend de sa validité, cette validité même dépend
finalement de sa sanction par une communauté critique qui est
également une communauté cosmopolite. Même des perspectives
nativistes auraient alors à être soumises à de tels processus.
Cependant, le fait que l'anthropologie se soit répandue de la région
Nord-Atlantique à d'autres coins du monde ne signifIe pas qu'elle
ne peut pas tirer profIt des courants existants multiples et variés ni
des diverses tensions avec les systèmes locaux préexistants dont
elle fut responsable. Je partage l'opinion de Shinji Yamashita
(1998: 5) quand il soutient que «s'il est vrai que les cultures
voyagent... il en va de même pour l'anthropologie. En parcourant le
monde, elle peut s'enrichir et se transformer au fil de ses rencontres
avec différentes configurations locales. C'est mon intime
conviction que l'anthropologie du XXle siècle sera construite sur
une base "glocale", c'est-à-dire sur des relations entre le global et le
local (Robertson, 1995), de la même manière que d'autres formes
majeures de production culturelle sont construites ».

Toutefois il est également vrai qu'il y a différents types de
voyageurs et différentes façons de voyager. Les hiérarchies de
savoirs et de cosmopolitiques sont toujours fondées sur des
hiérarchies de pouvoir politique et social. La façon dont
l'anthropologie a pris la place de certaines des formes vernaculaires
de production de connaissance en Inde (Danda, op. cit.), par
exemple, ne peut être appréhendée sans avoir à l'esprit la
géopolitique de la langue, du savoir et du prestige exercée par le
colonialisme britannique qui conféra à la langue, la culture et la
science des colons un pouvoir certain. Dès son origine,
l'anthropologie a été placée et enseignée au sein d'un contexte plus
large qui préfIgurait ses propres privilèges et sa domination sur
d'autres cosmopolitiques. Tel est également le cas dans des pays
comme le Pérou, où la subordination de la connaissance indigène
est le contrepoint de l'hégémonie des formations

39



Gustavo Lins Ribeiro

économico-académiques euro-américaines, comme le soutient De la
Cadena (2006).

Anthropologies de construction d'empire/Anthropologies de
construction de la nation

Lorsque les anthropologues imaginent l'anthropologie à
l'échelle mondiale, une des dichotomies les plus fermement établies
pourrait être surnommée le «dilemme de Stocking ». Selon
Stocking (1982), il existe des anthropologies de construction de la
nation [nation-building] et des anthropologies de construction
d'empires [empire-building]. Cette formulation est pertinente car
elle souligne la portée du travail et de l'imagination
anthropologiques, selon que les anthropologues font de la recherche
sur le terrain dans leur propre pays ou à l'étranger. Mais il est
possible de dépasser le dilemme de Stocking dès lors que l'on
considère que derrière tout processus de construction d'empire se
cache un État-nation. L'importance du colonialisme dans la
création et le renforcement des idéologies nationales dans les
métropoles est un phénomène bien connu. Même s'il s'avère que
les anthropologies de construction d'empires sont également des
anthropologies de construction de la nation, on ne peut pas en dire
autant de la situation inverse. Qui plus est, cette dichotomie pourrait
donner l'impression qu'il n'y a que deux voies qui s'offrent pour
les anthropologies du monde. Les anthropologues à travers le
monde n'auraient alors d'autre choix que de servir soit la nation,
soit l'empire, ce qui n'est tout simplement pas le cas. Tout d'abord,
il existe des anthropologies de construction des différences.
Ensuite, il y a des « anthropologies nationales» - comme c'est
notamment le cas en Australie, au Brésil, au Canada ou au
Mexique - qui vont peut-être s'internationaliser sans pour autant
succomber à la tentation de devenir des anthropologies de
construction d'empire. L'anthropologue portugais Joao de Pina
Cabral (2004: 263), inspiré par la lecture d'un ouvrage sur
l'anthropologie brésilienne, évoque la possibilité d'une cinquième
tradition anthropologique se distinguant des traditions américaine,
française, britannique et allemande. Celle-ci ne « s'identifie à aucun

40



Anthropologie du monde

des projets impériaux, qui, historiquement, ont toujours été le
moteur du développement scientifique ». Archetti (2006) a
également démontré qu'une anthropologie hégémonique, telle que
l'anthropologie française par exemple, peut à la fois avoir une
propension à la construction de l'empire et de la nation. L'exemple
japonais est tout aussi intéressant puisqu'il montre qu'une
anthropologie peut être, sous l'effet de contraintes externes, à la
fois nationale et impériale à travers le temps (Askew, 2(03), et
post-impériale aujourd'hui, bien entendu. De nos jours, la recherche
anthropologique nippone est relativement internationalisée, mais
n'est nullement liée à l'expansionnisme impérial comme cela a pu
être le cas par le passé.

Les relations entre anthropologies et systèmes de pouvoir sont
complexes puisque, à bien des égards, l'anthropologie est
inextricablement liée à des relations de pouvoir et à des contraintes
plus grandes, y compris celles générées par le développement
inégal à l'échelle mondiale. Par exemple, il existe des systèmes
éducatifs, académiques et scientifiques à travers le monde qui se
sont développés de manières différentes, avec un accès différent
aux ressources et au pouvoir de l'État-nation. Il semble néanmoins
évident que de telles relations ne peuvent être réduites à une simple
disjonction entre anthropologies de construction d'empire et
anthropologies de construction de la nation. Les facteurs
sous-jacents dans ce domaine sont les types de position, de pers­
pectives et de pratiques adoptées par les anthropologues face à des
groupes dominants ou dominés et à leurs projets. Une façon
d'aborder cette question est de considérer la capacité de
l'anthropologie de mettre à disposition de certains groupes, domi­
nants ou dominés, des savoirs qui légitiment des revendications en
termes de diversité ethnique et culturelle, ainsi qu'en termes
d'accès aux ressources naturelles et sociales.

Des anthropologies postimpériales et postnationales se déve­
lopperont au travers d'une critique théorique, mais aussi et surtout
au travers de l'action politique de ceux qu'intéressent de telles
propositions. L'existence d'Anthropologies du monde implique, par
exemple, l'élaboration de nouvelles modalités dans les possibilités

41



Gustavo Lins Ribeiro

de dialogue en mettant en réseau des anthropologues et institutions
anthropologiques pour débattre de la manière d'utiliser les forces
hétérogénéisantes de la mondialisation au profit d'initiatives hété­
roglosses. Dans un essai inspiré de divers débats au sein du collectif
Réseau des anthropologies du monde, Eduardo Restrepo et Arturo
Escobar ont remarqué que le projet Anthropologies du monde est
une « initiative visant l'implosion des contraintes disciplinaires
auxquelles les modalités de pratiques et d'imagination anthropolo­
giques subaltemisées doivent faire face au nom d'un modèle
anthropologique indifférencié, normalisé et normalisant»
(op. ciro : 2).

Deux notions sont nécessaires à la clarification de mon
propos. Il s'agit de ce que Dipesh Chakrabarty (2000: 28) appelle
l'ignorance asymétrique, et de ce que j'appelle une tension entre
provincialisme métropolitain et cosmopolitisme provincial.

Provincialismes et cosmopolitismes inversés

Le provincialisme métropolitain et le cosmopolitisme
provincial sont fondés sur l'inégalité des échanges existants dans
l'économie symbolique mondiale. Pour faire court, l'expression
«provincialisme métropolitain» implique que les centres
hégémoniques ont tendance à ignorer la production venant des
centres non hégémoniques, et l'expression « cosmopolitisme
provincial» que les centres non hégémoniques ont la plupart du
temps connaissance de la production venant des centres
hégémoniques. Cette ignorance asymétrique peut se manifester
dans des situations aussi curieuses que communes, comme par
exemple dans le fait que l' histoire de l'anthropologie universelle
(c'est-à-dire des anthropologies hégémoniques) est connue et
étudiée par les anthropologues provenant des centres non
hégémoniques, alors que l'inverse n'est pas vrai. La manière dont
ces « anthropologies sans histoire», pour reprendre l'expression
pertinente de Krotz, ont grandi et se sont institutionnalisées n'est
pas - ou alors rarement - enseignée même dans les pays dont

42



Anthropologie du monde

celles-ci sont issues. Parmi les « classiques» de la discipline, on ne
trouve presque que des anthropologues étrangers.

On comprend mieux le provincialisme métropolitain et le
cosmopolitisme provincial à la lumière du facteur linguistique,
facteur assez complexe lorsqu'il s'agit de communication
transnationale. Au cours des cinq derniers siècles, l'anglais a été la
langue dont l'expansion a été la plus significative (Hamel,
op. cit. : 16). Renato Ortiz (2004) a montré que l'anglais mondial
est en train de poser le cadre des débats sociologiques à l'échelle
mondiale. Il conclut également que « plus une langue occupe une
position centrale sur le marché mondial des biens linguistiques, plus
la proportion de textes traduits dans cette langue sera faible»
(p. 27). Aux États-Unis et en Angleterre, moins de 5% des
publications sont des traductions, alors qu'en France et en
Allemagne ce nombre tourne autour de 12%, et qu'en Espagne et
en Italie il atteint 20%. Voici donc un élément essentiel de cette
base sociolinguistique dont provient le provincialisme
métropolitain. On peut supposer que l'inverse est également vrai :
plus le rayonnement d'une langue est limité, plus il y aura de
traductions, ce qui pourrait être, le cas échéant, une des sources
sociolinguistiques du cosmopolitisme provincial.

Rainer Enrique Hamel (op. cit.: 24) nous avertit que ce
« monolinguisme scientifique risque non seulement d'accroître les
inégalités existant dans l'accès aux découvertes scientifiques et
dans leur diffusion, mais aussi de menacer la créativité scientifique,
ainsi que la diversité conceptuelle en tant que base du
développement scientifique ». Il voit comme un réel danger le
passage d'une « domination forte de l'anglais à un monopole de
celui-ci sur la scène internationale, passage d'un paradigme
plurilingue de la diversité admettant les conflits linguistiques à un
paradigme monolingue essentiellement anglophone» (idem: 25).
Si le monolinguisme scientifique soulève des critiques aussi
sérieuses et approfondies, une anthropologie à style unique peut
être considérée comme un obstacle à l'émergence d'une
anthropologie mondiale multicentrique.

43



Gustavo Lins Ribeiro

Lorsque l'on envisage la pratique de l'anthropologie à
l'échelle mondiale, on perçoit un grand potentiel de fertilisations
croisées dispersées dans différentes «glocalités», riche d'une
capacité créative qu'il est impossible de trouver en un seul lieu. Il y
a des évidences sociologiques et linguistiques qu'une telle créativité
se situe dans, et provient de localités non hégémoniques, puisque le
cosmopolitisme provincial permet une vision plus différenciée de la
discipline en la considérant comme un discours international. Cela
ne veut pas dire qu'il faille ignorer les contributions importantes
que les anthropologies hégémoniques continuent d'apporter au
savoir anthropologique. Bien au contraire, j'ai déjà mentionné à
quel point l'histoire et la production de l'anthropologie dominante
sont suivies de près partout dans le monde. Mais cela requiert
d'autres pratiques académiques avec plus d'échanges horizontaux,
ainsi que la reconnaissance que l'anthropologie, aujourd'hui, est un
discours bien plus varié que la plupart des interprétations
nord-atlanti-centriques ne le supposent. Le temps est venu de tout
mettre en œuvre pour parvenir à un véritable multicentrisme en lieu
et place d'un ou de quelques centrismes différents.

Dernières remarques

Je voulais démontrer dans ce texte que modifier les relations
et les flux d'informations au sein d'une communauté mondiale
d'anthropologues encore en devenir est un moyen efficace de
changer les orientations théoriques d'aujourd'hui. Le projet
Anthropologies du monde n'est évidemment ni une revendication
d'authenticité pleine de ressentiment, ni une critique amère de
l'anthropologie hégémonique. La prétention d'une perspective
nativiste a été clairement rejetée ici en faveur d'une vision
dialogique hétéroglosse. De plus, toute idée d'une « périphérie »
qui serait ta source principale d'authenticité, d'une altérité parfaite
ou d'un radicalisme et d'une créativité inégalés est vouée à n'être
qu'une autre forme d'orientalisme (Velho, op. cit.). Il serait
ironique que le projet Anthropologies du monde soit perçu comme
la nouvelle arme de la « périphérie» pour prendre sa revanche. Je

44



Anthropologie du monde

dirai plutôt qu'il est temps d'élargir l'horizon anthropologique pour
faire de l'anthropologie une cosmopolitique académique plus riche,
capable de relever les nouveaux défis du XXle siècle.

La mondialisation requiert des voix internationales et des
perspectives plus variées quant à l'évaluation des frontières de la
connaissance anthropologique. En effet, un monde globalisé
représente la configuration parfaite pour que l'anthropologie
fleurisse, puisque l'une des valeurs essentielles de notre discipline
est le respect de la différence. Une discipline qui fait l'éloge de la
pluralité et de la diversité se doit d'encourager ces prises de
position en son sein. L'heure est venue pour les Anthropologies du
monde de prendre leur envol.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ASAD T., 1973 (ed). Anthropology and the Colonial Encounter.
Atlantic Highlands, Humanities Press.
ARCHETTI E. P., 2006. « How Many "Centers" and "Peripheries"
in Anthropology? A Critical View on France », in RIBEIRO G. L. &

ESCOBAR A. (OOs), World Anthropologies. Disciplinary
Transfonnations in Systems ofPower. Oxford, Berg Publishers.
ASKEW D., 2003. « The Debate on the "Japanese" Race in
Imperial Japan: Displacement or Coexistence? », Japanese Review
ofCultural Anthropology, 3 : 79-96.
BARNES J. A., 1982. « Social Science in India: Colonial Import,
Indigenous Product. or Universal Truth? », in FAHIM H. (00),
Indigenous Anthropology in Non-Western Countries. Durham,
Carolina Academic Press.
BEN-ARI E., 1999. « Colonialism, Anthropology and the Politics
of Professionalization », in VAN BREMEN J., SHIMIZU A. (eds),
Anthropology and Colonialism in Asia and Oceania. Hong Kong,
Curzon.
BENEDICT R., 1946. The Chrysanthemum and the Sword. Boston,
Houghton Mifflin.

45



Gustavo Lins Ribeiro

CASTELLS M., 1996. The Rise ofthe Network Society. Cambridge,
BlackweH.
CHAKRABARTY D., 2000. Provincializing Europe. Postcolonial
Thought and Historical Difference. Princeton (NJ), Princeton
University Press.
CHEAH P., ROBBINS B. (eds), 1998. Cosmopolitics. Thinking and
Feeling Beyond the Nation. Minneapolis, University of Minnesota
Press.
COPANS 1. (dir.), 1975. Anthropologie et Impérialisme. Paris,
Maspero.
DANDA A. K., 1995. Foundations of Anthropology: India. New
Delhi, Inter-India Publications.
DE LA CADENA M., 2006. « The Production of Other
Knowledges and its Tensions: from Andeanist Anthropology to
Interculturalidad? », in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems of Power.
Oxford, Berg Publishers.
DIAMOND S., 1964. « A Revolutionary Discipline », Current
Anthropology, 5 : 432-437.
ESCOBAR A., 1995. Encountering Development. The Making and
Unmaking of the Third World. Princeton, Princeton University
Press.
GOLDMAN M., NEIBURG F., 2002. « Da naçao ao império: a
Guerra e os estudos do "carMer nacional" », in L'ESTOILE B.,
NEIBURG F. & SIGAUD L. (eds), Antropologia, Impérios e Estados
Nacionais. Rio de Janeiro, Relume DumarâlFAPERJ.
GOUGH K., 1975. «Des propositions nouvelles pour les
anthropologues », in COPANS J. (dir.), Anthropologie et
Impérialisme. Paris, Maspero.
HAMEL R. E., 2003. Language Empires, Linguistic Imperialism
and the Future of Global Languages. Universidad Aut6noma
Metropolitana - Iztapalapa, México. Mimeo.
HARVEY D., 1989. The Condition of Post-Modernity. Oxford,
Basil Blackwell.
HYMES D., (ed), 1974 [1969]. Reinventing Anthropology. New
York, Vintage Books.

46



Anthropologie du monde

KASHOKI M. E., 1982. «Indigenous Scholarship in African
Universities: the Human Factor », in FAHIM H. (ed), Indigenous
Anthropology in Non-Western Countries. Durham, Carolina
Academie Press.
KROTZ E., 1997. «Anthropologies of the South. Their Rising,
their Silencing, their Characteristics », Critique of Anthropology,
17(3): 237-251.
KROTZ E., 2002. La Otredad Cultural entre Utop(a y Ciencia. Un
Estudio sobre el origen, el desarrollo y la reorientacion de la
antropologia. México, Universidad Aut6noma Metropolitana ­
Unidad IztapalapaIFondo de Cultura Econ6mica.
L'ESTOILE B., 2002. «Ciência do homem e "dominaçao
racional": saber etnol6gico e politica indigena na Africa Colonial
Francesa », in L'ESTOILE B., NEIBURG F., SIGAUD L. (OOs),
Antropologia, Impérios e Estados Nacionais. Rio de Janeiro,
Relume Dumar3/FAPERJ.
L'ESTOILE B., NEffiURG F. & SIGAUD L. (oos), 2002.
Antropologia, Impérios e Estados Nacionais. Rio de Janeiro,
Relume Dumar3/FAPERJ.
LÉVI-STRAUSS C., 1966. «Anthropology: its Achievement and
Future », Current Anthropology, 7: 124-127.
MAFEJE A., 2001. «Anthropology in Post-Independence Africa:
End of an Era and the Problem of Self-Redefinition », in African
Social Scientists Reflections Part 1. Nairobi, Heinrich BoIl
Foundation.
NKWI P. N., 2006. «Anthropology in a Post-Colonial Africa. The
Survival Debate », in RIBEIRO G. L.. ESCOBAR A. (oos), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems of Power.
Oxford, Berg Publishers.
NUGENT D., 2006. Knowledge and Empire: the Social Sciences
and US Imperial Expansion. Mimeo, Colby College.
ORTIZ R., 2004. As Ciências Sociais e 0 Inglês. Mimeo, University
of Campinas.

47



Gustavo Lins Ribeiro

PINA CABRAL J., 2002. « Uma Historia de Sucesso: a
Antropologia Brasileira Vista de Longe », in TRAJANO F1LHO W.,

RIBEIRO G. L. (eds), 0 Campo da Antropologia no Brasil. Rio de
JaneirolBrasflia, Contracapa/ABA.

RESTREPO E., ESCOBAR A., 2004. Other Anthropologies and
Anthropology Otherwise: Steps to a World Anthropology Network.
Mimeo, University of North Carolina.
RIBEIRO G. L., 1998. « Cybercultural Politics. Political Activism
at a Distance in a Transnational World », in ALVAREZ S.,

DAGNINO E. & ESCOBAR A. (eds), Cultures of Polities/Polities of
Cultures. Revisioning Latin Ameriean Social Movements. Boulder
(Colorado), Westview Press.
RIBEIRO G. L., 2003. Postimperialismo. Cultura y poUtica en el
mundo eontemporaneo. BarcelonaIBuenos Aires, Gedisa.
RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), 2006. World Anthropologies.
Disciplinary Transformations in Systems of Power. Oxford, Berg
Publishers.
ROBERTSON R., 1995. « Glocalization: Time-Space and
HomogeneitylHeterogeneity», in FEATHERSTONE M. et al. (eds),
Global Modernities. London, Sage Publications.
SMART 1., 2006. « In Search of Anthropology in China », in
RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World Anthropologies.
Disciplinary Transformations in Systems of Power. Oxford, Berg
Publishers.
STOCKING G. W., 1982. « Afterword: a View from the Center »,
Ethnos, 47(1): 173-186.
SUZUKI P. T., 1981. « Anthropologists in the Wartime Camps for
Japanese-Americans: a Documentary Study», Dialeetieal
Anthropology, 5(1) : 33-46.
TOUSSAINT S., 2006. « A Time and Place Beyond and of the
Centre: Australian Anthropologists in the Process of Becoming »,
in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World Anthropologies.
Disciplinary Transformations in Systems of Power. Oxford, Berg
Publishers.

48



Anthropologie du monde

TROUILLOT M. R, 1991. «Anthropology and the Savage Slol:
The Poetics and Politics of Otherness », in FOX R. (00),
Recapturing Anthropology: Working in the Present. Santa Fe, NM,
School of American Research Press.
VAKHTIN N., 2006. « Transformations in Siberian
Anthropology», in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (oos), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems ofPower.
Oxford, Berg Publishers.
VELHO O. G., 2006. «The Pictographies of Tristesse: an
Anthropology of Nation-Building in the Tropics and its
Aftermath », in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems ofPower.
Oxford, Berg Publishers.
VISVANATHAN S., 2006. «Official Hegemony and Contesting
Pluralisms, in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems of Power.
Oxford, Berg Publishers.
WEBER F., 2002. « A Ciência Social em Guerra: Folclore, Hist6ria
e Estado na França (1937-1945) », in L'ESTOILE B., NEIBURG F. &

SIGAUD L. (eds), Antropologia, Impérios e Estados Nacionais. Rio
de Janeiro, Re1ume Dumar8/FAPERJ.
WERBNER P., 1997. «Introduction: The Dialectics of Cultural
Hybridity», in WERBNER P., MODOOD, T. (eds), Debating
Cultural Hybridity. Multi-Cultural Identities and the Politics of
Anti-Racism. LondonINew Jersey, Zed Books.
WOLF E. R, 1974 [1969]. «American Anthropologists and
American Society», in HYMES D. (ed), Reinventing Anthropology.
New York, Vintage Books.
WOLF E. R, JORGENSEN J.G., 1975. «L'anthropologie sur le
sentier de la guerre en Thaïlande », in COPANS 1. (dir.),
Anthropologie et Impérialisme. Paris, Maspero.
YAMASHITA S., 1998. «Introduction: Viewing Anthropology
from Japan », Japanese Review of Cultural Anthropology, 1 : 3-6.

49



Gustavo Lins Ribeiro

Résumé
L'anthropologie est une cosmopolitique occidentale qui s'est consolidée en
tant que discipline académique fonnelle durant le xxe siècle au sein d'un
système universitaire occidental croissant, en pleine expansion dans le
monde entier. Comme d'autres cosmopolitiques, l'anthropologie reflète les
dynamiques historiques du système-monde, en particulier celles qui sont
liées aux rôles changeants que l' « altérité» peut jouer dans les scénarios
internationaux et nationaux. Mais, actuellement, il existe un autre élément
qui n'ajamais été dûment incorporé par les critiques antérieures et aura des
conséquences sur l'anthropologie: l'importance grandissante des
anthropologues non hégémoniques dans la production et la reproduction de
la connaissance. Les changements dans les conditions de la conversabilité
entre anthropologues situés en différents lieux du système-monde aura des
conséquences sur la tension entre provincialisme métropolitain et
cosmopolitanisme provincial, augmentera la communication horizontale et
créera des anthropologies du monde davantage plurielles.

Mots·c1efs : système-monde d'anthropologie et de pouvoir, diversité
globale et anthropologie, provincialisme métropolitain, cosmopolita­
nisme provincial.

Summary
World Anthropologies: Cosmopolitics for a New Global Scenario
in Anthropology
Anthropology is a Western cosmopolitics that consolidated itself as a
fonnal academic discipline in the 20lh century within a growing Western
university system that expanded throughout the world. Like other
cosmopolitics anthropology reflects the historical dynamics of the world
system, especially those related to the changing roles « alterity » may play
in international and national scenarios. But, currently, there is another
element which was never duly incorporated by previous critiques and is
bound to have an impact on anthropology: the increased importance of
non-hegemonic anthropologists in the production and reproduction of
knowledge. Changes in the conditions of conversability among
anthropologists located in different loci of the world system will have
consequences for the tension between metropolitan provincialism and
provincial cosmopolitanism, increase horizontal communication and create
more plural world anthropologies.

sa



Anthropologie du monde

Key-words: world system of anthropology and power, global
diversity and antbropology, metropolitan provincialism, provincial
cosmopolitanism.

• • •

51





SINGULARITÉS ET ASYMÉTRIES DANS LE CHAMP
ANTHROPOLOGIQUE MONDIAV

Eduardo RESTREP02
Université de Caroline du Nord (Chapel Hill)

En plusieurs lieux de la planète, il existe actuellement des
institutions anthropologiques ayant des trajectoires et des histoires
qui, pour la plupart, remontent à plusieurs générations et
comprennent plusieurs centaines (voire des milliers) de pratiquants.
Les communautés anthropologiques ne se limitent plus à une
poignée d'anthropologues dans quelques pays d'Europe et aux

1 Cet article s'est nourri des discussions avec un groupe de collègues de
différents pays avec lesquels nous avons constitué depuis quelques années
le Réseau des anthropologies du monde (www.rarn-wan.org). Par
conséquent, mes travaux sont des constructions collectives ou, tout au
moins, le résultat d'une infinité de conversations orales ou écrites avec ces
collègues (quelques-unes d'entre elles particulièrement approfondies) ; il
n'y a pas toujours eu consensus, ce qui n'est d'ailleurs pas notre prétention.
Évidemment, la manière dont je les interprète, les accents que j'y mets et
les implications que je souligne répondent à ma prise de position dans cette
conversation. Si je dénature les idées ou les positions de mes collègues,
j'en suis donc entièrement responsable. Je remercie tout particulièrement
Marisol de la Cadena, Arturo Escobar, Susana Narotzky et Gustavo Lins
Ribeiro pour la récurrence de nos échanges intellectuels toujours honnêtes
et stimulants. Je remercie de même Élisabeth Cunin, Notl B. Salazar et
Natalia Otero pour leurs commentaires du brouillon de cet article qui m'ont
invité à réfléchir sur des aspects que je n'avais pas considérés auparavant et
à préciser certains de mes premiers arguments.
Traduction: Nadia Morales (Universidad San Buenaventura, Cartagena).
2 Membre du Réseau des anthropologies du monde (Red de Antropologias
en el mundo - World Anthropological Network).
Courriel : restrepo@email.unc.edu

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 53



Eduardo Restrepo

États-Unis où la discipline s'est développée institutionnellement
pour la première fois. Outre la croissance démographique et la
complexité de ces premières institutions, dans la plupart des pays
d'Amérique latine, d'Afrique, d'Europe et d'Asie sont apparues des
communautés d'anthropologues locaux qui ont des activités de
recherche et d'enseignement, ainsi que d'intervention sociale,
d'élaboration de politiques publiques et de participation politique,
etc. Depuis plusieurs décennies, il existe dans la majorité de ces
institutions, des congrès d'anthropologie, des publications
spécialisées et des programmes de formation en licence et master.

Certaines interprétations de la globalisation, qui mettent
l'accent sur l'homogénéisation économique, politique et culturelle
du monde, risquent de masquer les singularités des espaces anthro­
pologiques. On aurait tort de comprendre l'interconnexion
mondiale croissante comme un signe et une garantie d'une commu­
nauté anthropologique planétaire, sans hiérarchie et sans territoire.
Ce que nous observons, ce sont des variations significatives dans et
entre les institutions anthropologiques, où différentes communautés
locales, régionales ou nationales opèrent, et non pas une discipline
homogène qui se pratique de la même manière, avec des concepts,
des agendas, des formes d'organisation et des méthodologies iden­
tiques partout dans le monde. La différence n'est pas une extériorité
et un objet d'étude: elle est constitutive du champ anthropologique
mondial. De là découle l'importance de comprendre la singularité
des différentes institutions anthropologiques, les modalités de
financement, les formes d'organisation spécifiques au sein des­
quelles s'articulent d'autres types de connaissance académique, de
trajectoires, de formation, de subjectivités disciplinaires, de straté­
gies argumentatives et de mécanismes de diffusion, de débats et
d'instrumentalisation des résultats du travail anthropologique, etc.

L'autre aspect qui mérite d'être examiné est associé au champ
anthropologique mondial actuel et fait référence à l'asymétrie.
Utilisons une métaphore très connue: l'accroissement, associé à la
globalisation, de la « circulation» des anthropologues et des
anthropologies ne signifie pas que ces « circulations» se réalisent
avec la même intensité et les mêmes objectifs dans toutes les

54



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

directions. Quelques anthropologies et anthropologues « circulent»
plus que d'autres et le font selon des principes et avec des objectifs
différents. Les conditions matérielles de la mobilité (de même que
les conditions linguistiques), les formes d'insertion et les directions
des flux sont distinctes selon qu'il s'agit d'institutions anthropolo­
giques périphériques ou centrales. En conséquence, on ne peut pas
considérer seulement les singularités des institutions anthropologi­
ques mais aussi leurs asymétries.

La première partie de cet article introduit un cadre permettant
de visualiser les singularités des anthropologies dans le monde. On
y argumente notamment l'importance de dépasser les approches qui
partent d'une conception normative, de l'unicité essentielle de
l'anthropologie, afin de montrer que c'est à partir des pratiques et
des relations concrètes qu'il faut comprendre les spécificités des
diverses institutions anthropologiques. Dans la seconde partie, on
examine quelques travaux préliminaires initiés par les membres du
Réseau des anthropologies du monde pour mettre en évidence les
différences et les asymétries dans le champ anthropologique mon­
dial. On relève notamment leur distinction entre anthropologies
hégémoniques et subalternes ainsi que leurs arguments sur
l'asymétrie de la visibilité des différentes anthropologies. Finale­
ment, l'article conclut sur l'importance d'appliquer les enseigne­
ments du travail anthropologique à nos propres pratiques.

Plus qu'une ethnographie ou une histoire des institutions
anthropologiques particulières, et plus qu'un exercice comparatif
des points de convergence et de différenciation entre ces
institutions, cet article se limite à une révision théorique de
quelques travaux pertinents pour penser la singularité et l'asymétrie
dans et entre les anthropologies pratiquées dans le monde. Cela ne
signifie pas que je considère comme insignifiante la base empirique
de ces travaux, mais j'ai préféré me limiter, dans le cadre de cet
article, à leur examen conceptuel.

Il est aussi important que le lecteur sache que cet article a été
écrit à partir de l'expérience et de la perspective d'un
anthropologue colombien qui a fait ses études de master aux
États-Unis. Cela signifie que la connaissance des institutions

55



Eduardo Restrepo

anthropologiques ailleurs dans le monde (comme les traditions
européennes, asiatiques et africaines) est indirecte, à travers la
littérature, et je dois le reconnaître, très limitée dans beaucoup
d'aspects. Ce qui m'encourage à présenter ces travaux, c'est
justement la reconnaissance de ce manque qui est une manifestation
de la méconnaissance profonde et structurelle des institutions
autres.

Questions de cadrage: visualiser les singularités

Pour rendre compte du champ transnational de
l'anthropologie, il est nécessaire de prendre au sérieux la singularité
des anthropologies pratiquées dans le monde. Cela nous conduit à
écarter l'idée amplement répandue selon laquelle il existerait une
« anthropologie authentique» (identifiée, en général, à des
« traditions» concrètes)3 et dont les variations dans les pays
périphériques devraient être comprises comme de (pâles) copies,
n'étant reconnues comme des anthropologies que d'une manière
partielle et hétérodoxe. Selon l'anthropologue mexicain Esteban
Krotz, ces anthropologies « [ ... ] ne se réduisent pas à de simples
"extensions" ou "répliques" (sans doute imparfaites) d'un modèle
anthropologique original; mais il s'agit plutôt de formes de
connaissances anthropologiques ayant des caractéristiques
particulières» (1993 : 8).

Certes ces anthropologies ne peuvent pas être considérées
comme de simples imitations. Mais cela ne veut pas dire qu'elles
n'ont pas subi, à travers leur institutionnalisation, des processus
contradictoires de mimétisme, subaltemisation et confrontation par
rapport aux traditions anthropologiques dominantes. Sans
méconnaître les tensions complexes qui structurent les différentes

3 Les traditions concrètes qui apparaissent comme le paradigme de
l'anthropologie dépendent du lieu depuis lequel on examine le champ. En
Amérique latine et aux États-Unis, en général, les traditions les plus
connues sont la française, l'anglaise et l'étatsunienne. Les écoles italiennes,
allemandes et même hollandaises ont de l'importance dans certaines
institutions d'Amérique latine (Guber & Visacovsky, 1999).

56



Singularités et asymétries oons le champ anthropologique mondial

anthropologies, il s'agit de questionner l'imaginaire selon lequel
celles-ci seraient une dérivation aberrante d'un modèle naturalisé.
On cherchera ainsi à ouvrir un espace analytique permettant
d'examiner les singularités dans leurs propres termes et au sein des
processus contradictoires de différentiation dans le champ
anthropologique mondial. Ainsi, en prenant au sérieux la singularité
des diverses articulations anthropologiques, l'objectif est de mettre
en évidence les formes spécifiques d'organisation institutionnelle,
sociale, politique et intellectuelle au sein desquelles émergent et se
transforment les anthropologies. La spécificité de ces formes
répond aux variantes nationales ou régionales, mais aussi aux
modalités du positionnement et de la mise en relation par rapport
aux autres anthropologies. La singularité ne signifie pas isolement
ou enfermement.

Dans cette ligne d'idées, il faudrait mettre en question la
lecture métaphysique, essentialiste ou ontologique (quelle que soit
la dénomination) de l'anthropologie (ou plutôt des anthropologies)
pour pouvoir se centrer sur des pratiques concrètes (ce que les
anthropologues font et énoncent réellement en tant
qu'anthropologues), ainsi que sur les différents niveaux de relations
qui permettent (ou non) ces pratiques. Il faudrait arrêter de penser
l'anthropologie (ou les anthropologies) depuis un a priori normatif
en faisant appel à un critère unificateur (qu'il soit dans l'objet, dans
la méthodologie, ou dans un ensemble de paradigmes), pour aller
vers la compréhension de la multiplicité des pratiques et des rela­
tions qui constituent, justement, les anthropologies existantes. La
densité, la spécificité et l'historicité des pratiques et des relations
dans des lieux concrets doivent être sérieusement prises en considé­
ration afin d'éviter des discussions stériles et sans fin qui prétendent
résoudre, de façon abstraite et de manière normative, la question de
l'unité et de la diversité dans et entre les anthropologies4•

4 Depuis au moins la fin des années 1960, on trouve des analyses
contradictoires à ce sujet. Dans Reinventing Anthropology, par exemple,
Dell Hymes affirmait d'une manière tranchante: « Forget the difficulty of
defining anthropology or even of identifying it [... ) Let anthropology he

57



Eduardo Restrepo

De ce fait, la diversité dans et entre les anthropologies n'est
pas comprise comme le supplément ou le résidu d'une identité
primordiale et essentielle. Dans cette perspective, le modèle diffu­
sionniste, qui repose sur une analyse du champ anthropologique
dans laquelle il existerait, d'un côté, l'anthropologie (au singulier),
identifiée à certaines traditions (associées principalement à
l'Angleterre, la France et les États-Unis) et, d'un autre côté, une
diversité d'anthropologies hybrides ou dérivées, est questionné. De
la même manière, cela implique la mise en cause de l'existence
d'un noyau, d'une essence, d'un objet, d'une méthodologie, d'une
matrice ou de paradigmes qui définiraient une sorte d'unité fonda­
mentale s'exprimant, avec des variations plus ou moins grandes,
dans les multiples contextes où l'on pratique l'anthropologie.

Ces pratiques ne sont pas développées en toute liberté et
réflexivité par une communauté anthropologique spécifique - ni,
encore moins, par un anthropologue en particulier - mais en
fonction des contextes institutionnels et discursifs à différentes
échelles, depuis le plan local jusqu'au champ anthropologique
mondial. Quand je mets en relief, pour pouvoir comprendre les
singularités des anthropologies, l'étude des pratiques qui les
constituent, je ne prétends pas nier l'existence de processus de
normativisation et de subjectivation qui contraignent et définissent
les conditions de possibilité de ces pratiques. Bien au contraire, ce
que je veux montrer c'est que ces processus de normativisation et
de subjectivation doivent être étudiés de façon historique et
ethnographique, plutôt que de considérer qu'ils sont basés sur une
définition plus ou moins générale de l'anthropologie. Sinon

what anthropologists do» (1974: 7). Plus récemment, l'anthropologue
haïtien Michel-Rolph Trouillot commençait son livre sur ('anthropologie à
l'époque de la globalisation avec un énoncé frappant: « Anthropology is
what anthropologists do» (2003: 1). Johannes Fabian, précisait pour sa
part que ce que les anthropologues font, ce n'est pas une activité centrée
sur eux-mêmes (comme cela arrive avec certaines manifestations extrêmes
de la réflexivité anthropologique dans l'institution étatsunienne), mais liée
au rapport aux autres: « Anthropology may be what anthropologists do
[... J, but anthropologists do what they do by doing it with, and perhaps
sometimes to, others » (2006 : 283).

58



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

apparaît le risque de ne pas estimer à sa juste valeur la singularité
des différentes anthropologies, notamment celles qui ont été
marginalisées et rendues invisibles dans les institutions centrales et
périphériques.

Or, la diversité dans et entre les anthropologies ne suppose
pas qu'elles soient des entités fermées sur elles-mêmes, isolées et
piégées dans leur incommensurabilité. Leur diversité est plutôt le
résultat de leurs relations fréquentes et multiples (de dialogue et de
pouvoir) à différentes échelles. Cependant, quand on souligne ce
caractère relationnel, on ne peut pas ignorer les formes spécifiques
d'organisation avec leurs interactions, leurs ressources, leurs
affects, leurs intérêts, leurs passions, etc., ainsi que leur contexte
étatique ou linguistique. On est loin de l'image d'une anthropologie
qui circule et arrive de la même manière dans le monde: d'emblée,
ce que l'on appelle anthropologie au singulier est, fondamentale­
ment, le résultat d'une reconstruction rétrospective et normative.
Au-delà des manuels d'anthropologie qui caricaturent et simplifient
les généalogies disciplinaires, ce qui est donné à voir ce sont des
différences substantives, des tensions et des dispersions dans et
entre les institutions (Stocking, 2002). Même lorsque les anthropo­
logies institutionnalisées se limitaient à quelques lieux (comme en
Angleterre, en France et aux États-Unis, mais aussi en Allemagne et
en Italie), ce qui était en jeu, derrière les notions d'« anthropologie
culturelle », d'« anthropologie sociale» et d' « ethnologie », n'était
pas le même projet disciplinaire. À ce propos Stocking remarque:
«Despite the apparently unifying embraciveness of the term
"anthropology", there is actually a great deal of diversity within the
Euro-American anthropological tradition. The history of this
diversity has yet to he written [...] » (1982: 172). Rappelons que
l'archéologie ou l'anthropologie physique faisaient parfois partie
intégrante de la discipline anthropologique, parfois non, selon la
« tradition» ; rappelons aussi que les concepts centraux de culture,
système social ou structure étaient utilisés de manière différente
selon les institutions. Au sein de ces mêmes institutions, il n'y a pas
eu non plus d'homogénéité ou de consensus comme on le

59



Eduardo Restrepo

sous-entend parfois avec des notions comme celles d'« école» ou
de « théorie »5.

C'est pourquoi le champ de l'anthropologie est, depuis son
origine, plus hétérogène que ce que l'on en dit. Néanmoins, au­
jourd'hui, nous assistons à un accroissement de sa complexité et de
son hétérogénéité, non seulement du fait de la consolidation de
multiples institutions anthropologiques dans le monde, mais égaIe­
ment du fait de l'expansion démographique et thématique dans les
institutions plus anciennes6. La multiplication et la densification des
ces institutions ne peuvent être pensées sur la base d'une anthropo­
logie identique qui se façonnerait, avec plus ou moins de succès, en
fonction des conditions locales. Les variations observables, dans le
champ anthropologique mondial actuel, ne doivent pas être consi­
dérées comme de simples reflets d'un noyau primordial.

Ces analyses ont des implications importantes: en se situant
sur le plan des pratiques et des relations, il devient évident que les
limites entre l'anthropologique et le non anthropologique (les
frontières disciplinaires) et même entre l'académique et le non
académique (les frontières qui définissent la connaissance savante)
se dessinent, ou, tout au moins, deviennent visibles et susceptibles
d'être problématisées. Il ne s'agit plus d'un objet, d'une méthode,
des héros culturels ou d'un ensemble de théories garant d'une
cohérence centrale à partir de laquelle on pourrait identifier une fois
pour toutes ce qui constitue l'anthropologique et ce qui ne l'est pas.
Or, si ces frontières se dessinent au niveau des multiples pratiques
des anthropologies du monde, ce n'est pas pour favoriser un
relativisme ou un nativisme épistémologique (ou axiologique), ni
pour méconnaître la constante reproduction de ces frontières, en
tant que relations de pouvoir institutionnalisées qui définissent une
extériorité constitutive (non homogène et toujours problématique).

5 Pour un examen de la dispersion, des silences et de la multiplicité de
l'anthropologie en France, qu'on imagine trop souvent comme une entité
homogène, voir Archetti (2006).
6 Sur cette expansion démographique et thématique dans l'institution
étatsunienne, voir Geertz (2002).

60



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

Vers une perspective systémique: examiner les asymétries

Ces dernières années, le Réseau des anthropologies du monde
(RAM-WAN) s'est consolidé autour du projet de compréhension de,
et d'intervention sur, les conditions et les principes des échanges au
sein de la communauté anthropologique transnationale7• Un des
articles du réseau indiquait deux des questions qui inspirent notre
travail: « [ ... ] Comment pouvons-nous repenser - et reconstruire­
les anthropologies de façon ouverte et dans un contexte global, en
dépit de leur origine dans la modernité européenne, et au-delà, de
leurs connexions avec le colonialisme, le capitalisme et la
globalisation? Comment caractériser des "anthropologies du
monde" par opposition à un panorama actuel marqué par des
"traditions anthropologiques nationales", dont certaines ont plus de
poids paradigmatique que d'autres - et, en conséquence,
implicitement plus de pouvoir et d'autorité -?» (colectivo Wan,
2003: 265-266). Ce qui est en jeu donc, c'est la pluralisation du
champ des anthropologies dans le monde, qui reconnaisse les
ancrages et les traditions qui ont structuré des relations
asymétriques. Nous nous intéressons aux différences entre les
anthropologies, ainsi qu'aux relations de pouvoir qui marquent le
champ anthropologique mondial. Pour rendre compte de ces
différences et de ces relations de pouvoir, les membres du réseau
ont exploré une série de concepts. Dans la distinction entre les
anthropologies centrales et périphériques8, sont introduites les

7 Ce réseau compte environ soixante membres dans le monde entier, dont
un grand nombre d'anthropologues latino-américains travaillant aux
États-Unis et en Amérique latine. Bien que le réseau ait reçu le
financement d'entités telles que la Fondation Wenner Gren, pour la
réalisation d'une des réunions initiales, le réseau s'est développé à partir de
réunions informelles (et sans soutien financier) entre quelques membres,
notamment à travers de courriels et du site web (www.ram-wan.org). Pour
connaître les membres, la trajectoire et les contributions du réseau,
consulter la revue électronique publiée sur son site web.
8 Cette distinction a été suggérée dans les années 1980 par Gerholm et
Hannen (1982). Ils voulaient ainsi rendre compte des inégalités structu­
relles des anthropologies dans « l'ordre mondial de l'anthropologie », qui
reflètent en grande partie les positions passées et présentes de ces pays dans

61



Eduardo Restrepo

notions d'hégémonie et de subaltemisation, qui permettent de
comprendre comment opèrent les relations de pouvoir, non
seulement entre les institutions anthropologiques mais en leur sein:
« La distinction entre "centre" et "périphérie" est complexe et ne se
limite pas à une simple distinction géographique. Dans le réseau,
nous nous intéressons à la dynamique à travers laquelle s'établit
l'hégémonie et la subalternisation entre les anthropologies dans un
contexte mondial et à la création de centres dans les périphéries et
de périphéries dans les centres» (ibid., 2003 : 266).

On comprend, par anthropologies hégémoniques, l'ensemble
« ( ... ] des formations discursives et pratiques institutionnelles
associées à la normalisation de l'anthropologie sous une modalité
académique, notamment aux États-Unis, en Grande-Bretagne et en
France (... ] » (Ribeiro & Escobar, 2006 : 7). L'hégémonie renvoie
donc à la configuration et à la naturalisation de canons
disciplinaires et aux subjectivités qui caractérisent les
anthropologues, non seulement dans les institutions centrales mais
aussi dans les institutions périphériques. L'hégémonie, comprise de
cette manière, est moins la domination comme imposition et
contrainte; elle est bien davantage ce qui, avec le temps, se
convertit en un a priori du sens commun disciplinaire, ayant
tendance à résister à tout examen. Les anthropologies subaltemisées

le système-monde (ibid. : 6). En Amérique latine, les modèles proposés par
Cardoso de Oliveira au Brésil et Esteban Krotz au Mexique ont également
abordé, dans une perspective systémique, les relations entre différence, lieu
et pouvoir, dans et entre les anthropologies et anthropologues du monde.
Tandis que Cardoso de Oliveira (2004, 1999-2000) base ses analyses sur la
distinction entre anthropologies métropolitaines ou centrales et anthropo­
logies périphériques, Krotz (1993, 1997) a suggéré la notion
d' « anthropologies du Sud ». Plus récemment, l'anthropologue japonais
Takami Kuwayama est revenu sur la distinction entre anthropologies cen­
trales et périphériques pour argumenter la notion de « système-monde de
l'anthropologie» (World-System of Anthropology). D'après Kuwayama,
« (... ] l'anthropologie constitue un "système-monde" dans lequel les
États-Unis, la Grande-Bretagne et la France se sont positionnés dans le
"centre" ou noyau. Leur pouvoir hégémonique a relégué d'autres pays,
notamment ceux qui ont des traditions intellectuelles non occidentales, à la
périphérie ou à la marge du système» (2004 : 36).

62



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

seraient ces façons de faire de l'anthropologie qui, pour diverses
raisons, ne s'insèrent pas dans les articulations hégémoniques à un
moment déterminé. Les anthropologies subaltemisées se situeraient
donc dans les marges et les interstices des institutions
anthropologiques de la périphérie, mais aussi des institutions cen­
trales. On trouve dans des institutions centrales comme celles des
États-Unis des anthropologies subaltemisées et, dans une institution
périphérique comme la Colombie, des anthropologies
hégémoniques. Or, avec le concept d'anthropologie subalternisée, il
ne s'agit pas de faire référence à un Autre {situé désormais à
l'intérieur du champ anthropologique mais toujours pensé comme
une « anomalie», un « résidu », une « déviation» ou un « particu­
larisme» culturaliste) afin d'« améliorer» ou de « corriger» ce
champ à partir d'une proposition multiculturaliste, d'action positive
ou de politique de l'identité, ni, encore moins, d'une célébration
d'un relativisme épistémique où everything goes.

Les anthropologies hégémoniques opèrent aussi bien aux
États-Unis qu'au Portugal ou en Colombie, de même que les
anthropologies subaltemisées. Les articulations concrètes des unes
et des autres dans le cadre d'une nation, région ou localité
spécifiques, ne peuvent pas être présupposées car elles ne sont pas
la conséquence automatique de l'ancrage en un lieu de cette nation,
région ou localité dans le cadre géopolitique global. Cependant, le
rapport de forces et les conflits entre les anthropologies
hégémoniques et subalternisées varient aussi bien dans une
institution anthropologique concrète que dans le champ
transnational de l'anthropologie. Ces concepts d'anthropologies
hégémoniques et subalternisées présentent l'avantage, d'un point de
vue analytique, de favoriser une réflexion sur une géopolitique de la
connaissance qui, malgré ses expressions spatiales concrètes, ne suit
pas de manière mécanique la distinction géographique entre les
pays et implique encore moins une apologie nativiste ou
nationaliste des institutions anthropologiques de la périphérie du
système-monde. Autrement dit, ces concepts partent de « (... ) la
nécessité d'une critique qui met en cause la simple définition
géographique des notions de "périphérie" et de "centre", notamment

63



Eduardo Restrepo

quand cette définition se pare d'une prétention essentialiste afin de
brandir un privilège épistémique supposé, lié au nativisme»
(colectivo WAN, 2003 : 267). Dans la perspective du collectif WAN
(2005), il est pertinent de «provincialiser» les anthropologies
hégémoniques, de les décentraliser et de les marquer en montrant
les mécanismes et les relations de pouvoir par lesquelles elles
empêchent la transformation des termes du dialogue de
l'anthropologique globale, en leur sein et vis-à-vis des autres
anthropologies.

Dans un livre collectif récent sur les anthropologies du
monde, Gustavo Lins Ribeiro et Arturo Escobar (2006: 13)
proposent les notions de « cosmopolitanisme provincial» et « pro­
vincialisme métropolitain ». Par «cosmopolitanisme provincial»,
ils indiquent le fait que, en général, les anthropologues des anthro­
pologies périphériques connaissent et se réfèrent à l'histoire, aux
auteurs et aux discussions des anthropologies métropolitaines. Ne
pas le faire pourrait conduire à mettre en doute leur compétence
disciplinaire. Par contre, les anthropologues situés dans les institu­
tions métropolitaines mettent rarement en évidence leur éventuelle
connaissance des anthropologies périphériques et considèrent
encore moins leurs auteurs (et leurs écrits) comme des interlocu­
teurs du même niveau que leurs collègues (Gupta & Ferguson,
1997: 27).

Dans la même direction, l'anthropologue japonais Takami
Kuwayama (op.cir.) décrit certains dispositifs hégémoniques qui
opèrent dans le système monde de l'anthropologie. Tout d'abord, il
relève le «modèle récurrent de négligence» des anthropologies
centrales vis-à-vis des anthropologies marginales ou périphériques.
Ce modèle implique que seuls ceux qui, dans une attitude
mimétique, se plient aux styles d'argumentation et d'écriture du
centre et publient dans leurs revues et dans leurs maisons
éditoriales, sont reconnus par les anthropologies centrales: «This
practice poses a great dilemma for peripheriallnative scholars
because conformity to the center may be derided as imitative,
whereas nonconformity will likely result in dismissals of their work
for being incomprehensible » (ibid. : 40). Deuxièmement, il montre

64



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

comment, dans les anthropologies centrales, la communauté
anthropologique locale, au sein de laquelle s'inscrivent les écrits,
débats et travaux des anthropologues (notamment s'il s'agit de
l'anthropologie nord-américaine), se superpose à l'anthropologie
globale; tandis que les anthropologues de la périphérie sont tiraillés
entre la communauté locale et l'audience globale. Troisièmement,
Kuwayama (ibid. : 44) souligne l'asymétrie propre aux institutions
anthropologiques qui est le résultat de « l'expérience particulière»
de la relation coloniale au sein de laquelle les classes cultivées et les
élites sont en mesure de parler le langage des colonisateurs. Ce
phénomène a contribué, selon lui, à la force de certaines
anthropologies comme celle de l'Inde. Finalement, et en relation
avec cet argument, Kuwayama (ibid.: 44) affirme, en suivant
Wallerstein, que les élites des pays périphériques et centraux
établissent souvent une relation symbiotique, et qu'il ne faut donc
pas être surpris par l'existence de relations plus étroites entre
certains anthropologues du centre et de la périphérie que celles que
l'on trouve au sein des anthropologies du centre ou de la périphérie.
L'appartenance à une classe privilégiée et l'attitude élitiste de
certains anthropologues dans des pays périphériques comme la
Colombie, ainsi que leur présence prédominante dans certaines
institutions, confirment la justesse de cette réflexion de Kuwayama.

Un des paradoxes de ces «politiques de l'ignorance» est que
les anthropologies périphériques ont tendance à se méconnaître
entre elles, même lorsqu'elles sont géographiquement et
linguistiquement proches. Un anthropologue en Colombie a
tendance à mieux connaître les discussions, les auteurs et les
problématiques des anthropologies étatsunienne, française ou
anglaise que ce qui se passe au niveau anthropologique au
Venezuela, en Équateur, au Panama ou en Argentine (Cardoso de
Oliveira, 1999-2000: 13). On pourrait dire la même chose dans le
cas de l'Afrique et de l'Asie où les anciens liens coloniaux
continuent de marquer l'orientation des contacts intellectuels. Il faut
ajouter que, même si l'anthropologue en Colombie a quelques
connaissances des anthropologies mexicaine ou brésilienne,
l'inverse est extrêmement rare étant donné que les asymétries se

65



Eduardo Restrepo

reproduisent à l'intérieur des régions, voire dans un même pays,
entre capitales et provinces. Ces différentes influences et
orientations sont aussi marquées par les lieux où les anthropologues
sont formés - en particulier s'ils sortent ou non de leur pays et où
ils vont.

Esteban Krotz (1993, 1997) appelle cette asymétrie dans la
visibilité des anthropologies la « mIse sous silence »
(silenciamiento) des anthropologies du Sud. Cette mise sous silence
est liée à la grande méconnaissance de l'existence des
anthropologies dans les pays du Sud de la part des anthropologues
des métropoles, et, surtout, à leur tendance à les considérer « [... ]
comme une sorte d'''écho'' ou version diluée de l'anthropologie
proprement dite, qui est, et continue à être, uniquement celle qui est
produite dans les pays d'origine de la discipline, qui est présentée
dans leurs revues et leurs maisons éditoriales, développée et trans­
mise dans leurs universités» (Krotz, 1993: 7). Cette mise sous
silence s'exprime concrètement dans les enseignements
universitaires sur la pensée anthropologique ou dans les manuels
sur l' histoire de la discipline où l'on oublie généralement les au­
teurs et les contributions n'appartenant pas aux traditions
étatsunienne, française et britannique. Ainsi, les anthropologies du
Sud apparaissent comme des «anthropologies sans histoire »,
comme de simples copies dilettantes des « véritables
anthropologies» qui constituent l'histoire et les paradigmes de la
discipline. Cette image ne se trouve pas seulement dans les anthro­
pologies centrales mais aussi dans les anthropologies du Sud, ce qui
montre la faiblesse et le caractère limité de l'analyse des principes
sur lesquels s'édifient et s'expriment non seulement des différences
mais aussi des hiérarchies. Le fait que cette image circule et soit
largement acceptée par les anthropologies périphériques s'explique
justement par les opérations hégémoniques qui naturalisent des
canons et des généalogies.

Un autre aspect important à ne pas perdre de vue dans
l'analyse est que la mise sous silence n'affecte pas seulement les
anthropologies des pays du Sud mais aussi les institutions
anthropologiques consolidées dans certains pays du Nord. Ainsi les

66



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

anthropologies de pays comme l'Autriche, l'Allemagne, l'Italie, le
Canada, l'Espagne ou le Japon sont aussi objet de telles mises sous
silence. Dans ce dernier cas, par exemple, les éditeurs d'un livre sur
les anthropologies dans l'Est et le Sud-Est asiatique signalaient
que: « [ ... ] despite the large number of anthropologists in Japan
and the immense volume of work they publish, it is still surprising
how Iittle this work is known in West» (Yamashita, Bosco &

Eades, 2004: 6). Les relations de visibilité et les positionnements
des anthropologies montrent des processus et des mécanismes
beaucoup plus complexes que la simple expression mécanique,
dans le champ transnational des anthropologies, des relations de
pouvoir et de richesse entre le Nord et le Sud. Évidemment les
conditions matérielles et le champ des possibles dans lesquels
s'inscrivent les institutions anthropologiques ne sont pas les mêmes,
en général, entre le Nord et le Sud, mais les « anthropologies sans
histoire» ne sont pas un patrimoine exclusif de ce dernier. Or,
comme nous le rappelle l'anthropologue colombien Carlos Alberto
Uribe (2005 : 71), ces différences dans les conditions matérielles et
le champ des possibles nous alertent sur les risques de considérer
les anthropologies périphériques comme une totalité homogène
sans autre examen.

Un certain intérêt pour examiner les politiques de l'ignorance
dans et entre diverses anthropologies du champ anthropologique
mondial semble se consolider, ces dernières années, dans quelques
institutions anthropologiques centrales et périphériques. Il passe
aussi par une révision des présupposés sur lesquels se constituent et
opèrent ces institutions. Des publications de numéros spéciaux de
revues, de livres et d'événements dans différentes parties du monde
rendent compte de cet intérêt croissant9. Les anthropologues et les
institutions centraux ont de plus en plus tendance à établir des

9 Un échantillon de ces publications sont les livres collectifs de Bo~kovié
(sous presse); Ribeiro & Escobar (2006) ; Segal & Yanagisako (2005) ;
Grimson, Ribeiro & Seman (2004); Yamashita, Bosco & Eades (2004) ;
ainsi' que les séries de Anthropology News Letters sur les anthropologies de
différentes parties du monde.

67



Eduardo Restrepo

relations de collaboration et de reconnaissance avec leurs collègues
des institutions périphériques, en questionnant les modalités d'une
« recherche minière )), extractive qui ont prévalu jusqu'alors lO.

D'un autre côté, même si depuis plusieurs décennies des
anthropologues de la périphérie du champ anthropologique mondial
ont émis des critiques contre les modèles métropolitains de
l'anthropologie et le colonialisme intellectuel, ces voix
dissemblables se sont faites entendre, de façon plus fréquente, dans
les institutions périphériques, montrant ainsi leurs préoccupations
concernant les modalités nouvelles et anciennes d'asymétrie avec
les collègues et les institutions dominants et avec les médiateurs
locaux 11. Il semble donc qu'il est grand temps de réécrire l'histoire
du champ anthropologique mondial, avec la lente irruption et la
prise de position de celles qui ont été jusqu'à présent considérées
comme des « anthropologies sans histoires )).

Derniers commentaires

L'ex-président de l'American Anthropological Association,
Don Brenneis, faisait part de son étonnement face à l'apparente
incapacité des anthropologues qui, en général, font preuve d'une
grande habileté pour examiner des situations complexes dans leurs
travaux sur terrain mais qui « [ ... ] sont remarquablement moins
analytiques quand il s'agit des réseaux institutionnels avec lesquels
ils cohabitent tous les jours, chez eux)) (2004: 581). Cette
incapacité est la pointe de l'iceberg qui met en évidence la difficulté
des anthropologues pour réutiliser à leur sujet l'assemblage
analytique qu'ils ont développé durant l'étude minutieuse des

10 Dans le contexte académique français circule cette expression pour faire
référence au modèle qui consiste à aller prendre des données, les analyser
et les publier à la maison. Mes remerciements à Élisabeth Cunin pour avoir
attirer mon attention sur cette notion de l'institution académique française
et sur l'intérêt porté aux anthropologies périphériques comme le met en
évidence ce numéro spécial du Journal des anthropologues.
11 Voir, par exemple, le premier numéro d'Antfpoda, revue
d'anthropologie de l'université des Andes à Bogotâ. Consulter le site
internet: http://antipoda.uniandes.edu.co

68



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

manifestations humaines les plus variées et inattendues. Les formes
d'organisation de la pratique elle-même, l'ensemble de principes
non discutés sur lesquels s'édifient les institutions anthropologiques
et les subjectivités qui s'y articulent ont tendance à être maintenus
en dehors de l'analyse et du champ de visibilité par la majorité des
anthropologues, même parmi ceux qui débattent fébrilement sur
leur discipline. En général, l'accent est bien davantage mis sur des
« écoles », des « paradigmes », des «ruptures épistémologiques »,

des déplacements méthodologiques, des héros culturels que sur les
conditions d'émergence et de transformation de l'exercice
anthropologique, sur la différentiation et la hiérarchisation des
anthropologues à partir de ce qu'ils font et ne font pas, ainsi que sur
les récits qu'ils ont l'habitude de créer sur eux-mêmes et les
silences qu'ils supposent.

Si les nombreuses recherches anthropologiques menées durant
le siècle dernier ont laissé un quelconque apprentissage, il tient au
fait que les façons qu'ont les êtres humains de penser le monde et
de l'habiter ne sont pas seulement imbriquées mais qu'elles varient
de façon significative. Ce que nous avons étudié de multiples ma­
nières dans les différents contextes sociaux et culturels de la planète
semble être plus difficile à comprendre quand on essaie de revenir
vers nous-mêmes dans notre travail en tant qu'anthropologues. Tout
se passe comme si certains aspects fondamentaux de nos propres
pratiques devenaient des points aveugles, difficiles à examiner. Il
n'est pas rare d'observer notre tendance à naturaliser notre propre
identité disciplinaire en faisant appel à des récits qui prétendent
établir des spécificités et des idiosyncrasies à travers le temps et
l'espace, en méconnaissant ainsi les différentes anthropologies qui
existent réellement. Ainsi, bien que la plupart des anthropologues
aient désessentialisé leurs analyses des identités ou des cultures
étudiées, il s'instaure à nouveau un regard essentialiste quand nous
pensons nos identités disciplinaires et nous nous ancrons à des
entités transcendantales qui garantiraient l'existence d'une
anthropologie unique, soit dans un lieu (d'origine mythique), soit
au-delà des apparences ou du caractère superficiel des différences
observées. Pour comprendre le système-monde de l'anthropologie

69



Eduardo Restrepo

nous avons besoin de désessentialiser notre conception de
l'anthropologie, ainsi que de provincialiser les expressions
dominantes qui ont tendance à être naturalisées comme des
paradigmes non marqués qui définiraient les termes et le spectre des
variations. Ce qui fixe ou non les diverses anthropologies, ce sont
des pratiques institutionnelles et des subjectivités changeantes, qui
font l'objet de disputes dans et entre les anthropologies et les
anthropologues dans un champ anthropologique mondial marqué
par la différence et la hiérarchie vis-à-vis des visibilités et des
positionnements des institutions anthropologiques du monde.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ARCHETII E., 2006. « How Many "Centers" and "Peripheries" in
Anthropology? A Critical View on France» in RIBEIRO G. L. &

ESCOBAR A. (eds), World Anthropologies. Disciplinary
Transformations in Systems of Power. Oxford, Berg Publishers :
113-132.
BOSKOVIé A. (ed.) (in press). Other People's Anthropologies:
Anthropological Practice on the Margins. New York & Oxford,
Berghahn Books.
BRENNEIS D., 2004. «A Partial View of Contemporary
Anthropology », American Anthropologist, 106(3) : 580-588.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1999-2000. « Peripheral
Anthropologies "Versus" Central Anthropologies », Journal of
Latin American Anthropology, 4(2) / 5(1) : 10-30.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 2004 [1993]. «El movimiento de
los conceptos en antropologia », in GRIMSON A., RIBEIRO G. L. &

SEMAN P. (comps), La antropologia brasile,ïa contemporanea.
Contribuciones para un dialogo latinoamericano. Buenos Aires,
Prometeo Libros-ABA : 35-52.
COLECTIVO WAN, 2003. «A Conversation about a World
Anthropologies Network », Social Anthropology, 11(2): 265-269.

70



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

COLECnvO WAN, 2005. «Establishing Dialogue among
Intemational Anthropological Communities », Anthropology News,
8-9 (Nov.) : 8-9.
FABIAN J., 2006. «World Anthropologies: Questions » in
RIBEIRO G. L. & ESCOBAR A. (eds), World Anthropologies.
Disciplinary Transformations in Systems of Power. Oxford, Berg
Publishers: 281-295.
GEERTZ c., 2002. « An Inconstant Profession: The
Anthropological Life in Interesting Times », Annual Review of
Anthropology, 31: 1-19.
GERHOLM T., HANNERZ U., 1982. « Introduction: The Shaping
of National Anthropologies », Ethnos, 47(1) : 1-35.
GRIMSON A., RIBEIRO G. L. & SEMAN P. (comps), 2004. La
antropologfa brasilena contempor{mea. Contribuciones para un
dialogo latinoamericano. Buenos Aires, Prometeo Libros-ABA.
GUBER R., VISACOVSKY S., 1999. «Imagenes etnograficas de
la Naci6n. La antropologia social argentina de los tempranos afios
setenta », Serie Antropologfca, 251. Brasilia.
http://www.unb.br/ics/danlSerie251empdf.pdf
GUPTA A., FERGUSON J., 1997. «Discipline and Practice: "The
Field" as Site, Method, and Location in Anthropology» in GUPTA
A. & FERGUSON J. (eds), Anthropological Locations: Boundaries
and Grounds ofa Field Science. Berkeley, University of Califomia
Press: 1-47.
HYMES D., 1974 [1969]. «The Uses of Anthropology: Critical,
Political, Personal» in Reinventing Anthropology. New York,
Vintage Books.
KROTZ E., 1993. «La producci6n antropol6gica en el Sur:
caracteristicas, perspectivas, interrogantes », Alteridades 3(6):
5-12.
KROTZ E., 1997. « Anthropologies of the South. Their Rise, their
Silencing, their Characteristics », Critique of Anthropology, 17:
237-251.

71



Eduardo Restrepo

KUWAYAMA T., 2004. «The "World-System" of Anthropology:
Japan and Asia in the Global Community of Anthropologists », in
YAMASHITA S., BOSCO J. & EADES J.S. (eds), The Making of
Anthropology in East and Southeast Asia. New York, Berghahn
Books: 35-57.
RIBEIRO G. L., ESCOBAR A., 2006. «World Anthropologies:
Disciplinary Transformations in Systems of Power », in RIBEIRO

G. L. & ESCOBAR A. (eds), World Anthropologies: Disciplinary
Transformations in Systems ofPower. Oxford, Berg: 1-25.
SEGAL D. A., YANAGISAKO S. J. (eds), 2005. Unwrapping the
Sacred Bundle. Reflections on the Disciplining of Anthropology.
Durham, Duke University Press.
STOCKING G. W., 1982. «Afterword: A View from the Center »,

Ethnos, 47(1) :173-186.
STOCKING G. W., 2002. «Delimitando la antropologfa:
reflexiones historicas acerca de las fronteras de una disciplina sin
fronteras », Revista de antropologia social, Il : 11-38.
TROUILLOT M.-R., 2003. Global Transformations. Anthropology
and the Modern World. New York, Palgrave Macmillan.
URIBE C. A., 2005. «Mimesis y paideia antropol6gica en
Colombia », Antipoda, 1 : 67-78.
YAMASHITA S., BOSCO J. & EADES J. S. (eds), 2004. The
Making of Anthropology in East and Southeast Asia. New York,
Berghahn Books.

Résumé
Les conceptions normatives de la discipline ont tendance à oblitérer la
multiplicité des généalogies, des trajectoires et des configurations des
anthropologies existant dans le monde. Les singularités sont éclipsées et
considérées dans le cadre de paradigmes disciplinaires naturalisés qui sont
rarement objet d'examen. Dans cet article, une série de positions théoriques
sont présentées, qui portent sur l'importance de comprendre ces
singularités ainsi que sur les relations de pouvoir qui structurent les

72



Singularités et asymétries dans le champ anthropologique mondial

conditions d'existence et de visibilité dans et entre les anthropologies du
monde.

Mots·clefs : anthropologies du monde, insûtutioDS anthropologiques,
canon anthropologique, anthropologies périphériques.

Summary
Singularities and Asymmetries in the Global Anthropological Field
Normative notions about anthropology have the tendency to obscure the
multiplicity of genealogies, trajectories, and configurations of the
anthropologies that exist throughout the world. Singularities are erased and
considered as derivations of disciplinary paradigms which are taken for
granted and seldom made the object of inquiry. This paper argues for the
relevance of understanding these singularities and the power relations that
structure the conditions of existence and visibility of world anthropologies.

Key.words: world anthropologies, anthropologieal insûtuûoDS,
anthropologieal canon, peripheral anthropologies.

* * *

73





L'ANTHROPOLOGIE MEXICAINE COMME
ANTHROPOWGIE DU SUD ?1

Esteban KROTZ
Universidad Aut6noma de Yucatân

Universidad Aut6noma Metropolitana-Iztapalapa

Du point de vue du Sud, l'été du Nord
est l'hiver. [... ] Là où les hindous
voient une vache sacrée, d'autres voient
un gros hamburger. Du point de vue
d'Hippocrate, de Galien, de Maimonide
et de Paracelse, il existait une maladie
appelée indigestion, mais pas de
maladie appelée faim. [... ] Du point de
vue des Indiens des îles Caraibes,
Christophe Colomb, avec son chapeau à
plumes et sa cape de velours rouge, était
un perroquet aux dimensions jamais
vues.

Eduardo Galeano,
Sens dessus dessous

La réflexion sur les ~ anthropologies du Sud» en Amérique
latine

L'émancipation du tiers-monde survenue à la fin de la
Seconde Guerre mondiale et qui sera couronnée dans les années
1970 du siècle passé par l'indépendance politique formelle de la
plupart des colonies européennes, fut accompagnée - et même
précédée - d'une réflexion relative à ce qui est «propre» à ces

1 Traduction: Marie-France Delienne.

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 75



Esteban Krotz

sociétés, dans de nombreux points géographiques du Sud
jusqu'alors absents de 1'« histoire universelle ». Cette omission
n'était pas seulement en vigueur dans les centres du pouvoir
colonial mais également au sein des couches dominantes natives
des colonies qui, singeant les seigneurs, s'efforçaient par tous les
moyens de renvoyer une image conforme aux modes de vie
introduits dans le Sud par ces derniers2•

Bien entendu, cette réflexion influencée par les idées de
Mahatma Gandhi et Mao Zedong, d'Amilcar Cabral et Léopold
Sédar Senghor, des Antillais Frantz Fanon et Aimé Césaire ainsi
que d'autres penseurs liés à la révolution cubaine, entraîna - en
conséquence de cette identification des caractéristiques propres à
chaque société - une profonde révision des sciences sociales et tout
particulièrement des sciences anthropologiques3. Cependant ce
processus n'alla pas sans difficultés et sa concrétisation exigera un
certain temps. Le lien puissant qui unissait l'anthropologie et
l'administration coloniale, ajouté à la mise en application des
courants anthropologiques dominants dans les études universitaires
de nombreux membres du milieu anthropologique du Sud instruits
dans des institutions du Nord, puis à l'influence exercée dans le Sud
par des projets de recherches, des publications et des congrès
dirigés par ces dernières, devaient contribuer à retarder, et retarde
encore de nos jours, ce processus4.

2 L'analyse proposée par Guillermo Bonfil (1987) dans son célèbre
ouvrage intitulé México Profundo vaut également pour de nombreux pays
du Sud. Bonfil y analyse l'opposition séculaire d'un « Mexique
imaginaire », successivement confonné par une imitation des modèles
espagnols, français puis nord-américains avec, en toile de fond, le modèle
de la civilisation méso-américaine qui a survécu - infériorisée, mutilée et
camouflée - à cinq siècles de destruction et d'imposition dans une situation
de « colonialisme interne ».

3 Nous employons ce terme dans son acception la plus large, encore que
plus avant nous nous limitions fondamentalement aux sous-disciplines
généralement appelées anthropologie sociale et culturelle, ethnologie et
ethnohistoire.
4 Ainsi, dans un texte récent consacré à l'anthropologie sur le continent
africain, la complicité de l'anthropologie avec des « politiques et des

76



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

Le Symposium Wenner-Gren de Burg Wartenstein qui se tint
en 1978 en Autriche, constitue l'une des premières manifestations,
et sans doute la plus connue, de cette tentative d'analyser - et dans
le même temps de promouvoir -l'enracinement de l'anthropologie
dans les pays du Sud; c'est alors que fut proposé le terme
« anthropologies indigènes comme concept de travail se référant à
la pratique de l'anthropologie dans un pays, une société et/ou un
groupe ethnique propres» et ceci bien évidemment dans des pays
« non-occidentaux» (Fahim & Helmer, 1982: XI).

En Amérique latine, cet enracinement devait prendre corps un
peu différemment qu'en Afrique et en Asie. D'une part, on peut
observer dès le xvI" siècle les germes d'une réflexion propre qui
aboutira à une tentative de définition du Créole ou du Métis en tant
qu'essences socioculturelles propres et distinctes de leurs origines
tant européennes qu'américaines; le débat interminable afférent à
l'« authenticité» latino-américaine constitue de nos jours encore
une autre facette bien connue de ce concept. D'autre part, et tout au
long du XIX" siècle, des efforts seront déployés dans les républiques
indépendantes afin d'examiner, à la lumière de la toute nouvelle
connaissance scientifique « positive », la réalité sociale et culturelle
du pays, de préciser ses antécédents et d'explorer des voies vers un
avenir meilleur et, précisément aussi, « propre ». Plus tard, au
milieu de la crise occasionnée par la Seconde Guerre mondiale et
un an à peine avant la publication de la tentative influente de définir
la « Méso-Amérique» (Kirchhoff, 1943), le philosophe mexicain
Leopoldo Zea s'attacha à la dialectique entre le propre (la
circonstance hispano-américaine) et l'universel (la philosophie, le

pratiques coloniales» (Ntarangwi, 2005 : 9) est perçue comme la cause
principale du manque de départements d'anthropologie en Afrique (sans
compter bien évidemment le problème général afférent à la survie des
universités dans cette région et à l'intérêt des étudiants pour suivre des
études débouchant sur un emploi). Dans le cas du Soudan, A. G. M. Ahmed
a récemment décrit avec minutie la naissance d'une anthropologie
« propre» qui doit d'abord faire face à l'hypothèque du colonialisme passé
pour affronter ensuite le « colonialisme scientifique» (Ahmed, 2002:
36-39).

77



Esteban Krotz

savoir), et par extension à l'appartenance de la communauté
philosophique du continent à « cette communauté culturelle que
l'on nomme Humanité» (Zea, 1942 :78).

Les premières décennies de la seconde moitié du XX' siècle
furent particulièrement créatives dans le domaine de la
connaissance scientifico-sociale: la théorie de la dépendance
fournit le cadre analytique général, la pédagogie populaire
interpelle l'un des principaux appareils de reproduction du système
social et de légitimation de l'ordre politique, la théologie de la
libération met en cause - sans toutefois user encore du tenue­
l'inculturation du message néotestamentaire sur un continent défini
comme « catholique» mais où les extrêmes de pauvreté, la misère
et l'oppression continuent à sévir, tout comme cinq siècles
auparavant, en totale contradiction avec ce message.

Un examen adéquat de la situation de ces décennies exige que
l'on garde à l'esprit que non seulement les méthodes d'analyses en
question étaient académiques mais encore qu'il s'agissait de pros­
pectives et de propositions d'action qui stimulaient, et étaient ré­
troalimentées en retour, par de multiples formes d'organisation
sociale contestataire, voire révolutionnaire5. L'effort pour penser
socioscientifiquement à contre-courant et dans un cadre se caracté­
risant par un accroissement toujours constant de régimes de
« sécurité nationale» était cependant si exigeant que des concepts
omniprésents comme le développementalisme, la science sociale
bourgeoise, l'aliénation, le développement du sous-développement
et l'impérialisme culturel en vinrent à diluer les identités
disciplinaires et dans certains cas à les effacer.

L'anthropologue brésilien Roberto Cardoso de Oliveira est
sans aucun doute l'un des pionniers de l'autoréflexion
anthropologique latino-américaine dans le sens mentionné

5 La révolution cubaine triomphe en 1959; son caractère socialiste est
déclaré en 1961 ; en 1965, la révolte urbaine des guérilleros tuparamos
éclate en Uruguay; en 1969, le poète salvadorien Roque Dalton publie un
essai intitulé L'intellectuel et la société.

78



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

ci-avant6. Ses premiers travaux sur les « anthropologies
périphériques» témoignent pour les années soixante, soixante-dix
et quatre-vingt d'une «prise de conscience critique croissante
envers l'exercice de l'anthropologie dans nos pays, laquelle se
reflète dans les antinomies occidentaVnon occidental (ou indigène),
métropole/satellite, anthropologue étranger/anthropologue local,
centre/périphérie» (Cardoso, 1988: 157). Bien qu'il se réfère de
manière générale à l'anthropologie issue des nouvelles nations
récemment émancipées, sa vision est résolument latino-américaine.
L'opposition qu'il établit entre centre et périphérie «place d'un
côté les anthropologies originaires - comme celles qui eurent pour
berceau la Grande-Bretagne, la France et les États-Unis - et de
l'autre, celles qui se constituèrent. moyennant un processus de
diffusion des anthropologies originaires, indépendamment de
l'hégémonie variable des disciplines métropolitaines dans les
sphères intellectuelles et/ou dans les espaces géographiques
satellisés» (Cardoso, ibid.: 151)7. Compte tenu de l'existence
d'une matrice disciplinaire générale, les différents types
d'anthropologies périphériques peuvent se décrire en termes d'une
stylistique qui reste à élaborer (Cardoso, 1998: 135-156).

Le XIII" Congrès international de sciences anthropologiques et
ethnologiques qui s'est tenu à Mexico, en 1993, a donné lieu à une
nouvelle tentative dans ce sens8. L'éditorial du premier des deux
seuls bulletins brésilo-mexicains publiés par la suite sous l'intitulé
Antropologias dei Sur, soit «anthropologies du Sud», identifie
celles-ci à la « connaissance anthropologique forgée dans les pays
non originaires des sciences anthropologiques» et affIrme «qu'il

6 II nous semble pertinent de mentionner ici les efforts précurseurs
reconnus, déployés par l'anthropologue brésilien Darcy Ribeiro, en vue de
repenser la théorie de l'évolution socioculturelle dans une perspective
latino-américaine (1970, 1972).
7 II distingue ensuite diverses périphéries et estime par exemple que les
anthropologies issues de l'Espagne, du Portugal, de la Grèce et de l'Europe
de l'Est - qu'il considère par ailleurs comme «culturellement
colonisées » - sont périphériques en Europe (1998 : Ill).
8 Voir Krotz (1993a, 1993b).

79



Esteban Krotz

est évident que le développement de l'anthropologie dans des lieux
qui furent essentiellement et pendant très longtemps des "objets
d'études" de l'anthropologie, ainsi que nombre de ses caractéristi­
ques actuelles, diffèrent de l'anthropologie hégémonique ».

Dans cette perspective, parler d' « anthropologies du Sud»
signifie avant tout parler de «nouveaux sujets de connaissance »
(Boivin, Rosato & Arribas, 2004 : 12) qui emploient un instrument
cognitif qui fut à l'origine généré pour les envisager comme
« objets de connaissance» ; par voie de conséquence, le processus
de diffusion, d'enracinement et d'innovation, qui se réalise dans un
contexte différent, implique une transformation de cet instrument
cognitif, tout au moins de la part de ces fractions des communautés
anthropologiques du Sud qui ne se contentent pas de reproduire la
logique originale du Nord. En second lieu, cela signifie parler de
l'utilisation de l'anthropologie - celle du Nord qui est importée et
celle du Sud qui émerge - dans des conditions générales de tension
sociale systémique aiguë provoquée par la négation quotidienne
d'un minimum de qualité de vie pour une part importante, voire la
majorité, de la population, ainsi que par l'exclusion des modèles
culturels autochtones.

Cette conception concorde avec la proposition avancée plus
récemment par l'anthropologue brésilien Gustavo Lins Ribeiro et
l'anthropologue colombien-étasunien Arturo Escobar, consistant à
examiner le développement actuel de l'anthropologie dans le cadre
de la « "diversalité", un néologisme qui reflète une tension cons­
tructive entre l'anthropologie conçue comme unique et de portée
universelle et l'anthropologie entendue comme un ensemble multi­
pie» (Ribeiro & Escobar, 2005 : 3). Plutôt que d'envisager, comme
il est d'usage, une anthropologie mondiale en apparence unique,
celle-ci se révèle hégémonisée et vient donc s'opposer à la
conception d'un champ d' « anthropologies mondiales» diverses
(ibid. : 24).
Aspects du développement de l'anthropologie mexicaine au
cours du XX' siècle

Conformément à l'exposé antérieur, les débuts de
l'anthropologie mexicaine préscientifique sont à situer dans les

80



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

premières décennies qui suivirent la conquête espagnole9, lorsque
les connaissances relatives à la population indigène puis à la
population dans son ensemble, servirent de fondement à
l'administration publique, à la mission chrétienne et à la réflexion
philosophique sur «l'Américain ». En cela, le XIX" siècle ne se
distingue guère de l'époque coloniale mais c'est avec
l'indépendance que devaient être établis les premiers centres de
compilation, de conservation et d'études systématiques de
l'information socioculturelle du passé et du présent - au Musée
national avant tout (Saldaiia & Cuevas, 1999) - le thème du
« progrès» faisait alors l'objet de débats dans toute l'Amérique
latine et dans les Caraibes en raison des théories européennes du
positivisme et de l'évolutionnisme qui, outre les différents courants
du socialisme utopique, influencèrent la révolution mexicaine
(1910-1917), laquelle devait néanmoins tronquer le développement
de l'École internationale d'archéologie et d'ethnologie américaines,
fondée sous les auspices de Franz Boas et d'Édouard Seler, vers la
fin du régime de Porfirio Dfaz.

Pour le pays, la fin de la révolution mexicaine signifia le
début d'une progression dans le XX· siècle tout à fait distincte de
celle de presque tout le reste de l'Amérique latine: un régime
politique sans coups d'États militaires, une démocratie autoritaire
aux mains d'un parti unique, une législation sociale pionnière avec
une réforme agraire et d'importants investissements dans les
secteurs de l'éducation et de la santé. L'anthropologie démontra son
utilité pour inventorier la diversité sociale et culturelle existante et
pour promouvoir et accompagner des politiques sociales, en
particulier celles qui s'attachaient à l' « intégration» des «autres
internes », principalement la population indigène mais aussi ceux
qui seraient ultérieurement désignés sous le terme de « marginaux»

9 Le philosophe mexicain Luis Villoro le démontra il y a quelque temps,
documents à l'appui (1979); le premier manuel mexicain d'histoire de
l'anthropologie (Palenn, 1973) situait de même les débuts de
l'anthropologie mexicaine à cette période; voir également Krotz (2004 :
183-216).

81



Esteban Krotz

(paysans et membres d'autres secteurs de la population rurale,
migrants, membres d'établissements humains urbains précaires,
ouvriers industriels). Ces éléments permettent d'affirmer qu' « à
l'inverse d'autres pays dans lesquels l'anthropologie ou encore
l'une de ses branches servirait à des fins colonialistes, dans le cas
du Mexique, cette discipline devait surgir comme une pratique au
bénéfice des groupes marginalisés et traditionnellement exploi­
tés» 10.

Au cours des décennies suivantes, l'anthropologie mexicaine
déploiera des efforts toujours croissants en vue de se consacrer aux
communautés indigènes, à leur organisation sociale et à leurs cultu­
res ; le milieu anthropologique sera fortement dynamisé par la fon­
dation, à Mexico, en 1940, de l'Institut indigéniste interaméricain
(de même que par la stratégie continentale correspondante) suivie,
en 1948, par la reconversion de l'ancienne institution indigéniste en
Institut national indigéniste (INI), auquel il convient encore
d'ajouter la fondation, en 1939, de l'Institut national
d'anthropologie et d'histoire (INAH). À l'instar de l'lNI ci-avant
mentionné et rebaptisé en 2003 Commission nationale pour le
développement des peuples indigènes (COI), l'INAH, auquel
s'incorporera en 1940 la toute nouvelle École nationale
d'anthropologie et d'histoire, représentera jusqu'aux années
soixante-dix le principal employeur des anthropologues mexicains.
Pour sa part, l'École nationale d'anthropologie et d'histoire fut
durant de nombreuses années l'unique institution du pays à
dispenser une formation anthropologique ll et elle est jusqu'à

10 C'est ainsi que Eduardo Matos (2001 : 39) qualifiait la fameuse étude
régionale d'intérêt théorique et pratique réalisée par Manuel Gamio sur La
population de la Vallée de Teotihuacan (1979) et qui combinait toutes les
sous-disciplines de l'anthropologie. Dans ce contexte, nous observerons
avec intérêt que Gamio s'attacha dès les années vingt au thème
actuellement brûlant de la migration vers les États-Unis (Gamio, 2002).
11 Des programmes d'anthropologie furent respectivement inaugurés en
1957 et en 1966 dans les capitales des États de Veracruz et du Yucatan, et
en 1960, à l'université Ibéroamericana (institution privée dirigée par les
jésuites); les études de deuxième et troisième cycles de cette dernière

82



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

présent la seule à offrir des licences dans toutes les spécialités
anthropologiques (anthropologie sociale, anthropologie physique,
archéologie, ethnohistoire, ethnologie, histoire et linguistique) et
même, depuis un certain temps, les diplômes de deuxième et
troisième cycles correspondants.

On pourrait approximativement qualifier les années
1917-1965 de première phase de l'anthropologie mexicaine. Au
cours de cette période, l'anthropologie devait se consolider tant en
qualité de discipline académique que de profession et parvenir à
acquérir, eu égard à d'autres disciplines sociales, une importance
bien supérieure à celle dont cette science jouit dans la plupart de ses
pays d'origine. Elle devait dans une grande mesure recevoir et
reproduire l'anthropologie étasunienne de l'époque mais elle fut
aussi à l'origine de diverses innovations théoriques et pratiques - en
particulier dans le domaine de ce que l'on appelle l'indigénisme­
lesquelles exerceraient à leur tour une influence durable et toujours
actuelle sur l'anthropologie de l'Amérique centrale et de
l'Amérique du Sud.

Les années soixante-dix verront surgir de nouvelles
conceptions qui se cristalliseront pleinement au cours de la
décennie suivante que l'on identifie comme le début de la deuxième
phase. D'une part, il semblait évident que les élans progressistes
contenus dans la Constitution de 1917 s'étaient définitivement
évanouis et qu'en comparaison avec les autres pays du continent, le
Mexique présentait une inégalité sociale pratiquement identique et
le même degré de marginalisation - eu égard à l'exploitation et à
l'exclusion - de la population indigène. L'exploration de nouveaux
modèles susceptibles d'expliquer cet état de fait favorisa le
développement des idées ci-mentionnées et la présence de
nombreux intellectuels d'Amérique centrale et du Sud, exilés au
Mexique et familiarisés à l'analyse sociale dépendantiste, s'avéra
ici importante. Considérée aliénante, l'anthropologie dite
« culturaliste» d'origine nord-américaine fut rejetée et l'on chercha

institution ainsi que l'ENAH ont toujours accueilli un pourcentage élevé
d'étudiants étrangers et plus que tout latino-américains.

83



Esteban Krotz

dans la tendance structurelle de l'anthropologie britannique, dans
les modèles néo-évolutionnistes et bien entendu dans divers
courants marxistes, une alternative qui permettrait en outre de
dégager les causes de la situation et de promouvoir sa
transformation. Plutôt que de s'attacher aux histoires particulières
des communautés indigènes et aux coutumes et traditions des petits
villages, l'anthropologie analysait désormais les processus de
production et de reproduction de la vie collective, l'insertion de ces
derniers dans l'accumulation capitaliste mondiale et
l'intensification de contradictions qui dériveraient bientôt sur un
changement social général.

Dans les années soixante-dix, ce nouveau paradigme se
développa parallèlement à une stratégie gouvernementale alors
observable dans de nombreux pays de la région, qui comprenait la
mise en place d'institutions rectrices de la science et de la
technologie et un élargissement notable des études universitaires.
Par conséquent, au cours des années suivantes - en réalité, ce
processus dure encore - on augmenta de manière constante le
nombre des institutions universitaires proposant des licences
d'anthropologie et l'on assista de même, à partir des années
quatre-vingt, à une augmentation encore accrue des études de
deuxième et troisième cycles en cette matière l2 ; et si, en plus des
facultés et des départements correspondants, on ne créa pas
beaucoup de centres de recherches anthropologiques, le nombre
d'enseignants et de chercheurs au sein d'institutions universitaires
(appartenant presque toutes au secteur public) devait en revanche
s'accroître considérablement. Mais pour sa part, le marché du
travail extérieur au secteur éducatif (public et privé) commençait à
montrer des signes de saturation et à exiger de la part des diplômés

12 L'anthropologie mexicaine a dans une certaine mesure tiré profit de
l'élan qui fut donné, à l'issue de la crise de la dette extérieure de 1982, à ce
que l'on a nommé le « renforcement national des études de deuxième et
troisième cycles». En effet, c'est du moins ainsi que les responsables
politiques et académiques envisageaient la chose, ceci n'exigeant
pratiquement aucune infrastructure supplémentaire.

84



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

qu'ils trouvent d'autres lieux de travail et inventent de nouvelles
manières de s'employer comme anthropologues.

Cette croissance est clairement observable dans la grande
quantité de périodiques, livres et matériel audiovisuel, édités depuis
lors. De temps à autre, la communauté anthropologique se
manifeste sur le plan national, que ce soit en participant à un débat
important ou encore par la mutation de l'un de ses membres à une
haute fonction de l'administration publique.

La troisième phase de l'anthropologie mexicaine du siècle
passé, et dans laquelle nous nous trouvons encore actuellement,
s'inaugure dans la seconde moitié des années quatre-vingt-dix. En
sus de la constante augmentation du nombre de diplômés,
d'institutions et de publications spécialisées en anthropologie, elle
se distingue par quatre éléments.

D'une part, on peut observer l'abandon évident du paradigme
néo-évolutionniste/marxiste hégémonique - presque omniprésent
durant l'étape précédente - et, dans le même temps, un élargisse­
ment significatif des thématiques et des secteurs sociaux étudiés13•

Cette transformation, qui ne semble pas s'ancrer dans un
changement générationnel, encore qu'elle soit sans doute liée d'une
certaine manière à l'augmentation du nombre des individus et des
institutions appartenant à cette corporation, a entraîné un
affaiblissement considérable de l'intensité du débat relatif aux op­
tions théoriques et aux stratégies méthodologiques de la recherche,
et l'on privilégie en revanche depuis lors la description ethnogra­
phique, l'inventaire détaillé, la reconstruction narrative et, dans tous
les cas, l' « application )) de concepts issus de sources variées.

D'autre part, l' «aveuglante réalité des autres)) internes
(Bonfil, 1993 : 225) et leurs actions de mobilisation ont ramené la
situation, les perspectives et les exigences de la population indigène
- tant rurale que citadine ou fondue dans les courants migratoires

13 Les optiques marxistes n'ont toutefois pas totalement disparu et ce qui
fut naguère une problématique rurale dominante constitue maintenant un
champ d'étude parmi d'autres. Pour un exemple des changements
paradigmatiques, voir Krotz (2003).

85



Esteban Krotz

vers le Nord - au centre de l'attention de la corporation
anthropologique, laquelle ne présente toutefois plus l'emphase
descriptive locale ni l'exclusivité propres des années passées et
s'oriente maintenant vers des discussions plus larges sur le projet de
nation, les droits de l'homme et la culture mexicaine en général. Par
ailleurs, les institutions indigènes étant fréquemment utilisées
comme élément de critique sociale, les voix de certains
anthropologues qui assument leur appartenance à un peuple
indigène mexicain commencent à s'élever, et expriment parfois des
critiques à l'encontre de l'anthropologie hégémonique de leur
propre pays, dans des termes comparables à ceux employés par le
passé pour contester les anthropologies du Nord 14.

On observe en outre de la part de la communauté
anthropologique, et au terme d'un certain silence sur ce point, une
lente progression de la réflexivité eu égard à sa propre tâche. Ceci
pourrait en partie être dû à l'augmentation de la moyenne d'âge de
ses membres, de même qu'à l'influence de certains courants
postmodernes, mais aussi aux efforts, jamais complètement
abandonnés, de situer la tradition anthropologique mexicaine dans
le contexte socioculturel du pays; de fait, ces efforts commencèrent
vers la fin des années soixante-dix (Lameiras, 1979) et furent
couronnés quelques quinze ans plus tard par la publication d'une
anthologie en 15 volumes consacrée à un panorama historique de
l'anthropologie au Mexique et intitulée L'anthropologie en
Mexique: panorama historique (Garcia Mora, 1987-1988)15.

14 Nous ne pouvons passer sous silence le nombre restreint
d'anthropologues qui parlent bien l'une des soixantaine de langues
indigènes du pays et qu'un « habitus indigéniste» est toujours en vigueur
(Quintal, 2(05), là où « l'indien rest[e] évidemment en marge de toutes ces
diatribes; on discut[e] de son sort et de son avenir - comme il en fut
toujours de son passé - dans des cercles de spécialistes sans qu'il ne fût [ne
soit] pour autant invité à exprimer son opinion» (Marion, 1993-1994:
170).
15 Nous citerons pour exemple d'études postérieures celles réalisées par
Medina (1996, 2004), Rutsch (2001), Rutsch & Wacher (2004), Vazquez
Le6n (1996), Villanueva, Serrano & Vera (1999) ainsi que l'ouvrage

86



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

Pour finir, il convient de mentionner que les institutions aca­
démiques mexicaines, de même que divers départements du secteur
public directement liés à la recherche scientifique, subissent depuis
les années quatre-vingt-dix une pression croissante due à la néces­
sité de s'adapter à un ensemble de modèles d'organisation et de
production du savoir scientifique qui privilégient des savoir-faire
scientifiques en usage dans les sciences naturelles et les sciences de
l'ingénieur, ce à quoi il faut encore ajouter l'autonomie croissante
des processus bureaucratiques qui, contaminés par un vocabulaire
propre à l'organisation industrielle - planification stratégique, pro­
ductivité, efficacité, synergies, etc. - fomentent la standardisation et
l'uniformisation. Paradoxalement, ces modèles aux origines encore
mal définies s'imposent dans un environnement socioculturel et
politique général qui n'accorde pas une importance réelle à la
recherche scientifique et technologique nationale, au vu de quoi le
pays accuse depuis un certain temps un décalage frappant dans la
position qu'il occupe entre le volume de son produit interne brut et
les investissements publics et privés réalisés en matière de science
et de technologie l6•

Contrastes dans la construction de l'identité du Sud de
l'antbropologie mexicaine actuelle

La situation esquissée dans la section antérieure amène à
percevoir la science anthropologique mexicaine comme une
anthropologie « seconde» (dans le sens de résultat d'un processus

collectif édité par Krotz (1992), auxquelles nous nous référons dans la
partie suivante de cette analyse.
16 Une appréciation adéquate de la situation exige la prise en compte de
certains facteurs. Nous en mentionnerons deux: d'une part, le budget de
l'État consacré à la recherche représente environ 0,4% du PIB (alors que la
loi même le fixe à 1%); d'autre part, sur le chapitre de la rémunération,
l'une des principales institutions qui emploie les anthropologues verse un
salaire mensuel net aux professeurs-chercheurs assistants A (c'est-à-dire au
premier échelon) de 307 à 366 euro et aux professeurs-chercheurs titulaires
C (soit appartenant au niveau le plus élevé), variant entre 940 et 1 120 euro
(encore qu'il faille ajouter à cela diverses primes d'ancienneté, de
productivité, ete.).

87



Esteban Krotz

de diffusion culturelle), mais possédant une histoire presque aussi
étendue que les anthropologies qui se sont développées dans les
pays d'origine de la discipline. Constituant un domaine scientifique
consolidé et en perpétuelle croissance depuis un temps
considérable17, elle occupe une place importante au cœur des
sciences sociales du pays et jouit d'une position reconnue dans
l'ensemble des institutions et des politiques culturelles de celui-ci.
Si elle a été le réceptacle de nombreux courants théoriques, elle a
également généré des perspectives sans précédents dérivées de la
fusion originale d'influences exogènes, notamment une démarche
visant à comprendre les phénomènes socioculturels propres; son
identité est donc loin d'être claire, elle présente même plusieurs
contradictions et nous nous attacherons maintenant à décrire
brièvement les plus significatives.

Si des critiques véhémentes dénonçant l'union de
l'anthropologie mexicaine et de l'État mexicain s'élevèrent des
années soixante-dix aux années quatre-vingt, elles se limitent
maintenant à une forme unique et déterminée d'indigénisme.
Plusieurs propositions alternatives concernant les rapports
interethniques et interculturels ont été faites depuis lors, issues ou
formulées par les institutions gouvernementales; d'autres sont
issues de positions académiques et politiques qui prétendent
représenter au mieux les intérêts de la population indigène, et
toujours en relation avec les mobilisations de groupes et
d'organisations indigènes. En dépit de son évidente dépendance de
l'État, l'institution académique n'a toutefois pas fait l'objet d'un
examen aussi rigoureux. L'une des conséquences de cette situation
(et à la fois l'une de ses causes) est que l'énorme fragment de la
communauté anthropologique qui ne travaille pas dans les
institutions académiques mais dans l'administration publique, dans
des organisations non gouvernementales, voire dans le secteur

17 D'après les données publiées dans les sept premiers volumes de
l'annuaire Inventario Antropo/6gico. environ 1450 diplômes de licence,
400 de maîtrise et 177 de doctorat auraient été délivrés au cours des huit
dernières années du siècle passé.

88



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

privé, semble ne pas avoir voix au chapitre s'agissant de
« l'anthropologie mexicaine », car ses membres n'apparaissent pas
dans les publications spécialisées et ils ne participent que fort
rarement dans les évènements anthropologiques organisés la plupart
du temps par les institutions académiques. Des actions ont
récemment été réalisées, notamment la mise en place de
programmes innovateurs d'actualisation professionnelle qui
pourraient déboucher sur une modification de cette situation18•

Malgré l'augmentation continue du nombre d'institutions et
de programmes d'études anthropologiques, la dynamique
particulière de la discipline a rarement l'occasion d'être valorisée
dans l'organisation universitaire, généralement soumise à des
critères administratifs et des règles de production et de validation
des connaissances appliquées dans d'autres sciences. Il semblerait
plutôt que cette croissance est due à une exploitation ingénieuse de
niches -le plus souvent précaires - qui « permettent» d'une
certaine manière l'existence de l'anthropologie (en général de
l'anthropologie sociale/ethnologie). L'un des éléments les plus
révélateurs de cette situation réside dans le fait que, hormis à
Mexico, le pays ne possède qu'une seule bibliothèque
anthropologique spécialisée digne de ce nom et que pour la création
de nouvelles carrières et de programmes de recherche, on ne
considère généralement pas la nécessité de bibliothèques bien
équipées19, pas plus que d'autres éléments fondamentaux pour la
recherche anthropologique tels que les déplacements répétés, les
absences prolongées ou l'interaction étroite avec les « objets

18 Parmi eux, il convient de mentionner, en vertu de l'importance du
nombre de leurs participants, les fonnations diplomantes mises en place par
la Coordination nationale d'anthropologie de l'Institut national
d'anthropologie et d'histoire, ainsi que, eu égard à son caractère novateur,
la spécialisation en politiques culturelles et en gestion culturelle du
département d'Anthropologie de l'Universidad Aut6noma Metropoli­
tana-Iztapalapa (http://ibergestion_cultural.cnart.mxI).
19 On ne peut donc guère s'étonner de ce que seuls deux ou trois endroits
possèdent des collections bibliographiques et des fonds documentaires
significatifs pour l'étude des populations indigènes.

89



Esteban Krotz

d'étude» ; de fait, si l'on excepte les bâtiments, les investissements
en infrastructure et les dépenses courantes ne sont en rien
comparables avec les sommes allouées à des domaines d'étude tels
que les sciences de l'ingénieur ou les sciences naturelles. Cette
situation s'aggrave du fait de l'énorme déséquilibre existant entre la
ville de Mexico et les villes « de l'intérieur» du pays qui se
trouvent à plus d'une demi-journée de voyage de la capitale2o.

L'un des autres aspects lié à l'augmentation des institutions et
des programmes d'anthropologie, ainsi que des diplômés et des
publications spécialisées21 , est que cette croissance n'a en rien
débouché sur un affermissement de la corporation anthropologique
en tant que telle, ni sur sa consolidation pour la promotion de ses
intérêts, pas plus que sur une présence visible accrue sur le plan
national (sur le plan régional-local, parfois, cette présence est plus
importante). À l'exception peut-être du Colegio de Etnologos y
Antropologos Sociales (CEAS), les organisations anthropologiques
professionnelles et académiques fédérales et des États fédérés sont
pratiquement inexistantes ou fonctionnent de manière plutôt
intermittente. Face à ce panorama, l'idée surgie il y a quelques
années de constituer un réseau d'institutions de formation
anthropologique22 revêt un intérêt tout particulier car son caractère

20 Pour la petite histoire, nous mentionnerons ici que la deuxième ville du
pays ne propose qu'une petite licence d'anthropologie (dans une université
privée), alors que les troisième et quatrième villes n'en proposent tout
bonnement aucune.
21 En ce qui concerne ces dernières, il importe de signaler qu'il existe
actuellement plus d'une vingtaine de revues spécialisées publiées
régulièrement, auxquelles nous ajouterons environ un vingtaine de
bulletins internes et de magazines d'étudiants (leurs sommaires sont
consignés chaque année dans la rubrique correspondante de l'annuaire
!nvenlario Antropologico). Leur tirage et leur diffusion sont cependant,
dans l'immense majorité des cas, extrêmement restreints. Seule l'une
d'elles, Arqueolog{a Mexicana, fondamentalement consacrée à la
divulgation, peut s'acheter dans des lieux non exclusifs des
anthropologues.
22 Voir sur la « Red Mexicana de Instituciones de Formaci6n de
Antrop6logos » (REDMIFA) :
http://uam-antropologia.info/web/content/view1271/75/

90



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

même de réseau pourrait précisément contrecarrer les continuels
va-et-vient engendrés par le changement cyclique des comités de
direction et par la participation conséquemment fluctuante de ses
membres individuels. Il convient en outre de signaler ici que les
programmes collectifs de longue durée ont depuis longtemps
pratiquement disparu23, ce qui pourrait être une conséquence
tardive de l'exigence et de la persévérance des institutions
gouvernementales afin que tout le personnel académique des
universités fasse des études de deuxième ou de troisième cycles24,
ainsi que de l'effet d'atomisation des mécanismes toujours plus
nombreux d'« évaluation académique» précédemment mentionnés.

Bien que durant plusieurs décennies, les principales influences
théoriques et méthodologiques reçues - par le biais de publications,
d'études de deuxième ou troisième cycles et de séjours à l'étranger
consacrés à des recherches - aient été originaires des États-Unis, au
cours de la deuxième étape mentionnée antérieurement, la situation
s'est grandement diversifiée du fait de l'accessibilité, par les mêmes
voies, des idées générées dans plusieurs pays européens (en
Grande-Bretagne, en France, en Union Soviétique et en Italie, avant
tout), à laquelle est venue s'ajouter la présence, également men­
tionnée plus haut, d'anthropologues originaires d'Amérique

23 Parmi les rares exceptions, nous mentionnerons le projet
«Ethnographie des régions indigènes du Mexique dans le nouveau
millénaire », mené à bien par la Coordination nationale d'anthropologie de
l'Institut national d'anthropologie (http://www.etnografia.inah.gob.mxI) et
le Programme d'études de culture urbaine du département d'Anthropologie
de l'Universidad Aut6noma Metropolitana; on pourrait également faire
état de l'étude relative à l'Ouest du Mexique, réalisée durant plus d'un
quart de siècle par El Colegio de Michoacân.
24 Il nous faut également rappeler ici qu'au milieu des années soixante, le
pays ne proposait encore qu'un seul diplôme en anthropologie sanctionnant
les deuxième et troisième cycles d'études universitaires et que, dans la
plupart des universités, les enseignants ne réalisaient aucune activité de
recherche et travaillaient à temps partiel; pour leur part, les principaux
employeurs des anthropologues, l'INAH, l'INI puis certaines instances
chargées de l'exécution de politiques sociales, se consacraient plus au
développement de tâches politico-administratives qu'à la recherche
scientifique.

91



Esteban Krotz

centrale et du Sud, à Mexico. On peut toutefois observer, depuis les
années quatre-vingt-dix, une nouvelle volte-face plus unilatérale
vers les discussions et les propositions générées aux États-Unis.
D'un côté, ce retournement est probablement encouragé par
l'intégration du Mexique dans le Traité de libre-échange
d'Amérique du Nord; de l'autre, par l'abandon de la politique
extérieure mexicaine qui vouait un intérêt traditionnel aux causes
progressistes des Caraïbes et des pays d'Amérique centrale et du
Sud25.11 importe également de tenir compte de la fascination renou­
velée pour 1'« American Way of Life» en raison des emblèmes
actuels de la modernité par excellence, l'ordinateur et Internet, qui
permettent avant tout d'accéder à des ressources informatives
produites aux États-Unis et en langue anglaise.

Pour ce qui est de l'élaboration de rétrospectives réflexives et
d'études s'attachant à des périodes déterminées ou à des questions
relatives à l'anthropologie mexicaine du xxe siècle, nous pouvons
en dégager deux sortes. La première, déjà mentionnée, consiste en
une critique éminemment dénonciatrice de situations et
d'évènements du passé (avant tout, une critique de l'indigénisme et
des « études de communauté» menées à bien dans une perspective
historico-culturelle nord-américaine). La seconde concerne les
reconstructions de certains aspects de l'histoire de l'anthropologie
mexicaine et la systématisation de matériaux historiographiques
importants; ce sont des travaux fondamentaux car tout étudiant en
anthropologie en sait plus long sur Malinowski et Boas que sur
Gamio et Othon de Mendizâbal, lesquels n'apparaissent
généralement pas dans les manuels ayant la plus grande circulation.
Beaucoup de ces études ont néanmoins en commun, de même que
certains cours d'anthropologie mexicaine, une attitude de recul face
à l'anthropologie mexicaine, qu'il conviendrait de dépasser si l'on
souhaite reprendre les idées fécondes, tirer profit des expériences de

25 Il convient d'ajouter que pour des raisons diverses, on a pu de même
observer ces dernières années un rapprochement mutuel entre
l'anthropologie mexicaine et l'anthropologie espagnole.

92



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

recherche et renouer avec les débats en vue de mieux comprendre la
situation actuelle.

Commentaire final

Toutes proportions gardées, nous croyons pouvoir affirmer
que la situation de l'anthropologie mexicaine actuelle s'assimile
quelque peu à celle du pays en général, lequel traverse actuellement
une sorte de crise d'identité qui se caractérise par une croissance
importante et un faible développement, par une tension entre la
force d'attraction exercée par les États-Unis et la redécouverte sans
cesse renouvelée de sa propre culture (quand bien même celle-ci est
le plus souvent réduite à l'état de « patrimoine» figé ou en passe
d'être livrée à l'industrie touristique), par une divergence entre une
progression décidée vers la démocratie représentative et la
stagnation de la consolidation d'un État de droit proprement dit, par
l'évidente contradiction d'un pays qui occupe une place parmi les
top ten de l'économie mondiale mais dont la majorité de la
population vit dans des conditions précaires et est chaque année
expulsée par dizaines de milliers à la recherche d'un emploi, par la
dissonance entre la solidarité historiquement traditionnelle envers
les mouvements et les gouvernements populaires du continent et un
isolement et éloignement progressif du théâtre latino-américain.

En considération des éléments énoncés ici, il n'est guère facile
de reconnaître une identité claire et explicitement assumée à
l'anthropologie mexicaine actuelle, d'autant qu'elle se trouve pour
l'instant dépourvue de structures organisationnelles qui lui permet­
traient de promouvoir sa formulation et son articulation. D'une part,
elle renie en partie son passé ou bien le passe sous silence; en
outre, elle fait montre d'un repli sur soi en même temps que d'une
confiance en soi, qui l'amènent à ne pas se préoccuper outre mesure
de sa situation géographique ou de la reconnaissance ou l'absence
de reconnaissance des autres communautés anthropologiques du
Nord et du Sud. Elle continue à recevoir des influences théoriques,
méthodologiques et épistémologiques de nombreuses parties du
monde mais comme celles-ci parviennent fréquemment sous forme

93



Esteban Krotz

de textes affranchis des débats scientifiques, des contextes institu­
tionnels et des conditions socioculturelles générales dans lesquelles
elles se sont développées, elle perd parfois de vue l'hégémonie
existante pour cultiver l'illusion que les situations de provenance et
de réception (ou application) de ces idées sont identiques. Bien que
l'anthropologie mexicaine continue à jouir d'une grande reconnais­
sance sociale et suscite même l'envie des autres communautés pro­
fessionnelles du pays, elle ne possède cependant pas les moyens de
proposer des thèmes pour l'agenda national dans les organes de
décision politique ou dans les moyens de communication de masse.
Elle a substitué le langage de la critique sociale aiguë des décennies
passées par des formes de description certes plus accessibles de la
réalité nationale mais qui ne permettent guère de mettre en avant le
drame vécu au quotidien par de nombreux individus objets de ces
études qui se voient refuser des niveaux acceptables de bien-être et
de participation active à la société. Elle génère sans discontinuer
(parfois dans des projets unidisciplinaires, parfois en interaction
étroite avec d'autres disciplines) une information remarquable sur
la réalité polyvalente du pays et sur de nombreux thèmes fonda­
mentaux (comme par exemple les processus de démocratisation, les
relations interculturelles, les migrations, les religions, les questions
agraires et urbaines, le patrimoine tangible et intangible, les cultures
populaires et les traditions indigènes, les relations de genre et les
processus santé-maladie), mais sa démesure quasi congénitale en ce
qui touche à la diversité en arrive à masquer le fossé qui se creuse
chaque jour un peu plus entre les différentes couches sociales,
l'inégalité des principaux groupes d'intérêt et la persistance du
racisme.

En dépit de tout cela, un nouveau courant pourrait surgir qui
ne se contenterait pas de se délecter à la contemplation de la
multiplicité des formes de vie existant dans le pays et hors de lui,
mais s'enhardirait à affronter ces manières d'organiser la vie et une
société qui oblige trop de personnes à courber le front, et
contribuerait, depuis cette perspective du Sud, à rendre
l'anthropologie planétaire actuelle non seulement plurielle mais
encore indispensable.

94



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud ?

RÉFÉRENCES BmLIOGRAPHIQUES

AHMED A. G. M., 2002. Anthropology in the Sudan: Reflections
bya Sudanese Anthropologist. Utrecht, International Books.
BOIVIN M., ROSATO A. & ARRIBAS V., 2004. «Introducci6n »,

in Constructores de otredad: una introduccion a la antropologia
social y cultural. Buenos Aires, Antropofagia (3e éd.).
BONFIL G., 1987. México Profundo. Mexico, Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social.
BONFIL G. (ed), 1993. «Por la diversidad dei futuro », in Hacia
nuevos modelos de relaciones interculturales. Mexico, Consejo
Nacional para la Cultura y las Actes.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1988. Sobre 0 pensamento
antropo16gico. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, 1998. 0 trabalho do antropologo.
Brasilia, Paralelo 15.
DALTON R Y otros., 1969. El intelectual y la sociedad. Mexico,
Siglo Veintiuno.
FAHIM H., HELMER K., 1982. « Themes and Counterthemes: the
Burg Wartenstein Symposium », in FAHIM H. (ed), lndigenous
Anthropology in non-Western Countries. Durham, Carolina
Academic Press.
GAMIO M., 1979 [1922]. La poblacion dei Valle de Teotihuacan.
Mexico, Instituto Nacional Indigenista.
GAMIO M., 2002. El migrante mexicano : la historia de su vida.
Mexico, Pomla.
GARCIA MORA C. (ed), 1987-1988. La antropologia en México:
panorama historico (15 vols). Mexico, Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.
KIRCHHOFF P., 1943. «Mesoamérica: sus limites geogrâficos,
composici6n étnica y caracteres culturales », Acta Americana, 1(1) :
92-107.
KROTZ E. (00), 1992. El concepto« crisis» en la historiografia de
las ciencias antropo16gicas. Guadalajara, Universidad de
Guadalajara.

95



Esteban Krotz

KROTZ E., 1993a. « Presentaci6n », Alteridades. 3(6): 3.
http://www.uam-antropologia.info/alteridades/alt6-presentacion.pdf
KROTZ E., 1993b. « La producci6n de la antropologfa en el sur:
caracterfsticas, perspectivas, interrogantes », Alteridades, 3(6):
5-11 http://www.uam-antropologia.info/alteridades/alt6-1-krotz.pdf
KROTZ E., 2003. « El estudio de la cultura en la antropologfa
mexicana reciente: una visi6n panoramica », in VALENZUELA
ARCE 1. M. (ed), Los estudios culturales en México. Mexico, Fondo
de Cultura Econ6mica.
KROTZ E., 2004. La otredad cultural entre utopia y ciencia.
Mexico, Fondo de Cultura Econ6mica (2e éd.).
LAMEIRAS J., 1979. « La antropologfa en México: panorama de
su desarrollo en 10 que va deI siglo », in MEYER L. et alii, Ciencias
sociales en México: desarrollo y perspectivas. Mexico, El Colegio
de México.
MARION M.-O., 1993-1994. « L'ethnologie mexicaine: état des
lieux », Journal des anthropologues, 53-55 : 167-177.
MATaS MOCTEZUMA E., 2001. « La antropologfa en México »,

Ciencia, 52(3) : 36-43.
MEDINA A., 1996. Recuentos y figuraciones: ensayos de
antropologia mexicana. Mexico, Universidad Nacional Aut6noma
de México.
MEDINA A., 2004. « Veinte anos de antropologfa mexicana: la
configuraci6n de una antropologfa deI sur », Mexican
StudieslEstudios Mexicanos, 20(2) : 231-274.
NTARANGWI M., 2005. « African Anthropology Struggling
Along », Anthropology News, 46(12) : 9.
PALERM A., 1973. Historia de la etnologia: los precursores.
Mexico, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologfa Social.
QUINTAL E. F., 2005. « Para superar el "habitus indigenista" : una
ensenanza de la historia desde la perspectiva de los dominados », El
Varej6n,69 (marzo) ; 5-6.
http://www.indignacion.org/varejones/var69.pdf
RIBEIRO D., 1970. El proceso civilizatorio: etapas de la evoluci6n
sociocultural. Caracas, Universidad Central de Venezuela.

96



L'anthropologie mexicaine comme anthropologie du Sud?

RIBEIRO D., 1972. Configuraciones. Mexico, SepSetentas.
RIBEIRO G. L., ESCOBAR A., 2005. «World Anthropologies:
Disciplinary Transfonnations within Systems of Power », in World
Anthropologies: Disciplinary Transformations within Systems of
Power. New York/Oxford, Wenner-Gren/Berg.
RUTSCH M., 2001. «Ram6n Mena y Manuel Gamio: una mirada
oblicua sobre la antropologia mexicana en los aiios veinte deI siglo
pasado », Relaciones, XXII(88) : 81-118.
RUTSCH M., WACHER M. M. (eds), 2004. Alarifes, amanuenses
y evangelistas : tradiciones, personajes, comunidades y narrativas
de la ciencia en México. Mexico, Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.
SALDANA J. J., CUEVAS CARDONA C., 1999. «La invenci6n
en México de la investigaci6n cientifica profesional: el Museo
Nacional (1868-1908) », Quipu, 12(3) : 309-332.
VÂZQUEZ LE6N L., 1996. El Leviatan arqueolOgico:
antropolog{a de una tradicion cientifica en México. Leiden,
Research School CNWS.

VILLANUEVA M., SERRANO C. & VERA J. L. (eds), 1999. Cien
anos de antropolog{a f{sica en México: inventario bibliografico.
Mexico, Universidad Nacional Aut6noma de México.
VILLORO L., 1979 [1950]. Los grandes momentos dei indigenismo
en México. Mexico, Casa Chata (2e éd.).
ZEA L., 1942. «En toma a una filosofia americana », Cuademos
Americanos, 3 (mayo-junio) : 63-78.

Résumé
L'étude s'ouvre sur une brève caractérisation du terme « anthropologie du
Sud », laquelle servira de toile de fond et sera reprise à la fin. La deuxième
partie offre une vision générale de la trajectoire de l'anthropologie mexi·
caine au cours du XX' siècle, distinguant et caractérisant trois grandes
étapes. La dernière partie s'attache à la description des principales caracté­
ristiques de l'anthropologie mexicaine et à son insertion dans le panorama
anthropologique mondial.

97



Esteban Krotz

Mots·clefs : anthropologies du Sud, anthropologies
latino-américaines, anthropologie mexicaine récente.

Summary
Mexican Anthropology as an Anthropology of the South?
This article begins with a brief discussion of the term « anthropology of the
South» which will serve as a backdrop and will be taken up again at the
end. The second part offers a general view of the trajectory of Mexican
anthropology over the course of the 20'h century, distinguishing and
defining three main stages. The final part focuses on the description of the
principal characteristics of contemporary Mexican anthropology and its
place in the panorama of world anthropologies.

Key-words: anthropologies of the South, Latin American
anthropologies, recent Mexican anthropology.

* * *

98



ETHNOGRAPHIE. ANTHROPOLOGIE
ET CONTEMPORANÉITÉ

QUELQUES QUESTIONS SUR LE CAS BRÉSILIEN

Alicia Ferreira GONÇALVES 1 - Lea Carvalho RODRIGUES2
Université de Campinas

Cet article est dédié à
Roberto Cardoso de Oliveira

in memoriam

Cet article présente une analyse du savoir anthropologique
dans le Brésil contemporain à partir de la description des formes
particulières de savoir et des styles anthropologiques qui ont cons­
truit l'ethnographie et ses objets privilégiés à certains moments
historiques dans notre pays. Nous construirons plus particulière­
ment cette analyse à partir de la contribution théorique de Roberto
Cardoso de Oliveira élaborée avec l'objectif de comprendre les an­
thropologies centrales et périphériques, notamment l'anthropologie
brésilienne (Cardoso de Oliveira, 1986, 1988; Cardoso de Oliveira
& Ruben, 1995).

Traduction de Yvone Greys.
1 Alicia Ferreira Gonçalves est docteure en sciences sociales de
l'université de Campinas et chercheure du Prograrna de Desenvolvimento
Cient(fico e Regional du Conselho Nacional de Desenvolvimento
Cient(fico e Tecnol6gico au sein du Prograrna de Graduaçao e P6s­
Graduaçao do Departamento de Sociologia da Universidade Federal do
Cearâ - aliciafgl@hotmail.com
2 Lea Carvalho Rodrigues, docteure en sciences sociales de l'université de
Campinas, est professeure du master et du doctorat en sociologie et
coordinatrice du master professionnel d'évaluation de politiques publiques
de l'université fédérale du Ceara -learodrigues@terra.com.br

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 99



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

À cette fin, nous nous référons aux contextes politiques et
socioculturels au sein desquels s'est développée, entre la fin du
XIxe siècle et 1930, une production qui présente une réflexion sur
la construction de la société brésilienne. Précisons toutefois que ces
données ont pour finalité de donner au lecteur un tableau
d'ensemble afin qu'il puisse suivre nos arguments et ne seront pas
l'objet d'une analyse approfondie.

Ensuite, nous décrirons les processus d'institutionnalisation
de l'anthropologie, de 1940 jusqu'à son développement contempo­
rain. Au terme de cet article, nous présenterons le problème des
rapports institutionnels et de pouvoir sous-jacents au savoir ethno­
graphique et qui configurent le champ anthropologique, ses limites
et ses possibilités au Brésil. Roberto Cardoso de Oliveira nous
aidera alors à formuler les questions auxquelles il nous semble
fondamental de répondre pour bien comprendre l'anthropologie
brésilienne.

Une réflexion systématique sur la spécificité de
l'ethnographie qui a été produite dans le passé et qui se produit
aujourd'hui au Brésil a commencé dans les années 19803. Elle
prend un nouveau souffle dans les années 1990, avec la mise en
question du modèle ethnographique classique aux États-Unis depuis
les années 1960. Selon Caldeira (1988: 135) «le démantèlement
des empires coloniaux, la restructuration des relations entre les
nations de ce que l'on qualifie de premier et tiers-mondes et
l'intérêt porté aux sociétés complexes - celles des anthropologues­
ont changé les conditions de réalisation du travail de terrain et le
contexte de l'écriture sur l'autre ». Les anthropologues des pays qui
détiennent une position dominante dans la construction de la pensée
anthropologique (États-Unis, Angleterre et France), autour de la­
quelle gravitent la production, les dialogues et les débats entrepris
par d'autres anthropologies, constatent que l'anthropologue ne se
confronte plus aux membres des cultures isolées ou semi-isolées,

3 L'une des premières initiatives a été le projet de ]'Unicamp « Histoire de
l'anthropologie au Brésil », initié en 1984, et qui cherchait à rassembler
des données sur la trajectoire de la discipline dans le pays.

100



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

mais aux citoyens de nations du tiers-monde qui sont en relation,
par des chemins culturels et politiques complexes, avec la nation
dont est originaire l'anthropologue (Caldeira, ibid.: 135).
L'anthropologie produite au Brésil, contrairement à ce qui se passe
avec les anthropologies centrales4, a toujours été une anthropologie
dirigée tout d'abord vers l'étude de la société de l'anthropologue
lui-même. Il s'agissait donc de mettre cette proximité en question
(en l'assumant) et, en même temps, de réclamer une position plus
critique de l'anthropologue face aux situations étudiées, ce qui
exigeait de prendre en compte les rapports de pouvoir dans les
analyses ou les interprétations produites dans les travaux
ethnographiques.

C'est dans cette perspective qu'en 1988 Roberto Cardoso de
Oliveira, l'un des anthropologues brésiliens les plus renommés, pu­
blie le livre Sobre 0 pensamento antropol6gico, où il pose la ques­
tion suivante: «Qu'appelle-t-on anthropologie brésilienne? »s. Il
s'agissait d'une question portant sur 1'« Être de l'anthropologie»
produite au Brésil. Quelle est sa particularité par rapport aux
anthropologies produites dans les pays centraux? Pour expliquer la
spécificité de l'anthropologie brésilienne, l'auteur a crée les
concepts de matrice disciplinaire et de styles d'anthropologie.

Styles d'anthropologie: la distinction entre les anthropologies
dominantes et périphériques

Cardoso de Oliveira (op. cit.) a développé un projet
épistémologique intitulé «Pour une anthropologie des sociétés

4 Dénomination attribuée par Roberto Cardoso de Oliveira (1988) aux
anthropologies des pays qui occupent une position dominante dans la
construction et la diffusion de la pensée anthropologique.
S Roberto Cardoso de Oliveira a étudié des sociétés indigènes brésiliennes
à partir d'une perspective rationaliste qui prend en compte les rapports de
pouvoir et de domination dans les contacts entre les populations indigènes
et la société nationale. Plus récemment, cet auteur s'est consacré à la
constitution d'un domaine d'études tourné vers la réflexion sur les
disciplines scientifiques -« Itinéraires intellectuels et ethnographie des
savoirs» - ainsi qu'aux études ethnographiques de l'anthropologie
produite dans les pays qu'il classifie comme périphériques.

101



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

périphériques» à partir du concept de matrice disciplinaire. Selon
cet auteur, la matrice implique l'articulation simultanée de
différents paradigmes, à la différence des sciences naturelles qui les
enregistrent successivement dans un processus continu de
substitution6• À partir de la notion de matrice disciplinaire, Cardoso
de Oliveira conçoit l' «Être de l'anthropologie» dans son
universalité à partir de la formation historique de la discipline dans
les pays centraux et de sa mise à jour dans des particularités
nationales, c'est-à-dire dans les anthropologies produites hors du
circuit des pays centraux.

Les traditions qui composent la matrice disciplinaire, selon
l'auteur, ont été actualisées dans notre pays dans un rapport étroit
avec les questions nationales et certains groupes spécifiques de la
société brésilienne qui se sont constitués comme objet d'étude de la
discipline. Dans un premier temps, il s'agissait des noirs7, des
indiens, des travailleurs ruraux et d'autres groupes minoritaires,
composant deux grandes zones d'études de l'anthropologie
brésilienne: l'anthropologie de la société nationale et l'ethnologie
indigène. Dans le cadre de l'ethnologie indigène, les thèmes retenus
ont été les suivants: les organisations sociales, les religions et les

6 La matrice est composée de quatre paradigmes qui correspondent à des
écoles: 1) école française de sociologie avec un paradigme rationaliste et
de tradition intellectuelle et synchronique qui abstrait le temps de son
horizon disciplinaire; 2) école britannique avec un paradigme
structuro-fonctionnaliste et de tradition empiriste synchronique; 3) école
historique-culturelle avec un paradigme culturaliste et diachronique et
4) anthropologie interprétative avec un paradigme herméneutique et
diachronique, où le temps est vu comme historicité (Cardoso de Oliveira,
ibid. : 17).
7 Les termes « noir» et, ultérieurement, « race» ont été écrits sur le
modèle du texte originel des auteurs (sans guillemets et/ou majuscule pour
le premier, sans guillemets pour le second), respectant ainsi un usage
fréquent au Brésil (où les débats sur la «race» et l'insistance des
chercheurs en sciences sociales sur son caractère construit ne sont
néanmoins pas moins présents qu'en France). Ces questions d'écriture et de
traduction renvoient à des enjeux théoriques et politiques essentiels, mais
qui dépassent le cadre de cet article et de ce numéro [Note des
coordinatrices].

102



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

cosmologies, les relations interethniques. Dans le cadre de la
société nationale, les problématiques suivantes ont été choisies:
société agraire et paysanne, anthropologie urbaine - jusqu'aux
années 1970 - puis les minorités sociales et ethniques, la famille,
les mouvements sociaux, les religions populaires, les cultures et les
identités nationales.

Le concept de style exprime une tension qui prend forme dans
la pratique ethnographique entre les théories et les concepts formu­
lés dans les traditions françaises, britanniques et nord-américaines
qui, selon l'auteur, sont actualisées dans les formulations théoriques
et dans les études ethnographiques réalisées par des anthropologues
brésiliens contemporains qui étudient la société brésilienne dans ses
multiples manifestations. C'est le cas, notamment, de Roberto da
Matta (1997, 2000). Ce chercheur a élaboré une réflexion ethnogra­
phique sur la société brésilienne à partir du concept de liminarité
formulé par l'école de Manchester, l'articulant au concept
d'individualisme formulé dans la tradition française. C'est donc à
partir de la tension et du contraste entre les deux concepts que se
produisent leurs actualisations respectives. De plus, dans le proces­
sus de confrontation avec la réalité ethnographique, les concepts
subissent des re-significations; ils sont conçus dans une perspective
critique et explicitent, en même temps, les limites de l'approche
classique.

Cependant, pour que le concept de style soit clarifié, il faut
délimiter, temporellement, des moments spécifiques et les person­
nages principaux qui ont développé, au Brésil, une connaissance
considérée comme anthropologique.

La genèse d'une anthropologie produite au Brésil

Comment dater la genèse de l'anthropologie au Brésil ? À
partir des récits des voyageurs et de la lettre de Pero Vaz de
Caminha (1963) envoyée au roi de Portugal en 15OO? Des récits de
voyage écrits et publiés au XVIe siècle, comme ceux de Jean de
Léry (1980), Yves d'Évreux ou Claude d'Abeville, sur les
tupinambâs, devenus mondialement connus? Pouvons-nous

103



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

considérer que ces récits signalent la genèse d'une réflexion sur la
catégorie de l'altérité? Mais il s'agit de regards qui oscillent,
exaltant tantôt l'exotique, en projetant romantiquement sur les
indigènes8 des désirs ardents, reposant sur un état idéalisé de la
nature et une vision idyllique du Nouveau Monde, ou procédant à
l'inverse à une négation de ceux qui étaient jusqu'alors inconnus, et
considérés comme « sans foi, loi et roi », termes utilisés dans les
écrits des jésuites portugais.

Pouvons-nous faire remonter le début des recherches anthro­
pologiques au Brésil aux travaux des expéditions scientifiques
comme celle réalisée au début du siècle dernier par l'Allemand
Theodor Koch-Grunberg ? De fait, ses données ethnographiques sur
les sociétés indigènes ont été recueillies pour répondre à des intérêts
scientifiques9. Ils ont également été au fondement des études réali­
sées par les intellectuels qui ont ainsi réfléchi sur la société
nationale à partir de la thématique indigène.

L'œuvre de Koch-Grunberg (2005), Dois anos entre os
indigenas. Viagens ao noroeste do Brasil (1903-1905), a été
publiée en allemand en 1909, et ce n'est qu'en 2005 qu'est parue
une édition commémorative en portugais pour fêter le centenaire de
son voyage. Dans la présentation de cette dernière, Renan Freitas
Pinto affirme que l'auteur «présente pour la première fois les
informations sur la géographie, la mythologie et la culture
matérielle et technique des populations intégrées dans les récits de
voyage, qui seront essentiels pour fonder les recherches et les
études d'autres auteurs, notamment Mario de Andrade, Curt
Nimuendaju et Nunes Pereira» (ibid. : 14).

Cette référence à trois intellectuels ayant des trajectoires
différentes et qui ont réussi à avoir une projection différenciée dans
les centres scientifiques et intellectuels au Brésil dans la première

8 Les termes «indigènes» et «indiens» seront utilisés indifféremment
pour traduire le terme portugais « indfgena » [note de la rédaction].
9 Le voyage de Koch-Grunberg a été effectué à la demande du musée
d'Ethnologie de Berlin. pour la réalisation de recherches géographiques et
ethnographiques dans la région du fleuve Amazone.

104



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

moitié du xxe siècle exprime quelques particularités soulignées par
ceux qui se consacrent à la reconstruction de l'histoire de la
discipline et de la connaissance anthropologique dans notre pays.

Parmi les auteurs cités par Pinto dans la présentation du livre
de Koch-Grunberg, on peut retenir Curt Nimuendaju (1987, 1993),
d'origine allemande (dont le nom original est Curt Unkei),
chercheur qui a écrit le plus important recueil de données ethnogra­
phiques sur les sociétés indigènes au Brésil et à partir duquel la
généalogie des études d'ethnologie indigène brésilienne a été
tracée. Autodidacte, il a vécu dès son enfance entre les indigènes,
adopté par les Guaranis-apinacauâs qui l'ont baptisé Nimuendaju,
« celui qui fait son propre foyer ». Nimuendaju a voyagé dans tout
le territoire national et a réalisé un travail sur le terrain en ayant
vécu avec environ 30 groupes indigènes. Il a travaillé dans le
Serviço de Proteçào ao fndio [Service de protection de l'Indien] et a
été collaborateur de plusieurs musées allemands, suédois et
brésiliens. Curt Nimuendaju est l'auteur d'une grande œuvre
ethnologique et est mort en 1945, sur les bords du fleuve Amazone,
où il a été enterré, comme l'Indien qu'il était devenu. Nimuendaju a
annoncé une tendance qui s'est confirmée historiquement au
Brésil: l'expérience du terrain, transformée en une conversion
personnelle.

De la même façon, les anthropologues qui ont étudié
ultérieurement les religions afro-brésiliennes se sont convertis en
pratiquants de la religion qu'ils étudiaient et ont aussi été adoptés
par les natifs. C'est le cas de l'ethnologue français Pierre Verger
qui, après avoir voyagé pendant 15 ans dans différentes régions du
monde, photographiant et réunissant des documents sur les
différentes sociétés, s'est installé au Brésil (1946), plus
spécifiquement à Salvador, Bahia, où il est devenu spécialiste de la
culture afro-brésilienne, mais aussi pratiquant de religions
afro-brésiliennes. Il a ainsi été rebaptisé Pierre Fatumbi, « né par
ifa », et converti en babalaô lo.

10 Voir Gonçalves (2000). Le babalaô est la désignation, en iorubâ, langue
nigéro-congolaise du groupe kwa, de « père du secret », d'un religieux qui

105



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

Nunes Pereira, autre intellectuel déjà mentionné, représente
également une figure emblématique qui s'inscrit dans la période
que Cardoso de Oliveira (op. cit.) nomme «héroïque », lorsque
l'anthropologie et la profession d'anthropologue n'étaient pas
institutionnalisées dans le pays, alors que les recherches étaient
réalisées avec beaucoup de difficultés, audace et hardiesse
individuelles. Nunes Pereira, issu de l'État du Maranhao et médecin
vétérinaire de formation, a vécu plus de 40 ans dans les territoires
indigènes de l'Amazonie, produisant une œuvre importante sur
l'ethnologie indigène et, plus tard, sur les cultes afro-brésiliens au
Maranhao et en Amazonie 11. Moronguetâ um decameron indigena
(1967), inspiré de l'œuvre de Koch-Grunberg (op. cil.), est un livre
ethnographique mais aussi «romantique, héroïque, sarcastique,
burlesque, lyrique et obscène ». Moronguetâ révèle le don de la
poésie, la richesse érotique et la force de l'imagination de l'auteur,
combinant « science et amour », selon le poète brésilien Thiago de
Mello (1992). Ce livre crée et recrée le monde mythique et
fictionnel dans lequel Mario de Andrade -l'une des plus grandes
expressions du modernisme de la littérature brésilienne - se plonge
également pour composer sa plus grande œuvre, Macunaima
(2000).

Mario de Andrade a effectué deux voyages dans le pays: l'un
en 1924, intitulé Viagem da descoberta do Brasil, en compagnie
d'un groupe d'intellectuels lors de sa visite des villes historiques de
l'État de Minas Gerais, et l'autre en 1938 dans le Nord-Est du
Brésil, cité dans certaines biographies comme un voyage
ethnographique. Cet auteur ne s'est néanmoins jamais considéré et
n'a pas été considéré comme un anthropologue. Né dans la ville de
Sao Paulo, il a été tour à tour écrivain, musicien, poète, critique
d'art, chroniqueur et professeur d'histoire de la musique et
d'esthétique au Conservat6rio Musical de Sao Paulo, puis

se consacre au culte d'ira, l'orim (divinité) de la prévision et du destin, et
qui occupe une position élevée dans la hiérarchie du candomblé.
Il A casa da Minas, étude sur le culte des voudous jeje au Maranhao, est
son œuvre la plus célèbre sur les cultes afro-brésiliens.

106



Ethnographie. anthropologie et contemporanéité

professeur d'histoire de l'art à l'Universidade do Distrito Federal. À
plusieurs reprises, il a occupé des postes dans l'administration
publique, il a également élaboré le projet de la Sociedade de
Etnologia e Folclore de Sao Paulo [Société d'ethnologie et de
folklore de Sao Paulo] et a initié la création du Serviço do
Patrimônio Hist6rico e Artistico Nacional [Service du patrimoine
historique et artistique national]. Sa trajectoire est paradigmatique
pour comprendre quelques particularités qui caractérisent le monde
intellectuel et les cercles académiques brésiliens, en particulier la
faiblesse des frontières entre l'art, la littérature, la science et
l'activité politique (Andrade, 2006). D'après Peirano (1992), c'est
l'absence ou la précarité de la représentation politique existant dans
le pays qui a conduit les hommes de lettres, dans un premier temps
(le début du xxe siècle) - et, ensuite, les écrivains, les journalistes
et les professions libérales - à combler le vide politique, à opiner
politiquement et à prendre position par rapport aux intérêts de la
nation. Avec l'institutionnalisation des sciences sociales, cette
tendance s'est consolidée, et les scientifiques sociaux, en particulier
les anthropologues, ont commencé à occuper la scène politique.

Parmi les anthropologues brésiliens, c'est Darcy Ribeiro qui a
le mieux extériorisé cette tendance à la superposition des rôles
d'écrivain et d'intellectuel, d'homme d'académie et de politique.
Jeune étudiant en médecine, il appréciait de partager son temps
avec les professeurs et les étudiants de philosophie, d'histoire, d'art
et de littérature, mais aussi de s'engager dans des activités politi­
ques. Il a été invité par Donald Pierson à étudier à la Faculdade de
Sociologia e Polftica de Sao Paulo, où il a achevé sa fonnation en
sciences sociales en 1946, et où il a fonné la première génération
d'anthropologues brésiliens professionnels, avec une fonnation
universitaire spécifique. De façon similaire aux premiers ethnolo­
gues, il a vécu longtemps parmi plusieurs tribus indigènes brési­
liennes, sur lesquelles il a écrit une vaste œuvre ethnographiquel2,

12 Principales œuvres ethnographiques: Culturas e Unguas ind{genas no
Brasil (1957) ; Al1e plumaria entre os {ndios kaapo (1957) ; Os {ndios e a
civilizaçâo (1970); Uira sai a procura de Deus (1974) ; Configuraçoes

107



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

tout en étant lié à un organisme gouvernemental, le Serviço de
Proteçao aos Indios. S'appuyant sur une vision romantique de
l'expérience du terrain, la croyance en la conversion de
l'anthropologue, Darcy Ribeiro, comme un nouveau Nimuendaju, a
doté l'anthropologie brésilienne d'une nouvelle caractéristique:
celle d'accorder un rôle politique à l'anthropologue, qui doit agir
pour la défense des populations étudiées l3 . Cette attitude n'a pas
manqué de créer des conflits entre l'anthropologue militant et
l'académique, le politique, le romancier, le professeur et le scienti­
fique. Dans sa dernière publication, Confissoes (1997), Ribeiro
affirme que tout au long de sa carrière comme ethnologue, du fait
de la logique universitaire, il s'est servi des Indiens comme un objet
extérieur, qu'il observait du dehors, pour comprendre « une des
matrices qui avait formé la société brésilienne» (ibid. : 155). Par la
suite, il a fait part de son attitude critique face aux nouvelles géné­
rations d'anthropologues professionnels qui, selon lui, ont été prises
d'un académisme extrême, en sont venues à exalter les maîtres
étrangers (les « personnalités de la métropole»), dans une attitude
soumise et répétitive, qui ne produit plus une théorie propre et qui,
surtout, ne prend plus position politique, au nom de la neutralité
scientifique. Il conclut: « J'ai établi ainsi un grand partage entre
ceux qui pensent qu'il est possible et légitime d'avoir une position
neutre, indifférente, devant le drame indigène - ce qui me semble
abominable, comme le serait le médecin qui ne s'intéresserait pas
aux malades, mais seulement à la maladie - et nous, qui assumons
une attitude de fidélité aux peuples que nous étudions, incorporant

hist6rico-culturais dos povos americanos (1975); Suma etnol6gica
brasileira en collaboration avec Berta Ribeiro (1986).
13 11 a participé à la création du Parque Nacional do Xingu (1961),
première réserve nationale pour les populations indigènes, après une
campagne nationale intensive, initiée en 1946, avec Rondon et les frères
Villas-Bôas, en opposition au gouvernement et aux fermiers de la région. 11
a produit pour l'UNESCO et l'OIT des études sur les impacts du contact
entre la société nationale et les populations indigènes. Il a créé le Museu do
fndio, à Rio de Janeiro, en 1953, cherchant à mettre en valeur les sociétés
indigènes brésiliennes.

108



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

le problème indigène dans la thématique de nos recherches comme
une des questions scientifiquement les plus importantes et humai­
nement les plus enrichissantes» (ibid. : 156).

Cette préoccupation de Darcy Ribeiro, anthropologue engagé
dans les causes nationales, manifeste un des axes centraux de la
production anthropologique brésilienne. Celle-ci est divisée en deux
domaines qui dialoguent entre eux : l'étude des sociétés indigènes
et l'étude d'autres segments sociaux - noirs, travailleurs ruraux,
caboclos - autour desquels les thèmes de la culture populaire, de la
religion, de la race et du genre ont toujours occupé une place
privilégiée s'appuyant sur des questions tournées vers la
compréhension de la société nationale.

Les efforts de reconstruction d'une histoire de l'anthropologie
au Brésil, ainsi que de la spécificité de sa production ethnographi­
que, conduisent, inévitablement, à des classifications qui rendent
possible la compréhension de ses caractéristiques fondamentales et
des changements dans le processus d'institutionnalisation de
l'anthropologie en tant que discipline. Dans le même temps, ils ren­
voient à des catégories qui ne sont pas suffisantes pour rendre
compte de la production anthropologique brésilienne, du fait de
l'influence des anthropologies centrales qui ne sont pas toujours
adéquates pour classer les objets étudiés.

Études raciales, sociétés indigènes et identité nationale : thèmes
fondateurs de l'anthropologie brésilienne

Cardoso de Oliveira (op. cit.) divise l'histoire de
l'anthropologie au Brésil en quatre périodes: préhistorique,
héroïque, charismatique et bureaucratique. La période que Cardoso
de Oliveira (ibid.) nomme préhistorique est caractérisée par la
production d'un ensemble de réflexions portant sur la société
nationale, réalisées par un groupe d'intellectuels liés à l'élite
brésilienne. Nina Rodrigues, principal personnage de ce groupe, a
vécu la transition de la monarchie au régime républicain, quand le
grand dilemme de la jeune nation était de savoir comment réaliser
cette transition « du régime de tutelle monarchique au régime de la
Loi avec la garantie de l'égalité entre les individus ». L'élite

109



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

illustrée - membres de l'Escola Nina Rodrigues - s'est confrontée,
à la fin du XIxe siècle, à la difficile question de la réalité
brésilienne, également présente dans la pensée scientifique
européenne et nord-américaine: comment rendre compte des
inégalités concrètes entre les hommes? Au Brésil, cette question
était liée directement aux millions de descendants d'Africains qui
avaient servi comme main-d'œuvre esclave et, ensuite, à la classe
de travailleurs formée par les immigrants attirés vers le pays pour
remplacer la main-d'œuvre esclave, après l'abolition de l'esclavage,
en 1888. Ces deux groupes sociaux ont fait l'objet d'études
scientifiques. Nina Rodrigues et ses disciples, inspirés des théories
de l'évolution, ont abordé trois thèmes de façon complémentaire :
1) réflexion sur le Brésil, en abordant la question raciale l4 - les
Africains et leurs descendants; 2) identité nationale - la définition
du peuple brésilien et celle du pays comme nation; 3) création de
critères de citoyenneté, articulant la sphère juridique, la médecine
légale et l'identité nationale l5 .

À partir de la question raciale, le groupe de Nina Rodrigues a
développé une réflexion sur la dynamique du développement
économique brésilien et de l'identité nationale, où le retard
économique du Brésil a été expliqué par la coexistence de trois
races (le blanc, le noir et l'indigène), le métissage et les influences
géographiques et climatiques. Ces études ont été marquées par les
théories de l'évolution qui basaient ces arguments, tantôt sur le
déterminisme géographique, tantôt sur le déterminisme racial,
comme des éléments qui expliqueraient les différences culturelles et
le retard économique de la nation brésilienne, à la différence de
l'Europe. Nina Rodrigues affirmait l'incapacité qu'avaient les noirs
d'atteindre le degré de civilisation des nations blanches, une
incapacité qui serait fondée sur des causes génétiques. À cette
époque se sont développées des études plus proches de

14 Le livre de Lilia Schwarcz Le spectacle des races (1993) présente la
manière dont la question raciale a été abordée entre les années 1870 et
1930.
15 Ces thèmes ne feront pas l'objet d'une analyse dans cet article.

110



Ethnographie. anthropologie et contemporanéité

l'anthropologie physique, liées à la recherche d'une documentation
sur la culture matérielle et immatérielle des peuples indigènes et des
noirs, qui accentue la priorité des caractéristiques physiques et de
l'anthropométrie. L'accent a été mis sur la recherche empirique, à
travers la présence de Nina Rodrigues à la Faculdade de Medicina
da Bahia, avec le développement des études sur l' hystérie, la
paranoïa et la folie et l'établissement de formes légales d'arrestation
des individus considérés comme pathologiques et dangereux pour la
société nationale, et identifiés aux noirs et à leurs descendants.

Rodrigues a fréquenté plusieurs terreiros de candomblé à
Bahia et a conclu que les religions d'origine africaine étaient des
expressions de la folie et de la barbarie. Il a donc classé le fou dans
les catégories sociales ambiguës, comme les noirs, les métis, les
vieux et les homosexuels, associant la race à l'infériorité génétique
et celle-ci à l'infériorité culturelle, considérée comme pathologie,
folie, voire même comme crime. Ces études représentent la vision,
fondée sur une perspective évolutionniste, d'une élite intellectuelle
brésilienne sur la réalité nationale. D'après Corrêa « avant d'avoir
des anthropologues diplômés, nous avons eu des intellectuels qui se
préoccupaient de faire une anthropologie du Brésilien» (1998 : 53).

La période héroïque, selon Cardoso de Oliveira, est
représentée par deux grands personnages qui renvoient à la pensée
anthropologique au Brésil, tous les deux inspirés par le concept de
culture de Franz Boas et par l'école culturelle américaine. Ils ex­
priment, néanmoins, deux traditions différentes de l'anthropologie
brésilienne: Curt Nimuendaju qui a initié la tradition de
l'ethnologie indigène et Gilberto Freyre, à partir de qui s'est établie
l'articulation de la production anthropologique à une réflexion sur
la société nationale. Cette période a pour caractéristique principale
la réaction au déterminisme racial et biologique des intellectuels
disciples de Nina Rodrigues, influencés par les formulations
théoriques de Franz Boas. Le point central de la critique était dirigé
contre les arguments racistes comme facteurs explicatifs du retard
économique du Brésil et soulignait l'importance de reconnaître les
différences entre la race et la culture.

111



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

Gilberto Freyre, à Pemambuco, et Arthur Ramos, à Bahia, ont
repris la question raciale et son articulation avec l'identité nationale
à partir du concept de culture formulé par l'anthropologie
nord-américaine, bien qu'ils n'aient pas complètement déconsidéré
les explications eugéniquesl6 .

Né à Recife, en 1900, Gilberto Freyre a réalisé ses études aux
États-Unis, à Columbia, avec Franz Boas. En 1933, il a publié Casa
grande e senzala [Maîtres et esclaves], œuvre traduite dans
plusieurs langues et objet d'innombrables rééditions (1998). Cette
période se caractérise par la production théorique de grandes
synthèses sur la société nationale. Selon Freyre, la culture
brésilienne est le résultat du processus de contact dont la
conséquence est une société multiraciale qui fait naître le Brésilien
et l'identité nationale. Le Brésil se construit économiquement,
politiquement et culturelIement comme nation dans sa phase
coloniale, à travers le complexe social (mode d'organisation de
l'activité économique et sociale) de la casa grande e senzala.
L'auteur considère ce complexe comme le locus privilégié des
manifestations politiques, économiques, culturelIes et sociales du
Brésil colonial, jusqu'en 1880. Comme Franz Boas, Freyre
considère le phénomène des différences mentales entre groupes
humains plutôt du point de vue de l'histoire culturelle et de
l'environnement que de l'hérédité et du lieu géographique.

Un autre intellectuel emblématique de cette période est Sergio
Buarque de Holanda. Né en 1902 à Sao Paulo et diplômé en droit, il
a publié Raizes do Brasil en 1936 (rééd. 1987). Cet auteur a
formulé, à partir des concepts idéal-type de Weber et de culture de
Franz Boas, le concept de l'homme cordial qui selon lui serait la
marque de l'identité brésilienne. Ce sont donc des traits culturels
qui définissent le caractère d'un peuple et orientent sa conduite,
caractérisant ainsi l'homme brésilien: cordialité, hospitalité,

16 D'autres noms peuvent être mis en évidence comme Baldus, Schaden et
Wagley par rapport à l'ethnologie indigène; Thales de Azevedo et René
Ribeiro, parmi d'autres, qui ont étudié la société nationale.

112



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

tolérance, générosité, bonté, émotivité et faible intérêt pour les
conventions sociales et les formalismes.

La troisième période, appelée charismatique, débute avec la
fondation de la Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de
l'Universidade de Sao Paulo et de l'Escola Livre de Sociologia e
Polftica de Sao Paulo. Florestan Fernandes et Darcy Ribeiro sont les
intellectuels les plus représentatifs de cette génération. Il faut
reconnaître que cette génération d'intellectuels a été formée par des
professeurs français et nord-américains qui sont venus structurer les
cours de sociologie et d'anthropologie dans les facultés au Brésil ;
parmi eux, on peut mentionner Claude Lévi-Strauss17, dans les
années 1930, et Radcliffe-Brown, dans les années 1940. Selon
Massi (1989), le Brésil a choisi les Français comme professeurs
alors que les Nord-Américains ont choisi le Brésil comme objet
d'études l8•

Florestan Fernandes est né en 1920. Il a obtenu sa licence en
sciences sociales à l'Universidade de Sîio Paulo et son doctorat à
l'Escola Livre de Sociologia e Polftica de Sîio Paulo, avec ses
études sur la société tupinambâ. Il a étudié les rapports entre noirs
et blancs aux côtés de Roger Bastide, ainsi que la société indigène,
toujours à partir de la vision de ces groupes sociaux, en
s'intéressant aux conditions sociales de leur existence, à la
différence des intellectuels brésiliens qui étudiaient ces groupes
sociaux et les rapports raciaux à partir de la vision des élitesl9.

17 Sur la présence de Lévi-Strauss au Brésil, voir Peixoto (1998).
18 Donald Pierson est une personnalité emblématique de la mISSion
nord-américaine et a réalisé des recherches empiriques entre les années
1935 et 1939 inaugurant un champ d'études sur les communautés et
travaillant comme professeur à l'Escola Livre de Sociologia e PoHtica de
Sîio Paulo. Les caractéristiques des études de communauté sont: fidélité
maximale à la réalité empirique; précision et rigueur dans l'observation et
description des phénomènes; généralisation. Avec l'étude détaillée d'une
communauté (écologiquement importante), comme si elle était une tribu.
on cherchait à comprendre la société nationale. Pierson a combiné dans ses
travaux sur le terrain les approches culturalistes et empiristes britanniques.
les opposant à l'approche rationaliste française.
19 Cf. Bastide et Fernandes (1959).

113



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

L'œuvre de Fernandes déconstruit le mythe de la démocratie raciale
et de la cordialité qui s'est installé dans les tropiques avec la
colonisation portugaise. Son approche met au centre de l'analyse
les conflits et les antagonismes présents dans les rapports sociaux
entre noirs et blancs et entre blancs et indiens. Fernandes a analysé
les relations, les processus et les structures sociaux constitutifs de
l'esclavage, du Brésil colonial à la période qu'il considère comme
celle d'une révolution bourgeoise au Brésil.

Il est donc possible de comprendre que dans la formation des
sciences sociales au Brésil, il n'y avait pas encore une division
institutionnelle qui séparait l'anthropologie de la sociologie, ce qui
ne se produira que dans les années 1960 avec le processus de
regroupement des facultés isolées en universités, la création de
départements dans les universités brésiliennes et l'implantation des
cours de master et doctorat à partir notamment de 1970, comme on
le verra pour la période que Cardoso de Oliveira qualifie de
bureaucratique.

La thèse de doctorat de Florestan Fernandes, intitulée A

funçâo social da guerra na sociedade tupinambd (1952) a
représenté le point de rupture avec la pensée philosophique
dominante dans la vie intellectuelle de Sào Paulo et a introduit les
sciences sociales dans l'université de Sào Paulo, visant à étudier de
façon scientifique la société brésilienne, en se basant sur la
recherche systématique et l'utilisation de concepts formulés par les
classiques européens et américains de la discipline. D'autre part, il
y a de toute évidence dans la thèse de Fernandes ce que Cardoso de
Oliveira a identifié comme une tension entre paradigmes, présente
dans la matrice disciplinaire et réactualisée dans les études
ethnographiques au Brésil. Fernandes a utilisé la méthode de la
reconstruction historique, basée sur des documents et des
informations de chroniqueurs. Il a soutenu l'application de la
méthode scientifique-positiviste, en incorporant dans son analyse
les références théoriques et conceptuelles de la sociologie
durkheimienne et maussienne.

Il a donc conçu la guerre dans la société tupinambâ comme
une espèce de manifestation de la conscience collective, du fait

114



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

social total et, tel le don, comme un système de prestations et de
contreprestations. D'autre part, de Malinowski, il a puisé la notion
de société tribale comme une totalité intégrée, cohésive, autonome
et fermée sur soi-même qui pourrait être appréhendée au travers de
la reconstitution historique d'une de ses institutions, dans ce cas la
guerre. Il a appliqué également la méthode comparative et les prin­
cipes du structuro-fonctionnalisme formulés par Radcliffe-Brown.
Il a abordé, enfin, les rapports entre guerre et structure sociale, et
guerre et psychologie individuelle, en s'inspirant des formulations
théoriques de l'école de la culture et de la personnalité
nord-américaine. La fonction sociale de la guerre dans la formation
de l'individu serait celle d'intégrer les aspects psychiques et
sociaux formant la personnalité du guerrier. Dans son analyse,
guerre et structure sociale s'influencent mutuellement dans la
société tupinambâ; c'est le succès ou l'échec dans les activités
guerrières qui détermine la position de l'individu dans la structure
sociale, puisque l'attribution de rôles est réalisée selon un critère
guerrier. La guerre s'incorpore aux forces sociales qui produisent et
préservent l'équilibre de la société tupinambâ car elle contribue à
distribuer et à localiser les individus dans le système tribal des
positions sociales, ainsi qu'à intégrer les parentèles, comme des
structures nucléaires d'un ordre inclusif d'engagements et
d'obligations moraux qui rend compte du système de prestations et
contreprestations.

Dans la recherche empirique réalisée dans l'État de Sao Paulo
en compagnie de Roger Bastide, Fernandes a argumenté que la
fonction sociale du préjugé était la reproduction de la société
seigneuriale basée sur le régime de l'esclavage qui opérait comme
un mécanisme de ségrégation sociale. Il a mené ses recherches dans
un dialogue avec l'étude de Donald Pierson sur les rapports raciaux
dans le port de Bahia, qui affirmait l'existence d'un préjugé de
classe et non de race. Florestan Fernandes, contrairement à son
ex-professeur, considère que la ségrégation n'opère pas dans le
domaine juridique qui assure l'égalité de tous les citoyens devant la
loi, mais dans les rapports de parenté traditionnels qui interdisent
les mariages entre les races, alors qu'elle est absente du domaine

115



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

des rapports sexuels non formels. C'est la première interprétation
des relations sociales qui rompt avec le mythe de la cordialité de
l'homme brésilien et de la démocratie raciale, en s'opposant aux
arguments de plusieurs intellectuels, notamment Gilberto Freyre.

Cette période a donc été marquée par l'articulation entre deux
traditions: le culturalisme nord-américain et le struc­
turo-fonctionnalisme britannique, inspiré par les principes de
Malinowski pour qui la société primitive et sa culture composaient
une totalité intégrée, cohésive et autonome, qui pouvait être appré­
hendée par l'étude d'une de ses institutions.

L'institutionnalisation de l'anthropologie au Brésil :
démarcation de frontières thématiques, théoriques et
professionnelles

Le processus d'institutionnalisation et de légitimation de
l'anthropologie en tant que discipline autonome s'est produit dans
la période qualifiée de bureaucratique par Cardoso de Oliveira, à
partir de la seconde moitié des années 1960 et du début des années
1970, avec le regroupement des facultés isolées en uni versités et la
création des cours de master et doctorat à l'Universidade de Sao
Paulo, au Museu Nacional situé à Rio de Janeiro, à l'Universidade
de Brasilia, dans le Distrito Federal, à l'Universidade de Campinas
dans l'État de Sao Paulo. C'est à travers les « Projets Intégrés» que
les anthropologues affiliés à ces institutions vont constituer une
nouvelle génération d'anthropologues qui aura une profession dans
le champ universitaire et sera en contact permanent avec les centres
universitaires à l'étranger, redéfinissant ainsi l'action anthropologi­
que dans le pays (Corrêa, 1995: 37). Selon l'auteur, dans les
années 1970, cette nouvelle génération d'anthropologues va
accroître ses échanges universitaires grâce à une circulation ins­
titutionnelle et une visibilité rendues possibles par sa production
universitaire, comme par la consolidation de son association profes­
sionnelle, l'Associaçao Brasileira de Antropologia.

Du point de vue de la production anthropologique, les pre­
miers anthropologues participant à la création et au développement
de ces premiers programmes sont Roberto Cardoso de Oliveira,

116



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

d'abord au Museu Nacional, puis à l'Universidade de Brasûia,
Darcy Ribeiro et Roberto da Matta, également au Museu
Nacional2o, ainsi que les chercheurs étrangers qui ont travaillé, au
début, sur ces programmes, comme Emilio Willems, à
l'Universidade de Silo Paulo, Maybury-Lewis, au Museu Nacional,
Peter Fry et Verena Sto1cke à l'Universidade de Campinas. Ces
chercheurs vont influencer très fortement le choix et la définition
des objets d'études privilégiés et les thèmes de recherche, ainsi que
les théories qui deviendront prédominantes dans ces programmes.

La présence de Darcy Ribeiro, Roberto Cardoso de Oliveira et
Maybury-Lewis au Museu Nacional vont stimuler, dans un premier
temps, les études sur les sociétés indigènes puis sur la paysannerie.
Les sociétés indigènes étaient étudiées en termes d'altérité par
rapport à la société nationale, et étaient aussi étroitement associées
aux processus d'expansion des frontières agricoles: les recherches
ont alors commencé à prendre également en compte les travailleurs
ruraux et la question agraire (Corrêa, ibid. : 42-43). On observe
que, avant que l'anthropologie ne s'institutionnalise au Brésil, les
études sur la région Nord et Nord-Est étaient réalisées par des
chercheurs de ces régions; elles deviennent désormais des objets
d'études pour des anthropologues venus des régions Sud-Est et
Centre-Ouest21•

À Silo Paulo, principalement en raison de l'influence d'Emûio
Willems, les études de communautés et celles portant sur
l'acculturation ont été stimulées. Emilio Willems a produit une
ethnographie devenue paradigmatique dans ce domaine, sur une
petite ville de la province de Silo Paulo, qu'il a étudiée comme s'il

20 Quand Roberto Cardoso de Oliveira a été invité à créer le Programme
d'études du troisième cycle en anthropologie à l'UnB, en 1972, Roberto da
Matta l'a remplacé au Museu Nacional (Corrêa, 1995).
21 Un symbole de ce changement est la création, au sein du troisième cycle
en anthropologie sociale du Museu Nacional, d'un grand projet sur ces
questions liées au thème du développement régional, intitulé Emploi et
changement socio-économique dans le Nord-Est

117



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

s'agissait d'une tribu, cherchant à détecter les facteurs responsables
de la stabilité de la structure sociale22•

Avec la fonnation de nouveaux anthropologues et les
dialogues entre ces quatre centres, intensifiés par les déplacements
des professeurs-chercheurs, des élèves et ex-élèves, apparaît une
plus grande articulation entre des intérêts empiriques et théoriques
convergents. On constate également une plus forte démarcation
territoriale, visible dans la conformation des lignes de recherche des
programmes d'études de master et de doctorat, dans le contenu des
principales revues d'anthropologie du pays, publiées également par
ces programmes23, ainsi que dans la composition des tables rondes,
séminaires et groupes de travail dans les congrès nationaux
organisés par l'Association brésilienne d'anthropologie et par le
Forum annuel de l'Associaçào Nacional de P6s-Graduaçào em
Ciências Sociais [Association nationale de programmes de master
et doctorat en sciences sociales].

De la lecture des livres et des articles issus de ce nouvel axe
de connaissances anthropologiques produites au Brésil24, il est
évident que l'histoire récente se restreint à ces quatre premiers
programmes concentrés dans la région Centre-Sud du pays. Il suffit
d'observer que trois de ces programmes sont dans l'axe Rio de
Janeiro/Sao Paulo, c'est-à-dire la région Sud-Est du pays, la plus
riche du point de vue économique et qui concentre à peu près 70%
des études de troisième cycle (Sampaio, 2000).

En ce sens, il faut prendre en compte quelques observations
faites par Âvila de Carvalho (1998a) à propos de la logique qui

22 L'étude a été publiée en 1948, à Sao Paulo, sous le titre Cunha:
tradition et transition dans une culture rurale du Brésil. Influencé par
l'école culturelle nord-américaine, Willems a également réalisé une étude
anthropométrique de la population, élaborant plusieurs tableaux avec des
informations sur l'âge, la taille, la couleur de la peau, des yeux et des
cheveux, ainsi que des mesures du crâne et du visage, la largeur et la
hauteur du nez, la longueur et la largeur des mains, etc.
23 Annuaire anthropologique, Mana et Revue d'anthropologie de l'USP.
24 Cardoso de Oliveira (op. cit.); Viveiros de Castro (1999); Corrêa
(1987,1995,1998); Peirano (1992,1999).

118



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

préside la distribution des ressources dans les disciplines
scientifiques, construite sur un conflit permanent dans lequel centre
et périphérie sont en constante redéfinition, et l'évaluation interne
aux sciences sociales au Brésil. L'auteur attire l'attention sur le fait
que lorsque les agences de financement disposent de comités
d'évaluation et d'allocation de ressources professionnelles grâce à
leur production et à leur représentativité dans le domaine, il se crée
un cercle vicieux qui reproduit la dichotomie centre/périphérie au
niveau national et international. Il existe ainsi un rapport inégal
entre les anthropologies nationales et celles qui sont qualifiées
d'anthropologies centrales, alors que, dans un même pays, les
anthropologies peuvent être considérées comme centrales et
périphériques.

En guise de conclusion: le contexte actuel de la production
anthropologique au Brésil

Une série d'études réalisées récemment et publiées à
l'initiative de l'Association brésilienne d'anthropologie révèle que
la préoccupation de cette association professionnelle est d'avoir une
vision plus complète de l'anthropologie au Brésil25• L'un des
articles (Montero, 2004 : 117-142) cherche à détecter, à travers les
informations disponibles dans les deux principales agences
fédérales de financement (dont l'objectif est de stimuler la
formation et la recherche26), quelles sont les principales tendances
de l'anthropologie contemporaine au Brésil. L'auteur constate des
changements importants ces dernières années concernant les études
sur les sociétés indigènes et sur la société nationale. Malgré ce
grand clivage qui structure encore le champ anthropologique au
Brésil, la variété des lignes de recherche, des thèmes et des
découpages empiriques qui composent actuellement les études sur
la société nationale, réunis notamment sous la classification
d'anthropologie urbaine, fait qu'il est très difficile de rendre

25 li s'agit d'un recueil organisé par Wilson Trajano Filho et Gustavo Lins
Ribeiro, tous les deux de l'Universidade de Brasilia, intitulée 0 campo da
antropologia no Brasil (2004).
26 Cf. note de bas de page nO 1.

119



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

compte, aujourd'hui, de l'hétérogénéité de la production
anthropologique dans le pays. L'auteure a constaté que la plupart
des recherches ne se dirigent plus vers l'étude des natifs comme
dans l'anthropologie classique, à travers l'élaboration de
monographies qui se proposaient de réaliser une « étude complète
et détaillée, sous tous ses aspects, du fonctionnement d'une entité
humaine ou sociale» (ibid. : 123).

L'auteure conclut qu'aujourd'hui, dans le domaine de
l'anthropologie, on ne produit plus d'ethnographies descriptives
(ethnographies classiques), mais des études qui se constituent en
une adaptation des théories et des concepts de l'analyse
ethnographique à des problèmes contemporains des sociétés
modernes. Elle critique ce qu'elle nomme la maladie de
l'interprétation qui dévaste l'anthropologie en général, la
diminution de la production dans le domaine de l'ethnologie
indigène et la concentration des études sur la vie sociale dans les
zones urbaines, sur des thèmes tels que l'environnement, l'art et la
communication, la violence, la jeunesse et la consommation. Un
des thèmes classiques de l'anthropologie, la paysannerie, ne se
présente plus comme central et l'analyse anthropologique des
relations de pouvoir, autrefois articulée aux mouvements politiques
des classes défavorisées, s'est déplacée vers l'analyse de l'exercice
de la politique et du fonctionnement de l'État et des institutions
juridiques, avec une diminution importante des préoccupations
antérieures relatives aux questions d'inégalité sociale, de pauvreté
et de classes.

Les analyses citées ci-dessus demandent un retour à la
problématique posée au début de cet article, sur les débats qui ont
traversé l'anthropologie depuis la fin des années 1980, à partir de la
critique à l'ethnographie classique. Celle-ci est liée au constat de
l'impossibilité de continuer à étudier des sociétés insérées dans la
même dynamique que la société capitaliste occidentale avec les
dispositifs théoriques et méthodologiques de l'anthropologie
classique, en produisant des récits (narratives) hors contexte, créés
de façon fictionnelle, puisque les rapports de pouvoir sur le plan
politique et économique mondial sont déconsidérés et que ces

120



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

sociétés sont présentées comme des totalités isolées qui n'existent
que dans le récit des anthropologues (Caldeira, op. cit.).

Bien entendu, l'introduction de ce débat dans l'anthropologie
brésilienne a permis de radicaliser la manière dont est traitée
l'altérité du fait de la production de quelques dissertations de maÎ­
trise et thèses de doctorat qui ne se sont pas limitées à remettre en
cause la relation entre chercheur et objet de recherche, dans un
contexte où l'autre a toujours fait partie de la société de
l'anthropologue. Ces études ont innové dans la formulation de
découpages empiriques qui ont radicalisé la proximité, tel que l'a
fait Avila de Carvalho dans son ethnographie de la psychanalyse.
En franchissant la porte des cabinets des analystes, elle a inversé les
positions traditionnelles et a demandé aux psychanalystes de
s'asseoir sur le divan pour les écouter (1998b). Le statut de la
connaissance universitaire (Rodrigues, 1997) légitime des
recherches anthropologiques qui ne se produisent pas nécessaire­
ment dans la référence à la distance géographique, historique ou
culturelle entre l'anthropologue et son lieu de recherche (Kofes,
1997). Ce débat a donné naissance, dans la production anthropolo­
gique brésilienne, à des changements dans la construction des textes
ethnographiques qui ont explicité avec beaucoup plus de force la
proximité entre le chercheur et le thème de recherche. Ainsi, dans la
plupart des études, il existe un rapport étroit entre le choix du thème
et du découpage empirique et l'insertion de l'anthropologue dans
l'univers étudié.

Quant à l'hypothèse selon laquelle l'élargissement de
l'éventail des thèmes de recherche constituerait un affaiblissement
des préoccupations sur la question de l'inégalité sociale, nous
considérons qu'une affirmation de ce type exigerait des études plus
approfondies sur le contenu de ces travaux. En effet, des
modifications concernant le découpage empirique et l'élargissement
des thèmes ne signifient pas, selon nous, la déconsidération des
groupes défavorisés socialement ou marginalisés.

Au contraire, cela peut signifier que la question de l'inégalité
sociale et des rapports de pouvoir a acquis un spectre plus ample et
est dorénavant prise en compte par l'analyse indépendamment de la

121



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

vIsee empIrIque et au-delà de la thématique elle-même. Prenons
pour exemple les études que nous développons depuis le début des
années 1990, dans le domaine de l'anthropologie des organisations
et des entreprises, au sein d'un groupe d'études de l'Universidade
de Campinas27• Il s'agit d'un nouveau domaine d'études de
l'anthropologie brésilienne et les travaux produits jusqu'à présent
révèlent un niveau critique très fort et une analyse des relations de
pouvoir et des inégalités qui dépasse les découpages empiriques
traditionnels. Nous abordons ainsi les différentes dimensions par
lesquelles se construisent et se perpétuent ces relations de pouvoir,
à l'intérieur des organisations et entreprises étudiées, en étudiant les
relations très complexes qui les lient aux instances du pouvoir dans
les rapports entre les groupes d'entrepreneurs et, surtout, entre ces
derniers et le gouvernement, en termes d'intérêts publics et privés,
au niveau national et transnational28.

D'autre part, si l'on reprend l'observation faite précédemment
sur la centralisation de la production anthropologique brésilienne
dans la région Centre-Sud du pays et le peu de connaissances sur ce
qui est produit dans les autres régions, en raison de l'inexistence de
programmes spécifiques d'études de master et doctorat en
anthropologie, nous sommes amenées à questionner les tendances
mentionnées et à réaffirmer la nécessité de réaliser des études sur le
thème. Il est important de souligner que les initiatives prises dès les
premières années du gouvernement du président Luis Inâcio Lula
da Silva, dans le domaine du développement scientifique et
technologique, annoncent une politique de décentralisation de la
connaissance scientifique du pays et indiquent que les
investissements et l'appui à la recherche commencent à se diriger
vers les régions Nord et Nord-Est. Concernant l'anthropologie, il

27 Il s'agit du groupe de recherches intitulé Culturas empresariais
[Cultures d'entreprises] coordonné par Je docteur Guilhermo Raul Ruben
de l'université de Campinas.
28 Voir les études sur les entreprises du secteur financier public et privé
(Rodrigues, 2004, 2005 ; Gussi, 2(05), sur le secteur productif (Gonçalves,
2005, 2006; Rodrigues et Muniz, 2003; Muniz, 2005; Ruben et Jaime,
2004).

122



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

est très important d'insister sur la création d'un master en
anthropologie à l'Universidade Federal do Rio Grande do Norte
(Région Nord-Est) et sur les efforts récents pour la mise en place
d'un programme de master en anthropologie à Manaus, capitale de
l'État d'Amazonas, dans la région Nord du Brésil.

Les congrès régionaux organisés par l'Association brésilienne
d'anthropologie, par exemple, surprennent les chercheurs venus de
la région Centre-Sud du pays, par la richesse de la production
existante, les questions et les préoccupations régionales et par la
spécificité de thèmes qui se révèlent importants et qu'il est
nécessaire de considérer. L'examen des thèmes abordés dans les
groupes d'études lors de la dernière réunion des anthropologues des
régions Nord et Nord-Est, réalisée à Manaus, avec la participation
de chercheurs de toute la région amazonienne, montre, d'une part,
la concentration des études dans le domaine de l'ethnologie
indigène, même s'il n'existe pas dans cette région de programmes
spécifiques de master et, moins encore de doctorat, et, d'autre part,
que la thématique indigène est traitée en articulation avec la
question environnementale, le développement durable, les relations
au marché (national et mondial), les politiques publiques, les projets
de développement, les inégalités sociales. Des thèmes classiques de
l'anthropologie brésilienne comme la race, l'ethnie, le genre, la
production artisanale, la culture populaire, la culture cabocla, les
activités agricoles réapparaissent sous d'autres fonnes29•

Une meilleure compréhension de la production
anthropologique du pays et l'affinnation de l'existence d'une
anthropologie brésilienne exigent, selon nous, le développement
d'un plus grand nombre de recherches qui puissent rendre compte
de la diversité des connaissances produites au Brésil, dans des
conditions différentes d'accès aux ressources et, par conséquent, de
développement de recherches, de possibilité de participation aux
événements scientifiques et de publications dans le domaine. Tous

29 Voir les programmes de la IX Reuniiio dos Antrop61ogos do Norte e
Nordeste, 2005 (Universidade Féderal do AmazonasIUniversidade Féderal
de Roraima).

123



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

ces paramètres sont d'ailleurs significatifs dans l'évaluation
périodique réalisée par les agences de financement et de
structuration du champ anthropologique au Brésil.

Nous avons réalisé nos études de deuxième et troisième cycles
dans une université située dans la région Sud/Sud-Est,
l'Universidade de Campinas, et actuellement nous développons nos
activités de recherche et d'enseignement à l'Universidade Federal
do Ceara, située dans la région Nord-Est du pays. Par conséquent,
l'analyse que nous venons de présenter dans cet article sur
l'expérience brésilienne contemporaine reflète, en quelque sorte,
une partie de cette trajectoire.

Ce déplacement nous a permis de comprendre que ce que
nous croyions être l'anthropologie brésilienne n'était qu'une
perception partielle de la connaissance qui a été produite et est
encore produite aujourd'hui au Brésil. Une perception forgée dans
les grands centres producteurs de la connaissance anthropologique
brésilienne et qui exprime le regard des anthropologues de ces
centres sur eux-mêmes et la connaissance produite par eux, tout en
reproduisant l'ethnocentrisme si fortement rejeté quand l'Autre, les
anthropologies centrales, nous regardent de loin.

Les anthropologues de ces centres, lorsqu'ils se prennent
eux-mêmes comme modèle et référence de toute l'anthropologie
brésilienne, oublient les fondements de leur propre discipline si
clairement réaffirmés par Roberto Cardoso de Oliveira:
« "L'étonnement guide la philosophie et la possède de l'intérieur" ­
a dit Heidegger [...] Serait-ce déraisonnable si nous substituions,
dans la phrase, philosophie par anthropologie? Ou - en d'autres
termes - la bonne ethnographie ne serait-elle pas fonction de cette
capacité de s'étonner, peut-être moins de l'autre, mais certainement
plus de soi-même, de cette "étrange" façon de connaître, qui est
pour nous l'anthropologie? Connaître l'autre et soi-même ne
sont-ils pas, finalement, pour cette modalité-là de l'anthropologie,
les deux faces d'une même pièce?» (op. cit. : 13-14).

124



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

RÉFÉRENCES BffiUOGRAPHIQUES

ANDRADE M. de, 2000. Macuna{ma: 0 heroi sem nenhum
carater. Belo HorizontelRio de Janeiro, Livraria Garnier.
ANDRADE M. de, 2006. Missâo de pesquisas folcloricas. Musica
tradicional do Norte e Nordeste 1938. Sao Paulo, SESC/SP;
Prefeitura da Cidade de Sao Paulo, Secretaria Municipal de Cultura,
Centro Cultural Sao Paulo. Libreto e 6 Cds remasterizados.
AVILA DE CARVALHO C., 1998a. « Clientelismo ilustrado.
Algumas pistas para pensar as relaçôes entre as agências de
financiamento e a comunidade acadêmica », Mosaico, Revista de
Ciências Sociais, ana 1 (1) : 227-266.
AVILA DE CARVALHO c., 1998b. Os Psiconautas do Atlântico
Sul. Urna etnografia da psicanalise. Campinas, Editora da
Unicamp.
BASTIDE R, FERNANDES F., 1959. Brancos e negros em Sâo
Paulo. Sao Paulo, Companhia Editora Nacional (20 00.).
BUARQUE DE HOLANDA S., 1987 [1936]. Raizes do Brasil. Rio
de Janeiro, José Olympio, Coleçao Documentos Brasileiros.
CALDEIRA T., 1988. « A presença do autor e a p6s-modemidade
em antropologia », Novos Estudos Cebrap, 21 : 134-157.
CARDOSO DE OLIVEIRA R. (00), 1986. A Aventura
Antropo16gica. Teoria e Pesquisa. Rio de Janeiro, Paz e Terra.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1988. Sobre 0 Pensamento
Antropo16gico. Rio de Janeiro, Tempo BrasileiroIMCT/Cnpq.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., RUBEN G. (oos), 1995. Estilos de
Antropologia. Campinas, Editora da Unicamp.
CORRÊA M., 1987. Historia da antropologia no Brasil
(1930-1960). Testemunho: Emmo Willems, Donald Pierson.
Campinas, Editora da Unicamp.
CORRÊA M., 1995. «A Antropologia no Brasil (1960-1980) », in
MICELI S. (00), Historia das Ciências Sociais no Brasil. Sao Paulo,
Editora SumaréfFAPESP.
CORRÊA M., 1998. As ilusoes da liberdade: a Escola Nina
Rodrigues e a antropologia no Brasil. Bragança Paulista, EDUSF.

125



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

DA MAlTA R., 1997. Camavais, malandros e herois. Rio de
Janeiro, Editora Rocco.
DA MAlTA R., 2000. « Individualidade e liminaridade.
Consideraçoes sobre os ritos de passagem e a modernidade»,
Mana, v 6, nI, abr.
FERNANDES F., 1952. A funçiio social da guerra na sociedade
tupinambti. Sao Paulo, Museu Paulista.
FREYRE G., 1998 [1933]. Casa grande e senzala. Rio de Janeiro,
Editoria Record.
GONÇALVES A., 2005. « Etnia, cultura e gestiio empresarial.
Uma etnografia das rafzes étnicas da Tecnologia empresarial
Odebrecht », Idéias, ana 11(3): 69-96. Ediçao Especial,
Etnografias do Capitalismo Brasileiro.
GONÇALVES A., 2006. Cultura, Mercado e Transnacionalidade :
Um olhar etnografico. Campinas, Editora do Centro de Memoria da
Unicamp.
GONÇALVES W., 2000. 0 antropologo e sua magia. Trabalho de
campo e texto etnografico nas pesquisas antropologicas sobre
religioes afro-brasileiras. Sao Paulo, EDUSP.

GUSSI A., 2005. « Identidades e nacionalidades no contexto de
privatizaçao do Banespa», Idéias, ano 11(3): 69-96. Ediçao
Especial, Etnografias do Capitalismo Brasileiro.
KOCH-GRUNBERG T., 2005. Dois anos entre os indigenas.
Viagens no noroeste do Brasil (190311905). Manaus, EDUAlFSDB :

80-101. Première édition: « Bericht über seine Reise am oberenrfo
Negro und Yapurâ in den Jahren 1903-1905», en Zeitschrift deI
Gesellschaftfür Erdkunde zu Berlin, 1906.
KOFES S., 1997. « Prefâcio», in RODRIGUES L., Rituais na
Universidade. Uma etnografia na Unicamp. Campinas, Publicaçoes
CMU.

LERY J. de, 1980. Viagem a terra do Brasil. Belo Horizonte,
ItatiaiaiSao Paulo, Ed. da Universidade de Sao Paulo. Première
édition: Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil. Genève,
Antoine Chuppin, 1580.

126



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

MASSI F., 1989. « Franceses e norte-americanos nas ciências
sociais brasileira », in MICELI S. (org), A historia das ciências
sociais no Brasil. Sao Paulo, Vértice.
MELLO T. de, 1992. Amazônia: a menina dos olhos do mundo.
Rio de Janeiro, Ed.Civilizaçao Brasileira.
MONTERO P., 2004. « Antropologia no Brasil: tendências e
debates», in TRAJANO FILHO W. & RIBEIRO G., (orgs), 0 campo
da antropologia no Brasil. Rio de JaneirolBrasilia, Contra Capa
LivrariaiAssociaçao Brasileira de Antropologia.
MUNIZ C., 2005. « 0 impacto das mudanças do modelo de gestâo
nas relaçoes de trabalho em uma empresa privada. Uma visao
etnognifica », Idéias, ana 11(3): 69-96. Ediçao Especial,
Etnografias do Capitalismo Brasileiro.
NIMUENDAJU C., 1987. As lendas da criaçiio e destruiçiio do
mundo como fundamentos da religiiio apapocuva-guarani. Sao
Paulo, Editora HuciteclEDUSP.
NIMUENDAJU C., 1993. Etnografia e indigenismo. Sobre os
kaingang, os Ofaié-Xavante e os indios do Para. Campinas, Editora
da Unicamp.
NUNES PEREIRA M., 1967. Morongueta. Um Decameron
indigena. Rio de Janeiro, Ed. Civilizaçao Brasileira.
NUNES PEREIRA M., 1979. A casa das Minas. Contribuiçiio ao
estudo das sobrevivências do culto dos voduns, do Panteiio
Daomeano, no estado do Maranhiio, Brasil. Petr6polis, Vozes.
PEIRANO M., 1992. Uma antropologia no plural. Brasilia, Editora
da Unb.
PEIRANO M., 1999. « Antropologia no Brasil (alteridade
contextualizada) », in MICELI S. (org.), 0 que 1er na ciência social
brasileira (1970-1995). Sao Paulo, Editora Sumaré/ANPOCS.
PEIXOTO F., 1998. « Lévi-Strauss no Brasil: a formaçao do
etn61ogo », Revista Mana, vol. 4(1).
PINTO R. F., 2005. « Présentation », in KOCH-GRUNBERG T.,
Dois anos entre os indigenas. Viagens no noroeste do Brasil
(1903/1905). Manaus, EDUAlFSDB : 13-17.
RIBEIRO D., 1997. Confissoes. Sao Paulo, Ciao das Letras.

127



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

RODRIGUES L., 1997. Rituais na Universidade. Uma etnografia
na Unicamp. Campinas, Publicaçoes CMU.
RODRIGUES L., 2004. Metaforas do Brasi/' Demissoes
voluntarias, crise e rupturas 110 Banco do Brasil. Sao Paulo,
Annablume.
RODRIGUES L., 2005. «A dimensao simbolica no processo de
reestruturaçao do Banco do Brasil. Uma analise etnogrâfica",
/déias. ana 11(3): 69-96. Ediçao Especial, Etnografias do
Capitalismo Brasileiro.
RODRIGUES L., MUNIZ c., 2003. « Mecanismos de exclusao em
duas empresas em processo de reestruturaçao", Civitas 3(2):
376-394.
RUBEN G., JAIME P., 2004. «Etnografias do capitalismo
brasileiro. Por uma articulaçao entre cultura, economia, historia e
poder », /déias, ana 11(3) : 69-96. Ediçao Especial, Etnografias do
Capitalismo Brasileiro.
SAMPAIO H., 2000. Ensino Superior no Brasil. 0 setor privado.
Sao Paulo, Editora Hucitec/Fapesp.
SCHWARCZ L., 1993. 0 espetaculo das raças. Cientistas.
instituiçoes e questào racial no Brasil (1870-/930). Sao Paulo, Ciao
Das Letras.
TRAJANO FILHO W., RIBEIRO G. (orgs), 2004. 0 campo da
antropologia no Brasil. Rio de JaneirolBrasilia, Contra Capa
Livraria/Associaçao Brasileira de Antropologia.
UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS / UNIVERSIDADE
FEDERAL DE RORAIMA, 2005. Construindo 0 Dililogo : caminhos
- redes - relacionamentos. Anais da IX ABANNE. Reuniao de
Antrop6logos do Norte e Nordeste, ManauslBoa Vista.
VAZ DE CAMINHA P., 1963 [1500]. Carta a El Rei D. Manuel
(lettre de Pero Vaz de Caminha au roi de Portugal D. Manuel écrite
le 1er mai 1500). Sao Paulo, Domus.
VIVEIROS DE CASTRO E., 1999. «Etnologia brasileira », in
MICELl S. (ed), 0 que 1er na ciência social brasileira (1970-1995).
Sao Paulo, Editora Sumaré/ANPOCS.

128



Ethnographie, anthropologie et contemporanéité

WILLEMS E., 1948. Cunha: Tradiçiio e transiçiio em uma cultura
rural do Brasil. Sao Paulo, Secretaria de Agricultura do Estado de
Sao Paulo.

REVUES
Anuario Antropol6gico. Revista da Associaçao Brasileira de
Antropologia.
Mana. Revista do Departamento de P6s-Graduçao ern Antropologia
do Museu Nacional.
Revista de Antropologia da Universidade de Siio Paulo.

Résumé
Cet article présente une analyse du savoir anthropologique dans le Brésil
contemporain à partir de la description des formes particulières de savoir et
des styles anthropologiques qui ont construit l'ethnographie et ses objets
privilégiés à certains moments historiques dans notre pays. Nous nous
référons tout d'abord aux contextes politiques et socioculturels au sein
desquels, entre la fin du XIXe siècle et 1930, s'est développée une
production qui présente une réflexion sur la construction de la société
brésilienne. Ensuite, nous décrivons les processus d'institutionnalisation de
l'anthropologie, de 1940 jusqu'à son développement contemporain. Au
terme de cet article, nous présentons le problème des rapports
institutionnels et des pouvoir sous-jacents au savoir ethnographique, qui
configurent ses limites et ses possibilités au Brésil.

Mots·c1efs : anthropologie, histoire de l'anthropologie, ethnographie,
Brésil.

Summary
Ethnography, Anthropology and Conternporaneousness: Sorne
Questions about the Brazilian Case
This article presents an analysis of anthropological knowledge in
contemporary Brazil, based on a description of the specific forms of
knowledge and anthropological styles that have constructed ethnography
and its privileged objects at certain key moments in the history of our

129



Alicia Ferreira Gonçalves - Lea Carvalho Rodrigues

country. We refer first of ail to the political and sodo-cultural contexts
within which, between the end of the 191h century and 1930, work
developed which presented a retlection on the construction of Brazilian
society. We then describe the progressive institutionalisation of
anthropology, from 1940 to its CUITent development. Finally, we examine
the problems of institutional relationships and power which underlie
ethnographie knowledge and configure its limits and possibilities in Brazil.

Key-words: anthropology,
ethnography, Brazil.

history of anthropology,

* * *

130



UNE PERSPECTIVE CONTEMPORAINE DE
L'ANTHROPOLOGIE SOCIALE ARGENTINEl

Roberto RINGUELET2
Université nationale de La Plata

Certains aspects de la situation contemporaine de
l'anthropologie sociale argentine font l'objet d'une mise au point
dans le présent travail, qui reprend des réflexions présentées dans
des publications antérieures. Si les sujets abordés sont généraux,
nous ne prétendons pas pour autant que les observations et analyses
faites ici soient exhaustives ni absolues. Nous allons préciser l'objet
et la portée de la problématique abordée. Pour ce faire, nous
présenterons les conditions sociohistoriques qui déterminent la
situation de l'anthropologie sociale de nos jours. Le domaine actuel
bâti par l'anthropologie sociale argentine s'est constitué à partir
d'une production intellectuelle inégale, des variations régionales et
des rapports croisés allant de l'interdisciplinarité jusqu'aux
relations internationales. Quoique fondé sur des accords
académiques larges, il a une structuration ouverte.

L'anthropologie sociale argentine au sens strict (entendue
comme une forme distinctive parmi d'autres de faire de

1 Traduction de l'espagnol d'Ana Maria Gentile.
2 Professeur titulaire à l'université nationale de La Plata (Laboratoire des
investigations socioculturelles) et à l'université nationale du centre de la
province de Buenos Aires (Noyau régional de études socioculturelles),
Argentine.
Courriel : rringuelet@ciudad.com.ar

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 131



Roberto Ringuelet

l'anthropologie) ne commence à se développer comme entité aca­
démique reconnaissable qu'au cours de la décennie de 1960, une
fois initiées dans le pays les études universitaires d'anthropologie.
La perspective contemporaine considérée comprend une série de
lignes brisées dès le début et jusqu'à présent. C'est sous cette
dénomination qu'un processus de mise au point des « théories
anthropologiques centrales» (issues des États-Unis, de l'Angleterre
et de la France) et de certaines démarches critiques
latino-américaines se déroula à travers un dialogue riche avec
d'autres disciplines des sciences sociales. Cela n'empêche pas que
nous puissions déceler des antécédents précis, c'est-à-dire des
démarches théoriques annonçant une anthropologie moderne dans
les années 1950, voire avant.

Après une courte période d'environ dix à quinze ans, une
étape de latence a lieu sous le gouvernement militaire de
1976-1984, pendant laquelle J'activité académique s'est vue réduite
à son expression minimale. Ce n'est qu'après cette période que l'on
assiste à une renaissance accélérée qui dure jusqu'à nous jours. Or,
pendant la première moitié du XXe siècle, il y a eu en Argentine une
prédominance de l'ethnologie fortement enracinée dans le XIXe

siècle. En ce sens, nous n'avons pas réussi à compter dans notre
jeune « discipline» avec des héros civilisateurs à partir desquels
nous puissions tisser une continuité (culturelle et politiquement
acceptable) avec le passé (Ringuelet, 1999a). Ceci demande une
explication initiale. Rappelons qu'il a existé en Argentine une
longue tradition d'études anthropologiques depuis le XIXe siècle,
mais ces approches prémodernes ont prolongé leur influence
jusqu'à presque la moitié du XXe siècle, ce qui contraste avec la
situation postérieure. Si l'on peut reconnaître divers antécédents
théoriques modernes, ceux-ci sont isolés ou complémentaires des
approches dominantes traditionnelles.

Nous avons cependant identifié quelques légendes ancrées
dans cette période initiale. En ce sens, le caractère fondateur de la
période et de ses principaux protagonistes - des leaders, dont
l'action culturelle mobilisatrice et le charisme sont aujourd'hui

132



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

remarqués - apparaît dans les différents discours commémoratifs3•

La distance historique de certaines générations académiques a
d'ailleurs été accompagnée par une limite historique marquée
notamment par la scission politique et culturelle du dernier
gouvernement militaire. De toute façon, bien des protagonistes de
cette époque-là sont encore en activité; ce qui est mon cas. Au
moment d'écrire ces pages, j'ai dû élaborer le processus
méthodologique de regretter une histoire familiale, en superposant
des histoires de vie et des histoires documentaires.

Notre perspective d'analyse mettra l'accent sur la
considération du conditionnement sociohistorique de la connais­
sance académique de l'anthropologie sociale, sans nous arrêter sur
une étude des démarches théoriques elles-mêmes. Nous tenons
compte des conditions de base de la production matérielle et insti­
tutionnelle, mais naturellement comprises (s'agissant notamment
d'une analyse culturelle) au niveau le plus large des conditions
socioculturelles particulières de production locale4• Cela implique
un découpage méthodologique, dans les limites de cet article, sans
pour autant chercher à réduire les développements théoriques aux
circonstances sociales de leur production et encore moins aux
caractères généraux du contexte sociohistorique. Nous entendons
que la compréhension complète de l'activité académique d'une
discipline part de l'imbrication de ces deux plans (Samaja, 1993).
Nos observations ont donc un sens ouvert et complémentaire.

C'est à partir de 1988 que j'ai publié une série d'articles sur le
développement de l'anthropologie sociale et plus particulièrement
sur les études rurales et leur place au sein de la discipline
(Ringuelet, 1988, 1992, 1999a, 1999b ; Ratier & Ringuelet, 1999).

3 Roberto Cardoso de Oliveira (1988) a utilisé le tenne charismatique
pour caractériser la période d'institutionnalisation de l'anthropologie
brésilienne à partir de la présence de figures influantes.
4 Au sens utilisé par B. Borojov (1979) du terme conditions de production,
en se référant aux circonstances locales des aspects généraux des forces
productives et des relations de production, dans la tradition des études de
l'économie marxiste.

133



Roberto Ringuelet

J'ai entamé plus tard un dialogue avec des anthropologues qui
réfléchissaient sur le sujet dans une perspective comparative, en
explorant les spécificités des anthropologies nationales, notamment
avec Roberto Cardoso de Oliveira. Cet auteur a résumé les
différences nationales dans l'exercice de l'anthropologie à travers le
concept de styles (Cardoso de Oliveira & Ruben, 1995), c'est-à-dire
une redondance qui dépasserait la capacité explicative de
l'ensemble des théories de base avancées par les « pays centraux»
(matrice disciplinaire) et qui sont devenues des éléments indivi­
dualisants dans les «anthropologies périphériques ». Je considère
ici son idée de l'usage national particulier de la matrice discipli­
naire générale, bien que sans aborder le traitement du modèle
lui-même, étant donné que cela dépasserait les limites de ce texte.
Nous faisons également attention à ses observations sur le proces­
sus d'institutionnalisation des «anthropologies périphériques» et
sur la construction de l'objet de connaissance, en tant qu'aspects
distinctifs importants (Cardoso de Oliveira, 1988, 1998, 1999).

Par ailleurs, j'ai trouvé dans les ouvrages d'Hebe Vessuri
certaines similitudes qui m'ont aidé à mettre en ordre l'étude
(Vessuri, 1994a, 1994b, 1995a, 1995b). Cette auteure systématise
l'analyse des «styles nationaux en anthropologie» à partir de
modèles antérieures pour l'étude des sciences (Jamison, 1982), en
les remaniant à l'instar de l'anthropologie vénézuélienne (Vessuri,
1995b). C'est ainsi qu'elle distingue quatre dimensions imbriquées
de manière complexe. Elle cite d'abord «les aspects spécifiques
assumés par l'anthropologie comme pratique scientifique dans le
pays, en termes des caractéristiques de base de l'expérience
collective de la société et de la culture» (Vessuri, ibid.: 166,
traduction personnelle). J'ai abordé pour ma part la dimension
politique idéologique en abordant en premier lieu le contexte de la
production de la connaissance anthropologique. J'ai situé ensuite,
en suivant Vessuri, l'anthropologie dans l'ensemble des disciplines
liées à la demande professionnelle et à la situation générale de la
société. En troisième lieu, j'ai entamé l'étude des processus
institutionnels en tant que lieu concret et central de la production

134



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

scientifique. En quatrième lieu, j'aborde la «congruence relative
entre traditions nationales ».

Outre l'agencement de l'ensemble des dimensions
mentionnées, l'accent est mis sur l'inclusion sociale de la recherche
(lien théorie-pratique). L'action des personnes et des secteurs
sociaux dans la formation et l'orientation des processus
d'institutionnalisation est également mise en relief.

Les antécédents

Dès la seconde moitié du XIX· siècle, les intellectuels
argentins ont accompagné l'évolution des théories anthropologiques
européennes. Ainsi, à l'instar de l'Europe, on observe une forte
liaison avec les sciences naturelles, que ce soit dans l'approche
théorique ou au niveau des aspects concrets, notamment la
problématique de l'origine de l'homme. En ce sens, Florentino
Ameghino, avança d'Argentine l'hypothèse audacieuse d'une
origine américaine pour l'espèce humaine. Dix ans seulement
s'étaient écoulés depuis l'instauration de la science préhistorique
par Boucher de Perthes lorsqu'Ameghino entreprit sa démarche
systématique et dix ans plus tard il publia son ouvrage
fondamental: La Antigüedad dei Hombre en El Plata [L'ancienneté
de l'homme dans La Plata] (Ratier & Ringuelet, 1997). Ce fut une
époque de riches échanges avec l'Europe et Ameghino publia une
partie de ses premiers travaux en France; il entama aussi une
collaboration active avec Henri Gervais, représentant important du
« transformisme» en France. Mais Arneghino conçut, parmi
d'autres, dans la dernière partie du XIx" siècle et pendant la
première moitié du xx" siècle, une anthropologie florissante. En
1884 est créé le musée de La Plata sur la base des collections
paléoanthropologiques et archéologiques de Francisco P. Moreno.
Il s'agira de l'un des centres de développement anthropologique qui
encouragera l'œuvre archéologique et ethnographique de Samuel
Lafone Quevedo, Roberto Lehmann-Nitsche et d'autres. En 1905
est fondé le musée ethnographique de Buenos Aires dont le premier
directeur fut Juan Bautista Ambrosseti.

135



Roberto Ringuelet

Ces hommes construisirent un paradigme culturel folklorique
traditionnel hégémonique qui, au-delà de son développement aca­
démique, contribua à raffermir la pensée conservatrice dominante
sur le plan public national. Cette pensée fondait l'identité nationale
sur l'européisme et le créolisme, tout en refusant les traditions indi­
gènes et, en général, la diversité ethnique dans sa projection dans le
présent. Cette vision résidait sur un collectif dominant latifundiste
modernisateur d'une forte persistance historique, qui trouva un
moule adéquat d'expression nationale dans les études d'une
anthropologie orientée vers la mise en valeur du passé à travers
notamment l'archéologie et le folklore.

Au cours de la première moitié du xxe siècle, des éléments
théoriques «historicistes - diffusionnistes» ont été ajoutés: ils
apporteront un tour de force théorique sans pour autant modifier
l'ancrage dans le XIXe siècle de l'anthropologie. La présence la
plus importante tourna autour de l'ouvrage et de l'activité
académique de l'anthropologue italien José Imbelloni, qui pendant
la décennie de 1930 sera l'introducteur dans notre pays de l'école
historico-culturelle austro-allemande. Imbelloni soutiendra une
vision sociale générale aux traits racistes. Cette école aura une forte
influence sur l'anthropologie argentine. Imbelloni encouragea dans
le second après-guerre l'établissement dans notre pays de
chercheurs issus des pays de l'Axe, en particulier l'archéologue
Osvaldo Menghin, et, parmi les jeunes de l'époque, Marcelo
B6rmida, officier de l'armée du Duce. Cette nouvelle orientation
théorique et institutionnelle de l'anthropologie s'adapta à des
contextes culturels liés aux tendances politiques autoritaires de
l'époque, que ce soit ceux de la tradition conservatrice ou ceux
provenant des mouvements nationalistes des années 1950
(Garbulsky, 1992).

À cette époque, l'influence théorique et académique du
professeur B6rmida était prédominante, notamment à Buenos
Aires; il était accompagné d'un important groupe de disciples. À
l'université nationale de La Plata (autre centre universitaire
important), son influence était complétée par une composante

136



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

empmste notamment archéologique, au sein d'une faculté de
sciences naturelles.

D'autres démarches surgies avant 1960 ont eu des influences
ponctuelles mais sans continuité. C'est le cas de l'approche
théorique la plus conforme aux nouvelles théories du xx" siècle
mise au point à Tucumân par Alfred Metraux pendant les années
1930 et avec qui l'anthropologue argentin Enrique Palavecino a
travaillé. Par ailleurs, le folkloriste Raul Cortazar conçut ce qu'il
appela la méthode intégrale aux composants fonctionnalistes et fut
également traducteur de Malinowski.

Nous croyons que l'existence d'autres études empiriques et
démarches théoriques qui pourraient être considérées à l'heure
actuelle dans une perspective réinterprétative ne modifie pas cet
aperçu. Ainsi nous pouvons citer l'étude de Bilbao sur
Lehmann-Nitsche, la tentative de revenir sur les études folkloriques
menée par Marta Blache et d'autres (Blache, 1991-92; Bilbao,
2004; Ratier & Ringuelet, 1999; Visacovsky & Guber, 2002;
Guber, 2(05). Mais les changements viendront vers la fin des an­
nées 1950 et surtout dans les années 1960, dans un contexte de
transformations sociales nationales et académiques.

Les débuts

En 1955 le gouvernement nationaliste et populaire de
Juan D. Per6n est renversé. Dans les universités, les institutions
formelles de cogouvernement, qui ne fonctionnaient que
partiellement dans la période « péroniste», sont réinstallées. Nous
assistons donc à un mouvement modernisateur de la culture dans le
cadre des politiques libérales développementalistes. Cependant,
vers la fin des années 1950 et au cours de la décennie 1960, les
gouvernements démocratiques et militaires se sont succédés avec,
pour toile de fond, la proscription du péronisme qui débouche sur
un mouvement de protestation populaire. Au-delà des oscillations
politiques, des instituts de recherche scientifique et technologique,
fortement marqués par l'influence des États-Unis, furent créés, et
les études universitaires connurent une forte expansion. Une des

137



Roberto Ringuelet

conséquences fut la création des formations en sciences sociales et
en anthropologie dans les universités de Buenos Aires et de La
Plata (1957-58) et les filières d'histoire avec une orientation
anthropologique à Rosario (1959). D'autres études universitaires en
anthropologie seront ensuite mises en place.

La situation académique de l'anthropologie dans les centres
universitaires était encore marquée par l'empreinte traditionnelIe.
Ce fut une étape de changements contradictoires jusqu'à ce que
dans les années 1970 un remaniement académique et notamment
théorique commence à se définir, dans un contexte de protestations
politiques contre les gouvernements militaires. Le corps universi­
taire était dans cette situation, et divers secteurs de jeunes étudiants
universitaires s'inscrivirent dans un vaste spectre politique, notam­
ment dans les secteurs de gauche. Un secteur en croissance s'y
ajouta, qui soutenait une vision du péronisme de gauche en en
revendiquant les bases populaires. En 1966, le coup d'État militaire
d'Onganfa contre le gouvernement démocratique d'Arturo IIIia
entraîna de nombreuses expulsions dans les universités et renforça
les politiques culturelIes conservatrices.

Au cours des années 1960, des groupes d'étudiants avancés,
des jeunes diplômés et des professeurs des universités de Buenos
Aires, La Plata, Rosario et d'autres centres éducatifs entreprirent
une quête indépendante d'alternatives théoriques et professionnelles
autour de la dénomination d'anthropologie sociale. Il s'agissait
d'une anthropologie consacrée à des problèmes actuels du pays et
du continent. Une des conséquences de la rupture conflictuelIe avec
les vieilles théories fut, à l'époque, le discrédit porté à
l'ethnographie indigène et le mépris envers le folklore, encore
dominant dans le champ universitaire.

Cette anthropologie sociale comportait des contenus hétéro­
clites issus de l'incorporation de corpus théoriques produits par des
démarches anthropologiques centrales (culturalisme américain,
structuralisme français et des ouvrages de la tradition fonctionna­
liste anglaise), ainsi que la reconnaissance et le dialogue avec la
sociologie (notamment la « sociologie critique» latino-américaine
des études de la dépendance et du sous-développement), les études

138



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

interdisciplinaires de la décolonisation et l'économie politique.
D'autres auteurs critiques par rapport à l'indigénisme traditionnel
se sont ajoutés, tel que le Mexicain Gonzalez Casanova ou le
Brésilien Darcy Ribeiro. À partir de cet ensemble varié, une appro­
che historico-structurelle, différente de celle de l'historiographie
antérieure, fut conçue et pouvait ainsi être appliquée à la résolution
de problèmes concrets. Cela signifie que, de l'ensemble hétéroclite
des théories incorporées, un sens historique critique surgit qui
incluait l'idée de conflit dans les processus sociaux et de change­
ments structuraux. Les anthropologues sociaux de l'époque n'ont
pas toujours entièrement assumé cette approche, mais celle-ci
représenta pour tous une orientation générale à envisager et une
coïncidence assez importante pour s'opposer aux théories tradition­
nelles de l'anthropologie. Il est pourtant vrai qu'un débat eut lieu
(bien qu'il soit resté souvent latent) entre le « nouveau fonctionna­
lisme culturel» dominant dans le monde anglophone et
1'« anthropologie critique» qui se diffusait alors en Amérique
latine. On observe également, en Amérique latine, une progression
évidente de l'espionnage politique américain véhiculé par le finan­
cement des études sociales. Cela provoqua de fortes critiques et
déboucha sur des conflits dans le monde académique. Cette
circonstance a également existé dans le domaine de l'anthropologie
argentine, mais nous croyons qu'elle n'a pas été très significative.

Nous avons évoqué ailleurs le sentiment de désordre et de
métissage intellectuel que l'on éprouvait alors (Ringuelet, 1999a).
Un éventail s'était ouvert dans lequel nous avons intégré des
connaissances dans le cadre interdisciplinaire des filières qui étaient
créées simultanément à celle d'anthropologie. Il y avait d'ailleurs à
l'époque un champ éditorial des sciences sociales en plein essor.
Par ailleurs, l'hégémonique de l'académie traditionnelle permettait
néanmoins des tentatives d'action. Il convient de remarquer la
promotion des études modernes d'anthropologie menée par
l'archéologue Alberto Rex Gonzalez. Il introduit en Argentine des
nouveautés dans le travail de fouille et l'approche théorique de
l'évolutionnisme multilinéaire. Il encouragea des études de terrain à
l'université de Rosario et à La Plata, où il organisa le premier cours

139



Roberto Ringuelet

d'anthropologie sociale assuré par José Cruz, jeune diplômé en
histoire.

Dans cette nouvelle anthropologie sociale, qui croît dans une
posture d'opposition académique et théorique, il nous semble que
les coïncidences entre secteurs académiques étaient plus fortes que
les désaccords, notamment du fait de la nécessité partagée de mener
à bien une accélération et une mise à jour historique. Dans cette
démarche historique des décennies 1960-1970 on peut identifier
certains noyaux académiques remarquables, bien que le « processus
militaire» de 1976 y mit rapidement un terme. Il ne s'agissait pas
de groupes très délimités mais de réseaux sociaux fonctionnant
autour de personnalités de référence. Des positions dominantes
commençaient à se dessiner mais sans arriver à se développer. Un
groupe s'est rassemblé autour d'Esther Hermitte, professeure
d'histoire de l'université de Buenos Aires et docteure en
anthropologie à Chicago, qui travaillait à l'Institut Di Tella, centre
d'avant-garde intellectuelle. Le groupe avait un profil scientifique
lié à l'anthropologie de langue anglaise de l'époque et était
constitué d'anthropologues, dont Carlos Herran, Hebe Vessuri,
Leopoldo Bartolomé, Eduardo Archetti, dont plusieurs avaient suivi
des études à l'étranger. Dans la même période une filière
d'anthropologie avait été créée dans une université régionale (Mar
dei Plata) sous la direction d'Eduardo Menéndez, ce qui a permis à
de nombreux jeunes diplômés de l'université de Buenos Aires
(Maria Rosa Neufeld, Hugo Ratier, parmi d'autres) d'entreprendre
une nouvelle anthropologie sociale aux contenus variés mais ayant
un fort composant critique dans le contexte des approches de la
dépendance.

Dans la filière d'anthropologie de La Plata, au début des
années 1960, un cours d'anthropologie sociale est devenu une
matière obligatoire à partir des classes du professeur Mario
Margulis. Son programme comprenait plusieurs composants
anthropologiques et un axe centré sur le matérialisme historique.
Margulis était formé en économie et en sciences sociales et
encouragea des activités d'enseignement et de recherche. Le noyau
était composé d'un groupe d'étudiants avancés intéressés par la

140



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

nouvelle anthropologie sociale. Une fois diplômés, certains d'entre
eux poursuivirent des études à l'étranger. C'est mon cas puisque
j'ai suivi des études au Brésil (qui initiaient des études
anthropologiques supérieures) alors que Guillermo Ruben partait en
France. Nous nous sommes rencontrés au sud du pays pour entamer
une recherche interdisciplinaire (Projet Araucano - Universidad deI
Comahue), annulée en 1975 à cause de l'intervention militaire à
l'université.

Aussi bien dans les universités de Rosario que de Buenos
Aires, certains professeurs essayaient de réorienter la vision
folklorique traditionnelle vers un cadre plutôt folk-urbain. Nous
pouvons citer l'ouvrage de Fernândez Guizzatti à Rosario et celui
de René Laf6n à Buenos Aires. Ce dernier dirigea les études de
terrain à la « Quebrada de Humahuaca», à l'extrême nord du pays,
auxquelles ont participé de futurs anthropologues sociaux comme
Hugo Ratier et Santiago Bilbao. Un rôle important a été rempli à
Rosario par Susana Petruzzi, à partir d'un projet comparable pour
étudier la vallée de Santa Maria dans une région rurale du Nord, qui
regroupa des étudiants et des diplômés faisant leurs premiers pas
dans la recherche. Les divers groupes ont mené soit un travail de
terrain, soit des formulations critiques et des démarches théoriques.
Mais ce fut particulièrement le premier groupe qui a développé des
recherches de terrain selon le style classique de l'anthropologie, les
autres groupes s'exprimant de façon critique. Cette anthropologie
sociale est partie d'une approche diffusionniste traditionnelle vers
de nouvelles approches critiques néo et postculturelles fonctionna­
listes. Et ce qui était alors des études centrées sur l'indien et les
mœurs folkloriques sont devenus des études rurales. Des recherches
dans les quartiers marginaux périurbains ont été également
entreprises.

L'Argentine fait partie des peuples qualifiés de
« transplantés» par Darcy Ribeiro, dans une logique comparative
de l'histoire latino-américaine. En effet, si l'on compare
l'Argentine avec des pays tels que le Mexique ou le Brésil, sa
population rurale traditionnelle est réduite, déjà au XIXe siècle.
Mais nous devons tenir compte qu'à partir de l'évolution du

141



Roberto Ringuelet

capitalisme dans la campagne, des établissements ruraux de divers
types sont restés dans la province et des formes peu ou non
capitalistes se sont créées, ancrées par exemple chez les petits
exploitants agricoles. Ceux-ci représentent encore aujourd' hui le
type d'exploitation dominant. Dans les années 1960 et au début des
années 1970, un nouveau mouvement de modernisation agraire
s'est développé dans la campagne argentine (notamment dans la
région de la Pampa), ayant comme corrélat des migrations et des
changements au niveau des différents exploitants. Parmi les
transformations sociales de cette époque-là, nous pouvons
mentionner l'existence de conflits agraires importants tels que ceux
de la région de culture de canne à sucre dans la province de
Tucuman (où des recherches ont été conduites par Hebe Vessuri et
Santiago Bilbao), ou les processus d'expansion des petits
exploitants agricoles, tels que ceux de la région littorale (région
Nord-Est). On note également un accroissement des migrations vers
les centres peuplés de même qu'une poussée des quartiers
marginaux dans la banlieue de Buenos Aires.

Ce fut au début de la décennie de 1970 que la nouvelle
discipline commença à produire des résultats grâce à une série de
publications qui ont jalonné son histoire. Les productions les plus
caractéristiques de la recherche de terrain étaient liées à des
phénomènes et à des acteurs sociaux rarement abordés auparavant
en tant que tels: les migrants vers les villes et leurs agglomérations
urbaines, l'appropriation de la terre, les salariés ruraux, les
changements économiques et sociaux dans la production artisanale,
la différenciation des exploitants agricoles, etc.

Nous pourrions d'une certaine manière affirmer que le
développement historique par étapes des anthropologies anglaise et
américaine s'est reproduit en Argentine à une moindre échelle. En
effet, on peut comparer le cours suivi par l'anthropologie aux
États-Unis, lorsque cette discipline partit d'abord des ouvrages du
type morganien pour arriver à un culturalisme relativiste classique
orienté vers l'étude du passé indigène, ayant pour modèle l'aire
culturelle. Ensuite, l'approche théorique projetée comme un
continuum folk-urbain fut revisitée, et un nouveau référent construit

142



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

à partir de l'indigène paysan. Enfin l'anthropologie étatsunienne
adopta une approche théorique plus complexe et dynamique au
travers d'ouvrages tels que ceux d'E. Wolf ou S. Mintz (Ringuelet,
1986).

Les nouvelles études ne se sont guère fondées sur les
antécédents produits par l'anthropologie antérieure. Par ailleurs, les
travaux sur l'ethnographie indigène et les descriptions folkloriques
ont continué à se développer d'une manière isolée. La population
indigène argentine vivant dans des communautés au xxe siècle,
bien que réduite, a une signification dans quelques régions et
communes. Les représentants de l'approche traditionnelle ont réduit
au minimum leur présence universitaire dans les cours et ceux
travaillant au CONICET (sigle en espagnol du Conseil national de
recherches scientifiques et technologiques argentin) ont continué
leur activité silencieusement. Marcelo B6rmida avait créé un
institut de recherche avec l'appui du CONICET en 1973, le CAEA
(sigle en espagnol du Centre argentin d'ethnologie américaine),
mais il meurt en 1978. Son disciple Mario Califano assuma la
direction de l'institut.

Les diverses activités académiques regroupées sous la déno­
mination d'anthropologie sociale ont partagé des caractéristiques
constantes.

Sur la construction de l'objet et l'inclusion sociale de la
recherche:

• Les premières études d'anthropologie sociale ont été
orientées vers un autre culturel aux limites du territoire national et
des régions limitrophes, non défini par sa différence radicale, mais
en tant que composant de la société elle-même.

• En lien avec ce qui précède, on remarque une orientation
vers l'action. Si celle-ci a pu avoir des significations et des
caractéristiques différentes, les points en commun l'ont emporté
cependant sur les divergences. Un aspect de cette orientation est lié
au contraste critique par rapport à l'anthropologie traditionnelle, car
plusieurs des nouvelles démarches théoriques adoptées présentent
déjà un volet appliqué important (par exemple l'anthropologie
américaine du moment). Une autre dimension dont il faut tenir

143



Roberto Ringuelet

compte est le rapport initial avec des disciplines plus
professionnalisées, telles que la sociologie. On peut évoquer
également le rapport à la critique politique de la situation
subordonnée de l'autre (en conflit ou non avec la position
antérieure), à partir des théories de la décolonisation, de la
dépendance ou de la critique indigéniste. Finalement, un dernier
élément se rattache à une prise de position politique marquée. En
effet, il ne faut pas oublier que les études en sciences sociales et
même l'anthropologie ont été fortement influencées par le
processus de politisation croissante des jeunes universitaires.
Celle-ci aboutissait à la nécessité d'un protagonisme social, d'une
insertion dans des pratiques transformatrices.

Sur les approches théoriques:
• L'anthropologie sociale argentine a généralement eu des

composants théoriques très variéss. Dans un court laps de temps,
différentes approches théoriques ont été introduites et ont coexisté;
leur mise en œuvre par divers groupes de l'anthropologie sociale
naissante s'est faite non sans conflits ni hésitations. On a procédé
également, dans une perspective décentralisée, à une relecture des
paradigmes dominants, qui variait selon les collectifs. Ajoutons
finalement l'apport de certaines démarches théoriques
latino-américaines.

Sur les relations interdisciplinaires:
• En relation avec ce qui vient d'être exposé, nous pouvons

citer la composante interdisciplinaire ou transdisciplinaire de notre
anthropologie sociale, du fait de l'apport des connaissances
produites par d'autres sciences sociales (sociologie, communica­
tion, économie politique). Cette situation est le résultat de la
situation originelle négative dans les centres d'enseignement
anthropologique et de la recherche d'information complémentaire
dans d'autres domaines, ce qui a abouti à l'insertion professionnelle
dans des domaines non anthropologiques.

5 Ce caractère métathéorique est analysé par Cardoso de Oliveira dans les
« anthropologies périphériques » (1999).

144



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

Sur le processus d'institutionnalisation:
• Le processus historique mis en place a donc été

extrêmement contrasté, comme nous l'avons dit précédemment. En
comparant les diverses situations, nous pouvons observer que le
passage entre différentes approches anthropologiques et la conti­
nuité académique aurait été moins heurté dans d'autres pays
latino-américains. Dans le cas du Mexique, l'anthropologie accom­
pagna souvent le développement de l'anthropologie culturaliste
américaine. Elle y remplit ainsi un rôle différent du cas argentin
vis-à-vis de son insertion sociale et du suivi des politiques
indigénistes depuis l'étape postrévolutionnaire. Ce processus a
impliqué une étape intennédiaire avant d'arriver aux changements
critiques des années 1970. Dans le cas du Brésil, le développement
institutionnel préalable et fort de l'anthropologie évolution­
niste-diffusionniste n'a pas existé comme en Argentine, et dès les
années 1940 différents apports théoriques de type
culturel-fonctionnaliste sont présents (Cardoso de Oliveira les inclut
dans cette période charismatique de l'anthropologie brésilienne).
Parallèlement un intérêt pour la pratique indigéniste rapproche le
cas brésilien du mexicain.

• Des difficultés institutionnelles pour la fonnation supérieure
(master et doctorale). Lorsque l'anthropologie sociale s'est déve­
loppée (dans un processus qu'il faudrait comparer à d'autres pays
latino-américains), l'Argentine bénéficiait déjà, du point de vue
institutionnel, d'une bonne fonnation universitaire. L'enseignement
était basé sur les grandes chaires à structure verticale: cette organi­
sation subsiste en partie aujourd'hui et a perturbé les transforma­
tions académiques des formations universitaires. Déjà pendant la
période initiale, un groupe d'anthropologues (sociaux) avait suivi
des cours de perfectionnement à l'étranger.

• Un développement éditorial (production de revues ou
d'autres publications) restreint et peu reconnu en dehors du pays.

Avec l'arrivée du dernier gouvernement militaire, une période
de latence a commencé pour l'anthropologie sociale. Les anthro­
pologues sociaux s'isolent, abandonnent l'activité, s'en vont du
pays. La profondeur, la violence et la continuité de ce gouverne-

145



Roberto Ringuelet

ment militaire marquent une différence. Le « secteur traditionnel»
a repris « naturellement» son pouvoir dans les salles de classe et au
CONICET, quoiqu'avec un profil plus bas, et accepte les contraintes
générales dans le cadre d'un système répressif. En effet ce secteur a
souvent appuyé la restriction ou la suspension des formations en
anthropologie dans les différentes universités. Au cours de cette
période (et en particulier à la fin du gouvernement militaire et au
moment de la réorganisation du gouvernement des universités), on
a pu remarquer chez les nouvelles générations de ce secteur une
discrète modernisation théorique associée à l'influence des tradi­
tions plus modernes du type culturaliste (d'origine américaine ou
allemande), ainsi qu'une mise à l'écart du cadre théorique de la
démarche historique culturelle initiale plus rigide. Tout cela a
donné naissance à l'élaboration d'études ethnographiques ponc­
tuelles et descriptives.

L'anthropologie sociale est restée affaiblie dans certains
centres, notamment extra-universitaires, qui se sont épanouis vers la
fin du gouvernement militaire. À cet égard, nous pouvons souligner
la persistance de la formation en anthropologie sociale à Posadas,
prise en charge par Leopoldo Bartolomé, ou celle du Centre
d'anthropologie sociale abrité par un institut privé (IDES) sous la
direction d'Esther Hermitte.

Continuité et reconstruction de l'anthropologie sociale
Nous voulons tracer une mise en perspective historique des

vingt dernières années et souligner des continuités, des éléments
nouveaux et des tendances, sans pour autant nous arrêter sur les
détails en raison des limitations d'espace et du propos générique de
l'article. On pourrait considérer ici deux périodes imbriquées l'une
dans l'autre de manière complexe, selon différents aspects,
notamment leur dates marquantes et leur rythme d'évolution. Il
existe une première période de reconstruction générale de
l'anthropologie sociale (environ une décennie) et une autre période
de consolidation souvent liée à la première, et qui dure encore
aujourd'hui.

146



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

La période de reconstruction: remaniement institutionnel
Pendant les dernières années de gouvernement militaire

(affaibli après l'échec de la guerre des Malouines), les activités
liées à l'anthropologie sociale se multiplièrent dans un contexte
d'effervescence de l'ensemble des sciences sociales. Les centres qui
avaient subsisté élargirent leur activité et des activités nouvelles
apparurent. La situation politique et culturelle générale et
notamment la situation académique de l'anthropologie après le
processus militaire (1984) est différente de celle de la fin de la
période initiale, dix ans auparavant. La lutte pour le pouvoir
institutionnel présente désormais davantage de complications
administratives et institutionnelles que politiques. Le retrait de
l'ancien secteur au pouvoir fut rapide, bien que le groupe continua
d'occuper des postes après 1989, notamment dans des instituts de
recherche (au cours de la première période du gouvernement
néoliberal de C. Menen). Ceux-ci n'ont cependant pas dominé le
corps universitaire. À leur tour, les générations les plus jeunes
assimilèrent peu à peu assez facilement la nouvelle situation.

L'un des grands enjeux de l'anthropologie sociale fut d'être
intégrée dans les problèmes généraux académiques et universitaires
afin de reconstruire des espaces institutionnels. Dans les premiers
forums et publications de la fin des années 1980, la question se
posait de la professionnalisation de l'anthropologie et du rapport
entre recherche et action. L'importance accordée au sujet faisait
partie de la réorganisation générale de l'époque. Mais la marque
d'activisme politique, si forte pour certains groupes de la période
initiale, n'existait plus. Quoi qu'il en soit, ce plan allait être repris
différemment. De nouvelles générations s'incorporèrent peu à peu
et, si ce fut une étape difficile de reconstruction, il y eut une grande
coïncidence initiale entre les professeurs les plus chevronnés qui
ont cherché à créer ou renforcer leur domaine académique et les
nouvelles générations qui ont essayé d'accélérer leur formation en
profitant d'un spectre ouvert de possibilités (Ringuelet, 1992;
Herran, 1990). D'un autre côté de nombreux professionnels exilés
retournaient au pays; quelques-uns avaient suivi des cours
universitaires ou de perfectionnement à l'étranger (soit dans des

147



Roberto Ringuelet

pays latino-américains comme le Mexique et le Brésil, soit aux
États-Unis et dans les pays européens).

La participation initiale de ces groupes d'anthropologues
sociaux, qui avaient jadis dominé la discipline, a été importante,
bien qu'il y ait eu plusieurs absences et de nouveaux participants.
Esther Hermitte a élargi son influence et joué pendant des années
un rôle important à l'université de Buenos Aires et au CON1CET,
mais elle est décédée en 1990. On peut remarquer les travaux
d'organisation de ses collègues Carlos Hernin et Mauricio Boivin.
L'une de ses disciples, Rosana Guber, s'occupe désormais du
Centre d'anthropologie sociale de l'IDES, qui a ainsi étendu ses
activités.

Dans cette phase de reconstruction, la rupture provoquée par
le processus militaire sur la continuité institutionnelle de
l'anthropologie sociale est évidente, ce qui déboucha sur une
constante situation de diaspora. Cela s'exprima de diverses
manières, dans un scénario académique aux influences relativement
plus décentralisées. Mario Margulis retourna du Mexique en
Argentine et participa à la réorganisation de la faculté des sciences
sociales de l'université de Buenos Aires. Il joua un rôle théorique et
d'organisation important, mais il inscrivit ses activités dans le
domaine de la sociologie. Pour ma part je suis retourné à La Plata
après un exil au Brésil et au Mexique et j'ai contribué pour une
courte période à réorganiser les études d'anthropologie sociale de la
filière d'anthropologie et à mettre en place de nouveaux cours dans
d'autres facultés de l'Universidad Nacional de La Plata. Eduardo
Menéndez a participé à plusieurs activités de l'époque en Argentine
et exerça une influence théorique, notamment dans une branche
théorique en croissance constante comme le sujet de la
santé-maladie prise en charge. Mais il continua à vivre au Mexique,
où il centra son insertion professionnelle. La filière d'anthropologie
à l'Universidad de Mar dei Plata, qu'il avait encouragée, n'a pas été
rouverte. Ses anciens collègues, avec de nouvelles générations
académiques, participent à de nombreuses activités à l'Universidad
de Buenos Aires; on citera notamment Maria Rosa Neufeld et
Mirtha Lischetti. Dans le cas d'Hugo Ratier, nous avons créé une

148



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

nouvelle filière d'anthropologie à l'Universidad dei Centro de la
Provincia de Buenos Aires. À la ville de Rosario, certains
professionnels de la première étape participent à la réorganisation
de l'anthropologie sociale, tels qu'Edgardo Garbulsky et Héctor
Vâzquez (qui vient du Mexique, après avoir suivi des études en
France).

De nombreux professionnels connus des premières époques
ou appartenant à de nouvelles générations sont restés à l'étranger.
Panni eux, Eduardo Archetti en Norvège, Hebe Vessuri et Santiago
Bilbao au Vénézuéla, Guillermo Ruben de La Plata et Beatriz
Heredia de C6rdoba émigrés au Brésil, Miguel Bartolomé au
Mexique. Un cas spécial est celui de Néstor Garcia Canclini,
professeur de La Plata, dont le travail est consacré à la philosophie
et à la sociologie de l'art qui, de son exil au Mexique, a exercé une
forte influence dans les milieux anthropologiques. Au cours des dix
dernières années, ces anthropologues et d'autres anthropologues
hors de l'Argentine se sont intégrés de façon différente dans des
activités universitaires et des événements nationaux.

Une expansion académique et une régularisation du personnel
ont eu lieu, permettant de créer de nouvelles filières, des cursus
d'anthropologie et un élargissement de l'insertion dans des centres
de recherche. Les filières de Rosario et de Salta sont rouvertes et de
nouvelles filières sont créées dans les villes de Jujuy et d'Olavarria.
L'admission à des instituts de recherche tel que le Conseil national
de recherches scientifiques et techniques (CONICET) est facilitée.
Une tentative importante pour regrouper les anthropologues et
permettre la diffusion de leurs œuvres a été la réalisation
d'événements nationaux et le nouvel essor de revues déjà
existantes, ainsi que la création de nouvelles revues. Une direction
nationale d'anthropologie est créée (sous la direction de Rita
Ceballos), relevant du Secrétariat de la culture de la nation, et
organise des réunions nationales. Les congrès nationaux
d'anthropologie sociale commencent à se tenir périodiquement, en
différents points du pays, sous la présidence des référents
régionaux. Les premiers congrès ont été celui organisé à Posadas
sous la présidence de Leopoldo Bartolomé, le deuxième à Buenos

149



Roberto Ringuelet

Aires sous la présidence de Carlos Hernin, le troisième à Rosario
sous la présidence d'Edgardo Garbulsky, le quatrième à Olavarrfa
sous la présidence d'Hugo Ratier et le cinquième à La Plata sous la
présidence de Roberto Ringuelet. Les premières publications telles
que RUNA et Cuadernos de antropologia social de l'université de
Buenos Aires, Publicar (Colegio de Antrop6Iogos), Revista de
Antropologia (éditée par Diana Flax), Etnia de l'Institut de
recherches anthropologiques d'Olavarrfa prennent de l'essor; la
publication Papeles de Trabajo est créée sous la direction d'Héctor
Vazquez à Rosario.

Tous ces changements ont permis de relâcher, dans une pre­
mière étape, la pression sur l'emploi. Mais les filières d'enseignants
et de chercheurs (encore aujourd'hui) se trouvent limitées par une
structure universitaire trop rigide qui n'arrive pas à stabiliser suffi­
samment le personnel. On n'a pas encore réussi une articulation
efficace et dynamique entre les activités d'enseignement et de
recherche.

Un autre aspect important concernant les conditions de
production de l'anthropologie a été l'expansion accélérée de la
demande dans de nombreuses sphères de l'État. L'intégration des
anthropologues s'est peu à peu accrue, bien qu'elle ait concurrencé
d'autres professionnels issus des sciences sociales. On les retrouve
dans divers domaines: santé, action sociale, culture, éducation, etc.
La demande d'anthropologues sociaux dans la sphère de la
planification est liée à la compréhension de la totalité et de la
différence. Au niveau de la pratique, elle est liée à la pratique du
terrain et à la capacité de médiation dans des populations
inégales-différentes.

La formation universitaire reprit son développement avec un
grand essor, à la différence de la formation supérieure, master et
doctorale (il en est autrement pour des pays tels que le Mexique ou
le Brésil). L'Argentine n'avait pas mis à jour son système de
formation,fondamental pour la croissance et la régularisation d'un
champ culturel plus ou moins organisé. Les anciens cours
doctoraux ont été modernisés et des cours intermédiaires ont été
créés, mais le tout présente une structure institutionnelle morcelée

150



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

qui n'est pas encore assez conforme aux activités quotidiennes des
universités. Des rapports ont été établis avec des centres étrangers,
soit par l'intermédiaire d'étudiants ressortissants, soit par la
présence de professionnels étrangers assurant des cours
postuniversitaires nationaux, des conférences et des séminaires.

Une remarque à propos des reformulations théoriques
Au début des années 1980, un débat s'établit sur les certitudes

et le développement théorique de l'anthropologie sociale en
Argentine, mettant en évidence le contraste avec les débuts de
l'anthropologie sociale argentine des années 1960, lorsque
l'articulation complexe et conflictuelle des théories convergeait
cependant dans des discours fermes et optimistes. À cette époque,
non seulement le champ théorique des sciences sociales s'appuyait
sur des discours solides, mais une doctrine critique et même
innovante était conçue en Amérique latine même. Déjà dans les
années 1980, les grandes théories sociales étaient marquées par
l'incertitude et les remises en question, qui ont aussi touché
l'anthropologie. On a même débattu pour savoir s'il existait une
«théorie» de l'anthropologie sociale en Argentine. À l'occasion de
ces débats, on s'exprimait souvent à partir d'une situation concrète
de nouveaux venus; aussi bien les nouvelles générations que les
anciens professionnels de l'exil interne et externe étaient confrontés
à la nécessité d'un changement institutionnel et théorique.

Pendant quelques années l'anthropologie sociale prit pour
point de redémarrage son dernier moment hégémonique. Elle reprit
donc des problématiques rurales et le sujet de la marginalité
urbaine. Les premiers congrès d'anthropologie de la période
démocratique ont été tout d'abord le Congrès argentin
d'anthropologie rurale tenu à Olavarria et ensuite le Congrès
latino-américain d'anthropologie rurale tenu à Salta. Une
multiplicité de sujets a été peu à peu abordée ; ils se sont rapprochés
de ceux d'autres pays latino-américains tels que le Mexique et le
Brésil et de l'évolution théorique des centres occidentaux.

151



Roberto Ringuelet

La période de consolidation institutionnelle: spécificités nationales
comparatives

Au cours des dix dernières années, on peut constater la
continuité et l'élargissement de plusieurs aspects contribuant à la
consolidation du champ académique de l'anthropologie sociale,
mais aussi certaines faiblesses. On pourrait en conclure que les
conditions matérielles institutionnelles ne sont pas tout à fait
mauvaises mais n'ont pas pour autant été (ni ne le sont pas
maintenant) optimales, ce qui constitue grosso modo un discours
assez généralisé en Amérique latine (Cardoso de Oliveira, 1999;
Lins Ribeiro, 2004).

C'est notamment depuis ces vingt dernières années qu'il y a
eu en Argentine une poussée éditoriale générale. En ce qui
concerne notre domaine de spécialité, il a connu un essor lent sur­
tout dans la dernière décennie. Cet essor est inégal et la circulation
est plutôt nationale. Mais la diversification et l'interdisciplinarité
anthropologique ont continué, ce qui a rendu difficile de faire un
suivi systématique des flux de communication. Le nombre et la
diversité d'événements scientifiques ont considérablement aug­
menté. Le chemin parcouru dans les 10-15 dernières années a été
marqué par la croissance significative de la participation
d'anthropologues argentins à des rencontres scientifiques interna­
tionales, en particulier latino-américaines. Parmi de telles
rencontres, il faut mentionner la réunion périodique de
l'anthropologie du MERCOSUR, qui se tient soit en Argentine, soit
au Brésil, soit en Uruguay. 11 y a cependant une claire différencia­
tion entre la participation inégale aux rencontres européennes ou
américaines et la participation horizontale en Amérique latine.

Quant à l'enseignement, il est intéressant de le comparer avec
notre voisin, le Brésil, où l'on observe l'incorporation organique de
la formation supérieure et la stabilisation intégrée de la formation
d'enseignants et de chercheurs. Cela a contribué à construire un
champ culturel raisonnablement organisé et dynamique, ainsi qu'à
trouver un compromis entre les formations interne et externe. Ce
pays s'est peu à peu constitué comme un sous-centre de formation
pour l'Argentine. Or, comme le soutient Lins Ribeiro (op. cil.),

152



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

cette situation de croissance ne transfonnerait pas nécessairement
l'anthropologie brésilienne nationaliste (nation-building selon
Stocking) en une anthropologie impérialiste (empire-building selon
le même auteur), un dialogue horizontal s'étant établi entre des
anthropologues et des institutions du Brésil et de l'Argentine.

À évaluer le plan de fonnation en Argentine, la fonnation su­
périeure a considérablement augmenté et maintient une dépendance
partielle et variée par rapport aux « anthropologies centrales », bien
qu'il n'existe pas de liaison orientée comme dans le cas
MexiquelÉtats-Unis.

Nous nous pennettons de faire un commentaire par rapport à
la table ronde portant sur la question «Pouvons-nous penser en
dehors des discours hégémoniques? » organisée au dernier Congrès
latino-américain d'anthropologie tenu à Rosario, Argentine
(Narotzki & Lins Ribeiro, 2(05). Au cours de cette table ronde
Rossana Guber a fait une remarque générale: «on ne peut pas
penser en dehors alors que l'on prétend penser contre» en signalant
les hégémonies internes des anthropologies nationales. Dans cette
perspective, nous observons que le panorama en Argentine est
complexe. Sans vouloir éviter la question, nous croyons qu'à
l'heure actuelle nous ne sommes ni dans une situation du type « la
fin des idéologies », ni dans la dichotomie des années 1960 « impé­
rialisme vs nation ». La complexité actuelle dans notre pays relève
de l'existence d'hégémonies internes dans un champ culturel
anthropologique partiellement unifié, au sein duquel divers noyaux
internes coexistent. qui articulent des relations multiples et établis­
sent leurs propres circuits et relations internationales, sur un réseau
complexe de relations de pouvoir culturel. Le développement de
l'anthropologie sociale argentine répondrait à un modèle
d'équilibre instable et ouvert (comprenant surtout - quoique non
exclusivement - les diverses anthropologies latino-américaines,
américaines et européennes) constitué de noyaux de production de
connaissances variables de par leur diversité et leur contrôle cultu­
rel et présentant de multiples flux d'échanges verticaux et
horizontaux, le tout impliquant en plus des organisations nationales
ainsi que des collectifs au niveau local. Nous pouvons donc

153



Roberto Ringuelet

remarquer des actions mises en œuvre différemment, aussi bien à
travers des oppositions que des négociations et des coopérations,
sur la base des atouts comparatifs de nos productions culturelles. En
reprenant un aspect mentionné précédemment, nous croyons que le
champ culturel anthropologique social n'est pas assez unifié
actuellement en ce qui concerne les standards d'évaluation d'accès
et d'exercice. Il existe une opacité variable dans les instituts de
recherche, des décalages dans l'articulation enseignement-recher­
che, des entraves à la continuité des formations professionnelles et
aux règles d'organisation de la discussion scientifique et de sa vali­
dation. Cela implique un biais d'autant plus conflictuel que
différentes approches théoriques, méthodologiques et politiques de
l'anthropologie coexistent.

D'une manière générale, un aspect remarquable est que,
malgré les difficultés présentes, on constate une grande élaboration
théorique. À cet égard, nous pouvons observer certaines tendances
dans les communications des dernières années à des congrès et des
journées nationales et régionales6. Il existe une pluralité de sujets,
au sein de laquelle la problématique indigène du type
ethnographique classique est peu représentée. Lorsque des études
indigènes sont reprises, l'accent est mis sur la situation de contact
interethnique inégal, sur l'étude des formes de subordination et de
dépendance économique et sur les revendications d'inclusion. Pour
leur part, les études sur le multiculturalisme portant sur une
diversité de groupes sociaux se sont accrues. On observe également
un développement de l'axe politique, lié à des sujets tels que la
violence, les mouvements sociaux, la culture politique et la
mémoire. Un volet important de la thématique est focalisé sur les
circonstances liées au processus militaire et à divers collectifs
sociaux. Diverses problématiques interdisciplinaires se sont
ajoutées aux travaux historiques portant sur les paysans et, en

6 VIII Congreso Argentino de Antropologfa Social, Salta 2006; VI
Reunion de Antropologfa dei Mercosur, Montevideo 2005. Nous ne
pouvons pas nous arrêter ici, étant donné les limites de l'article par rapport
au détail des ouvrages et des auteurs.

154



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

général, sur les thématiques rurales, notamment les études
concernant l'environnement et les relocalisations, souvent analysés
dans la perspective du développement. Il existe en même temps des
thématiques souples en termes de position académique: les études
sur le monde symbolique et sur le domaine de la communication en
sont un exemple. Une orientation croissante concernant le
patrimoine et l'étude des groupes et des phénomènes urbains visant
à divers collectifs sociaux apparaît De leur côté, les études
folkloriques se sont divisées: celles de la vieille école ont continué
hors de l'académie ou bien se sont marginalisées; de nouvelles
approches sont nées au sein de l'anthropologie sociale relevant des
études symboliques. On observe également un axe croissant
concernant la santé et, plus récemment, le corps, étroitement lié à
une pluralité de situations sociales du monde moderne et des
collectifs sociaux, ainsi qu'une croissance lente mais significative
des études d'anthropologie de la science. Finalement, on assiste à
une augmentation des études de différents phénomènes de la société
moderne, comme le sport.

Mais reprenons maintenant un aspect de l'analyse antérieure
de la période initiale où l'étude des autres culturels internes à la
nation était mentionnée. Cardoso de Oliveira citait la concentration
de recherches sur le territoire national comme une des
caractéristiques des « anthropologies périphériques ». Au cours de
l'évolution de l'anthropologie sociale argentine, l'éventail des
sujets sociaux faisant l'objet d'études s'est tellement élargi qu'il
devient nécessaire aujourd'hui d'approfondir et de reformuler cette
vision, étant donné qu'une part importante des recherches qualifiées
d'anthropologie sociale portent sur des groupes dominants ou
intermédiaires et sur la nature des mécanismes du pouvoir entre des
collectifs sociaux. Ceci est lié à deux questions: d'une part,
l'interdisciplinarité et la transdisciplinarité, présentes de manière
variée dans les études anthropologiques. En effet, dans presque
toute perspective d'analyse, il est difficile de faire une analyse dans
les seules limites de l'anthropologie. D'autre part, l'inclusion
évidente et fréquente de l'action a non seulement été reprise dans
cette dernière période mais elle s'est approfondie dans ses diverses

155



Roberto Ringuelet

modalités: de l'inclusion de nature technique d'actions de transfert,
en passant par une prise de position critique situationnelle jusqu'à
une prise de position politique associée ou non aux pratiques.
D'une manière significative, la différence évidente avec des
situations du passé réside dans le fait que la critique est maintenant
liée à des inégalités et à des conflits dans le cadre du système
démocratique.

Selon de nombreux analystes de la situation actuelle de
l'anthropologie, étant donné que tous les sujets impliqués dans la
recherche appartiennent à la même société, l'engagement profes­
sionnel serait en même temps un engagement citoyen du chercheur
et, en fait, une action politique, explicite ou implicite (Cardoso de
Oliveira, 1998; Jimeno, 2005). La question qui se pose alors est
celle de la distinction des différentes prises de position politique.

Nous espérons avoir répondu au propos général de l'article. À
travers une vision synthétique, nous avons présenté une mise en
perspective contemporaine de l'anthropologie sociale argentine que
je vois en tant qu'un discours ouvert aux collègues. Pour ce faire,
nous avons analysé sa construction historique, reliant son évolution
théorique au cadre des conditions de production de la connaissance,
à la recherche du style particulier de l'anthropologie sociale
argentine.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

BILBAO S., 2004. Rememorando a Roberto Lehmann-Nitsche.
Buenos Aires, La Colmena.
BLACHE M., 1991-92. « Folklore y nacionalismo en La
Argentina ». Runa, vol. xx :65-89.
BOROJOV B., 1979. Nacionalismo y lucha de clases. México,
Pasado y Presente.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1988. Sobre 0 pensamento
antropologico. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1998. 0 trabalho do antropologo.
Sào Paulo, Editora da UNESP.

156



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

CARDOSO DE OLIVEIRA R, 1999. «Antropologias periféricas
vs antropologias centrales» in V Congreso de Antropologia Social,
Ternas de antropologfa social. La Plata, Facultad de Humanidades
y Ciencias de la Educaci6n.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, RUBEN G. (comps), 1995. Estilos
de antropologia. Campinas, Editora da UNICAMP.

GARBULSKY E., 1992. «La antropologia de los aiios cuarenta y
su concepci6n de la formaci6n étnica argentina. Un casa de racismo
"cientifico"» in Rejlexiones sobre el V Centenario. Rosario,
Universidad Nacional de Rosario.
GUBER R., 2005. «Linajes ocultos en los origenes de la
antropologia social de Buenos Aires », Ava, 8: 26-56. Posadas,
Argentina.
HERRAN C., 1990, « Antropologia Social en la Argentina: apuntes
y perspectivas », Cuademos de Antropologfa Social, vol. 2 : 35-55.
Buenos Aires.
JAMISON A., 1982. National Configurations of Scientific
Knowledge. Lund, University of Lund.
JIMENO M., 2005. «La vocaci6n critica de la antropologfa en
Latinoamérica », Antfpoda, 1 : 43-65, julio - diciembre.
LINS RIBEIRO G., 2004. A antropologfa brasileira entre po/(ticas
neoliberais e a globalizaçao. Brasilia, Universidade de Brasilia,
Série antropologia.
NAROTZKI S., LINS RIBEIRO G. (ed), 2005. «Mesa redonda:
Antropologias mundiales. Podemos pensar fuera de los discursos
hegem6nicos ? » in 1er Congreso de la Asociacion
Latinoamericana de Anropologfa, Rosario. Participantes: Junji
Koizumi, Myriam Jimeno, Victoria Goddard, Esteban Krotz, Nelly
Arvelo-Jiménez, Rosana Guber, Alcida Rita Ramos.
RATIER H., RINGUELET R, 1997. «Construcci6n de la
Antropologfa Social en La Argentina », Horizontes Antropo16gicos,
7: 10-23. Porto Alegre.
RATIER H., RINGUELET R, 1999. «La antropologia y el medio
rural en Argentina », in GIARRACA N. (coord.), Estudios rurales.
Teorias, problemas y estrategias metodologicas. Buenos Aires, La
Colmena.

157



Roberto Ringuelet

RINGUELET R., 1986. « Antropologfa Rural », Monografias, 6.
Olavarrfa.
RINGUELET R., 1988. « Comentarios sobre la Antropologfa
Social Aplicada », Revista de Antropologia, afio III, 16: 15-25,
octubre - noviembre. Buenos Aires.
RINGUELET R., 1992. « A Prop6sito de la Antropologfa de los
Afios 90 », Publicar, 2 : 45-57, diciembre. Buenos Aires.
RINGUELET R., 1994. « La saga de un proyecto cultural: La
evoluci6n deI Museo de La Plata» in Actas dei IV Congreso
Argentino de Antropologia Social. Olavaria, Universidad Nacional
deI Centro de la Provincia de Buenos Aires.
RINGUELET R., 1999a. « Discurso inaugural: La Antropologfa
Social en La Plata» in Actas dei V Congreso Argentino de
Antropologia Social. La Plata, Universidad Nacional de La Plata.
RINGUELET R., 1999b. « Antropologfa Social y Arqueologfa» in
Homenaje a Alberto Rex Gonzalez. Buenos Aires, Fundaci6n
Argentina de Antropologfa.
SAMAJA 1., 1993. Epistemologia y metodologia. Buenos Aires,
EUDEBA.

VESSURI H., 1990. « El sfsifo surefio. Las ciencias sociales en
Argentina », Quipu, vol 7(2) : 149-185. México.
VESSURI H., 1994a. « Estilos nacionales en ciencia ? », Quipu,
vol. 1(1) : 103-118, enero - abril. México.
VESSURI H., 1994b. « La ciencia académica en América Latina »,
Revista de Estudios Sociales de la Ciencia, vol. 1(2): 41-77.
Buenos Aires.
VESSURI H., 1995a. « El crecimiento de la comunidad cientffica
argentina », Cadernos de Historia e filosofia da Ciência, Série 3,
vol. 5 : 173-222. Campinas.
VESSURI H., 1995b. « Estilos nacionais da antropologia?» in
CARDOSO DE OLIVEIRA R. & RUBEN G (comp.), Estilos de
antropologia. Campinas, Editora da UNICAMP.

VISAKOVSKY S., GUBER R., 2002. Historias y estilos de trabajo
de campo en la Argentina. Buenos Aires, Antropofagia.

158



Une perspective contemporaine de l'anthropologie sociale...

Résumé
Nous proposons ici un essai sur la situation de l'anthropologie sociale
argentine contemporaine. En utilisant une matrice analytique comprenant
trois dimensions (l'élaboration théorique, le contexte de production et les
conditions socioculturelles), nous tenterons de rendre compte de la consti­
tution du champ intellectuel anthropologique. D'une manière générale,
nous nous interrogeons sur l'existence (ou non) d'un « style» anthropolo­
gique social en Argentine, sur le niveau de structuration de cette commu­
nauté, sur le type d'échanges avec les communautés latino-américaines et
mondiales.

Mots-clefs: anthropologie argentine, anthropologie nationale,
anthropologie sociale.

Summary
A Contemporary Perspective on Argentinian Social Anthropology
This text is an essay on the contemporary situation of Argentinian social
anthropology. By using an analytical matrix with three dimensions
(theoretical elaboration. context of production and socio-cultural
conditions), we will attempt to analyse the constitution of the
anthropological intellectual field. We will examine the existence (or not) of
a specific "style" of social anthropology in Argentina. the level of
structuration of this community, and the type of exchanges which exist
with Latin-American and global communities.

Key-words: Argentinian anthropology, national anthropology, social
anthropology•

'" '" '"

159





ANTHROPOLOGIES ET CONTROVERSE
IDENTITAIRE AU GUATEMALA

Agnès BERGERET
IHEAL - CREDAUCEMCA

À l'instar de nombreux pays d'Amérique latine, l'émergence
au Guatemala dans le dernier quart du xxe siècle de discours
anthropologiques « indigènes» a profondément bouleversé
l'organisation symbolique des identités composant l'espace natio­
nal. Dans le cas du Guatemala, nous appelons « mayanistes» les
différents mouvements qui ont pour objectif la défense des droits
des peuples « indigènes » l du Guatemala sur le principe de
l'existence d'une culture maya. Ces peuples composent entre 50%
et 60% de la population, et sont divisés en 21 groupes linguisti­
ques2. L'anthropologie occidentale a largement contribué à
l'épanouissement de ces mouvements mayanistes, et cet article

l Nous utilisons « indigène» (sans guillemets dans la suite du texte) pour
désigner les peuples appelés « indfgena » au Guatemala: ceux auxquels on
attribue ou qui revendiquent une ascendance précolombienne et qui se
définissent ainsi en opposition aux colons espagnols et à leurs descendants,
en prenant la conquête et la colonie comme rupture historique fondatrice.
Pour notre part, le critère d'une indigénité remontant à cinq siècles pose
problème: elle rejette une bonne part de la population, qui est née dans le
pays depuis plusieurs générations mais n'est pas considérée comme « indi­
gène ». Nous pensons que, d'évidence, toute la population guatémaltèque
est issue de métissages divers et complexes: nous utilisons le terme « indi·
gène» parce qu'il est un terme usuel dans le pays, et montrons les
problématiques que son usage alimente.
2 Il faudrait ajouter deux groupes ethniques non-mayas -les Garifunas et
les Xinkas -, mais ils sont très minoritaires. Nous avons choisi de nous
concentrer sur la question maya.

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 161



Agnès Bergeret

tentera de dresser un portrait du rôle qu'elle a joué en la considérant
comme un acteur interne au Guatemala. Sur les plans historique et
institutionnel en effet, les anthropologies guatémaltèques ont été et
demeurent dépendantes de l'anthropologie occidentale, mais les
perspectives épistémologiques se sont diversifiées. En se focalisant
sur les défis du multiculturalisme, les mouvements mayanistes
veulent mettre en échec l'hégémonie ladina (ou métisse), tout en
questionnant les enjeux implicites de l'anthropologie occidentale.

Les Ladinos composent l'autre pôle de la population guaté­
maltèque: ils sont le fruit du métissage des Criollos, ces colons
blancs descendants d'Espagnols, avec les populations indigènes
tout au long des différents processus de complexification sociale.
L'adoption par certaines franges mayas de modes de vie ladinos est
ainsi communément appelée ladinisation. Les Ladinos sont habi­
tuellement décrits comme ayant adopté un mode de vie occidental,
mais recouvrent aujourd' hui une telle diversité d'origine ethnique et
sociale que le langage politiquement correct les dénomme les
« non-indigènes ».

« Maya» et « Ladino» sont donc deux termes très
schématiques et recouvrant une grande diversité, mais ils désignent
une constante de l'idéologie bipolaire de l'État guatémaltèque, et
son empreinte historique est si forte que même les plus grands
critiques de cette bipolarité sont limités par son intériorisation
sociale, idéologique, institutionnelle. L'enjeu de tout projet
politique « national» est l'articulation de ces deux identités, et
toute parole anthropologique est confrontée à l'acuité de cet enjeu.

Ainsi, si l'on veut éclairer les relations entre anthropologie
occidentale et anthropologies des Suds dans le cas particulier du
Guatemala, il semble que la distinction anthropologie dominante /
anthropologie « subalterne3 » soit difficilement opérante. Au
Guatemala, les anthropologies fonctionnent aujourd'hui non sur un
mode binaire mais sur un mode ternaire complexe, politiquement

3 Dans le sens des subaltern studies: l'anthropologie des oppnmes
propose une alternative critique à l'anthropologie dominante justifiant
l'oppression.

162



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

différencié: la perspective occidentale, au sein de laquelle nous
nous concentrerons sur l'influence des Cultural studies
nord-américaines; le point de vue mayaniste ; mais aussi, la posi­
tion métissée de certains anthropologues guatémaltèques critiques,
qui renvoient les deux premières dos-à-dos. Cet article cherchera à
dévoiler, après un parcours historique de la formation institution­
nelle de l'anthropologie guatémaltèque, quelques-uns des nœuds
politiques et épistémologiques où se nouent les alliances mouvantes
de ces trois ensembles de paroles anthropologiques.

Bilan historique de l'anthropologie guatémaltèque: les
particularités de l'émergence des discours anthropologiques
mayanistes
État bipolaire et importance de l'influence étatsunienne: la timide
institutionnalisation de l'anthropologie guatémaltèque

Divers facteurs porteraient à refuser au Guatemala les
possibilités mêmes d'une voix anthropologique propre: l'histoire
de ce pays est celle de colonisations multiples et multiformes, de la
colonisation espagnole à l'établissement des grandes exploitations
allemandes et nord-américaines, qui ont fait du pays, selon les
époques, une république caféière ou bananière... Elle s'adapterait
parfaitement à une interprétation strictement dépendantiste du
fonctionnement du pays (Fisher, 2001 : 70), si la bipolarité de la
société ne rendait nécessaire un mode d'explication plus complexe
de son fonctionnement.

De l'indépendance, en 1821, au printemps démocratique de
1944 à 1954, la république a maintenu un modèle d'État oligarque,
extrêmement centralisé, et ségrégatif, ayant pour base le patriotisme
criollo, puis le « nationalisme exclusif» ladino (Davis, 2004), pour
justification idéologique le racisme, et pour fondement
institutionnel indispensable à son économie l'État de tutelle et le
travail forcé des populations indigènes. Dans ce contexte, aucune
institutionnalisation de l'anthropologie n'a pu s'effectuer, sinon
autour de groupes d'intellectuels «anthropologisants» tels que
Flavio Herrera, Luis Cardoza y Aragon, David Vela, Miguel Angel
Asturias (Mendoza, 2001 : 25-26).

163



Agnès Bergeret

C'est avec le « Printemps démocratique» de 1944-1954, que
la recherche d'une identité nationale et la valorisation du
patrimoine culturel permettent l'institutionnalisation d'une
anthropologie indigéniste et assimilationniste, par la création de
l'Institut indigéniste national (lnstituto lndigenista Nacional - lIN)
et l'Institut d'anthropologie et d'histoire (lnstituto de Antropologia
e Historia - IDAEH). Le premier directeur de l'Institut indigéniste
national, Antonio Goubaud Carrera, est considéré comme le fonda­
teur de l'anthropologie guatémaltèque, et son parcours est signifi­
catif de la forme de connexion organique entre la recherche
guatémaltèque et la recherche étatsunienne, qui va souvent bien
au-delà du seul lien académique: il a étudié à Berkeley et à
Chicago, fomente les premières expéditions touristiques au
Guatemala et deviendra ambassadeur auprès des États-Unis après
ses fonctions à l'liN. Autour de lui se forme une génération pion­
nière d'anthropologues, caractérisée par l'indigénisme, comptant
Jorge Lufs Arriola, Francisco Rodrfguez Rouanet, Jaime Bucaro,
Carlos Navarrete, Alfredo Méndez Domfnguez, Joaquin Novai,
Juan de Dios Rosales et Carlos Mejfa Pivaral (Mendoza, ibid. : 28).

Le Guatemala oscille depuis lors entre divers modes de
conception de sa société: les débats augurant chaque nouvelle
constitution depuis 60 ans (en 1945, 1956, 1965 et 1985) traduisent
dans ses différentes formes, les tiraillements entre l'égalitarisme et
l'état de tutelle, l'assimilation et l'ethnicisme, mais c'est un univer­
salisme tronqué qui l'emporte à chaque fois au travers des
idéologies de l'intégration et de la ladinisation, puis du développe­
mentalisme (Taracena, 2004).

Après le coup d'État contre le Président Arbenz en 1954, les
animateurs du Séminaire d'intégration sociale guatémaltèque
(Seminario de lntegracion social guatemalteco - SISG) créé en
1956, liés au processus « de libération anticommuniste », travai llent
sur la théorie de l'intégration sociale et de la ladinisation, qui doit
mener les indigènes à la modernité par leur intégration économique
et politique. Ce séminaire comptait des intellectuels
guatémaltèques, tels que Skinner Klee, appuyés par des chercheurs

164



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

étatsuniens (Melvin Tumin, John Gillin, Kalman Silvert, Richard
Adams).

Le refus d'envisager la question ethnique en dehors de
l'horizon de l'assimilation continue avec le modèle développe­
mentaliste et propaysan sur lequel s'appuient les dictatures
militaires qui dirigent alors le pays. Mais cette caractéristique
idéologique est dramatiquement radicalisée par la période de guerre
civile et de tutelle de l'armée sur l'État à partir des années 1960, et
jusque dans les années 1990. L'armée massacre des villages entiers
et fait disparaître ou fuir la plus grande partie des intellectuels. La
recherche anthropologique devient alors systématiquement suspec­
tée de subversion. L'un des événements les plus symboliques de la
ligne sécuritaire de l'armée guatémaltèque est l'assassinat de
l'anthropologue Myrna Mack par des militaires, en 1990.

La coopération internationale, après les accords de paix de
1996, a tenté de lancer le renforcement et l'assainissement de l'État
avec les clauses sur la fiscalité, le respect de toutes les composantes
ethniques ou encore la réforme de la police, mais il est avéré que
l'oligarchie, organisée en réseaux familiaux endogames dont
l'assise serait bien plus solide que la succession formelle des régi­
mes, n'est pas disposée à modifier la distribution des pouvoirs et
des richesses (Casaus Arzu, 1992). De plus, la masse financière
étrangère mobilisée par les accords de paix a renouvelé la dépen­
dance vis-à-vis de l'étranger et souvent remis en question les
capacités des gouvernements successifs qui, par ailleurs, n'ont eu
de cesse de renâcler à l'accomplissement des accords. On comprend
alors la faiblesse des financements étatiques pour la recherche du­
rant toute cette période, et la très faible connexion entre les investi­
gations et les politiques publiques (Palma Murga, 2004 : 19). Ainsi,
d'une part, la grande majorité des intellectuels d'aujourd'hui a été
formée en Occident et surtout aux États-Unis4 ; d'autre part, ce sont

4 Claudia Dary, anthropologue aujourd'hui coordinatrice académique de la
FLACSO-Guatemala, a étudié à Pittsburg. Estuardo Zapeta, aujourd'hui
journaliste, a réalisé des études anthropologiques à la SUNY-Albany et
Enrique Sam Colop, l'une des plus grandes voix du mouvement mayaniste,

165



Agnès Bergeret

alors les universités occidentales, les ordres religieux et les organi­
sations non-gouvernementales, qui ont permis l'institutionnalisation
de l'enseignement et la recherche en anthropologie depuis les
années 1970. Aujourd'hui, six universités5 développent la recherche
en sciences sociales, mais ce sont les « centres de recherche » qui
dominent le paysage anthropologique. Outre le Centre de recher­
ches régionales de Mésoamérique (Centro de Investigaciones
Regionales de Mesoamérica - CIRMA), pilier de la recherche et des
ressources bibliographiques fondé en 1978, l'Association de
recherches et d'études sociales (Asociacion de Investigacion y
Estudios Sociales - ASŒS) est fondée en 1982, Myrna Mack ima­
gine en 1986 l'Association pour le progrès des sciences sociales
(Asociaci6n para el Avance de las Ciencias Sociales - AVANCSO),
et la faculté latino-américaine des sciences sociales du Guatemala
(Facultad Latino-americana de Ciencias Sociales de Guatemala ­
FLACSO Guatemala) s'installe en 1987; l'Institut d'études inte­
rethniques (instituto de Estudios Inferétnicos - IDEl) de l'université
San Carlos, est créé en 1992.

L'« émergence» des mouvements mayanistes dans le contexte
de la guerre civile

Le renversement du paradigme de l'indigénisme assimilateur
s'opère dans le contexte particulier de la guerre froide et du conflit
armé des années 1970. Les origines de ce processus sont à la fois
internes et externes au pays, et nous en présenterons trois: le débat

a obtenu un doctorat en linguistique maya à la SUNY-Buffalo. Parmi les
chercheurs de l'Institut d'études interethniques, Demetrio Cojti Cuxil a
obtenu son doctorat en communication sociale en Belgique. Victor
Montejo, anthropologue maya-jakaltèque, a obtenu son doctorat à
l'université du Connecticut.
5 L'université publique San Carlos, l'université privée Rafael Landivar
créée au début des années 1960 par les jésuites et avec l'apport de
l'US-AID, l'université Del Valle, privée et non-confessionnelle, l'université
Francisco Marroquin, l'université Mariano Galvez fondée par le Summer
lnstitute of Linguistics (mission protestante), et l'université rurale de
Guatemala.

166



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

historique et anthropologique sur le marxisme, les modes d'action
des leaders indigènes, et les réactions des intellectuels étrangers.

Le premier facteur de renversement est la discussion autour
du marxisme orthodoxe et de la contradiction ethnique
(cf. Taracena, op. cit.): jusqu'alors considérée comme une
contradiction secondaire par rapport à la contradiction de classe6, le
pamphlet du Guatémaltèque Guzman Bôckler et du Français
Herbert (1970) en fait une contradiction première, issue du
colonialisme interne dont les structures demeureraient en vigueur
au Guatemala. Il s'inscrit en rupture avec le culturalisme
indigéniste, et son précepte d'assimilation par la ladinisation.
L'analyse de Guzman Bôckler révèle de plus le Ladino comme un
être fictif, qui ne peut constituer la base d'un projet de construction
nationale. Les nouveaux mouvements révolutionnaires se tournent
alors vers la problématique de la discrimination et du racisme, mais
sans véritablement la mener à son terme, limités par
l'ethnocentrisme occidental de ses modèles de pouvoirs, d'État et
de nation (Le Bot, 1995).

Entré en clandestinité, le mouvement communiste historique
(le Parti guatémaltèque du travail - Partido Guatemalteco dei
Trabajo), dirigé par l'anthropologue Joaquin NovaI, demeure quant
à lui attaché à une vision classiste mais non dénuée de finesse et de
réalisme7 : sa pensée semble paradoxalement plus adaptée au
contexte culturel de certaines régions du Guatemala (Grandin,
2004: 120).

6 Cf. Martfnez Pelaez (1998).
7 Noval critique Bockler et Herbert pour leur compréhension romantique
de la culture indigène, qui suppose qu'elle devrait automatiquement être
solidaire de la révolution. Malgré les déficits de son analyse
instrumentaliste de l'ethnicité, Noval a compris que la culture maya est
susceptible de manipulation par les classes dominantes, que le colonialisme
a efficacement utilisé les traits culturels distinctifs comme le langage, les
vêtements et les institutions politiques et religieuses locales pour contenir
les masses indigènes dans de petits groupes contrôlables. L'enjeu selon
Noval est alors non de détruire ces traits distinctifs, mais de leur permettre
de devenir des signifiants critiques.

167



Agnès Bergeret

Deuxièmement, l'impulsion vers l'anthropologie mayaniste
vient de la part de leaders indigènes, qui luttent contre
l'ethnocentrisme ladino. Depuis les années 1950, Adrian Chavez,
grâce à sa traduction pionnière du Pop Guj en k'iché, sa quête de
formalisation d'un alphabet maya, incluant des symboles inspirés
de l'iconographie des anciens Mayas et la création de l'Académie
de langue maya-quiché (Academia de Lengua Maya Ki-ché) en
1959, avait préparé le terrain. Dans les années 1970, le mouvement
Patinamit, l'initiative du parti indigène Front d'intégration nationale
(Frente de Inregraci6n Nacional), la revue lxim entre 1977 et
1979, et d'autres comme le député Tezahuic Toh6n, les activistes
Macla Caxal ou Pop Caal, appellent à faire obstacle à l' hégémonie
idéologique orchestrée par la presse et les partis traditionnels, à
s'opposer à la folklorisation et aux stéréotypes de leurs modes de
vie et à sauvegarder les valeurs indigènes par l'histoire, la
linguistique et l'anthropologie, en mettant en avant un projet de
pays bi-national. Mais ces premières tentatives d'échapper aux
modèles et idéologies étrangères tournent court.

Troisième facteur: le contexte de guerre froide. La répression
anticommuniste post-1954 a en effet détruit les organisations et le
langage naissant du réformisme agraire par lequel les paysans
faisaient leur demande à l'État. Il fallait, pour obtenir une réaction
internationale aux massacres perpétrés par l'armée, jouer sur un
autre tableau que celui de la lutte des classes: celui de la
discrimination ethnique. C'est ce qu'ont opéré les nouveaux
mouvements révolutionnaires, dont le choix narratif de Rigoberta
Menchu, dans l'ouvrage qui la fit connaître, de privilégier les as­
pects culturels8, et son engagement dans le Comité d'unité
paysanne (Comité de Unidad Campesina - CUC), sans préciser les
liens que celui-ci avait avec le mouvement de guérrilla EGP

8 Elisabeth Burgos souligne cette dimension exemplaire du récit de
Rigoberta Menchu: «la discrimination qu'elle subit culturellement est
celle que touts les Indiens du continent subissent depuis la conquête
espagnole» (1983 : 7).

168



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

(Ejercito Guerrillero de los Pobres) sont le meilleur exemple9• Or,
la réaction internationale a effectivement été décisive: dans les
années 1980, la tribune obtenue auprès des organisations de défense
des droits de l'homme internationales permet aux mouvements
mayas de fleurir. De leur côté, nombre d'anthropologues confrontés
à de graves questions éthiques (Watanabe, 1997) s'orientent vers la
défense des peuples opprimés et participent en grande partie de la
mise en forme de la tradition et de la culture maya. Ils se concen­
trent tout d'abord sur la déconstruction historique de ce qui consti­
tue la culture maya puis sur les thèmes de la violence, de
l'oppression et sur l'ambivalence des effets du néolibéralisme et de
la globalisation économique sur les Mayas, notamment la coïnci­
dence stratégique entre le nouvel ordre néolibéral international et
l'ampleur des mouvements indigènes (Warren, 1998; Fisher,
op. cit. : 247).

Là surgit la reconnaissance paradoxale par des anthropologues
occidentaux d'une parole anthropologique « propre», qu'ils ont
passionnément contribuée à construire - beaucoup soulignent le
rôle des archéologues Proskouriakoff et Schele dans la
réappropriation des symboles et glyphes mayas, et des missions
étatsuniennes protestantes, telles que l'Institut linguistique d'été
(Summer Institute of Linguistics) ou du poids des ONG et fondations
étrangères dans le Projet linguistique Francisco Marroquin
(Proyecto Lingüistico Francisco Marroquin), dans la fonnalisation
des langues mayas. Warren (op. cit.) souligne que l'enjeu était de
mettre à jour le rôle actif des Mayas dans la transformation de leur
culture et de leur histoire. Il était alors impératif de favoriser
l'émergence d'une anthropologie proprement indigène.

Cet objectif se traduit par l'aide apportée par des universités et
des organisations humanitaires étrangères aux centres d'études tels
l'IDEI, la FLACSO ou le CIRMA, marqués par la présence de fortes
personnalités mayanistes (notamment Cojti Cuxil pour l'IDEI), ainsi
que par des programmes de bourses exclusivement destinés aux
étudiants mayas, tel que le « Maya Competence Building»,

9 Morales (2002 : 130, 183).

169



Agnès Bergeret

programme de coopération entre l'IDEI et l'université de Tromso,
en Norvège.

Ce mouvement crée un espace de recherche propre au sein du
système universitaire et des centres de recherche, participant de
l'élan humanitaire d'après-guerre: on observe une circulation im­
portante des élites intellectuelles entre la recherche et les organisa­
tions humanitaires, et une forte interpénétration des discours lO•

Par la suite, ces mouvements mayanistes prennent leur auto­
nomie par rapport au mouvement révolutionnaire, et refusent de se
déterminer sur l'échiquier politique des dominants, accusant la
gauche comme la droite de les instrumentaliser (Montejo, 1997:
109). Le discours anthropologique mayaniste a donc finalement pris
une place relativement autonome dans l'arène politique. Sa plus
grande réussite est d'avoir permis la sauvegarde, le renforcement, le
renouvellement des savoirs et pratiques rituelles mayas, la générali­
sation de l'éducation bilingue, ainsi que la sensibilisation de la
Justice aux systèmes de normes différents régissant les
communautés indigènes ll .

La controverse identitaire : enjeux politiques et
épistémologiques

Le discours anthropologique mayaniste, en partie « créature»
des anthropologues et archéologues étatsuniens, prend aujourd'hui

10 Prenons pour exemple le projet « Estudios Etnicos" de la FLACSO
dirigé par l'anthropologue Santiago Bastos, développé en collaboration
avec le CIRMA et financé en partie par l'ONG OXFAM-UK. Il prend acte de
l'efficacité politique du «mouvement maya» et s'attache à étudier
comment la société « vit, comprend, recrée cette nouvelle forme de
comprendre la diversité ethnique". Il s'agit alors de « répondre aux
préoccupations manifestées par le "Mouvement maya" et d'autres acteurs
politiques sur la capacité de mobilisation, l'acceptation et les possibilités
de développement de ce nouveau discours". Traduction de l'auteur.
www.tlacso.edu.gtletnicos.htm#1
Il Mais le mouvement est très divers et conflictuel dans ses positions
politiques. Concrètement, les résultats tardent à se faire sentir dans les
politiques publiques de l'État et dans son organisation, et sont d'autant
plus ralentis après l'échec du référendum sur la réforme constitutionnelle
énonçant la reconnaissance de droits particuliers aux différents groupes
ethniques, le 16 mai 1999.

170



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

un tour épistémologique et politique qui provoque de nombreuses
réactions.

En effet, l'anthropologie occidentale est depuis les années
1990 mise en joue sur sa position hégémonique par les intellectuels
mayanistes (Warren, op. cit.: 146; Fisher, op. cit.: 25). «Que
faites-vous réellement ici? » demandent-ils, associant
l'anthropologie au néocolonialisme12.

Refonder une histoire TUltioTUlle multiculturelle
L'anthropologie mayaniste, assumant donc une position de

« subalterne », s'attache à élaborer une autre histoire que l'histoire
officielle « dictée» par les étrangers et les Ladinos.

C'est à l'échelle de l'État que les intellectuels mayanistes
pensent, mettant en défaut les catégories étatsuniennes qui
opposaient le localisme indigène au nationalisme ladino. Ils visent
ou bien l'abolissement ou bien la réfonne d'un État souvent qualifié
de « colonialiste », et le renforcement des institutions étatiques qui
garantissent l'épanouissement de la diversité culturelle. Il s'agit
alors de lutter contre l'histoire officielle nationale construite par
l'élite ladina et contre la folklorisation de leur culture, comme l'a
fait Sam Colop dans son ouvrage «Jub'aqtun Omay Kuchum
K'asmelal; Cinco siglos de encubrimiento» (1991). L'unité des
Mayas est présentée non comme à faire mais comme un fait dont il
ne manque plus que de prendre conscience. C'est dans cet ordre
d'idée que l'anthropologue maya-jakaltèque Montejo (op. cit.)
oppose à l' hégémonie ladina actuelle l'hégémonie maya de
l'époque classique précolombienne et la perfection de cette
civilisation, période qui scelle selon lui la « culture sous-jacente, de
base» des Mayas. Il trouve la preuve de sa continuité dans la
survivance des calendriers rituels, des langues, et de la cosmologie,
et fonde ainsi la légitimité de l'unité du mouvement maya de nos
jours.

12 «"Les leaders mayas" soumettaient effectivement mon approche
constructiviste à leur propre critique des intellectuels étrangers comme une
catégorie politique néocoloniale» (Warren, op. dt.: 74. Traduction de
l'auteur).

171



Agnès Bergeret

Cette vision se fonde donc sur une critique du concept d'État
occidental moderne, et l'histoire officielle qui en fait le modèle de
fonctionnement de l'État guatémaltèque. En effet, alors que les
anthropologues étatsuniens étudient comment se sont influencés
mutuellement la conscience de soi des Mayas et l'État
guatémaltèque pensé comme hégémonique, certains anthropologues
mayanistes insistent sur la faiblesse de la souveraineté de l'État
dans certaines régions du pays et l'autonomie des institutions
indigènes par rapport à l'État (Velasquez Nimatuj, 2005 : 109). Les
mayanistes considèrent le «multiculturalisme» d'aujourd'hui,
soutenu par les grandes institutions internationales, comme une
version allégée ne promouvant aucune transformation réelle pour
les majorités marginalisées. Ils multiplient donc les comparaisons
de la situation guatémaltèque à d'autres formations nationales, en
particulier l'apartheid sud-africain et la crise du Kosovo,
l'autonomisme espagnol ou les exemples suisse ou belge, évoquent
des solutions fédérales ou une refonte binationale de l'État.

De plus, alors que la conception de la mayanité demeure sou­
vent indissociable dans les analyses occidentales de la vie en com­
munauté, du travail agricole ritualisé et d'institutions telles que les
confréries, l'anthropologie mayaniste développe un point de vue
original en ce qu'elle disjoint l'identité maya de cet ancrage com­
munautaire, et condamne l'anthropologie occidentale passée ou
présente qui ne donnerait pas d'autre place aux Mayas que celle que
la colonisation et l'oligarchie leur ont laissée, et rendrait difficile la
redéfinition de l'identité des Mayas dans leur existence de plus en
plus urbaine. Ainsi, le concept de ladinisation, devenu
problématique même pour ses premiers défenseurs (Adams, 1994)
est aujourd'hui quasiment banni du vocabulaire anthropologique
(Warren, op. cit. : 69). De nombreuses études tentent de montrer
que les indigènes peuvent se moderniser, s'urbaniser, sans pour
autant se « ladiniser ».

Cependant, l'attachement à la notion d'essence ne pouvait que
provoquer des réactions de la part des anthropologues occidentaux.

172



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

Les débats autour de l'essentialisme mayaniste
En effet, cette anthropologie « subalterne» fascine, comme le

montre le nombre d'études qui lui sont consacrées (Nelson, 1999 ;
Warren, op. cit. ; Morales, op. cit. ; Fisher, op. cit.), mais la grande
majorité des anthropologues occidentaux est d'accord pour
considérer la parole anthropologique indigène comme essentialiste,
et trouve ses analyses de la « culture de base », de la spiritualité et
de la tradition maya)3 idéalistes, simplificatrices, ethnicistes,
manichéennes et normatives (Warren, op. cit. : 147). Certes, il faut
constater l'emploi stratégique de l'essentialisme par les intellectuels
mayanistes. Montejo revendique et définit ainsi son usage du terme
« essence» qui renvoie aux : « racines historiques profondes qu'ont
les peuples indigènes dans les terres et les territoires qu'ils
continuent d'habiter et pour la défense desquels ils luttent contre
l'exploitation capitaliste et l'expropriation transnationale. [... ] cela
implique l'existence de valeurs centrales et des visions du monde
distinctes que les peuples indigènes expriment au travers de leurs
cosmologies vécues» (Montejo, 2004: 231. Traduction de
l'auteur).

L'« essence», ce sont donc les racines historiques de
l'identité qui permettent aux « subalternes» de se défendre dans un
contexte hostile à leur reproduction. Leurs fondements sont le ter­
ritoire et la continuité historique des visions du monde indigènes.
Ce nœud symbolique identitaire est constitué essentiellement par les
langues, les cérémonies, la relation particulière au cosmos et au
temps, les vêtements traditionnels, les symboliques de la croix, des
couleurs... Il se niche dans des concepts, des idées, une mémoire et
des rituels perpétués, plus que dans un mode d'organisation sociale
précis. Ce sont ces éléments « inaliénables» qui maintiendraient le
groupe dans son unité. Certes, les mayanistes les recréent en même
temps qu'ils les décrivent (mais, pourrait-on dire, comme toute

13 Pour ce qui est de l'essentialisme dans le domaine humanitaire,
consulter l'analyse fine de Karine Vanthuyne (2004) sur la « réactivation
des divisions manichéennes» et la radicalisation normative des
interventions associatives.

173



Agnès Bergeret

œuvre anthropologique). Cependant, cet essentialisme très
malléable, créatif et dynamique relève davantage d'une
« realpolitik» (Fisher, op. cit.: 67) que d'une démarche
scientifique d'analyse des rapports identitaires dans un contexte
historique précis. Là se trouve la rupture avec le principe de relati­
visme méthodologique fondant l'anthropologie en Occident l4 . Or,
souvent, l'engagement des anthropologues pour la défense des
droits des indigènes les empêche de dénoncer l' «essentialisme»
mayaniste avec trop de vigueur, pour la raison qu'un discours
déconstructiviste donnerait de l'eau au moulin des adversaires des
mouvements mayas (Fisher & Watanabe, 2004: 4). On pourrait
avancer que ces débats font partie d'un cercle vicieux, celui des
impasses du système monolithique et totalisant des perspectives
multiculturalistes - que décortique Scott Michaelsen dans The
Limits ofMulticulturalism (1999).

En conséquence, cet essentialisme aboutit à une nouvelle
folklorisation : la création de nouveaux « indiens mythologiques et
purs» coupe la route à des initiatives dynamiques et alternatives de
définition de l'identité (Esquit, 2004). En particulier, la
construction de la « spiritualité maya» est menée par de nouveaux
prêtres mayas, une élite qui édicte ce qui relève ou non de la
tradition. La sophistication de leurs rituels, leur rôle dans la
protection des lieux sacrés, leur notion d'ancestralité et leurs
habitudes de vie par ailleurs très occidentales, se révèlent
relativement coupées des conceptions et pratiques populaires et
surtout des préoccupations quotidiennes des populations indigènes.
Désignés hackers pour leur adaptation aux techniques modernes

14 «Cojti Cuxil soutient vigoureusement que le rôle approprié des
anthropologues nord-américains devrait être celui d'aider à identifier les
continuités dans la culture maya, les caractéristiques éternelles qui font des
Mayas ce qu'ils sont» (Warren, op. cit.: 74. Traduction de
l'auteur) ; «Demetrio Cojti Cuxil voulait que je fasse ce que je ne pouvais
pas faire: être une archéologue culturelle ou une ethnohistorienne qui
trouverait les continuités et, quelles que soient leurs significations réelles,
soutiendrait qu'elles sont la culture maya» (ibid. : 78. Traduction de
['auteur).

174



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

occidentales (Nelson, op. cit.), les mayanistes n'apparaissent plus
capables de créer une vision subalterne alternative à la version
occidentale: ils ne pourraient plus en constituer qu'un miroir
réfléchissant (Morales, op. cit. ; Esquit, 20()4l5).

Cependant, un récent débat dans la revue Mesoamérica (2005,
47) retourne l'accusation essentialiste vers les anthropologues des
cultural studies. En effet, Carol Smith critique à cette occasion ses
collègues, notamment Warren (op. cit.) et Nelson (op. cit.) pour la
réduction à laquelle ils ont soumis les mouvements mayas en se
focalisant sur leur seul aspect culturel, impliquant une distorsion de
leur signification et de leurs résultats politiques (Smith, 2005 : 114).
Warren et Nelson les auraient à leur tour essentialisés. Smith per­
çoit dans leur démarche la réaction d'anthropologues qui veulent
récupérer leur autorité comme experts en cultures
non-occidentales: leur tactique serait alors de réduire les paroles
mayas à un type de parole illégitime - l'essentialisme - pour
l'anthropologie occidentale. Ainsi, l'essentialisme mayaniste et les
cultural studies nord-américaines ont invisibilisé et dépolitisé16 les
luttes populaires bien présentes dans le pays, qui relient les ques­
tions de droits culturels aux droits économiques et politiques, en ne
prenant en compte qu'un type particulier d'intellectuels mayas
« bien vus» par le gouvernement et les institutions internationales,
et une partie seulement de leur agenda.
Le troisième terme de la construction des identités guatémaltèques:
vers une anthropologie guatémaltèque critique

De fait, le dialogue entre certains anthropologues des cultural
studies et les intellectuels mayanistes a longtemps été basé sur une

15 « Les activistes et intellectuels mayas ont rationalisés le passé maya à la
manière occidentale, et leur discours politique et académique est plus que
jamais clairement influencé par les concepts et les catégories que génèrent
la science et l'idéologie européenne, étatsunienne ou latino-américaine»
(Esquit, op. cit. : 175. Traduction de l'auteur).
16 «L'intérêt pour la sauvegarde culturelle [de la part des leaders mayas]
ne signifie pas qu'i! y ait un manque d'intérêt pour les droits politiques et
économiques mayas, ce qui est obscurci par le traitement sélectif des
intellectuels mayas de la part de Warren et Nelson » (Smith, op. cit. : 125.
Traduction de l'auteur).

175



Agnès Bergeret

alliance plus ou moins explicite contre 1'« hégémonie ladina »,
utilisant comme repoussoirs les Ladinos, reconnus implicitement et
uniformément comme racistes. En se centrant sur la mayanité, ils
ont refoulé la question de la relation qui fonde le fonctionnement
de la société guatémaltèque. C'est donc sur la question de la ladi­
nité et de la forme des relations interculturelles que se concentre
aujourd'hui la difficulté à mettre en place des définitions satisfai­
santes, afin d'expliciter les champs de validité, de façon critique,
des termes « maya », « indigène », « ladino ». II s'agit de dépasser
l'impasse tautologique imposée par une analyse en termes
d'hégémonie ladina face à la résistance maya (Watanabe, 1997).
Or, du fait de la grande diversité de ses situations
socio-économiques, et parce qu'il est souvent issu d'un « sacrifice »
d'une partie de ses fils, nécessaire au fragile équilibre de la paysan­
nerie indigène, un «Ismaël» d'Amérique centrale (Wolf, 1959:
230), le Ladino guatémaltèque demeure un monde de l'ombre.

Un troisième type de parole tente donc de se constituer et de
se déprendre des pièges de l'essentialisme mayaniste comme des
modèles occidentaux plaqués sur le cas guatémaltèque, et elle
compte autant d'auteurs ladinos que mayas ou encore étrangers.
Esquit (2004) réalise un bilan remarquable des vices de ces deux
derniers types de paroles, sans pour autant les rejeter en bloc 17•

Mendoza (op. cil.) tente d'élaborer de son côté une histoire de
l'anthropologie guatémaltèque pour contribuer à la construction de
cette pensée propre. En effet, cette parole peut être présentée
comme l'héritière de la génération pionnière indigéniste et du débat
des années 1970, et notamment des plus beaux travaux
d'anthropologues guatémaltèques, ceux de Falla (1978) et Cabarrus
(1979), dont l'argument est que les changements dans les cultures
indigènes constituent plutôt une «indianisation» d'éléments
ladinos et occidentaux, ce qu'ils démontrent en se focalisant

17 «Nous les Mayas, en nous rapprochant de l'académie et de la science
occidentale, peut-être pourrions-nous trouver des chemins adéquats pour
affronter notre présent et notre futur». (Esquit, op. cir. : 188. Traduction de
l'auteur).

176



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

davantage sur les rapports de pouvoirs dans leur globalité
symbolique que sur les seules différences culturelles. Leurs études
ne se basent pas sur la représentation préétablie d'éléments
identitaires. Dans Quiché Rebelde par exemple, Falla étudie les
recompositions identitaires au travers des mouvements religieux et
des structures commerciales d'un village quiché. Il s'agit ainsi de
reconnaître la diversité des histoires régionales de conformation des
identités (Shackt, 200(18) ou encore de comprendre comment se
sont articulées les logiques de la guerre froide et les logiques
locales d'une lutte paysanne proprement indigène (Grandin, op.
cit.).

Casaus Arzu, par son analyse fondamentale Guatemala:
linaje y racismo [Guatemala: lignage et racisme], en 1992,
inaugure une série d'études sur l'oligarchie guatémaltèque et son
idéologie raciste et rompt avec l'invisibilisation du Criollo (les
descendants d'Espagnols constituant l'oligarchie «blanche» et
endogame du Guatemala). La question du racisme devient
fondamentale et bénéficie d'études approfondies (comme celle de
Flores et Midré, 2(02), prenant en compte les différences
régionales et les différents mécanismes concrets de discrimination,
et pour lesquels Watanabe (1997) propose alors les termes de
« culture procédurale ».

Enfin, Mario Roberto Morales - en reprenant le principe de
Hawkins dans ses Inverse images (1984) - avec La articulacion de
las diferencias 0 el sindrome de Maximon (2002) affirme
l'interdépendance structurale existant entre les Mayas et les
Ladinos: «Le Guatemala est le mariage mal accordé entre les

18 Par exemple, en Alta Verapaz, les relations entre Q'eqchi' et Ladinos
sont très différentes de celles d'autres régions du Guatemala, notamment
par la pratique courante de la langue q'eqchi' par les Ladinos et la
difficulté des Q'eqchi' à s'identifier comme Mayas. Une femme q'eqchi'
explique en effet à Schackt : «Je suis indigène (... ] mais maya, non. Celui
qui dit que nous sommes mayas, c'est une chose politique du
gouvernement: car eux, les politiques, nous appellent Mayas pour
demander de l'aide à d'autres pays» (Schackt, op. cit. : 20. Traduction de
l'auteur).

177



Agnès Bergeret

indiens et les ladinos. Si ce mariage devait être rompu, le pays
cesserait d'exister culturellement. Mais le fait qu'il ne se rompra
jamais n'obéit pas à la terreur que le pays cesse d'exister, mais à la
terreur souterraine des indiens et des ladinos de cesser d'exister
comme tels si cessait d'exister leur contrepartie» (Morales, op.
cir. : 212. Traduction de l'auteur).

Cependant Morales remet en question la réalité de cette repré­
sentation bipolaire, en soulignant que tous les Guatémaltèques sont
des métis, mais selon des modalités très diverses et très différentes.
Morales constate que les différents groupes culturels entrent en
contact par un métissage de jointure, d'intersections, pour lequel on
peut reprendre le concept d'hétérogénéité non dialectique. Morales
oppose le multiculturalisme, dans son sens fort de reconnaissance
de droits particuliers à chaque communauté culturelle, à
l'interculturalisme comme présence de cultures différentes qui
peuvent dialoguer, opérer des croisements dans des espaces parti­
culiers, et reprend là un concept sur lequel de nombreux groupes
mayas sont d'accord pour discuter (Esquit, 2003 : 7). Enfin, il relie
les nouvelles négociations identitaires aux phénomènes de globali­
sation économique pour montrer que la véritable question est pour
lui celle des effets du néolibéralisme et la nécessité d'un État fort
qui garantisse ses droits, culturels comme économiques, sociaux, et
politiques à toute la population.

On peut espérer pour l'anthropologie guatémaltèque qu'elle
parvienne à montrer, sans dissoudre la richesse et la diversité de la
cosmovision de chacun, l'interdépendance et les modalités
d'articulation (indissociablement politique, économique et cultu­
relle) des différents systèmes sociaux qui composent le pays.

Conclusion

La question de l'articulation entre les communautés imaginées
des Mayas et des Ladinos au Guatemala a donc donné lieu à trois
constructions anthropologiques: l'identité comme ethnie, essence
et culture de base; l'identité comme culture à déconstruire;
l'identité comme processus idéologique et politique.

178



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

Dans le processus d'institutionnalisation originel des années
50, puis la reconfiguration qui s'opère avec la guerre civile,
l'anthropologie occidentale joue un rôle majeur mais non
hégémonique: elle devient un acteur interne, objet de critiques, et
notamment de la part du secteur mayaniste qu'elle a contribué à
former.

Or, cette voix mayaniste qui semblait devoir tenir le rôle de
parole subalterne critique se révèle politiquement très liée à
l'anthropologie états-unienne pour sa radicalité anti-Iadina, et
problématique au niveau épistémologique pour son essentialisme.
Plus discrète, une anthropologie proprement guatémaltèque tente de
s'institutionnaliser dans ce contexte: refusant le radicalisme, mais
sans rejeter ni la préoccupation des mayanistes pour les populations
les plus marginalisées, ni les apports conceptuels et méthodologi­
ques occidentaux, elle lance le défi de l'élaboration d'études sur
l'État et les relations interculturelles, dans les divers contextes
régionaux et sociaux qui composent le Guatemala.

RÉFÉRENCES BmLIOGRAPHIQUES

ADAMS R., 1994. «Ladinizaci6n e historia. El caso de
Guatemala », Mesoamérica ; 15(28) : 289-304.
BURGOS E., 1983. Moi, Rigoberta MenchU. Paris, Gallimard.
CABARRUS C., 1979. La cosmovisi6n k'ekchi en proceso de
cambio. San Salvador, Universidad Centroamericana José Siméon
Canas.
CASAUS ARZU M.-E., 1992. Linaje y racismo. San José,
FLACSO.

DAVIS S.H., 2004. «Mouvement maya et culture nationale au
Guatemala », Journal de la société des américanistes, 90(2):
137-166.
ESQUIT E., 2003. Caminando hacia la utop{a. La lucha poUtica de
las organizaciones mayas y el estado en Guatemala. Guatemala,
Universidad de San Carlos de Guatemala, Instituto de Estudios
Interétnicos, 4(4).

179



Agnès Bergeret

ESQUIT E., 2004. «Las rutas que nos ofrecen el pasado y el
presente: activismo polftico, historia y pueblo maya» in
EURAQUE D., GOULD J. & HALES C. (eds), Memorias dei
Mestizaje. Cultura PoUtica en Centroamérica de 1920 al presente.
Guatemala, CIRMA: 167-192.
FALLA R., 1978. Quiché Rebelde. Guatemala, Editorial
universitaria.
FISHER E., 2001. Cultural Logics and Global Economies. Maya
Identity in Thought and Practice. Austin, University of Texas Press.
FISHER E., WATANABE J. (eds), 2004. Pluralizing Ethnography.
Comparison and Representation in Maya Cultures, Histories and
Identities. Santa Fe, School of American Research Press.
FLORES S., MIDRÉ G., 2002. Elites ladinas, poUticas publkas y
pobreza indigena. Guatemala, Instituto de Estudios Interétnicos.
Magna Terra Editores.
GUZMAN BOCKLER C., HERBERT J-L., 1995[1970].
Guatemala, una interpretacion historico-social. Guatemala,
Cholsamaj.
GRANDIN G., 2004. The Last Colonial Massacre. Latin America
in the Cold War. Chicago, University of Chicago Press.
HAWKINS J., 1984. Inverse Images: the Meanings of Culture,
Ethnicity and Family in Postcolonial Guatemala. Albuquerque,
University of New Mexico Press.
LE BOT Y., 1995. La guerra en tierras mayas. Comunidad,
violencia y modemidad en Guatemala (1970-1992). Mexico, fondo
de Cultura Econ6mica.
MARTfNEZ PEL~EZ S., 1998 [1970]. La patria dei criollo.
Mexico, Fondo de Cultura Econ6mica.
MENDOZA E., 2001. Antropologistas y antopologos: una
generacion. Guatemala, Universidad San Carlos.
MICHAELSEN S, 1999. The Limits of Multiculturalism.
Minneapolis, University of Minnesota Press.
MONTEJO V., 1997. «Pan-mayanismo: la pluriformidad de la
cultura maya y el proceso de autorrepresentacion de los mayas »,
Mesoamérica, 18(33) : 93-123.

180



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

MONTEJO V., 2004. «Angering the Ancestors. Transnationalism
and Economie Transformation of Maya Communities in Western
Guatemala », in FISHER & WATANABE (eds), Pluralizing
Ethnography. Comparison and Representation in Maya Cultures,
Histories and Identities. Santa Fe, School of American Research
Press: 231-255.
MORALES M. R., 2002. La articulaci6n de las diferencias 0 el
sindrome de Maximon. Los discursos literarios y politicos dei
debate interetnico en Guatemala. Guatemala, Consucultura, Palo de
Hormigo W édition: 1999).
NELSON D., 1999. A Finger in the Wound. Quincentennial
Bodypolitics in Guatemala. Berkeley, University of Califomia
Press.
PALMA MURGA G., 2004. «Investigaci6n en ciencias sociales.
Un estado de la cuestion», L'ordinaire latino-américain, 197:
7-22.
SAM COLOP E., 1991. Jub'aqtun Omay Kuchum K'asmelal:
Cinco siglos de encubrimiento. Guatemala, Cholsamaj.
SCHACKT J., 2000. «La cultura q'eqchi' y el asunto de la
identidad entre indigenas y ladinos en Alta Verapaz », Estudios
interétnicos, 8(13) : 14-20.
SMITH c., 2005. «Acerca de los movimientos mayas en
Guatemala », Mesoamérica, 26(47) : 114-138
TARACENA ARRIOLA A. et aUi., 2004. Etnicidad, estado y
naci6n en Guatemala, 1944-1985. Antigua Guatemala, CIRMA.
VANTHUYNE K., 2004. «Guatemala. Des ONG œuvrant pour la
"paix" », Journal de la société des américanistes, 90(1) : 240-258.
VELASQUEZ NIMATUJ 1.,2005. «Entre el cuerpo y la sangre de
Guatemala », Mesoamérica, 26(47) :105-113.
WARREN K., 1998. Indigenous Movements ant their Critics. Pan
Maya Activism in Guatemala. Princeton, Princeton University
Press.
WATANABE J., 1997. «Los mayas no imaginados: antrop610gos,
otros y la arrogancia ineludible de autoria », Mesoamerica, 18(33) :
41-72.

181



Agnès Bergeret

WATANABE J.,1999. «Getting over Hegemony and Resistance.
Reinstating Culture in the Study of Power Relations Across
Difference », European Review of Latin American and Caribbean
Studies, 66 : 117-126.
WOLF E., 1959. Sons of the Shaking Earth. Chicago, University of
Chicago Press.

Résumé
Cet article décrit l'émergence des discours anthropologiques mayanistes au
Guatemala et leurs rapports complexes avec l'anthropologie occidentale en
se centrant sur la question des identités maya et ladina. Si l'anthropologie
occidentale a fortement contribué à la formalisation de la tradition maya et
aux possibilités d'épanouissement institutionnel et politique d'une nouvelle
autoanthropologie, elle se trouve aujourd'hui mise en cause par les
mayanistes sur sa position hégémonique. Cependant, on ne peut parler
proprement au Guatemala d'affrontement binaire entre une anthropologie
subalterne et une anthropologie dominante: une troisième perspective
anthropologique, métisse et critique par rapport au culturalisme, nous
contraint à envisager d'une façon plus complexe les différentes positions
épistémologiques et politiques des anthropologies au Guatemala.

Mots-clefs: Guatemala, mayanisme, identité, essentialisme,
multiculturalisme.

Summary
Anthropologies and Controversies about Identity in Guatemala
This article describes the emergence of Mayanist anthropological
discourses in Guatemala and their complex relations with Western
anthropology by focusing on the question of Maya and ladino identities. If
Western anthropology has contributed greatly to the formalisation of Maya
tradition and to the opportunities for institutional and political development
of a new auto-anthropology, its hegemonic position is questioned today by
Mayanists. However, we cannot speak of a simple binary opposition
between a subaltern anthropology and a dominant anthropology: a third
anthropological perspective, mixed and critical with respect to culturalism,

182



Anthropologies et controverse identitaire au Guatemala

obliges us to consider in a more complex way the different epistemological
and political positions of anthropologies in Guatemala.

Key.words: Guatemala, Mayanism, identity, essentialism,
multiculturalism.

• • •

183





JEAN ROUCH: L'ANTHROPOLOGIE AUTREMENT

Cannen DIOP'
CNRS

Ceux qui sont filmés ont autant
de droits que ceux qui filment.

Jean Rouch

La première fois que j'ai vu Jean Rouch, c'était en 1989, à
l'occasion d'une projection au sous-sol de la cinémathèque. Un peu
plus tard, perdue panni les aficionados et les étudiants, je suivais
l'homme en blazer marine, chemise bleu ciel et pantalon clair, à
travers les jardins de la cinémathèque jusqu'à la cafétéria du musée
de l'Homme et je m'interrogeais sur mon idée d'interviewer cette
icône. Celui que j'avais pris pour un réalisateur de films africanistes
pouvant intéresser les pages culturelles de mon journal
m'apparaissait, après une infinité de coups de fils infructueux,
comme un mandarin inaccessible du sérail universitaire... Brice,

, Journaliste dans la presse panafricaine et conseillère en communication
pendant une quinzaine d'années, elle a collaboré avec le PNUD et le BIT
Acopam. Elle est actuellement ingénieure d'études à l'université Paris 1.
Elle est l' auteure de nombreux articles de presse, de rapports institutionnels
sur des problématiques de développement en Afrique francophone et de
publications scientifiques et de vulgarisation.
carmendiop@yahoo.com
Remerciements: à Brice Ahounou pour m'avoir aidé à rencontrer Jean
Rouch, à Jocelyne Rouch, son épouse pour avoir organisé nos derniers
entretiens et à Françoise Foucault du Comité du film ethnographique pour
ses invitations.

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 185



Cannen Diop

son assistant, m'avait conseillé de m'immiscer aux séances du
samedi matin, où il avait institué la tradition des débats entre
étudiants et réalisateurs invités. J'ignorais que mon irritation
grandissante, alors que chacun dialoguait avec le maître, allait se
transfonner en une amitié à éclipse et que quelques mois avant sa
mort inattendue nous allions nous rencontrer presque tous les
jours... J'ignorais que sous ses dehors de chercheur hautain, j'avais
affaire à un homme plein d'humour dont la personnalité me
marquerait plus que l'œuvre, que sa voix de conteur m'envoûterait
autant que les histoires qu'il m'a narrées et qu'il me ferait
patiemment visionner ses films en les commentant dans la minisalle
de projection installée sur la mezzanine de son bureau du musée de
l'Homme. J'ignorais qu'il me montrait «en acte» sa manière de
travailler. J'ignorais l'intelligence, le channe, l'impertinence de ce
jeune homme cosmopolite de 73 ans.

Je ne savais pas à quel point son œuvre, plus de 120 films et
autant d'écrits sur les rituels, les traditions et l'évolution de la
société africaine et sur sa propre société, avait suscité de
controverses. Journaliste africaine dans la presse africaniste ayant
étudié l'anthropologie sociale et culturelle, pour moi, Jean Rouch,
loin d'avoir confisqué l'analyse de leur culture aux sociétés qu'il
avait étudiées pendant près d'un demi-siècle, avait construit un récit
scientifique différent et avant-gardiste et introduit une nouvelle
approche dans la recherche en anthropologie. Qu'il ait modifié la
place du cinéma dans la démarche scientifique m'importait peu. Ce
qui me semblait le plus important était qu'il se soit attaché à
transmettre son art à ses «copains» du Sud pour leur donner les
moyens de produire leurs propres discours. J'appréciais qu'en
montrant ses « docu-fictions » à leurs protagonistes africains et en
leur donnant l'occasion d'énoncer un discours sur eux-mêmes, il ait
transformé la logique de l'anthropologie: que les « objets » de ses
recherches aient eu aussi leur mot à dire. Je l'interrogeais donc sur
les intellectuels venus d'Afrique qu'il a formés et sur sa
contribution au développement des connaissances venant du Sud.
Quand je le retrouvai, fin 2003, révélant en même temps que ses
souvenirs son côté cabotin, Jean Rouch ne souhaitait plus me livrer

186



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

que ses questionnements d'homme sur le monde contemporain. Son
dernier combat, celui des collections anthropologiques du musée de
l'Homme « scandaleusement» vouées à migrer Quai Branly, était
perdu d'avance. Jean Rouch est enterré au cimetière chrétien de
Niamey où il se trouvait en février 2004 pour une rétrospective de
son œuvre et pour réaliser avec ses complices africains La Vache
merveilleuse, film dédié au quatrième larron de sa troupe, qui
l'avait devancé dans la mort.

Sans la guerre, j'aurais un « curriculum vitre »...

Jean Rouch a participé aux campagnes de France et
d'Allemagne, il lui plaisait de rappeler que, formé pour bâtir des
ponts, il a commencé par en faire sauter.... « Sinon, je serais à la
retraite avec un petit bilan de réalisations: 2 ponts, 3 routes ...
J'aurais un curriculum vitre... ». Un parcours atypique que Rouch
motive par son enfance: « Je changeais de lycée et de copains tous
les deux ans. Les voyous m'ont appris plus de choses que les
professeurs. Il y avait des trucs que je ne pouvais pas dire à la
maison, mais que je pouvais employer ailleurs ». Sa passion pour
l'Afrique, qu'il découvre en 1941 à 24 ans en tant qu'ingénieur des
Travaux publics des colonies en AOF, perpétue une tradition
familiale. Il est le fils d'un explorateur océanographe. «Je suis le
seul survivant et j'ai eu beaucoup de chance de naître là-dedans.
Mon père avait été avec Charcot au pôle sud sur le Pourquoi Pas?
À son retour, il a connu ma mère parmi les belles dames qui
attendaient au port du Havre. J'étais de ce fait lié à une aventure
extraordinaire et à un coup de foudre ». Promis à une carrière
d'ingénieur, féru de jazz et familier du Cercle du cinéma d'Henri
Langlois, fasciné par le musée de l'Homme, il obtient un doctorat
ès Lettres.

« Toute ma vie a été une série de hasards» : responsable au
Niger d'un chantier de route où des ouvriers meurent foudroyés, il
assiste en 1942 à un rituel de purification voué au génie du ton­
nerre. Crayon, notes et photos (plus de 20 000), outils traditionnels
de l'ethnologue, rendent compte de son premier terrain. Encouragé

187



Carmen Diop

par Théodore Monod, directeur de l'Institut fondamental d'Afrique
Noire de Dakar, il délaisse les sciences exactes. Élève de Marcel
Griaule de la Société des africanistes de Paris et ami de Germaine
Dieterlen, il est influencé par le surréalisme. Ses études d'ingénieur
l'ont, prétend-il, entraîné « à faire des films de fiction en inventant
une histoire. Les maths, c'est un jeu, ça consiste à résoudre un
problème. Le cinéma, ça consiste à résoudre le problème d'un
film ... ». II introduit le cinéma dans la recherche ethnographique et
impose à la discipline subjectivité et intuition, en niant la possibilité
d'une observation neutre. « Brouillant les frontières de genres dans
un souci de s'enchanter soi-même, il déconstruit ainsi l'opposition
dualiste fiction/non-fiction, poussant les personnages à se construire
eux-mêmes pendant la réalisation du film ». La caméra de cet
«antiraciste, anticolonialiste et anti-pétainiste [... ] s'immisce au
cœur de l'action, la modifie, la provoque, crée la réalité qu'elle
décrit» (Colleyn, 2(04). Tout en produisant de nombreux écrits
devenus des classiques de la discipline, Rouch a inventé une
pratique scientifique originale où l'image a valeur d'outil de
connaissance grâce à « la capacité de l'œil à être immédiatement
frappé par ce qui est étranger à notre habitude quotidienne et [à]
celle du médium à l'enregistrer pour nous en faire faire une
expérience quasiment directe» (Despoix, 2004).

Pour les cinéastes, je suis un anthropologue...

Chercheur au CNRS dès 1949 et enseignant au musée de
l'Homme, Jean Rouch a formé de nombreux chercheurs en anthro­
pologie filmique et stimulé la mise en œuvre d'enquêtes de terrain
en Afrique. Africaniste de premier plan, sa Contribution à l'histoire
des Songhay est considérée comme un « travail pionnier en ethno­
histoire sur la formation d'un grand État africain », La Religion et
la magie Songhay apparaît comme une «analyse magistrale des
phénomènes de possession» (Adler & Cartry, 2004). On distingue
dans son œuvre ethnographique une approche descriptive (sa thèse
sur le système de pensée Songhay), herméneutique (son travail avec
M. Griaule et G. Dieterlen sur le Sigui dogon) et expérimentale (son

188



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

rôle précurseur de la nouvelle vague dans les années 1960 et ses
questionnements sur la réflexivité dans les années 1980) (Colleyn,
2004). Ses premiers films ethnographiques s'inscrivent dans la
lignée de l'observation ethnologique française: « narration voix de
dieu, imposition d'analyses ethnographiques, fixation
taxonomique» (White, 2004). Mais si ses premières enquêtes eth­
nographiques portent sur les rituels de possession et des cultes au
génie de l'eau, il est très vite confronté à la réalité sociale et
s'attaque, avec 30 ans d'avance, à la question de la fragmentation
sociale, de l'impérialisme savant et du monologisme. La frontière
entre sociologie et ethnologie, traditionnellement vouées, l'une à
l'étude du monde moderne et l'autre à l'observation des sociétés
traditionnelles, n'est plus étanche avec Rouch. Il s'intéresse «aux
bouleversements économiques, sociaux et politiques consécutifs à
la colonisation et à la décolonisation» (Colleyn, op. cit.). Au Niger,
au Sénégal, au Mali, au Ghana, au Mozambique, ils s'intéresse aux
migrants, aux prolétariats urbains: «marginaux [... ], ouvriers
désabusés, prostituées, jeunes sans abri, étrangers aliénés, artistes
en fuite, noirs à Paris [...]» (White, op. cit.). Il dirige dès les
années 1960 des études sur le prophétisme, les nouvelles religions
et l'éveil politique des populations urbaines (Adler & Cartry, 2004).
Rouch a « mis en boite» les images des mutations de l'Afrique, de
sa modernité naissante, de son urbanisation, de la transformation de
ses modes de vie.

Avec André Leroi-Gourhan, il crée le Comité du film
ethnographique en 1953. En 1954, il organise le Colloque
international sur l'émigration en Afrique de l'Ouest et filme Les
Maîtres fous, qui, par son double apport artistique au cinéma et
scientifique à l'ethnologie, fait de lui le fondateur du «cinéma
vérité ». Il participe avec Gilbert Rouget à la création du
Laboratoire audiovisuel en sciences religieuses de l'École pratique
des hautes études et d'un doctorat de cinéma en Sorbonne et à
Nanterre en 1969. Il fonde en 1977 le festival du Cinéma du Réel à
Beaubourg, multiplie les manifestations internationales touchant le
cinéma et l'anthropologie et préside la Cinémathèque française.
Rouch se distingue par sa subjectivité assumée, sa sympathie et son

189



Carmen Diop

respect pour ceux dont il étudie la culture. «Moi un Noir était un
film sur la vraie vie d'un docker à Abidjan qui était parti pour
trouver du travail et qui n'en avait pas. Un révolté. Ce film m'a
permis de rentrer dans un cinéma ». Pour les cinéastes, Rouch est
un anthropologue et pour les anthropologues, il est un cinéaste.
«Mais je ne suis nulle part. J'étais un pionnier d'un nouveau
langage: le cinéma en liberté. Et mes collègues anthropologues se
sont aperçus très vite que le cinéma était irremplaçable. Donc, ils
me pardonnaient de faire des films de fiction et découvraient
soudain qu'ils étaient aussi importants que les documentaires ».

Pour Rouch, le cinéma permet d'allier l'approche
synchronique et diachronique, c'est à la fois l'art de l'instantané et
celui de la patience et du temps. Créant une « mémoire physique de
l'humanité» qui n'est pas plus authentique qu'un rapport écrit, le
film apporte à la recherche en anthropologie la perspective d'une
vie de terrain, celle de générations de chercheurs et la possibilité de
travailler sur des modes de vie en voie de disparition (Despoix,
2004). Il avoue qu'il lui faudra filmer la mort chez les Dogon
pendant trente ans pour commencer à comprendre leurs rituels. En
1982, le Bilan du film ethnographique, moment de confrontation
des expériences, d'exploration de nouvelles pistes de recherche,
consacre les techniques cinématographiques parmi les savoir-faire
anthropologiques reconnus. Rouch prend ainsi en compte
l'essentielle réciprocité des regards. Il «ciné-ethno» regarde,
observe, pense. Et ses sujets « ethno » montrent, parlent, pensent et
effectuent des « ethno» rituels. La connaissance n'est plus volée,
pour être «dévorée ensuite dans les temples occidentaux du
savoir », elle résulte d'un partage entre ethnographiés et
ethnographe. Un «surréalisme ethnographique [... ] [où] l'enquête
l'affecte et il affecte l'enquête, [créant] sa propre réalité
cinématographique plutôt qu'il ne décrit un monde extérieur»
(Colleyn, op. cit.). Rouch a été « l'un des seuls à tenter le partage
[en donnant] à chacun l'occasion de s'exprimer» et créant
l'occasion du partage du résultat final avec les figurants, du partage
du « ciné-transe» et du partage du travail collectif (White, op. cit.).
Une approche qui rompt avec la tradition d'objectivité de

190



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

l'anthropologie française et a alimenté la réflexion sur la démarche
et les conditions de déploiement du regard de l'anthropologue.

Pour les anthropologues, je suis un cinéaste•..

Qu'il montre des cultures séparées par le temps ou par
l'espace, la valeur ethnographique d'un projet « an­
thropo-cinématographique» réside, d'après Philippe Despoix, dans
«le double rapport qui lie, d'abord, lors de la prise de vue, un
cinéaste à un milieu qui lui est étranger et qui s'institue ensuite, le
temps d'une projection, entre la représentation d'une culture
donnée et un public qui n'en a aucune idée ». Dès la fin des années
1940, Jean Rouch fait du cinéma une méthode d'étude. «C'est ce
qu'avait fait Flaherty quand il a tourné Nanook en 1921. Il projetait
les images à Nanook et ils décidaient ce qu'ils allaient faire. Pour
mon enquête sur les migrations, le plus simple était de faire un film
de fiction. Cela nous permettait d'aller partout, dans les mines d'or,
à la première réunion du parlement avec Nkrumah que Damouré
allait photographier... Et j'ai appris beaucoup de choses pendant un
an. À ces moments-là, la fiction et la réalité étaient deux éléments
de travail. Je considère que Jaguar est aussi important que l'étude
que j'ai faite sur les migrations en Gold Coast. L'un était indispen­
sable à l'autre ». Il renouvelle le style documentaire, influençant
l'écriture ethnographique et la «manière d'appréhender des
performances [... ] observées sur le terrain (des conduites rituelles,
des pratiques thérapeutiques, des techniques du corps)>> (Adler &

Cartry, op. cit.).
« Le film ethnographique est document filmique avant d'être

ethnographique» (Despoix, op. cit.). Rouch filme en amateur, avec
une caméra-portée de 16mm, dialogues improvisés et liberté de ton
et devient cinéaste. Son art repose sur le plan-séquence qui
constitue l'un des dogmes du « cinéma direct ». Le Festival du film
maudit lui octroie le grand prix pour Initiation à la danse des
possédés, il fascine Truffaut, Godard, Rivette et Chabrol. Les
Maîtres Fous reçoit le grand prix de la Biennale de Venise et Rouch
organise avec Rossellini un atelier de création avec les auteurs de la

191



Carmen Diop

nouvelle vague. Dans Jaguar, son premier long métrage de fiction,
road-movie basé sur l'unité du regard et tourné en muet, Rouch fait
improviser par les acteurs un commentaire pendant la projection.
Tous ses films reprendront le principe de Jaguar mêlant
continuellement réalité et fiction. Le prix Louis Delluc obtenu par
Moi, un Noir, autobiographie filmée d'Oumarou Ganda, docker
embauché comme enquêteur, confirme le talent de Rouch. L'action
est vue de l'intérieur par le personnage qui joue sa propre vie et
installe un dialogue étrange avec la vérité. Rouch transgresse un
premier interdit culturel en donnant pour la première fois la parole à
un Africain dans un film, et un second, cinématographique, en
montant sans raccord le récit de la guerre d'Indochine par Oumarou
Ganda. Son cinéma de « tradition orale» prône « l'intangibilité du
réel et la non-intervention du cinéaste )).

Il obtient un prix à la Biennale de Venise avec Rose et Landry
et le Lion d'Or à la Mostra avec La chasse au lion à l'arc. À la fois
chercheur et auteur, entre documentaire et fiction, entre Afrique et
France, Rouch trace sa route. En 1960, avec Edgar Morin, il tourne
à Paris Chronique d'un été, primé à Cannes, Venise et Mannheim.
Ce long métrage expérimental mêle inventions techniques et
expériences psychosociologiques sur la commensalité. Découvrant
«comme un anthropologue une société [qu'il] ignorait )),
appliquant à la société française les méthodes de l'ethnographie,
Rouch innove encore avec des procédés impensables auparavant:
plans coupés, phrases raccourcies. Passant du cinéma direct au
cinéma-vérité, grâce à une «caméra-crayon)) qui lui permet
d'écrire quand et où il veut, autant qu'il veut. Ces modes
d'expression font maintenant partie intégrante du langage
cinématographique.

Pour Rouch, pas de frontière entre le documentaire et la
fiction. Comme le cinéma passe du réel à l'imaginaire,
l'ethnographie passe en permanence d'un univers conceptuel à un
autre. Au cinéma, un mythe doit être «plus étonnant que
l'explication que l'on en donnera )). Un rituel répond à une mise en
scène qui impose au cinéaste d'improviser ses cadrages. Pas de
scénario ni de dialogue écrit, le cameraman est le premier

192



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

spectateur de son film. Rouch fait une prise par plan et tourne dans
l'ordre chronologique de l'histoire: cinéaste et acteurs partagent
l'inspiration, le «ciné-plaisir ». Le cinéma du réel atteint son but
quand l'inspiration de l'observateur est en connivence avec
l'inspiration collective. Rouch entre dans ses films, il est à la fois
invisible et présent. Montrant les relations entre lycéens blancs et
noirs dans et hors du lycée de Cocodi, il tourne, pour la première
fois avec des opérateurs, La Pyramide humaine, avec de nouveaux
moyens techniques: son synchrone, matériel lourd. Mais il n'est
plus son premier spectateur et produit des images différentes: il
renoncera à cette technique qu'il juge trop lourde.

«Nous fonctionnons sur nos fantasmes et la présence d'une
caméra nous fait devenir quelqu'un d'autre. Je donne un rôle à
n'importe qui. La merveille, c'est de dire à quelqu'un comme toi
"tu joues un rôle". Si tu l'acceptes et que je prends une camera, ça
marche. Tout d'un coup, par l'intermédiaire d'un appareil, toi et
moi nous devenons autres. Si tu fais improviser en ayant un
schéma, c'est extraordinaire. Quand ça dérape, tu t'arrêtes, je
change de plan ou tu corriges et ça redémarre. Quand on leur donne
un dialogue, les gens ânonnent. C'est l'un des problèmes de la
langue, car la plupart de mes films sont en français. Sur un rituel,
j'hésite à traduire parce que c'est trop compliqué. Il faudrait des
notes de bas de page ». Avec Babatou les trois conseils, sélectionné
à Cannes, Rouch a choisi le Dioula, « langue franche », « français
cassé» accessible sans sous-titres, aux spectateurs d'Afrique de
l'Ouest.

On ne peut plus faire de recherche sans caméra

Les Maîtres fou, qui juxtapose « scènes de la vie quotidienne
et scènes rituelles, [...] décalages ironiques et raccords critiques »,
parle à la fois du maître du vent, de la folie et des colons. «La
caméra de Rouch tentait de rendre sensible, dans toute son acuité et
son urgence l'aliénation coloniale, le problème de la migration des
travailleurs, la réappropriation rituelle d'une violence quoti­
dienne », les traditions et les rites du passé, aussi bien que le présent

193



Cannen Diop

et l'avenir (Habib & L'Écuyer, 2004). Violemment rejeté par la
gauche et les ethnologues français qui le jugent intolérable, par la
droite qui en refuse l'anticolonialisme et considéré comme raciste
par les Africains, il est interdit en Grande-Bretagne et en Gold
Coast. Mais André Bazin voit dans ce rituel une réponse africaine
au colonialisme, Jean Genet et Peter Brook s'en inspirent dans leur
travail sur la folie. C'est le grand public de Venise qui fait œuvre
d'ethnographie en plébiscitant ce film où «l'Europe s'est vue et
reconnue dans cet impitoyable regard de l'autre ». L'ethnographie
n'est plus la médiatrice nostalgique de traditions englouties par la
modernité qui documente des rites en voie de disparition, mais le
lieu d'une rencontre où des traditions menacées peuvent se réin­
venter, loin du modèle classique de la vérité et de l'objectivité
scientifique (Despoix, op. cit.). « Peut-être que si dans l'histoire des
Dogons l'un d'eux avait suivi tous les Sigui, [...J le savoir global
de ces connaissances séparées se serait transformé en un pouvoir
qui aurait regroupé réellement ces Dogons sous un même comman­
dement: la société dogon serait devenue alors un État dogon [... J.
Peut-être que le fait que le savoir soit diffus, entraîna la diffusion
du pouvoir» (Gallet, 1981). Alors que les Dogons n'en voient
jamais plus de trois, Rouch documente les cérémonies cycliques du
Sigui, il provoque des réticences chez ses sujets, leur transmet une
connaissance transgressive, posant ainsi une autre question essen­
tielle à la recherche en anthropologie.

Si la «mitraillette des caméras-vidéo» fournit aux
ethnographes des images de haute qualité, elles ne restituent pas
une véritable émotion. Rouch montre avec Transe deux manières de
faire du cinéma en anthropologie: un récit ethnographique
impersonnel, explicatif et illustratif avec des plans très courts ou
bien des prises de vue en temps réel, par plans séquences filmés
dans la continuité de l'action. En filmant les cérémonies successives
du Sigui, Rouch avait dû abandonner la posture de celui «qui
regarde sans comprendre» et opérer une analyse critique de
l'observateur. Derrière son viseur, l'observateur du culte de
possession entre dans un état de création, une « ciné-transe », qui le
rapproche de l'initié. Son attirail de chasseur d'images, sa gestuelle

194



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

même, l'intègrent au rituel. « C'est une technique du corps et de
mouvement propre à capter le sujet qui vous fascine. Ces
hommes-là ne sont plus les mêmes dès qu'ils ont la caméra à
l'épaule ». Leurs techniques corporelles, causées par « un
mouvement de corps effectif et non [par] la manipulation optique
d'un objectif [...] [font] revivre en simulant son caractère tactile,
l'expérience cinétique du face-à-face de la rencontre réelle [... ]. De
cet événement, il ne sera plus un témoin anonyme, ses propres
réactions physiques seront enregistrées et l'appareillage ne sera plus
à cacher... » (Despoix, op. cit.). Comme le sorcier chasseur de
« doubles », la caméra devient objet rituel qui libère le cadreur de
ses comportements habituels et influe sur le processus de
possession. Jusqu'aux commentaires sur images à propos des
situations de tournage, du rapport entre activité d'enregistrement et
réel, procèdent d'une « autoréflexion », d'une approche critique de
sa propre pratique, d'une « autoethnographie filmée de la situation
ethnographique », en opposition avec « la voix divine off de
l'ethnographe omniscient» (Despoix, idem).

De la même manière qu'il est primordial pour lui, d'un point
de vue éthique, de « se donner à voir et [de] se reconnaître comme
partie prenante des événements documentés », Rouch veut « rendre
un regard à ceux qu'[il] observe»; d'un point de vue
épistémologique, le feed-back « déplace radicalement le problème
d'une herméneutique ethnographique» (Despoix, idem). Son
premier film, Au pays des mages noirs, est pour lui l'exemple de ce
qu'il ne faut pas faire. Réduit à dix minutes par Les Actualités
Françaises, accompagné « d'une musique imbécile» et d'un
commentaire « de Tour de France », il ne l'a jamais montré en
Afrique. «L'arrogance involontaire de la prise de vue n'est pas
seulement ressentie a posteriori par le spectateur attentif, elle est
plus encore perçue par les hommes que l'on filme comme d'un
poste d'observation» (Rouch, 197311979). Mauvaise conscience
qu'il répare en tournant de nouveau avec les mêmes pêcheurs la
Chasse à l'hippopotame au harpon qu'il projette en Afrique,
installant au sein de l'anthropologie, à la suite de Flaherty, la
« caméra participante ». On ne peut plus faire de recherche sans

195



Carmen Diop

caméra, la restitution est essentielle et les protagonistes des rituels
filmés sont des auteurs, au même titre que le chercheur.

« Ce n'est pas une utopie politique, religieuse, économique,
mais une utopie de l'intersubjectif, ou plutôt l'utopie par
l'intersubjectif>>. On lui a reproché sa «vérité partielle [... J pro­
fondément idéologique et malhonnête qui parle à travers les autres
tout en disant que l'autre parle pour lui-même. [... JRouch (a) com­
plètement ignoré sa propre position idéologique vis-à-vis du type de
personnes qu'il choisissait comme collaborateurs et surtout par
rapport aux enjeux politiques de cette collaboration ». Le « nous»
de Rouch «semble vouloir exister en dehors du temps et
transcender les différences de classes et de races imposées par
l'ordre colonial [... J. Mais sa notion de partage lui donne la bonne
conscience de penser que dans l'espace d'intersubjectivité créé par
l'intermédiaire de sa caméra, les différences de peau et de pouvoir
n'ont pas d'importance [... J. Comment fait-il pour faire partie du
"nous" sans en faire partie?» (White, op. cit.). L'anthropologie
partagée est-elle un leurre, impossible dans son principe même,
parce que produite dans le cadre d'un rapport Nord/Sud forcément
inégal? La notion d'auteur collectif est-elle fictive? (Colleyn,
op. cit.).

J'ai pris des risques avec des Africains

«J'ai été victime du colonialisme français en étant expulsé
par le gouverneur vichyste du Niger et j'ai été sauvé par
Th. Monod. Donc j'ai une aventure africaine qui est très importante
et que beaucoup de chercheurs ou d'universitaires n'ont pas eue,
parce qu'ils allaient à l'école ». Après plusieurs années de terrain,
Rouch recueille les réactions des pêcheurs filmés à la projection de
Bataille sur le grand fleuve. «C'était la première fois que ces gens
comprenaient ce que je faisais. J'étais arrivé chez eux pour faire des
routes et des ponts. J'étais reparti pour faire la guerre et je suis
revenu faire de l'ethnographie. Pour eux, j'étais devenu fou comme
les anciens combattants de 14-18. Mais je n'étais pas méchant, je
m'intéressais aux rituels, j'avais fait la chasse à l'hippopotame,

196



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

donc j'étais chasseur. Et puis ils voient ça, et là ils comprennent ce
que j'essaie de faire. Ils pouvaient critiquer ce que j'avais fait.
J'avais écrit des bouquins, envoyé des photos et ils n'y compre­
naient absolument rien. C'est là que j'ai su que le cinéma était un
outil de recherche irremplaçable. Il permettait par le feedback,
l'anthropologie partagée ». Dans cette forme de « contre-don », les
« objets d'étude» critiquent la musique et rejettent le noir et blanc:
Rouch découvre ses tics occidentaux et devient attentif à ne pas leur
imposer son système de pensée.

Quand Rouch ne prenait pas ses bobines sous le bras pour les
montrer aux acteurs, ses films furent diversement distribués en
Afrique. Diffusé à Abidjan en 1960, Moi un Noir, rompait avec la
tradition de l'observateur occidental qui s'arroge « le droit impres­
criptible d'énoncer la vérité du monde» (Piault, 1997). Mais ses
autres films n'ont pas été distribués en Afrique, « parce que les
producteurs râlaient contre le système de distribution infect qui
existait au temps de la Comacico. Ils seront distribués un jour ce
n'est pas grave... ». En rompant les tabous, il suscite des boulever­
sements chez les « indigènes ». « Pourquoi son "camarade"
Damouré [...] n'a jamais pris la caméra pour filmer un peu ? » se
demande B.W. White en 2004. « La fin logique de son expérimen­
tation consiste à dire : "Prenez-vous aussi une caméra et racontez­
nous une histoire" » (Despoix, op. cit.). Oumarou Ganda, protago­
niste de Moi un Noir, décide de devenir cinéaste. Les acteurs de
Jaguar et de Petit à Petit jouent pour Mustapha Lassane et
Oumarou Ganda. Et les jeunes de La pyramide humaine, interdit au
Sénégal parce qu'il montre l'apartheid ordinaire produit par la
colonisation, se posent des questions sur leur identité et sur le
racisme.

« J'ai pris des risques avec des Africains. Pendant le tournage
de La chasse à l'hippopotame, j'étais dans une pirogue, comme les
autres, armé de ma seule caméra. Les gens avec qui j'avais réalisé
Monsieur Poulet sont devenus des copains avec lesquels nous
formons un groupe très bizarre ». Rouch n'a pas seulement dirigé
l'Institut de recherches scientifique du Niger, il a aussi assisté à la
naissance du cinéma africain. « Le côté misérable du cinéma

197



Carmen Diop

africain, ce sont surtout les budgets peu élevés. Quand j'ai dit qu'il
fallait tourner en 16mm, les précurseurs du cinéma africain
voulaient tourner en 35mm. Est-ce qu'il faut attendre que la
rentabilité d'un film soit assurée par les entrées? Quand le cinéma
africain a démarré au Niger, il y avait 3 salles, c'était impossible
d'avoir un cinéma nigérien. Il était normal que la promotion des
films soit tournée vers l'extérieur. Langlois considérait que l'un des
meilleurs films africains qu'il avait vu était Le retour d'un
aventurier, un western tourné à Niamey par Mustapha Lassane avec
du kodachrome qui était passé au Festival des arts nègres. Le
cinéma africain a démarré avec une production du Comité du film
ethnographique, Afrique sur Seine de Paulin Vieyra. Les
réalisateurs africains sont venus au 16mm assez vite, parce que,
outre le problème d'équipement, ils manquent de bons techniciens
au micro et aux ciseaux. Un peu sur mon instigation, on a fait un
atelier de formation professionnelle à Niamey en prise de son,
d'images et en réalisation. J'ai formé moi-même deux preneurs de
son ».

Pour Rouch, c'est grâce au cinéma que ceux qui sont
d'habitude les objets du regard anthropologique vont pouvoir
produire leur propre représentation de leur civilisation et «c'est
ainsi que le cinéma "nous aidera à partager l'anthropologie"»
(White, op. cit.). Jean Rouch a découvert Idrissa Ouedraogo, qui fut
son étudiant en DEA à Paris l, à l'Inafec de Ouagadougou. Passé du
documentaire à la fiction, ce dernier a obtenu avec Yaaba, le prix
de la critique à Cannes et celui du public au Fespaco de
Ouagadougou. «Très rapidement, il lui est venu l'idée que la
solution au problème de la langue était de faire du film sonore avec
le minimum de dialogues. Retrouver la mise en scène du muet, ce
cinéma complètement international. Il disait aussi que dans le
cinéma rural, les films ne devaient pas durer plus de 25 min, mais il
a fait deux films et il est tombé dans le piège. Ses films durent
évidemment Ih et demi, mais ils ont une force d'expression qu'il a
apprise en essayant de faire du muet basé sur les regards et pas sur
la parole. Tout est fait comme dans le très grand cinéma muet et

198



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

c'est quelque chose de très important. On a un cinéma qui est
terriblement bavard, moi le premier ».

« Est-ce que Jean Rouch voulait partager l'anthropologie ou
partager la culture africaine?» (White, idem). « Je ne veux pas
jouer à dire que je suis nègre. Simplement, je connais le Niger
peut-être mieux que 80% des Nigériens. Tu rentres dans une société
en suivant ta caméra, tu vis des choses avec les gens, tu fais partie
d'un groupe ». L'auteur des Maîtres fous ne s'offusquait pas du
discours revendicateur des cinéastes africains: « C'était la fin de
l'époque coloniale et la plupart des sujets de films portaient sur la
répression coloniale, puis sur la corruption. Sembène Ousmane a
fait un film admirable, Ceddo, le seul film très mûr que je connaisse
en Afrique, qui dénonce l'impérialisme chrétien et musulman. Les
scènes du baptême sont inoubliables... ». Il est aussi en accord avec
Souleymane Keita, pour qui la faiblesse de l'Occident est de ne pas
connaître les cultures du Sud, alors que ceux du Sud connaissent la
civilisation occidentale. « Les paysages de Yeelen sont
documentaires, c'est très astucieux. C'est comme ça que je vois les
choses dans une Afrique ancienne ou incertaine: les relations entre
l'homme et la nature, entre le réel et l'imaginaire ». Rouch semble
avoir cherché à donner une portée universelle à ses messages par la
manière même dont il les a transmis. « C'est la manière du conte.
Dans la préface de ma thèse, je cite le conseil d'Amadou Ampathé
Bâ aux maîtres africains de la parole: "soyez futiles, soyez utiles.
Si vous voulez sauver les connaissances et les faire voyager à tra­
vers l'espace et le temps, confiez-les aux enfants" ... C'est ça l'art,
et çaje l'ai appris en Afrique ».

Jean Rouch n'a donc pas hésité à transposer à Dakar avec une
jeune réalisatrice sénégalo-guinéenne, Tamsir Doueb, la pièce dont
elle est l'auteure, Bac ou mariage, en lui imprimant sa « marque de
fabrique ». « Au lieu de faire couper les radios dans les concessions
voisines, on tournait sur le vif. On tournait autour de l'arbre de la
cour de la concession. Évidemment le dialogue était écrit, mais la
différence, c'est qu'à partir du moment où les personnages jouaient
dans un décor réel, le dialogue devenait réel. Quand on tourne avec

199



Carmen Diop

un grand angulaire, assez près, les gens ne voient pas ce qu'on
fait ».

« Médiateur entre l'art et la science des hommes» (P. Despoix)

Comme chez les Dogons, où l'initiation consiste à « inquiéter
les gens sans rien leur apprendre », Rouch, en plaçant le mythe au
cœur de son œuvre, a souhaité poser des énigmes, mettre en
circulation des objets inquiétants. Opposer à la vérité des maîtres ou
des colonisateurs « la fonction fabulatrice des pauvres, en tant
qu'elle donne au faux la puissance qui en fait une mémoire, une
légende, un monstre» (Deleuze cité par Bouchard, 2(04). Dans
cette culture de tradition orale, Rouch dit s'être soumis à
l'improvisation, « art du logos et du geste ». « Je suis pour la
parenté à plaisanterie et je suis un griot parce que je raconte des
histoires ». Adepte de l'autodérision, Rouch affirmait en 2000 sur
France-Culture: « un problème fondamental est celui de l'élégance.
Regardez autour de vous, je suis le seul à porter une veste achetée
au marché aux puces de Niamey». Chantre du partage des cultures,
il regrettait qu'il n'y ait pas en Occident, comme en pays dogon, de
transmission du savoir des survivants de la précédente génération à
tous les hommes qui les suivent. L'anthropologie visuelle devait,
selon lui, permettre à l'Occident de partager sa culture avec
d'autres, sans renoncer au cartésianisme et aux explications dites
scientifiques, mais sans ignorer non plus leurs propres explications.
« Je crois justement que tant que nous ne pourrons pas assumer
cette diversité, nous n'aurons rien résolu du tout. Mais un jour, nous
découvrirons d'autres systèmes d'explication et notre science
cartésienne, en les découvrant, s'enrichira» (Jean Rouch, une
rétrospective).

En 1989, alors qu'il souhaite réaliser un film sur les castes en
Afrique, des problèmes ethniques éclatent entre la Mauritanie et le
Sénégal. «C'est terrifiant que des hommes soient libres et que
d'autres ne le soient pas. La condition servile est terrifiante.
Comment l'exprimer dans un film? Le lendemain du jour où nous
avons planté le cèdre du Liban, les obus pleuvaient sur Beyrouth.

200



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

Le jour où on a tourné les droits des noirs et des esclaves à la
Constituante, les leaders de Nouvelle-Calédonie étaient tués. Quand
on parle de ces problèmes, arrive la répression contre les étudiants
chinois. J'aurais voulu Liberté, Égalité, Fraternité, et puis après...
comme une remarque critique, mais relativement drôle et
humoristique. Avec Toussaint Louverture, dans une prison glaciale,
on rentrera dans un côté sinistre que je voulais éviter, mais qu'il est
peut-être nécessaire de traiter malgré tout, étant donné le monde tel
qu'il est ». Autre combat de la dernière partie de sa vie: Les écrans
de la liberté qui visaient à montrer les films interdits dans le monde
entier, à les sortir de leur prison et à les reconstituer. « Il faut que
tous les cinéastes proscrits du monde sachent qu'il y a un refuge
d'une liberté toujours si difficile à conquérir à la Cinémathèque
française. Ce sont des combats de ce genre que je veux faire, dans
un monde où il existe encore certaines choses dont on pensait
qu'elles ne se produiraient plus. J'étais à Pesaro avec des
réalisateurs chinois, qui savaient qu'ils ne rentreraient pas dans leur
pays et que les films qu'ils avaient faits seraient peut-être portés à
charge contre leur propre famille ». Ainsi, Les rendez vous des
quais de Carpita censuré en France pendant la guerre d'Indochine et
disparu pendant 35 ans, les films de Norodom Sihanouk, les films
interdits en Turquie et en Afrique du Sud pendant l'apartheid et
dans les Pays de l'Est avant la chute du mur, les films inédits de la
guerre d'Espagne ont été diffusés aux Écrans de la liberté, tout
comme Ceddo et Le mandat que l'on n'avait pas pu voir dans les
salles sénégalaises pendant plusieurs années.

Hyperactif, expérimentateur invétéré, Rouch a longtemps
continué à porter sa caméra vers des expériences improbables.
Cherchant à faire se rencontrer les mythes du Nord et du Sud, il n'a
cessé d'avoir des inspirations prémonitoires. «J'ai, pendant mes
études, travaillé sur les transes des ménades du culte de Dionysos et
sur Les Bacchantes d'Euripide. Vers 1965, j'ai voulu faire une
comédie musicale dont le thème serait le dieu Dionysos qui apporte
le désordre nécessaire à notre civilisation bien assise où nous avons
abandonné les cultes de possession, où nous n'avons pas de contact
physique avec le mythe, l'imaginaire. Arrive 68, avec des milliers

201



Cannen Diop

de Dionysos à la Sorbonne et dans les rues. Quelques années plus
tard, j'ai réalisé ce conte mythique moderne, où Dionysos devient

directeur d'usine. C'est une fable où des gens venant de partout
sont capables de composer une musique avec leurs instruments ou
des machines outils. C'est un conte complètement utopique bien
sûr». Pour B.w. White (op. cit.), « le projet utopique de Jean
Rouch [chauvin, paternaliste, incapable d'écouter] a été subverti,
voire prédétenniné par son incapacité à se détacher de lui-même »,
à la manière de l'ethnologue narcissique décrit par Edward Saïd
« qui [comme le chef d'orchestre] demande qu'on acclame ses

musiciens, tout en sachant que c'est grâce à lui (sa technique, son
initiative, sa présence, sa direction) qu'ils étaient si bons». Faut-il
croire factice cette empathie qui poussait Rouch à prophétiser que
dans ce monde industriel ridicule avec ses « murs techniques de la
honte», la grande aventure du siècle se ferait dans le tiers-monde
grâce au cinéma, voie royale d'accès « au geste et à la parole, alors

que jusqu'ici il a été submergé par nos connaissances techniques,
par nos machines ». Son utopie: que le progrès technique fabrique

des objets sophistiqués faciles à manier et les mette entre les mains
du Sud. Un jour viendront « des livres associés à des vidéodisques
qui ne coûteront rien du tout: une heure pour moins de quatre
francs! Des livres vidéodisques que les générations futures liront

dans cent ans et les meilleures critiques de mes films, je les recevrai
peut-être dans deux siècles L.. ».

Je garderai de la chance infinie que j'ai eue de rencontrer Jean
Rouch et d'être l'objet de son attention amicale et mutine, une
empreinte semblable à celle qu'il souhaitait que laisse son
Dionysos: « Il avait tiré la sonnette d'alarme de l'enthousiasme
manquant dans une société perdue où il fallait réintroduire l'atelier
plaisir». Mais l'atelier ne se transporte pas dans le bois, il faut y
retourner ? .. « Il est venu semer le désordre et tous ceux qui étaient
là ont été pris, ils ne seront jamais les mêmes après. Il n'y avait pas
d'autre morale ... Aucune révolution particulière, une autre manière
d'envisager la vie». Il nous a quittés avant de fêter ses 87 ans,
après nous avoir offert une autre façon de regarder l'autre.
« Réduire l'appareillage à des proportions humaines, intégrer

202



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

cameraman et preneur de son dans l'action, rendre les corps dans
leur ensemble, capter l'événement dans sa continuité, monter et
commenter le document avec les acteurs eux-mêmes, cette
technique rouchienne est à comprendre comme une éthique de la
rencontre avec l'autre. C'est une prise de position et de parole au
sein même de la réalité et non plus l'interprétation d'une culture à
travers ses documents qui en font déjà un objet mort» (Despoix,
op. cit.).

RÉFÉRENCES BmLIOGRAPHIQUES

ADLER A, CARTRY M., 2004. « Jean Rouch (1917-2004) »,
L'Homme, 171-172 (Musique et Anthropologie).
http://lhomme.revue.orgldocument1543.html
BOUCHARD V., 2004. « Jean Rouch et l'Office national du film »,
Hors Champ (nov.).
http://www.horschamp.qc.calarticle.php3?id_article=162
BOUSSAT M.-A, 1997. « Jean Rouch: paroles données », Le
technicien du film, 472 (nov.) : 28-29.
COLLEYN J.-P., 2004. « Jean Rouch, presque un homme siècle »,
L'Homme, 171-172 (Musique et anthropologie).
http://lhomme.revues.org/documents1543.html
DESPOIX P., 2004. « Hommage à Jean Rouch. L'invention
Barbare. Dialogue en marge d'un congrès d'ethnographie à propos
de 'Tourou et Bitti' », Hors Champ (nov.).
http://www.horschamp.qc.calarticle.php3?id_article=160
DIOP C., 1989. « Jean Rouch, le sorcier gaulois », Jeune Afrique
Économie (août). Paris.
DIOP C., 1990. « Rouch en liberté », Jeune Afrique Économie,
(février). Paris.
GALLET P.-E. (die.), 1981. Jean Rouch, une rétrospective.
Catalogue publié par le ministère des Affaires étrangères. Paris.
HABlli A, L'ÉCUYER F., 2004. « Parcours d'un ethno-cinéaste,
hommage à Jean Rouch », Hors Champ (nov.).
http://www.horschamp.qc.calarticle.php3?id_article=159

203



Cannen Diop

HIBON D., MALVOISIN M.-J. (programmation proposée par),
1996. Jean Rouch. Catalogue de la rétrospective, Galerie nationale
du Jeu de Paume. Paris, Éditions du Jeu de Paume.
JAMES L., «Jean Rouch: la vache merveilleuse », Cancer!
(Revue transgénique pluridisciplinaire).
http://frkc.free.fr/revuec/rouch.htm
MERLE DES ISLES M.-l., 2005. De l'Antarctique à l'Asie
centrale, 1908-1950. Paris, La Martinière.
PIAULT M.-H., 1997. «Préface », in ROUCH J., Les Hommes et les
dieux du fleuve. Essai ethnographique sur les populations songhay
du moyen Niger (1941-1943). Paris, Éditions Artcom.
PRÉDAL R., 1982. « Jean Rouch, un griot gaulois », Cinémaction,
17. Paris, nouvelle édition (1997), 81.
ROUCH 1., 1966. Titres et travaux scientifiques, document
dactylographié.
TOFFETIl S. (dir.), 1992. Jean Rouch le renard pâle, catalogue de
la rétrospective de Turin. Turin, éditions du Centre culturel français
de Turin.
WHITE B. W., 2004. «Hommage à Jean Rouch: caméra
intouchable », Hors Champ (nov.).
http://www.horschamp.qc.ca/article.php3?id_article=161

Résumé
Cet article présente le parcours de l'anthropologue-cinéaste et son apport
scientifique et artistique à l'anthropologie et au cinéma. TI est
principalement basé sur deux séries d'entretiens réalisés par l'auteur avec
Jean Rouch en 1989190, alors qu'il réalisait Liberté. Égalité, Fraternité, et
puis après... à l'occasion du centenaire de la révolution française, puis en
200312004 quelque mois avant sa mort.

Mots·c1efs: anthropologie, cinéma, Mali, Niger, Dogon, Afrique,
fiction, documentaire, colonisation, rituel, possession, nouvelle vague.

204



Jean Rouch: l'anthropologie autrement

Summary
Jean Rouch: Another Way of Doing Anthropology
This paper examines the career of the anthropologist and film-maker and
his scientific and artistic contribution to anthropology and to the cinema. It
is mainly based on two series of interviews conducted by the author with
Jean Rouch in 1989190, while he was shooting Liberté, Égalité, Fraternité,
et puis après... on the occasion of the centenary of the French Revolution,
and in 200312004 a few months before bis death.

Key-words: anthropology, cinema, Mali, Niger, Dogon, Africa,
fiction, documentary, colonization, ritual, possession, nouvelle vague.

* * *

205





ANTHROPOLOGUE ET/OU INITIÉ
L'ANTHROPOLOGIE GABONAISE AL'ÉPREUVE

DU BWITI

Julien BONHOMMEl
Université Lyon-2

« Que se passe-t-illorsque l'anthropologie est prise en charge
par les sociétés "exotiques" elles-mêmes - par les sociétés dites
exotiques? Que se passe-t-il, par exemple, lorsque des Africains
entreprennent d'étudier leur propre société ou leur propre
culture?» (Hountondji, 1993: 99). Cette question, posée par le
philosophe béninois Paulin Hountondji, est loin d'être purement
rhétorique. La discipline anthropologique est née en Occident au
XIX· siècle comme une science de l'altérité culturelle. Mais dans la
seconde moitié du XX" siècle, diverses anthropologies nationales
émergent progressivement en Afrique et ailleurs à côté des anthro­
pologies hégémoniques (nord-américaine, britannique, française)
(Ribeiro & Escobar, 2006). Or, ces anthropologies nationales se
définissent moins par un rapport à l'altérité que par une relation
complexe à leur propre identité - les anthropologues africains tra­

vaillant très majoritairement sur leur propre pays. Cette
« anthropologie chez soi» (Ouattara, 2004 ; Diawara 1985) place

l Je tiens à remercier Raymond Mayer pour ses précieuses informations
ainsi que Paul Nchoji Nkwi pour m'avoir gracieusement transmis son
article depuis le Cameroun. Je remercie également les membres du LUTO
(Laboratoire universitaire de la tradition orale) et du LABAN
(Laboratoire d'anthropologie), ainsi que les participants du séminaire
« Bwiti du Gabon» à l'université Omar-Bongo.

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 207



Julien Bonhomme

alors le chercheur dans la position délicate d'un insider-outsider,
alliant proximité culturelle et distance sociale et devant trouver sur
le terrain un juste équilibre entre l'engagement et la distanciation.
Contemporain du rapatriement de l'anthropologie occidentale vers
une « anthropologie du proche », l'émergence de cet « africanisme
du dedans» (Copans, 1991) n'en constitue pas pour autant un exact
symétrique. Le statut singulier de l'anthropologie africaine doit en
effet être replacé dans l'histoire du passé colonial de
l'anthropologie africaniste. Dans les années 1960, au moment de la
décolonisation, l'anthropologie a fort mauvaise réputation au sein
des nations souveraines d'Afrique: accusée du double pêché de
primitivisme et de colonialisme, elle est rejetée des nouvelles uni­
versités ou bien fondue dans des départements de sociologie (Nkwi
1998, 2(06). L'anthropologie passéiste est ainsi écartée au profit
d'une sociologie jugée plus moderniste, parce que pouvant contri­
buer activement au développement du pays. Ce n'est qu'à partir de
la fin des années 1980 que l'anthropologie renaîtra de ses cendres
sur le continent africain: l'université de Nairobi ouvre un départe­
ment d'anthropologie en 1985, celle de Yaoundé en 1993; la Pan
African Association of Anthropologists voit le jour en 1989.

Rejeton de cette histoire, la jeune anthropologie nationale
africaine se retrouve prise dans une tension structurelle entre
dépendance et autonomie. Comme le dénonce P. Hountondji, elle
reste souvent prisonnière d'une situation d'extraversion et de
dépendance néocoloniale à l'égard de l'Occident: davantage lue
hors d'Afrique qu'en Afrique, la discipline a une tendance à
l'autoexotisme: l'anthropologue africain aurait ainsi appris « à se
regarder lui-même avec les yeux des autres » (Hountondji, op. cit. :
106). Produit d'une division internationale du travail scientifique
inégale, l'ethnographie africaine survit en collectant des faits empi­
riques que l'anthropologie occidentale se réapproprie en les insérant
dans ses théories. Face à cette situation de dépendance de la péri­
phérie face au centre, l'anthropologie africaine est en quête légitime
d'autonomie. Conséquence directe de cette situation,
l'anthropologie africaine, et plus largement le champ intellectuel
africain, sont surdéterminés par un discours sur « l'identité dans sa

208



Anthropologue et/ou initié

double dimension politique et culturelle» (Mbembe, 2(00). Expert
ès identité culturelle, l'anthropologue devient alors l'instrument
d'un projet politique: le culturalisme anthropologique se retrouve
au service de l'idéologie du nationalisme culturel (i.e. la reprise des
discours savants sur l'identité culturelle dans le cadre politique de
la construction d'une identité nationale). De là les critiques récur­
rentes, par certains intellectuels africains, de leurs collègues accusés
d'être des intellectuels organiques liés au pouvoir
(Eboussi-Boulaga, 1993), des «griots des régimes en place»
(Hountondji, 1977). Les anthropologies nationales africaines
seraient ainsi consubstantiellement des anthropologies nationalistes
(anthropologies of nation-building) par opposition aux anthropolo­
gies occidentales impérialistes (anthropologies of empire-building)
- pour reprendre une distinction avancée par George Stocking
(1982)2.

L'anthropologie nationale au Gabon - sujet du présent
article - ne fait pas exception à cette histoire des anthropologies
africaines. Lors de sa création en 1970, l'université nationale du
Gabon (rapidement rebaptisée université Omar-Bongo ou UOB)
possède des départements d'histoire (Gray, 1994) et de sociologie
(Mbah, 1987 & 2002), mais pas d'anthropologie, cette «science
interdite» (Mayer, 1999). Ce n'est qu'en 1997 qu'un département
d'anthropologie se crée à partir d'une scission du Département de
sociologie. Codirigé à l'origine par un anthropologue gabonais
(formé en France) et ancien ministre de la Culture - Jean-Émile
Mbot - et un anthropologue français (océaniste de formation)
résident de très longue date au Gabon - Raymond Mayer -, ce
département d'anthropologie offre un cycle universitaire complet,
de la première année au doctorat3• Le département se double d'un

2 La dimension nationaliste de l'anthropologie n'est cependant pas une
spécificité africaine, mais un trait plus général des « anthropologies du
Sud». Cf. Lomnitz (2000) sur l'anthropologie nationale mexicaine. Cela
dit, les anthropologies « impérialistes» du Nord ont elles aussi participé à
la construction des identités nationales (Blanckaert, 2001).
3 La première thèse de doctorat délivrée par l'UOB a été soutenue en 2005
par un anthropologue: Paulin Kialo (2005).

209



Julien Bonhomme

laboratoire de recherche, avec l'intégration dans le giron de
l'anthropologie du LUTO, structure interdisciplinaire créée en 1985
par Michel Voltz, coopérant français en poste au Gabon4. Le
département d'Anthropologie de l'UOB accueille ainsi aujourd'hui
de nombreux étudiants, travaillant dans l'immense majorité sur des
terrains gabonais (même si ce n'est pas nécessairement sur leur
propre groupe ethnique)5.

Contribution modeste à une sociologie des «anthropologies
nationales », cet article esquisse une analyse de la production du
savoir anthropologique au Gabon. Afin d'éviter les considérations
trop générales sur les anthropologies africaines, voie pavée de
pièges et de polémiques (néocolonialisme, afrocentrisme, etc.), je
préfère m'en tenir à ce que les anthropologues ont toujours su le
mieux faire: analyser une situation ethnographique. L'article
s'appuie ainsi sur la description d'un événement singulier: le sémi­
naire «Bwiti du Gabon» organisé par le LUTO du 8 au 13 mai
2000 à l'université Omar-Bongo. Ce séminaire fut consacré au
Bwiti, société initiatique originaire du Gabon central mais au­
jourd'hui répandue dans la majeure partie du pays, et dont le rite de
passage impose l'absorption de l'hallucinogène végétal iboga
(tabemanthe iboga) (Femandez, 1982; Mary, 1999; Bonhomme,
2(05). Ce fut l'une des premières occasions de parler en public
d'une tradition initiatique jusque-là entourée d'une chape de silence
(du fait de la crainte ou de la diabolisation de la part des profanes et
du respect obstiné du secret de la part des initiés). Le séminaire,
auquel j'assistai, fut une franche réussite, comme en témoigna la
salle comble d'universitaires et d'étudiants autant que de curieux et
d'initiés du Bwiti. L'hypothèse de cet article est que cet événement
constitue une situation ethnographique particulièrement significa­
tive. Certes, le séminaire portait sur un thème qui ne saurait résumer
à lui seul l'ensemble des champs d'investigation de l'anthropologie

4 Une seconde structure universitaire, le LABAN, est née d'une scission du
LUTO en 2004.

5 La première année universitaire d'anthropologie à l'UOB compte environ
200 étudiants, et le cycle complet en réunit environ 350.

210



Anthropologue et/ou initié

nationale. Sujet singulièrement « sensible », le Bwiti constitue
néanmoins une sorte d'épreuve révélatrice à partir de laquelle il est
possible d'analyser l'anthropologie gabonaise, sur le modèle des
études de controverse proposées par la sociologie de la
connaissance.

L'anthropologie gabonaise en cbarge du «patrimoine identi·
taire national»

L'enjeu principal - et paradoxal- du séminaire « Bwiti du
Gabon» était de publiciser une tradition initiatique secrète. Même
si cela n'a pas encore été fait à ce jour, le colloque devait aboutir à
la publication des actes scientifiques ainsi que d'une « version pour
la sensibilisation du grand public ». Dépassant l'audience
académique, les anthropologues entendaient ainsi toucher toute la
société gabonaise. La couverture médiatique de l'événement a été à
la hauteur de cette ambition: articles dans le quotidien national,
retransmission des interventions à la radio et à la télévision. Cette
diffusion du discours anthropologique au-delà du cercle
universitaire illustre bien la fonction - explicitement affichée - du
séminaire et, au-delà, de l'anthropologie gabonaise: l'inventaire et
la valorisation d'un patrimoine culturel national6• Devant se
démarquer de la sociologie dont elle est issue, la jeune
anthropologie gabonaise s'est en effet donnée pour tâche de dresser
une « encyclopédie des cultures» locales, à partir d'une collecte
organisée « en fonction de l'intérêt des populations elles-mêmes»
(Mayer, op. cit.). Parmi les missions officielles du LUTO figure
ainsi la tenue annuelle d'un « séminaire sur le patrimoine identitaire

6 Cette stratégie de patrimonialisation nationale explique les exhortations
des participants du séminaire à « gaboniser» les recherches sur le Bwiti.
jusque-là majoritairement menées par des chercheurs étrangers (français et
américains). Cette revendication constitue également une critique directe
de l'extraversion de l'anthropologie africaine: les anthropologues africains
refusent d'être traités par leurs collègues occidentaux comme de simples
informateurs.

211



Julien Bonhomme

national »7, L'anthropologie gabonaise tire donc sa légitimité, aussi

bien scientifique que politique, de sa participation active à la
construction d'une identité nationale qui passe par l'invention et la
promotion d'un patrimoine culturel commun8, Au Gabon, comme
ail1eurs en Afrique, cette contribution de l'anthropologie à la
construction nationale ne se focalise pas sur la question de
l'intégration de minorités marginales (comme avec les amérindiens
ou les aborigènes australiens), mais plutôt sur la question de la
diversité ethnique (le pays compte une quarantaine d'« ethnies») et
sur cel1e du sous-développement rural (notamment par rapport à la
macrocéphalie de Libreville)9, La constitution d'un patrimoine

culturel commun doit ainsi servir à réconcilier idéalement diversité
ethnique et citoyenneté nationale, modernité urbaine et traditions
villageoises - projet qui illustre bien l'intrication intime des sphères
politique et universitaire au Gabon lO,

Mais cette entreprise de patrimonialisation culturelle doit

également être replacée dans le contexte de la construction d'un
patrimoine «bantu» à l'échel1e plus vaste du sous-continent:

l'anthropologie gabonaise est ainsi partie prenante du Centre

7 Le séminaire « Bwiti du Gabon» a ainsi succédé à « Modes traditionnels
de gestion des écosystèmes » (1998), « Clans, lignages et villages comme
mémoire sociale du Gabon» (1999) et a précédé les «Technologies
anciennes et alternatives du Gabon» (200 1), «Pygmées d'Afrique
centrale» (2002), « Les grandes figures gabonaises» (2004) ou encore
« L'école gabonaise et son patrimoine culturel » (2005).
8 J'accole les deux termes puisque cette entreprise ne se résume pas à une
pure invention (dans la mesure où elle s'appuie sur des traditions
culturelles préexistantes), mais qu'elle constitue cependant plus qu'une
simple promotion (dans la mesure où elle requalifie les faits socioculturels
pour les ériger en éléments du patrimoine national).
9 Le projet d'une « encyclopédie des cultures » répond ainsi à la question
de la diversité ethnique, tandis que la volonté de prendre en compte
« l'intérêt des populations» tente de répondre à la question du
sous-développement.
10 Fait révélateur, nombre d'anthropologues gabonais disent se sentir
accueillis sur le terrain comme des hommes politiques en campagne. Mais
il est vrai qu'un poste universitaire ouvre souvent la voie à une carrière
politique.

212



Anthropologue et/ou initié

international des civilisations bantu (CICffiA), créé en 1983 à
l'initiative d'Omar Bongo, basé à Libreville, et ayant pour but « la
défense et la promotion de la culture bantu )) 11. Comme son nom
l'indique bien, le projet même du CICffiA constitue une prise de
position très nette, à la fois scientifique et politique, dans le débat
controversé pour déterminer si «bantu» désigne seulement une
famille linguistique ou également une unité culturellel2• Or, plu­
sieurs des organisateurs du séminaire du LUTO font eux-mêmes
partie des fondateurs historiques du CICffiA, et plus tard du dépar­
tement d'Anthropologie de l'UOB. Et à leurs yeux, le Bwiti repré­
sente une pièce essentielle du patrimoine religieux bantu, prouvant
ainsi l'importance culturelle du Gabon au sein de la sous-région:
selon l'argumentaire, le séminaire vise ainsi à comprendre pourquoi
on peut dire que «le Gabon est à l'Afrique ce que le Tibet est à
l'Asie, à savoir un centre spirituel d'initiation religieuse ».

Si elle avait été condamnée juste après les indépendances au
nom du développement et de la modernisation, l'anthropologie
africaine parvient à retrouver une certaine légitimité en réhabilitant
les traditions culturelles mobilisées au service de la construction
nationale. Faisant écho à ce retournement historique, les partici­
pants du séminaire du LUTO se sont ainsi demandés si le Bwiti
constituait un facteur de sous-développement ou de développement
pour le Gabon, et ont finalement opté publiquement pour la seconde
réponse. Et l'une des interventions porte précisément sur le « Bwiti
de développement ». L'anthropologie gabonaise ne se veut donc

Il Les onze États fondateurs du CIcmA sont le Gabon, l'Angola, le
Cameroun, le Centrafrique, les Comores, le Congo, la ROC, la Guinée
équatoriale, le Rwanda, Siio Tomé-et-Principe et la Zambie. Accueilli avec
enthousiasme par les organisations internationales (UNESCO, PNUD, OUA,
UE), le projet s'est pourtant rapidement essoufflé, entre autres du fait de
graves problèmes de gestion. L'inachèvement du monumental bâtiment qui
devait abriter le siège du Centre à Libreville illustre tristement cet échec.
12 Parmi les ardents défenseurs de la notion d'identité culturelle bantu, on
compte notamment Théophile Obenga, proche de Cheikh Anta Diop et
directeur du CIcmA tout au long des années 1980 (cf. Obenga, 1985). La
défense de la «bantuïté» représente ainsi une sorte de panafricanisme
régional.

213



Julien Bonhomme

pas un conservatoire passéiste de la culture villageoise, mais entend
œuvrer à la réactivation moderne des traditions dans le cadre élargi
du développement national. Manifestation tangible de ce projet, la
semaine du séminaire s'est close sur une veillée de Bwiti dans un
mbandja (case cérémonielle) construit pour l'occasion sur le cam­
pus, juste derrière le département d'Anthropologie. Selon les dires
mêmes des organisateurs, «c'est le Temple qui vient investir
l'Université ». Cette entreprise passe ainsi par un nécessaire « réen­
chantement de la tradition» (Mbembe, op. cil.). L'argument écrit
du séminaire du LUTO dépeint ainsi le Bwiti comme une « sagesse
millénaire qui fait partie de notre patrimoine culturel ». Promue en
ethnophilosophie à l'usage des jeunes générations, la tradition ini­
tiatique est « un facteur susceptible d'apporter un nouveau sens à la
vie» et, selon une étrange expression, de «garantir une survie
pleine et harmonieuse ».

L'anthropologie gabonaise entend ainsi ériger le Bwiti en une
sorte de religion nationale (alors même que seule une toute petite
minorité de Gabonais est effectivement initiée à l'une ou l'autre des
branches du Bwiti). L'une des interventions s'intitule d'ailleurs
«Le Bwiti comme creuset d'une culture gabonaise, pour une
langue nationale ». Cette patrimonialisation nationale des faits
culturels est pourtant une tâche problématique. Le Bwiti est
organisé en communautés initiatiques locales, autonomes et
généralement rivales. Pendant le séminaire, nombre d'initiés ont
ainsi défendu le particularisme de leur Bwiti contre toute tentative
de nationalisation. D'autres l'ont revendiqué comme un patrimoine
ethnique plutôt que national: le Bwiti « originel » et
«authentique» des Mitsogo ou des Gapinzi du Gabon central (d'où
provient cette tradition initiatique), par opposition au Bwiti
« syncrétique» des Fang ou au Bwiti corrompu et vénal de telle
autre ethnie. Ces contestations multiples montrent qu'en définitive,
l'intitulé même du séminaire « Le Bwiti du Gabon » est moins une
formule consensuelle qu'un pari osé: une sorte d'énoncé
performatif résumant le projet du nationalisme culturel de
l'anthropologie gabonaise.

214



Anthropologue et/ou initié

Mais la construction d'un patrimoine culturel représente éga­
lement un enjeu international. L'anthropologie est en effet un
protagoniste incontournable dans le processus de valorisation de
« savoirs endogènes» (Hountondji, 1994) reconnus et encouragés
par certaines institutions internationales (UNESCO, OMS ainsi que
diverses organisations non gouvernementales) comme des facteurs
de développement. Au prisme du discours anthropologique, les
nganga (devins-guérisseurs) deviennent ainsi des « tradipraticiens »
et le Bwiti une «médecine traditionnelle », acteurs et institutions
pouvant alors être revêtus d'une légitimité nationale et internatio­
nale13• Dans ce contexte globalisé, la valorisation anthropologique
du Bwiti implique également de réels enjeux économiques ou tou­
ristiques, notamment à travers de possibles usages thérapeutiques,
voire pharmaceutiques, de l'iboga (l'hallucinogène végétal utilisé
lors de l'initiation)14. Une journée du séminaire est d'ailleurs consa­
crée à des exposés sur la culture expérimentale de l'iboga en
pépinière ou la psychopharmacologie de l'ibogaïne (principal alca­
loïde actif de l'iboga). Le pharmacologue et pharmacien Jean-Noël
Gassita, président d'honneur du séminaire (et ancien directeur du
LUTO), annonce ainsi que « l'iboga peut aider le Gabon à décoller
franchement ». La plante sacrée, et à travers elle la culture, pour­
raient permettre d'initier un nouveau cycle vertueux de
développement économique, succédant à ceux du bois, du minerai
et du pétrole: on annonce ainsi que « le troisième millénaire sera
celui de l'iboga ». L'ennui est que la flore est un «patrimoine de
l'humanité », seule une application thérapeutique précise pouvant
faire l'objet d'un brevet exploitable économiquement. Or, Howard
Lotsof, un ancien toxicomane américain reconverti en prosélyte de

13 Cette approche est bien représentée par la thèse de Jérome Mba Bitome
(1986), enseignant en anthropologie à l'UOB.
14 Signe des enjeux touristiques du discours anthropologique sur le
patrimoine national, la publication par le LUTO d'une brochure intitulée
«Racines, Masques et Vision. Un voyage initiatique à travers le Gabon »

en partenariat avec Gabon Tour, centre gabonais de promotion touristique,
assortie d'une préface du ministre du Tourisme et de l'Artisanat. Sur le lien
entre anthropologie et tourisme en Afrique, cf. Ciarcia (2001).

215



Julien Bonhomme

l'iboga, a déjà posé plusieurs brevets sur les usages potentiellement
antiaddictifs de l'ibogaïne, doublant les Gabonais et renforçant le
ressentiment contre la biopiraterie occidentale15. Un intervenant
exhorte ainsi les Gabonais à protéger ce patrimoine national qu'est
le Bwiti « avant que les Américains ne nous le prennent ».

La tenue du séminaire coïncide de fait avec l'émergence
rapide d'un tourisme initiatique de l'Europe et de l'Amérique du
Nord vers le Gabon. Ce tourisme d'inspiration new-age s'appuie
sur des ouvrages (Ravalee et al., 2004 ; Laval-Jeantet, 2005) ou des
sites internet vantant les mérites de l'iboga l6. Parmi les acteurs de
ce réseau transnational en voie d'organisation, on peut trouver un
Français expatrié au Gabon qui initie des étrangers contactés par
internet ou encore un Nganga gabonais désormais installé en
France et organisant des séminaires de découverte sur le Bwiti en
région parisienne et des voyages initiatiques au Gabon. Et il est
significatif que plusieurs d'entre ces « passeurs» ont participé ou
assisté au séminaire du LUTO.

Le «Bwiti du Gabon », oscillant entre patrimoine ethnique,
patrimoine national, patrimoine bantu et patrimoine de l'humanité,
se retrouve ainsi au centre de tentatives d'appropriation conflic­
tuelles. C'est donc dans le contexte globalisé d'une « géopolitique
du savoir» (Mignolo, 2000) qu'il faut replacer le projet de
l'anthropologie gabonaise de patrimonialisation des «savoirs
indigènes ».

L'anthropologie gabonaise contestée par ses « informateurs»

Le programme du séminaire reflétait fidèlement la logique
scientifique de l'anthropologie classique, notamment la distinction
entre discours savant et discours indigène. Chaque journée devait
en effet être divisée en deux: une matinée consacrée aux exposés
théoriques des professeurs (anthropologues, mais aussi
psychologues, sociologues, historiens, linguistes, botanistes

15 On trouvera des éléments de cette histoire, écrite par certains des
protagonistes eux-mêmes, in Beai & de Rienzo (1997).
16 Sur cette « mondialisation» du Bwiti, cf. Mary (ZOOS).

Z16



Anthropologue et/ou initié

- presque tous gabonais - et un après-midi consacré aux « ateliers»
où des «informateurs» initiés viennent se confier à un public
encouragé par les organisateurs à les «cribler de questions ». La
première journée du séminaire a suffi à faire voler en éclats cette
sage séparation: les informateurs de l'après-midi refusent de livrer
leur savoir secret; les initiés interviennent dès le matin pour
contester les professeurs; certains participants sont à la fois
professeurs et initiés; le public prend les uns et les autres à partie.
Au final, la majorité des interventions aura moins porté sur le Bwiti
lui-même que sur les règles problématiques de l'énonciation: non
pas « qu'est-ce que le Bwiti ?» mais plutôt « comment peut-on en
parler?» et «qui peut en parler? ». Ces controverses houleuses
autour du statut du discours donnent à voir de façon exemplaire la
place qu'occupe l'anthropologie nationale dans un champ de
savoirs parcouru de tensions et de remises en question.

Les controverses entre professeurs et initiés se cristallisent
d'abord sur l'opposition entre un savoir académique public et un
savoir initiatique secret. Au cœur de toutes les interactions initiati­
ques, le secret vaut en effet moins par son contenu sémantique que
par sa fonction relationnelle: l'instauration d'une frontière entre
initiés et profanes, c'est-à-dire entre ceux qui savent mais ne
peuvent parler et ceux qui ne savent pas et n'ont donc rien à dire17•

La volonté des anthropologues gabonais de « lever le voile» sur le
Bwiti place donc les initiés devant un double-bind inédit: il leur
faut «divulguer leur savoir tout en respectant le secret ». Les
positions oscillent alors entre ésotéristes et exotéristes. Alors que
les seconds voient dans le séminaire une source possible de profit
symbolique, les premiers opposent leur silence obstiné aux
questions des anthropologues: « On ne peut pas dévoiler le secret.
Déjà, on en dit trop ici. Je risque la folie ou la mort ». Se taire est
une façon de réaffirmer l'importance du secret et le pouvoir qu'il
confère (Jamin, 1977). La résistance peut parfois se faire plus

17 Sur le secret initiatique, cf. notamment Simmel (1908), Barth (1975),
Bonhomme (2006).

217



Julien Bonhomme

hostile: un professeur est pris à partie à l'entrée de l'UOB, accusé
de vouloir « violer» la tradition et ses secrets.

C'est donc la tentative de publicisation et d'appropriation du
Bwiti par l'anthropologie gabonaise pour en faire un patrimoine
national qui est ici en question. Le « savoir» sur le Bwiti est en
effet un enjeu de pouvoir pour les anthropologues comme pour les
initiés. Les débats tournent ainsi autour des prétentions de
l'anthropologie à constituer le Bwiti en objet de connaissance
- sachant qu'il n'y a normalement pas d'autre savoir sur le Bwiti
que le savoir des initiés eux-mêmes. La légitimité même du
discours anthropologique se trouve frontalement critiquée: «Ici,
quand les anthropologues parlent, ils ne disent rien d'important. Il
faut l'initiation pour vraiment comprendre ». En refusant de jouer
les informateurs dociles, les initiés contestent les normes de la
pratique anthropologique, notamment les relations de pouvoir
constitutives de la situation d' interlocution (1'« interrogatoire» de
l'informateur). Ils parviennent même à retourner la situation à leur
avantage à travers la soigneuse mise en scène de leur parole pen­
dant le séminaire: insignes de la parole initiatique (chasse-mouches
à la main, plume de perroquet au front), formules rituelles de salu­
tation et d'approbation, discours en langue vernaculaire
accompagné par la harpe ngombi et ponctué par des chants. Tous
ces marqueurs distinctifs permettent de faire valoir la parole
initiatique face à la parole profane (disqualifiée et parfois huée par
l'assemblée), y compris celle des anthropologues.

Le discours anthropologique se trouve également contesté
jusque sur son propre terrain. Éminemment syncrétique, le discours
des initiés passe en effet par une réappropriation anarchique de
bribes du savoir scientifique (références anthropologiques,
philosophiques, psychologiques, neurobiologiques), souvent
fortement mâtinées d'ésotérisme occidental (références à
l'Atlantide, à la télépathie, aux dieux extra-terrestres) 18. Cette
capacité à intervenir directement sur le terrain académique

18 L'afrocentrisme de Cheikh Anta Diop est également très présent dans le
discours de certains initiés qui affirment que « le Bwiti vient d'Égypte ».

218



Anthropologue et/ou initié

s'explique par le fait que les initiés présents au séminaire forment
l'avant-garde intellectuelle et urbaine du Bwitil9. Nombre de ces
« informateurs» appartiennent en effet à une catégorie émergente
d'acteurs intermédiaires du champ anthropologique, habitués à
graviter autour de l'université, du Centre culturel français
(organisateur de nombreux événements culturels et scientifiques)
ou encore du musée des Arts et Traditions2o. Hybrides modernes
entre l'anthropologue diplômé et l'ancien informateur indigène, ces
médiateurs semi-professionnels ont su tirer parti d'une proximité
géographique, mais aussi socioculturelle, avec l'université, en se
reconvertissant parfois en entrepreneurs culturels, partenaires ou
fondateurs d'ONG locales, voire en animateurs de radio. Ces
nouvelles compétences leur confèrent alors une certaine légitimité
dans le champ académique. Ainsi, malgré quelques tentatives de
rectification savante pendant le séminaire, les universitaires
n'arriveront pas à réaffirmer clairement la frontière entre
professeurs et initiés. Cette confusion des statuts et des savoirs offre
finalement l'occasion d'un saisissant retournement opéré par des
initiés qui n'hésitent pas se proclamer les seuls «vrais
anthropologues» et à faire du Bwiti la seule véritable « science de
l'homme »21. C'est donc bien la revendication du monopole de la
vérité qui est ici en jeu: 1'« école de brousse» contre l'université.

Mais les anthropologues ont en réalité eux-mêmes encouragé
leur mise en cause. Les universitaires proclament en effet haut et

19 C'est en effet sur le terreau de la modernité urbaine que les traditions
initiatiques prolitèrent aujourd'hui au Gabon. Libreville et sa région
constituent ainsi un centre actif du Bwiti depuis quelques décennies.
20 Le musée des Arts et Traditions de Libreville (inauguré en 1967) a
hérité des collections de la mission ORSTOM lorsqu'elle a dû quitter le
Gabon en 1976, après plus d'une décennie de recherches, notamment en
anthropologie (autour, entre autres, de Louis Perrois, Henri Pepper,
Jacques Binet, Pierre Sallée). Le Musée national, exposant les
« chefs-d'œuvre de l'art gabonais », joue lui aussi un rôle actif dans la
construction d'un patrimoine culturel commun (Perrois, 1986).
21 Un ami, alors étudiant en anthropologie en première année à l'UOB,
m'expliquait ainsi qu'il pouvait se passer d'aller en cours parce qu'étant
initié au Bwiti, il martrisait déjà la matière.

219



Julien Bonhomme

fort que les initiés sont leurs «collègues ». Ils célèbrent la figure
mythique du villageois et ses traditions ancestrales. Un orateur
commence même son intervention en déclarant: «Nous sommes
universitaires avec les plus hauts diplômes, mais nous sommes
analphabètes par rapport aux maîtres bwitistes ». Cette posture
ambiguë illustre bien le double-bind dans lequel les anthropologues
sont également pris22. Son nationalisme culturel conduit
l'anthropologie gabonaise à survaloriser le «savoir traditionnel »,
dans une double stratégie de construction d'une identité nationale et
de démarcation face à l'hégémonie occidentale. La promotion
publique du «Bwiti du Gabon» participe ainsi de l'idée d'une
« science africaine» pouvant faire pendant à la science occidentale
et engendrer une « renaissance africaine »23. Mais l'anthropologie,
héritière directe de cette science occidentale coloniale, s'expose
alors à être contestée en retour par ce savoir néotraditionnel qu'elle
contribue pourtant à promouvoir.

En définitive, le séminaire «Bwiti du Gabon» du LUTO a
constitué une véritable mise en scène publique de l'anthropologie
nationale et de ses enjeux. Il illustre de manière exemplaire que la
mission principale de l'anthropologie gabonaise concerne la
construction et la valorisation d'un patrimoine culturel commun
- enjeu qui lui permet de ne plus être considérée comme un
obstacle mais au contraire comme un soutien dans l'entreprise
politique de construction nationale. Le fait que le thème du
séminaire de l'année 2000 ait en outre été un sujet particulièrement
sensible permet de faire d'autant mieux ressortir les controverses
autour de la constitution d'un savoir anthropologique national sur
les traditions culturelles. Les échanges entre anthropologues et
initiés sur le Bwiti sont en effet structurés par une oscillation entre
des stratégies de coopération ou de résistance. Leurs rapports sont

22 Sur les risques du « populisme» dans les sciences sociales. cf. Grignon
& Passeron (1989).
23 Avant d'être repris à la fin des années 1990 dans l'Afrique du Sud de
Thabo Mbeki, le concept de renaissance africaine avait été forgé dans les
années 1940 par Cheikh Anta Diop. Sur la « science africaine » (souvent
qualifiée de « secrète » ou de « mystique »), cf. Ashforth (2005).

220



Anthropologue et/ou initié

amsI pris dans une tension ambivalente entre l'opposition
(l'antagonisme du savoir anthropologique public et du savoir
initiatique secret) et la légitimation mutuelle (la constitution et la
définition réciproques du savoir anthropologique et des «savoirs
traditionnels»). Mais les échanges parfois virulents entre les divers
acteurs du séminaire mettent également en jeu la légitimité et
l'autonomie du champ académique, notamment face au champ
initiatique et religieux.

Les stratégies de contestation ou d'appropriation de
l'anthropologie par les initiés gabonais nous invitent alors à réflé­
chir sur les fondements mêmes de la discipline anthropologique.
L'anthropologie repose classiquement sur une séparation entre les
anthropologues et leurs informateurs, le discours savant et le dis­
cours indigène, les lieux de la production conceptuelle et les lieux
de la production factuelle, bref entre l'université et le terrain. Or, la
situation gabonaise témoigne d'une superposition, ou en tout cas
d'un rapprochement, entre ces deux pôles de la production du
savoir anthropologique. Comme un participant du séminaire l'a
justement fait remarquer: «La séparation n'est pas facile à faire»
entre des universitaires qui sont également initiés (tel, justement,
l'anthropologue à l'initiative de ce séminaire annuel) et d'indociles
informateurs initiés qui se proclament anthropologues. Ce trouble
épistémologique nous montre ainsi ce à quoi l'anthropologie doit
nécessairement se confronter lorsqu'elle ne peut plus être un dis­
cours savant tenu sur une population sans voix. Le monologisme de
l'anthropologie hégémonique qui parle au nom des indigènes cède
alors la place à un dialogisme plus ouvert: l'ethnographe n'a plus
affaire à des « informateurs» mais à des interlocuteurs capables de
parler en leur nom propre, de revendiquer, de contredire et même
de se taire obstinément. L'exemple du séminaire «Bwiti du
Gabon» montre toutefois qu'on ne saurait se contenter d'une célé­
bration postmodeme béate de cette transformation: provocation
stimulante à enrichir et renouveler le discours anthropologique,
l' hétéroglossie peut également se révéler particulièrement
inconfortable lorsqu'elle aboutit à miner la légitimité et l'autonomie
de la discipline. Cette mise à l'épreuve de l'anthropologie nationale

221



Julien Bonhomme

gabonaise par le Bwiti suscite en définitive des interrogations épis­
témologiques propres à nourrir une «anthropologie réflexive»
(Scholte, 1969; Ghasarian, 2002) en quête de réinvention
permanente.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ABDEL GHAFFAR M. A., 1982. «The State of Anthropology in
Sudan », Ethnos, 47(1): 64-80.

ASHFORTH A., 2005. Witchcraft, Violence, and Democracy in
South Africa. Chicago, The University of Chicago Press.

BARTH P., 1975. Ritual and Knowledge among the Baktaman of
New Guinea. New Haven, Yale University Press.

BEAL D., DE RIENZO P., 1997. Report on the Staten Island
Project. The Ibogaine Story. New York, Autonomedia.

BERNAULT F., 2001. «L'Afrique et la modernité des sciences
sociales », Vingtième Siècle, 70: 127-138.

BLANCKAERT C. (dir.), 2001. Les politiques de l'anthropologie.
Discours et pratiques en France (1860-1940). Paris, L'Harmattan.

BONHOMME J., 2005. Le Miroir et le Crâne. Parcours initiatique
du Bwete Misoko (Gabon). Paris, CNRS.

BONHOMME J., 2006. « La feuille sur la langue. Pragmatique du
secret initiatique », Cahiers gabonais d'anthropologie, 17:
1938-1953.

CIARCIA G., 2001. «Exotiquement vôtres », Terrain, 37:
105-122.

COPANS 1., 1971. «Pour une histoire et une sociologie des études
africaines », Cahiers d'études africaines, 43 : 422-447

COPANS 1., 1991. «Les noms du Géer. Essai de sociologie de la
connaissance du Sénégal par lui-même, 1950-1990 », Cahiers
d'études africaines, 123 : 327-362.

222



Anthropologue et/ou initié

DIAWARA M., 1985. «Les recherches en histoire orale menées
par un autochtone ou L'inconvénient d'être du cru», Cahiers
d'études africaines, 97 : 5-19.

EBOVSSI-BOULAGA F., 1993. «L'intellectuel exotique »,

Politique africaine, 51 : 26-34.

FERNANOEZ J. W., 1982. Bwiti: an Ethnography ofthe Religious
Imagination in Africa. Princeton, Princeton Vniversity Press.

GERHOLM T., HANNERZ V., 1982. «The Shaping of National
Anthropologies », Ethnos, 47(1): 5-35.

GHASARIAN C. (dir.), 2002. De l'ethnographie à l'anthropologie
réflexive. Nouveaux terrains, nouvelles pratiques, nouveaux enjeux.
Paris, Armand Colin.

GRAY C., 1994. «Who Ooes Historical Research in Gabon?
Obstacles to the Oevelopment of a Scholarly Tradition », History in
Africa, 21: 413-433.

GRIGNON c., PASSERON J.-C., 1989. Le savant et le populaire.
Misérabilisme et populisme en sociologie et en littérature. Paris,
Seuil.

HOUNTONDn P. J., 1977. Sur la «philosophie africaine ».

Critique del'ethnophilosophie. Paris, Maspero.

HOUNTONDn P. J., 1993 [1988]. «Situation de l'anthropologue
africain. Note critique sur une forme d'extraversion scientifique»,
in GaSSELIN G., Les nouveaux enjeux de l'anthropologie, Autour
de Georges Balandier. Paris, L'Harmattan: 99-108.

HOUNTONDn P. J. (dir.), 1994. Les savoirs endogènes, Pistes
pour une recherche. Paris, Karthala.

JAMIN J., 1977. Les lois du silence. Essai sur la fonction sociale
du secret. Paris, Maspéro.

KIALO P., 2005. Pové et forestiers face à la forêt gabonaise.
Esquisse d'une anthropologie comparée de la forêt. Thèse de
doctorat en anthropologie, co-tutelle université Omar-Bongo
(Gabon) et université Paris 5.

223



Julien Bonhomme

LABORATOIRE UNIVERSITAIRE DE LA TRADITION
ORALE, 2000. Le Bwiti du Gabon. Séminaire interdisciplinaire du
8 au 13 mai 2000. Libreville, université Omar Bongo.

LABORATOIRE UNIVERSITAIRE DE LA TRADITION
ORALE, 2001. Racines, Masques et Vision. Un voyage initiatique à
travers le Gabon. Libreville, Les éditions du LUTü.

LAVAL-JEANTET M., 2005. Paroles d'un enfant du Bwiti. Les
enseignements d'Iboga. Paris, L'Originel.

L'ESTOILE (de) B., NEIBURG F. & SIGAUD L. (dir.), 2000.
« Anthropologies, États et Populations », Revue de Synthèse,
121(3-4).

LOMNITZ c., 2000. « Bordering on Anthropology. The Dialectics
of a National Tradition in Mexico », Revue de synthèse 121(3-4) :
345-379.

MARY A., 1999. Le défi du syncrétisme. Le travail symbolique de
la religion d'eboga (Gabon). Paris, EHESS.

MARY A., 2005. « Le Bwiti à l'heure du village global »,

Rupture-solidarité, 6: 83-103.

MAYER R., 1999. « L'anthropologie, science interdite?
Déconstructions et reconstructions de l'ethnologie en Afrique au
xxe siècle », Cahiers gabonais d'anthropologie, 4 : 449-462.

MBA BITOME J., 1986. Influence de la religion iboga sur la
médecine traditionnelle et les soins de santé au Gabon. Thèse de
doctorat en anthropologie, université Lyon-2.

MBAH J.-F., 1987. La recherche en sciences sociales au Gabon.
Paris, L'Harmattan.

MBAH J.-F., 2002. « Les tribulations de la sociologie gabonaise:
science des problèmes sociaux ou science des faits construits? »,

Revue africaine de sociologie, 5: 1-14.

MBEMBE A., 2000. « À propos des écritures africaines de soi »,

Politique Africaine, 77 : 16-43.

MIGNOLO W. D., 2000. Local Histories/Global Designs.
Coloniality, Subaltern Knowledges and Border Thinking. Princeton,
Princeton University Press.

224



Anthropologue et/ou initié

MUDIMBE V.-Y., 1988. The Invention of Africa, Gnosis,
Philosophy and the Order of Knowledge. Bloomington, Indiana
University Press.

NKWI P. N., 1998. «An African Anthropology? Historical
Landmarks and Trends of Anthropology in Amca », African
Anthropology, 5(2): 192-217.

NKWI P. N., 2006. «Anthropology in a Post-Colonial Africa: the
Survival Debate », in RIBEIRO G. L. & ESCOBAR A. (eds), World
Anthropologies. Disciplinary Transformations in Systems ofPower.
Oxford, Berg.

OBENGA T., 1985. Les Bantu. Langues-Peuples-Civilisations.
Paris, Présence Africaine.

OUATTARA F., 2004. «Une étrange familiarité. Les exigences de
l'anthropologie "chez soi", Cahiers d'études africaines, 44(3):
635-657.

PERROIS L., 1986. Les chefs-d'œuvre de l'art gabonais au musée
des Arts et Traditions de Libreville. Libreville, Rotary Club de
Libreville-Okoumé.

RAVALEC V., PAICHELER A. & RAVALEC M., 2004. Bois
sacré. Initiation à l'iboga. Paris, Au Diable Vauvert.

RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), 2006. World Anthropologies.
Disciplinary Transformations in Systems ofPower. Oxford, Berg.

ROSSATANGA-RIGNAULT G., 1993. «L'insoutenable condition
du clerc gabonais », Politique africaine, 51 : 48-60.

SCHOLTE B., 1969. «Toward a Reflexive and Critical
Anthropology », in HYMES D. (ed), Reinventing Anthropology.
New York, Pantheon Press.

SIMMEL G., 1996 [1908]. Secret et sociétés secrètes. Paris, Circé.

STOCKING G. W., 1982; «Afterword: a View from the Center »,

Ethnos, 47(1): 173-186.

Résumé
L'article propose une analyse de la production du savoir anthropologique
au Gabon. L'analyse s'appuie sur la description d'un événement singulier:

225



Julien Bonhomme

le semInaire « Bwiti du Gabon» organisé en mai 2000 à l'université
Omar-Bongo. Celui-ci a en effet constitué une véritable mise en scène des
enjeux politiques et scientifiques de l'anthropologie gabonaise (la cons­
truction et la valorisation d'un patrimoine culturel national), mais aussi des
débats qui l'agitent (la contestation de la légitimité de l'anthropologue par
ses « informateurs»).

Mots-clefs: Gabon, anthropologie nationale, africanisme, patrimoine
culturel, savoir académique, tradition religieuse.

Summary
Anthropologist and/or Initiate : Gabonese Anthropology Put to the
Test of the Bwiti
The article provides an analysis of the production of anthropological
knowledge in Gabon. The analysis focuses on the description of a single
event: the seminar « Bwiti du Gabon », which took place in May 2000 at
the University of Omar-Bongo. This seminar indeed constituted a public
staging of the political and scientific project of Gabonese anthropology
(the construction and valorization of a national cultural patrimony), but
also of its debates (the contestation of the anthropologist's legitimacy by
their « informants »).

Key.words: Gabon, national anthropology, Africanism, cultural
heritage, academic knowledge, religious tradition.

* * *

226



ANTHROPOLOGIES ÉMERGENTES ET
NOUVELLES PRATIQUES DISCURSIVES DE

« GESTION DU SOCIAL»
L'exemple du Forum universel des cultures

Barcelone 20041

Diana SARKIS FERNÂNDEZ - Tamer SARKIS FERNÂNDEZ
Universidad de Barcelona Universidad Aut6noma de Barcelona

L'été 2004, les murs de Barcelone se couvrirent d'affiches
multicolores annonçant un grand événement: Le Grand Bazar des
cultures - un des multiples surnoms donnés au Forum universel des
cultures - s'apprêtait à commencer. Cinq mois et demi de spectacle
non stop pendant lesquels musiques lointaines, danses folkloriques
et expositions d'objets exotiques allaient rompre la monotonie
citoyenne. Plusieurs débats et conférences étaient organisés aussi,
essentiellement parce que Barcelone tenait à se poser, non comme
un simple marché de folklores, mais comme le blason d'un nouvel
et efficace mode de gestion politique; intitulés Diàlegs
(Dialogues), ils se voulaient des espaces pour la communication
interculturelle. Ainsi, plus d'un siècle après la première Exposition
universelle, le Forum universel des cultures réunissait à Barcelone
un ensemble d'associations civiques, scientifiques et sociales,

1 Nous voudrions noter que cet article n'aurait jamais été possible sans la
collaboration précieuse de notre chère amie Hourya Benthouami qui a
participé à la traduction, ainsi qu'à la conformation de l'argumentaire à
travers des commentaires, questionnements et propositions.

Journal des anthropologues nO110-11 l, 2007 227



Diana Sarkis Fernandez - Tamer Sarkis Fernandez

d'ONG, de représentants communautaires2 et diverses institutions
engagées dans le développement durable et dans l'intégration des
minorités. Tout ceci avec le propos explicite d'établir un dialogue
entre les cultures qui visait à «revaloriser la diversité culturelle,
afin de contribuer de façon appréciable à l'élaboration d'une
"culture de la paix" et d'une "éthique de la globalité" favorables au
développement d'un processus de mondialisation respectueux d'un
certain nombre de valeurs éthiques [... ]. Le Forum universel des
cultures est donc l'occasion: d'étudier comment les valeurs les plus
récemment incorporées à l'agenda de la coopération internationale
s'institutionnalisent et à quel degré elles sont considérées comme
des priorités dans le contexte de la diversité culturelle; de définir
un nouveau cadre conceptuel rendant possible un dialogue efficace
entre les cultures et mettant à profit la richesse qu'apporte leur
diversité sous de multiples aspects - religions, langues, modes de
vie, etc. ; d'établir, dans une optique interculturelle, une hiérarchie
des principes et des valeurs qui fondent le concept de
"développement humain durable3" ». Tel qu'on le constate dans
cette déclaration de principes et, contrairement aux vieilles
expositions universelles, l'axiome structurant de l'événement était
le rejet «du dogmatisme culturel », axiome censé marquer le
passage d'une Exposition de la culture à un Forum des cultures.

L'exemple du discours anthropologique contenu et émis par le
Forum des cultures Barcelone 2004 servira ici de point d'ancrage
concret à une analyse critique d'un nouveau relativisme culturaliste
(que l'on pourrait baptiser universalisme dialogique) qui s'impose
dans le contexte espagnol comme discours dominant4 tant au niveau

2 Une analyse critique des contradictions inhérentes à la définition de ces
représentants et à la propre catégorie de communauté sera développée plus
loin. Voir J. Friedman (2004), J. J. Pujadas (2003).
3 Cf. UNESCO (2003).
4 Par l'adjectif « dominant », nous soulignons ce qui, dans le projet
ontologico-politique inhérent au discours interculturaliste, relève de la
reproduction du système d'inégalité et de pouvoir établi. D'autre part,
au-delà du machiavélisme de ses initiateurs, les élites dominantes non
seulement instrumentalisent ce discours, mais encore le promeuvent au

228



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

disciplinaire qu'institutionnel. Cet universalisme dialogique est
officiellement présenté comme l'adversaire exclusif de
l'universalisme totalitaire intégrationniste et du fondamentalisme
culturaliste5, d'une part parce que, contrairement à ces derniers, il
brandit la diversité comme la valeur éminente des sociétés contem­
poraines, et d'autre part parce qu'il prend position en faveur du
dialogue interculturel et l'ethnodéveloppement en tant que méca­
nismes-clé pour la résolution de toutes sortes de problématiques
sociopolitiques.

Anthropologie et Forum, une relation contestée

Parmi d'autres disciplines, les organisateurs du Forum firent
appel à l'anthropologie et lui conférèrent le titre partagé de
spécialiste du traitement des grands défis sociaux liés à la
globalisation et de la diffusion des idéaux de l'UNESCO (2003).
Cette participation, ainsi que la place modeste réservée à
l'anthropologie au sein de cette multidisciplinarité, souleva
l'indignation dans les milieux anthropologiques, qui y virent une
manière de disqualifier leur discipline en méprisant leur rôle de
« spécialistes de la culture ». À l'appui de cette thèse, il est à noter
que très peu d'anthropologues espagnols furent invités à la
manifestation, le commissariat du Forum ayant préféré miser sur les
spécialistes étrangers.

Au-delà de la dénonciation de cette exclusion des
anthropologues espagnols de la préparation et la mise en scène du

travers de leurs programmes de subvention à la recherche (tant publique
que privée), mais aussi de l'écho médiatique qu'elles lui offrent, ete. Voir
E. Santamaria (2000).
5 Nous empruntons l'expression « fondamentalisme culturaliste» à
l'anthropologue Verena Stolcke (1992), qui synthétise par ce concept les
principes structurants des nouvelles rhétoriques d'exclusion imposées
depuis la Seconde Guerre mondiale. Ces rhétoriques, contrairement aux
vieilles idéologies racistes-biologistes, voient dans la catégorie « différence
culturelle» (une fois réifiée et apolitisée) le principe suprasocial qui tout à
la fois fragmente les êtres humains (leurs expériences, subjectivités et
projets) et les oppose inexorablement. Cf. Wright (1998).

229



Diana Sarkis Femandez - Tamer Sarkis Femandez

Forum, les critiques émises par plusieurs d'entre eux prirent pour
cible l'utilisation politique faite de la catégorie de culture dans le
cadre du Forum. Dès lors, les critiques dirigées contre le Forum se
succédèrent, dénonçant «l'hypocrisie», «la farce», «la simple
propagande», «le maquillage sournois», «l'assujettissement
culturel», «la spéculation immobilière», «la restructuration ur­
baine ». Ces jugements partaient de la mise en évidence de contra­
dictions entre le discours émis par le Forum (respect de la diversité,
recherche des conditions d'un dialogue interculturel pour la paix,
défense des voies menant vers le développement durable) et les
pratiques réelles des institutions qui parrainaient l'événement (per­
sécution et exploitation des immigrés par la mairie de Barcelone,
participation de multinationales, telles que La Caixa et Endesa,
directement impliquées dans la guerre d'Irak et/ou le génocide des
Mapuches, etc.)6.

Néanmoins, bien qu'ayant conscience des contradictions
inhérentes aux slogans du Forum, nous chercherons dans cet article
à explorer le rapport entre le but manifeste et le but latent des
anthropologies liées au Forum, rapport qui, selon nous, ne peut être
réduit au simple caractère idéologico-justificatir. Ainsi, ce discours
anthropologique sera-t-il analysé en tant que partie intégrante des
projets contemporains de gestion « rationnelle» du social qui ne se
limitent pas au seul cadre étatique: autrement dit, il s'agira de
l'appréhender dans ses rapports avec le déploiement de nouvelles
techniques de gouvemementalité8, dont la pratique anthropologique

6 Pour consulter un exemple de ce type de critiques, voir Federaci6n de
Asociaciones de Antropologfa dei Estado Espagnol (2002); D. Comas
d'Argemir (2003) ; J. J. Pujadas (op. cit.).
7 Dans le cadre de notre analyse du Forum, l'utilité descriptive de ce
dualisme fonction latente/fonction manifeste (Merton : 1964) tient à ce que
la fonction manifeste ne doit pas tant être fausse que ne pas transmettre
toute la vérité fonctionnelle d'une institution.
8 Nous reprenons la définition de la gouvernementalité proposée par
M. Foucault (2001): «L'ensemble constitué par les institutions, les
procédures, analyses et réflexions, les calculs et les tactiques qui permettent
d'exercer cette forme bien spécifique, bien que complexe de pouvoir qui a
pour cible principale la population, [... ] ce type de pouvoir qu'on peut

230



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

n'est qu'un des savoirs-pouvoirs imbriqués. Ce choix analytique
s'explique par le rejet d'une vision idéologique des sciences
sociales comme savoirs neutres ou libérateurs per se, alors même
que ceux-ci sont malheureusement récupérés, redéfinis et
reverbalisés par des instances de pouvoir toujours extérieures à la
pratique scientifique9• Ceci revient à situer ces anthropologies
émergentes, dont le Forum fut le point de départ et le laboratoire
d'expérimentation, parmi les enjeux de production d'un nouveau
régime de savoir/pouvoir construit à partir des catégories de « diffé­
rence », de «respect de la diversité culturelle », de « dialogue» et
de «démocratisation ». Ce nouveau régime est étroitement lié aux
stratégies de reproduction du capital et aux projets de gestion des
conflits sociaux.

Dans ce contexte, l'instauration d'une nouvelle division du
travail scientifique, donne aux anthropologues, en tant qu'experts
de la différence et de la diversité, une voix inédite au sein du débat
politique, en leur réservant deux domaines fondamentaux de
recherche et d'intervention: l'ethnodéveloppement et la médiation
interculturelle.

Nous tenterons de résumer dans les pages suivantes la
manière dont ces deux domaines sont abordés par les
anthropologies liées au Forum des cultures, en même temps que
nous explorerons les rapports entre le savoir qu'elles élaborent et
projettent, et le contexte économique et politique d'émergence de
ces questions.

Mais d'abord, arrêtons-nous sur les principes de redéfinition

appeler le gouvernement sur tous les autres: souveraineté, discipline, ... ».
Pour une discussion intéressante des rapports entre sciences sociales et
techniques de gouvernementalité cf. Anthropologie et Sociétés (1996). Voir
spécialement M.-A. Couillard & F. Piron (1996 : 7-25).
9 Propos sous-jacent dans la plus grande partie des critiques contre le
Forum qui dénoncèrent l'utilisation politico-médiatique du discours
relativiste et dialogique fonnulé par les institutions participant au Forum.
Une des exceptions à cette ligne d'analyse fut le texte du philosophe
S. L6pez-Petit (2004) qui soulignait les rapports entre le discours
anthropologico-politique du Forum et le nouveau régime de pouvoir qu'il
englobe sous l'appellation de fascisme postmodeme.

231



Diana Sarkis Femandez - Tamer Sarkis Fernandez

théorico-politique et méthodologique proclamés par ces anthropo­
logies «dialogistes» que l'on synthétisera sous les concepts de
démocratisation du savoir anthropologique et de démocratisation
du discours autour de l'Autre.

Pour une anthropologie utile. La démocratisation du savoir
anthropologique

Les anthropologues qui, soit à titre de conférenciers, soit
comme théoriciens, décidèrent finalement de participer au Forum
justifièrent leur contribution en soulignant leur devoir d'implication
dans la réalité sociopolitique. Ils tirèrent notamment leurs
arguments de l'idée d'utilité sociale de l'anthropologie, tout en
reprochant aux voix critiques du Forum leur démission politique,
sous-jacente au refus de collaborer à cet événement pourtant appelé
à/aire bouger le monde 10.

Ainsi, cette nouvelle anthropologie s'admettait volontiers po­
litique et n'hésitait pas à affirmer son projet d'application et de
transformation sociale. Apparemment, du moins pourrait-on le
penser, cette déclaration d'intention reprend le projet d'un savoir
politiquement impliqué et activement subjectif revendiqué par les
théories postcoloniales (subaltern studies, postcolonial studies), par
une partie des relectures postmodemes (cultural studies) II, et
auparavant par les anthropologies rattachées aux mouvements mar­
xistes, féministes et anti-impérialistes. Toutefois, cette nouvelle
anthropologie qui se conçoit elle-même comme une critique cons­
tructive redéfinit les rapports entre anthropologie et politique et les

10 Extrait d'un des slogans du Forum: « Forum Universal de las Culturas
Barcelona 2004: Un encuentro que movera el mundo » [Forum universel
des cultures Barcelona 2004. Une rencontre qui fera bouger le monde].
Il Cf., par exemple, la définition des cultural studies proposée par
Grossberg (1997) et recueillie par C. Cornut-Gentille d'Arcy dans son
analyse de la situation des cultural studies en Espagne: «One of the
distinguishing, if not defining characteristics of the practice of cultural
studies is it mandate not simply to criticise, but more pointedly to intervene
actively in an effort to make, remake and unmake social, political and
historical contexts » (Grossberg in C. Cornut-Gentille d'Arcy, 2005 : 329).

232



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

ramène à l'intérieur de l'espace institutionnel, rejoignant le flux de
la diversité proclamé par le Forum. Ce flux qui réduit les contradic­
tions sociales objectives à de simples différences d'opinions
susceptibles d'être gérées et harmonisées à l'intérieur d'un nouvel
ordre qui les reconnaît et les surmonte. Dès lors, en effet, qu'on ne
reconnaît qu'un seul et unique espace de transformation sociale,
celui-là même que délimitent l'appareil étatique et les pouvoirs
économiques, toute activité critique (et au premier chef celles diri­
gées contre le Forum) qui chercherait à s'exercer hors de l'enceinte
institutionnelle ne peut qu'être stigmatisée comme étant purement
spéculative et dénuée de tout intérêt pratique.

Ces exhortations du principe d'utilité sociale12 de
l'anthropologie ne doivent pas cependant être confondues avec
celles liées à l'ancienne anthropologie appliquée modemiste13. Bien
au contraire, la nouvelle anthropologie dialogiste ne quitte pas
l'enceinte universitaire dans le seul but d'aider les Autres à se
développer ou à s'intégrer, mais elle expose clairement son utilité
aux yeux de l'ensemble de la société. Ainsi retrouve-t-on une
volonté de prodiguer à l'ensemble de la société les discours et les
pratiques anthropologiques, bien au-delà des bureaux universitaires
et administratifsl4. Cette nouvelle anthropologie, à la différence de
la vieille anthropologie appliquée, aspire à se démarquer des froi­
deurs de l'académisme pour rejoindre l'espace politico-médiatique,
non seulement en conceptualisant et en appliquant des programmes
d'intervention sociale, mais aussi et surtout, en participant à la

12 À noter la définition organiciste du social qui se trouve à la base de la
catégorie d'utilité sociale.
13 Nous employons ici l'adjectif « moderniste» à seule fin de lier cette
anthropologie au projet universaliste illustré (basé sur des principes
axiomatiques tels que le progrès et la vérité). On ne saurait en tout état de
cause réduire la production anthropologique antérieure aux années 1980
(pleine de contradictions, oppositions et conflits) à ce type d'anthropologie
institutionnaliste. Voir, J. Gledhill (2000).
14 Voir Garcia Canclini (2004), un des référents cités dans les textes de
support théorique au Forum, et sa prise de position en faveur du
développement des mass media qui, selon lui, favorise la transmission d'un
discours anthropologique critique hors du strict cadre académique.

233



Diana Sarkis Femândez - Tamer Sarkis Femândez

production et à la mise en scène de débats et de spectacles
médiatiques (comme le Forum par exemple)15.

La démocratisation du discours autour de l'Autre, Le Forum ou
le dialogisme en direct

Ce deuxième principe de démocratisation nous ramène au
cœur des présupposés épistémologico-politiques du dialogisme. Il
fait référence au passage d'une anthropologie qui parle des autres et
prétend les expliquer (soit en faisant appel à leur histoire
particulière, soit en les rangeant dans une séquence historique
prédéterminée), à une anthropologie qui les écoute, et cherche à les
comprendre. Ainsi s'opère, on le voit, le déplacement du régime de
vérité construit d'après les positions des experts (les anthropologues
entre eux) vers la reconnaissance de l'importance de la participation
des objets d'études. La vérité, comme axiome a priori des
recherches, se voit déplacée par l'exploration et le dialogue en tant
qu'unique forme reconnue de production de savoir et de mise en
œuvre des projets d'intervention.

De cette façon, tout en soutenant la dimension
politico-discursive de la culture (identité culturelle), l'anthropologie
interculturaliste reprend les critiques que les anthropologies
postcoloniales ont émis à propos du silence forcé auquel l'autorité
ethnographique classique réduisait les sujets d'étude I6 . Les

15 Voir «L'Agenda des principes et des valeurs» du Forum. Parmi les
objectifs du Forum on peut remarquer: «L'action en faveur de la
créativité, de l'éducation et de la démocratisation des connaissances, qui
doivent permettre la transmission de valeurs et de comportements
favorables à une culture de la paix et un développement du dialogue entre
les cultures [... ] transmettre et diffuser les valeurs et les principes énoncés
dans ce document, ainsi que les concepts qui en découlent, de la manière la
plus large et la plus accessible pour tous, sous des formes novatrices, atin
de favoriser la diffusion des idéaux de l'UNESCO ».

16 Il sera débattu plus loin du principe de représentativité inhérent à la
conception des indigènes, des minorités ou des groupes culturels comme
autant d'entités homogènes, qui est celle des études dites subalternes,
postcoloniales ou périphériques. Cf. L. Abu Lughod (1991), J. Gledhill
(op. cit.).

234



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

pratiques «dialogistes» éprouvées par plusieurs ethnographies
postrnodemes sont portées sur la scène médiatique sous forme de
débats, d'expositions, de pièces de théâtre ou de rencontres de
danses folkloriques, tandis que les interventions politiques en
appellent au dialogue interculturel afin de trouver des voies de
résolution des contradictions sociales. Pourtant, cette intégration de
la voix des Autres dans le flux de la critique spectaculaire, ne
neutralise-t-elle pas un questionnement plus profond des inégalités
et des relations de pouvoir qui excluent objectivement ces sujets ?17

De plus, la mise en scène du dialogue en direct sert à voiler la
nature prescriptive d'un projet de savoir/pouvoir qui définit a priori
les principes, les valeurs, et les buts politiques l8 présidant la
rencontre. Tel que J. Friedman (op. cit.) nous le rappelle dans son
analyse de l'utilisation du dialogue par les anthropologies
postmodemes, la représentation « dialogiste » peut supposer un fort
mécanisme de légitimation fondé sur l'apparent consentement des
objets/sujets d'étude/intervention.

Finalement, cette stratégie de légitimation basée sur le
dialogue présuppose la reproduction d'une sorte d'empirisme
culturaliste quant à la définition des groupes d'interlocuteurs
reconnus l9• Outre les experts et les représentants institutionnels
(bureaucrates, ONG, multinationales), le Forum fit appel à des
«représentants communautaires» autour desquels rassembler les
volontés des êtres lointains, anonymes et invisibles, dont l'existence
est pourtant niée en-dehors de ce genre de représentation imposée2o.
Il avait fallu prendre grand soin, auparavant, de bien homogénéiser

17 Voir J.-C. Muller (2004), S. Ryang (2000).
18 Il s'agit simplement des idéaux et des stratégies d'action contenus dans
le rapport de l'UNESCO (1995).
19 Il faut noter que ce culturalisme qui conçoit l'humanité comme
fragmentée exclusivement en groupes culturels (mosaïque des cultures) a
été déjà fort discuté au sein de la discipline anthropologique.
20 Quant aux sujets étiquetés dans la catégorie «les Autres », mais
n'appartenant à ces élites, la division du travail du Forum les relégua aux
performances folkloristes (théâtre, danse, cuisine, ...) consommables par
les spectateurs/clients du Forum.

235



Diana Sarkis Femandez - Tamer Sarkis Femandez

ces groupes indigènes sous le concept de « culture» afin de choisir
ensuite parmi eux les sujets occupant une position dominante. Or,
une telle entreprise n'a d'autre conséquence que de masquer les
inégalités de classe ou de genre qui traversent ces communautés
imaginées, ainsi que les politiques de subjectivation qui modèlent
ces « volontés culturelles» conviées à dialoguer et à s'allier.

AnthropologieIForum vers une nouvelle anthropologie pour le
développement21• L'ethnodéveloppement

Tel que nous le soulignions plus haut, le Forum aura été une
extraordinaire plateforme de rencontre entre les entreprises favora­
bles au développement et ces interlocuteurs «intellectuels », ces
«leaders d'autres peuples». Ces «grands hommes et femmes»
vinrent au Forum pour y défendre un discours autogestionnaire de
projets de développement. Pour leur part, les nouvelles anthropolo­
gies pour le développement présentes au Forum introduisirent le
concept d'empowerment22 pour désigner ce projet de transfert de
pouvoir et de capital vers les représentants communautaires, comme
s'il s'agissait d'un transfert de pouvoir vers «la communauté»

21 Nous reprenons ICI la dichotomie «anthropologie pour le
développement» (qui collabore aux projets de développement, au-delà des
critiques qu'elle propose) / « anthropologie du développement» (celle qui
propose une critique intégrale du discours/projet du développement). Cf.
V. Breton (2005), A. Escobar (1997).
22 La notion d'empowennent, aux côtés d'autres concepts tels que
« capital social », a investi le monde de la coopération au développement
au début des années 1990; on la doit aux théoriciens de la sociologie et de
l'anthropologie. À noter cependant que les anthropologues participant au
Forum ne tirèrent pas ces définitions des sources théoriques primaires, mais
des conceptualisations élaborées au sein des institutions tels que le World
Bank et l'UNESCO. D'après ces institutions le processus d'empowennent
comprend trois éléments fondamentaux: « l'accès à l'information, la
participation des communautés aux processus de prise de décision, la
création de réseaux organisationnels et la capacité de s'organiser à niveau
local pour résoudre les problèmes liés à la mondialisation ». Cf.
A. Bebbinton et alii. (2004 : 58).

236



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

dans son ensemble, et donc comme s'il visait à satisfaire les
nécessités collectives23.

D'autre part, les anthropologues et les élites indigènes
s'accordèrent à dénoncer les conceptualisations et les pratiques de
développement déployées dans les dernières années. Ces critiques
- qui peuvent être rapprochées de celles formulées à l'encontre des
projets d'intégration universalistes-totalitaires au niveau
intra-étatique (interculturalisme contre intégrationnisme et multi­
culturalisme) - pointaient la nécessité de surmonter le paradigme de
développement classique méprisant la diversité culturelle, alors
considérée comme un frein au progrès. La voix de l'anthropologie,
toujours timide, modeste et hésitante, rappela les conséquences
néfastes associées à l'insertion des communautés dans la production
industrielle mondialisée et l'agriculture capitalisée: désintégration
des communautés, fragmentation des liens de parenté, de solidarité,
d'assistance et de redistribution des ressources, et donc détresse des
sujets et isolement. En somme, les anthropologues s'employèrent à
dénoncer l'érosion de formes culturelles sans lesquelles cet appareil
productif qui les détruit ne peut fonctionner, à moins de déclencher
de futurs conflits, problèmes de santé publique et de lumpenisation.

Loin d'être méprisées, ces critiques furent discutées,
redéfinies et enfin digérées par les diverses institutions rattachées
au monde de la coopération au développement, moyennant un
accord sur la nécessité de déployer de nouveaux paradigmes de
développement: le développement humain durable ou
l'ethnodéveloppement24• Dans cette révolution copernicienne où

23 Dans cette catégorisation, on perçoit le glissement paradigmatique qui
va de l'idée de société simple théorisée par la vieille anthropologie à la
notion abstraite de société composée de sujets culturels théorisée par la
nouvelle anthropologie. Cf. 1. 1. Pujadas (op. cit.).
24 Ces modèles d'intervention se sont instaurés dans le monde de la
coopération internationale depuis les années 1990. Il faut néanmoins
souligner que ce virage dans le discours prodéveloppement s'accompagne
rarement d'une véritable restructuration des domaines d'intervention. Pour
un exemple des limites de ce changement discursif par rapport à un projet
pratique réalisé à Ecuador, voir V. Bret6n (op. cit.).

237



Diana Sarkis Femandez - Tamer Sarkis Femandez

l'on passe de la désignation de la culture comme effet et
circonstance aggravante du retard économique, à la culture
revalorisée et problématisée comme culture «en voie de
disparition », le Forum aura été une voie médiane de compromis.
Les nouveaux modèles de développement débattus au Forum ont
mis en évidence la nécessité de préserver et de favoriser la
multiplicité culturelle comme l'un des buts principaux des
politiques de développement. En passant toutefois sous silence les
conséquences que les transformations drastiques des conditions
d'existence imposées par les exigences d'accumulation de capital
ont sur la possibilité réelle d'une telle protection de la diversité.
Alors, cette ode à la diversité n'est-elle qu'une arme rhétorique?
Peut-être, mais pas seulement. Elle pourrait même constituer la
trame des nouveaux rapports qu'un monde dés industrialisé et
exportateur d'activité industrielle prétend instaurer avec l'Autre.
Dépouillées de leurs moyens d'existence et aliénées de la possibilité
de reproduire leurs modes de vie particuliers, les populations dites
« indigènes» sont invitées à se mobiliser pour préserver une
somme de connaissances locales relatives à la gestion de leurs
propres ressources, et à perpétuer certains aspects culturels (disons
plutôt« folkloriques» : vêtements, danses, etc.)25.

Dans ce contexte, l'anthropologie s'est engagée dans un
combat qui n'était pas le sien: elle se devait de raffiner le concept
de diversité culturelle et d'en déployer toute la richesse afin de

25 Dans ce propos, Il faut noter la substitution de la vieille idée de culture
par une conceptualisation de la culture comme structure significative
composée de fragments - langue, musique, symboles géographiques,
icônes évoquant le passé, épisodes glorieux de la lutte contre le
colonialisme, etc. - Ces traits du mythe sont en eux-mêmes idéalisés et
indéfinis, constituant une image de soi imprécise, alors même qu'ils tirent
justement leur force du développement de l'aliénation de l'identité
concrète et de la nécessité identitaire générée. Que « la culture» prenne la
forme d'un sentiment collectif émergeant à partir de contenus imprécis
facilite l'établissement de positions de pouvoir de la part des élites
indigènes, car les sujets tiennent à s'identifier avec «leur patrons
autochtones » perçus comme l'incarnation humaine plus pure et élégante
de tout ce passé mémorable.

238



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

produire des savoirs et des directives utiles à la gestion de cette
différence devenue désormais une force indispensable pour la
reproduction de l'ordre capitaliste global26,

Dès lors, on voit se dessiner trois principales lignes de colla­
boration anthropologique avec la coopération pour le développe­
ment. D'une part, une participation ad hoc aux dispositifs de justifi­
cation idéologique des programmes de développement. Il s'agit de
parvenir à démontrer ethnographiquement que les changements que
prônent les projets mis en œuvre sont appelés de leurs vœux par les
communautés elles-mêmes. D'autre part, ces nouvelles anthropolo­
gies défendent le potentiel participatif des individus appelés à
devenir les sujets - non les simples objets - du développement, et
elles analysent les mécanismes susceptibles de stimuler cette parti­
cipation et de la véhiculer27• Ainsi retrouve-t-on une anthropologie
qui théorise la coopération entre les communautés indigènes et les
ONG pourvoyeuses de l'infrastructure, des ressources et de la logis­
tique nécessaires, En argumentant que la seule manière de
reprendre en main la « gestion de son propre développement» est
de se rapprocher des ONG et d'autres puissantes institutions inter­
nationales, censées rétrocéder aux moins quelques miettes de
pouvoir aux communautés (plus exactement à leurs représentants).
Ce raisonnement suppose un sujet culturellement blindé, capable de
subsister après avoir été radicalement pénétré par les premières
opérations de transformation des conditions de vie immédiates28,

C'est précisément ce sujet culturel suprahistorique, «la commu­
nauté», qui devient la cible du savoir anthropologique qui la
reconnaît (c'est-à-dire la définit, la fige et enfin la réifie, en lui

26 Cf. R. Castel (1986), G. Debord (1999).
27 Il faut noter que, d'après ces positionnements, le rôle participatif des
communautés est réduit à l'implication totale dans la gestion des projets de
développement, sans même questionner l'idée de «développement»
pourtant fort problématique surtout pour une discipline telle que
l'anthropologie.
28 Pour une critique de ce culturalisme recomposé qui ignore la dialectique
entre les conditions matérielles d'existence et les processus de production
et de reproduction culturelle, voir C. Frade (2002).

239



Diana Sarkis Fernandez - Tamer Sarkis Fernandez

donnant un statut d'existence par soi-même) comme sujet collectif
d'intervention et d'action29. Cette reconnaissance éminemment
critiquable, qui consiste à faire des indigènes des sujets de droit, a
pour effet principal d'occulter la réalité de leurs conditions sociales,
celles de simples prolétaires dans la division internationale du
travail. Ils ne sont reconnus comme sujets actifs qu'en tant
qu'indigènes, c'est-à-dire en tant qu'ils incarnent une différence et
non pas en tant que sujets qui souffrent d'une participation inégali­
taire à la vie collective3o.

Enfin ces nouvelles anthropologies traitent le développement
en adoptant aussi la forme concrète d'anthropologies linguistiques.
Elles relèvent alors les décalages cognitifs particuliers qui séparent
l'Autre des projets de développement. Une fois connus ces écarts,
l'activité anthropologique peut devenir pratique en procédant à la
médiation interculturelle et s'ériger en tant que représentant de la
sensibilité de l'Autre auprès des organismes censés vouloir établir
avec eux des relations de solidarité. Dès lors, la contradiction du
développement avec l'Autre est ramenée par ces anthropologies à
une question de langage, de compréhension mutuelle, réduisant les
résistances aux programmes de développement à des simples
problèmes de communication interculturelle.

Mouvements migratoires, division internationale du travail et
médiation intercultureIle. Les anthropologues comme experts
du dialogisme interculturaliste

Avec cette professionnalisation des anthropologues en tant
que médiateurs pour le développement, on retrouve un autre

29 Il faut souligner que bien que cette communauté participative ne soit au
départ qu'une construction virtuelle, la pratique du développement (dans
laquelle il faut inclure l'anthropologie pour le développemell/) peut finir
par coloniser cette réalité sociale, en produisant aussi bien la reconnais­
sance subjective de cette communauté de la part des sujets sociaux, que la
matérialisation de cette communauté participative agissant en tant que sujet
politique unitaire (dimension productive du savoir/pouvoir). Pour un
exemple de ce type d'action productrice des projets de développement dans
la ville de Salvador de BahIa, voir C. Larrea (2004).
30 Voir V. Breton (op. cit.).

240



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

domaine de spécialisation disciplinaire appliquée cette fois aux
contextes métropolitains: La médiation interculturelle. Dans un
contexte de redéfinition de la division internationale du travail
(mouvements migratoires périphéries-centres31), l'anthropologie,
vieille science de l'altérité lointaine, est appelée à devenir
désormais le savoir-clé pour la constitution d'une citoyenneté
interculturelle32• Le symbole publicitaire du Forum, deux mains
culturellement différenciées (une blanche et l'autre tatouée au
henné) sur le point de se toucher, faisait précisément référence à
cette transformation du paysage social, désormais devenu un
collage d'identités juxtaposées (les mains n'arrivent pas à se
toucher).

La médiation interculturelle, en tant que domaine de la praxis
anthropologique, se sert d'un nouveau discours institutionneP3 sur
la gestion des souffrances sociales, un discours bâti autour de la
catégorie de différence. Ce discours, construit par opposition au
vieux discours universaliste-intégrationniste, conteste aussi le

31 Ce processus prend une importance particulière dans le contexte
national espagnol, où il est relativement récent. Dans un tel contexte, une
des causes évidentes de ce déplacement ontologique-politique est la
pénétration de l'Autre à un degré qui invite à gérer les risques supposés que
les nouvelles conditions de cohabitation mettent à l'ordre du jour.
32 Voir N. Garcia Canclini (2004). L'auteur, qui est l'un des
anthropologues référents du Forum, propose non seulement que
l'anthropologie soit le savoir-clé pour la constitution de la citoyenneté
interculturelle, mais va même jusqu'à proclamer que l'interculturalité
devrait être l'objet d'étude des sciences sociales dans leur totalité.
33 On prend le discours dans son acception foucaldienne. Le discours, au
sens où l'entend Foucault, ne se restreint pas à ce qui est fonnulé
linguistiquement, au contraire il peut même renvoyer à de
l'infra-linguistique. Voir M. Foucault (1994: 123-124): « Le discours ne
doit pas être pris comme l'ensemble des choses qu'on dit, ni comme la
manière de les dire. Il est tout autant dans ce qu'on ne dit pas, ou qui se
marque par des gestes, des attitudes, des manières d'être, des schémas de
comportement, des aménagements spatiaux. Le discours, c'est l'ensemble
des significations contraintes et contraignantes qui passent à travers les
rapports sociaux».

241



Diana Sarkis Femândez - Tamer Sarkis Femândez

modèle politique multiculturaliste (taxé de ségrégationniste)34.
Ainsi, contrairement aux politiques de la différence multiculturelle,
le concept d'interculturalité sert-il à souligner la nécessité de sur­
monter une réalité sociale modelée par la juxtaposition de groupes
identitaires différents, pour construire une société dont la cohésion
se ferait dans la diversité35, dont les différentes subjectivités
dialogueraient, s'entre-détermineraient, et enfin fusionneraient dans
un sujet collectif capable de les transcender et les intégrer36 : « la
société interculturelle ».

Comme le souligne Robert Castel (1980), la particularité défi­
nitionnelle des mécanismes de gouvemementalité basés sur la
différence s'inscrit dans une politique qui, à l'inverse des politiques
de normalisation construites à partir d'un noyau universaliste tou­
jours abstrait, se déploie en traversant toute sorte de différence
sociale, culturelle, contractuelle, tout comme la bombe H agit sur la
matière inerte. En laissant la différence intacte, elle est en fait obli­
gée en même temps de fonctionner constructivement dans l'univers
social, en formant un ensemble de parties interconnectées organi­
quement et harmoniquement pour l'autoreproduction de la
hiérarchie ordonnée qu'elles constituent. Médiatisés par cette poli­
tique, ordre et différence sont imbriqués dans une synthèse
parfaite: la différence devient ordre social et l'ordre social consiste
en une hétérogénéité dont on a neutralisé toute virtualité
antisociale.

Tel que l'a démontré l'expérience du Forum, dans cette ode à
l'ordre de la différence, la parole de l'anthropologie est inédite:
elle consiste à définir la différence de ces autres qui arrivent, les

34 E. Santamaria & F. Gonzalez Placer (1998).
35 Comme l'indiquaient les affiches du Forum ou, dans un tout autre
contexte, les panneaux publicitaires pour la Constitution Européenne. Voir
S. Carrasco (2004).
36 Il faut souligner le déplacement des vieilles idées de culture inhérent au
propos interculturaliste : bien que celui-ci insiste sur la nature dynamique
et performative de l'identité culturelle (hybridité, mélange) il n'en garde
pas moins un certain fatalisme quant à la délimitation des groupes
culturels. Voir J. Clifford & G. Marcus (1986), Cl. Geertz (1996).

242



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

immigrants. Or, ceux-ci souffrent de surexploitation au travail
(salaires misérables, journée et rythme de travail frénétiques, postes
dégradants) et ont des conditions de vie en général indignes
puisqu'ils sont relégués dans des quartiers insalubres, exclus des
relations interpersonnelles avec les habitants nationaux et exposés à
de continuelles persécutions policières. Ces identités trouvées
seront la clé pour orienter l'intervention étatique. Avec cette
anthropologie, dont le discours est repris par les media et verbalisé
par des « experts» déterminés, on parvient à ouvrir une brèche dans
l'espace social, qui sépare « les autochtones» de ceux caractérisés
comme étant « les immigrés37 », « les autres proches », personnes
dont on veut s'approcher mais qui resteront toujours loin de nous en
essence, car nos identités culturelles sont en elles-mêmes différentes
(réification de la catégorie de différence). En somme, le prix que
doit payer l'anthropologie afin d'assurer son audience médiatique et
sa légitimité universitaire est celui d'une spécialisation sur la
différence culturelle et les processus identitaires38•

De cette façon, l'anthropologie interculturaliste participe des
dispositifs de minorisation des immigrés, tout comme elle
entretenait les mécanismes d'indigénisation à la périphérie du
système capitaliste global39• Cette « culturation» des identités
signifie la possibilité de démarquer des frontières de revendications
politiques qui se sont déplacées vers la reconnaissance du droit à la
préservation de cette différence précédemment définie.

37 On peut remarquer l'utilisation de l'appellation immigré (par opposition
à guiri ou extranjero) exclusivement réservée aux personnes qui arrivent
d'Etats périphériques et qui occupent une position d'inégalités telle qu'on
le décrivait ci-dessus.
38 On doit remarquer les liens entre la centralisation des approchements
subjectivistes et symboliques, et l'éloignement des conditions objectives
qui définit l'anthropologie dialogique et les prémisses postmodernes. Pour
une critique non positiviste de la confusion entre la critique du principe
d'objectivité naturaliste (chosification) et la négation des conditions
concrètes d'existence, voir D. Haraway (1998).
39 Voir. Friedman (op. cit. : 32-34).

243



Diana Sarkis Femândez - Tamer Sarkis Femândez

De plus, une fois que les contradictions inhérentes aux
processus d'exploitation et de domination ont été minimisées au
profit d'une explication en termes de modèles culturels
(symboliques), et les problèmes sociaux expliqués en termes de
négation identitaire, l'anthropologie réapparaît pour proclamer une
solution magique pour les contradictions sociales: le dialogue entre
les cultures, ou entre les sujets « culturalisés )). Dans cette deuxième
phase qui transite de la minorisation/séparation (multiculturalisme)
au dialogue intégrateur et harmonisateur (interculturalité), le
savoir/pouvoir anthropologique revient pour médiatiser cette
rencontre censée neutraliser n'importe quel trait antisocial ou
d'opposition radicale menaçant la paix sociale. Dès lors, la critique
anthropologique formulée à l'encontre des essentialismes ethniques,
et la proclamation des identités hybrides en tant que but identitaire
du futur, sert à la délégitimation des discours d'autogestion, de
séparation et de conflit qui peuvent se glisser à travers le langage
identitaire. Bien que le langage identitaire ne soit pas oublié,
l'interculturalité en tant que projet politique prend en compte la
fragmentation contrairement à l'approche essentialiste de la culture,
mais elle le fait en se détachant des mécanismes de mobilisation et
de légitimation des luttes communautaires qui pourraient fortement
s'opposer au capitalisme global.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ABU LUGHOD L., 1991. « Writing Against Culture )), in FOX G.

R. (ed), Recapturing Anthropology. Working in the present. Santa
Fe, School of American Research Press.
ANTHROPOLOGIE ET SOCIÉTÉS, 1996. Savoirs et
gouvernementalité, 20( 1).
BEBBINTON A., GUGGENHEIM S., OLSON E. & WOOLCOCK
M., 2004. « Exploring Social Capital Debates at the World Bank )),
Journal of Development Studies. 40(5) : 33-64.
BOURDIEU P., 1993. «Espado social y poder simb61ico )), in
Cosas dichas. Barcelona, Gedisa.

244



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

BRETON V., 2005. «Los paradigmas de la "nueva" ruralidad a
debate: el proyecto de desarrollo de los pueblos indigenas y negros
deI Ecuador », Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y dei
Caribe, 78 : 7-30.
CARRASCO S., 2004. «La educaci6n intercultural », in Racia el
2004. Estudios interculturales. Textos bâsicos para el F6rum:
www.blues.uab.es/incom/2004/
CASTEL R., 1980. La sociedad psiquiatrica avanzada: el modelo
americano. Barcelona, Anagrama.
CASTEL R., 1986. «De la peligrosidad al riesgo », in Materiales
de Sociologia Critica. Madrid, La Piqueta.
CLIFFORD J., MARCUS G. (oos), 1986. Writing Culture. The
Poetics and PoUtics of Etnography. Berkley & Los Angeles,
University of Califomia Press.
COMAS D'ARGEMIR D., 2003. «Cultura y politica. Sobre el
Forum 2004 i l'us politic de la cultura », Quadems de l'Institut
Català d'Antropologia, 19: 21-33.
CORNUT-GENTILLE D'ARCY Ch., 2005. «The Rain in Spain
Stays Mainly in the Plain. Insights and Imperatives on the Practice
of Cultural Studies in the Spanish University», Cultural Studies,
19(3): 318-337.
COUILLARD M.-A., PIRON F., 1996. «Présentation. Les usages
et les effets sociaux du savoir scientifique », Anthropologies et
Sociétés, 20(1) : 7-25.
DEBORD G., 1999. La sociedad dei espectaculo. Valencia,
Pre-textos.
ESCOBAR A., 1997. «Antropologia y desarrollo », Revista
Intemacional de Ciencias Sociales, 154.
FEDERACI6N DE ASOCIACIONES DE ANTROPOLOOIA DEL
ESTADO ESPANOL, 2002. «Declaraci6n deI IX Congreso de
Antropologia: Cultura y Politica », Quadems de l'Institut Català
d'Antropologia, 19: 165-167.
FRADE C. (00), 2002. GlobaUtzacio y diversitat cultural.
Barcelona, Editorial UOCIPortic.
FOUCAULT M., 1977. Las palabras y las cosas. Una arqueologia
de las ciencias humanas. México, Siglo XXI.

245



Diana Sarkis Femândez - Tamer Sarkis Femândez

FOUCAULT M., 1994 [1976]. La Voix de son maître. Dits et Écrits
III. Paris, Gallimard.
FOUCAULT M., 2001 [1978]. «La gouvemementalité», in Dits et
Écrits 1/. 1976-1988. Paris, Gallimard.
FRIEDMAN J., 2004. «Culture et Politique de la Culture. Une
dynamique durkheimienne», Anthropologie et Sociétés, 28(1):
23-41.
GARCIA CANCLINI N., 2004. Culturas hibridas. Estrategias
para entrar y salir de la modemidad. Barcelona, Paid6s.
GEERTZ Cl., 1996. Los usos de la diversidad. Barcelona,
Paid6s/UAB.
GLEDHILL 1., 2000. El poder y sus disfraces. Barcelona, Edicions
Bellaterra.
GONZALEZ ECHEVARRIA A., 2003. Tesis para una critica de la
singularidad cultural en Critica de la singularidad cultural.
Barcelona, Editorial Anthropos.
HARAWAy D., 1998. «Situated Knowledge. The Science
Question in Feminism and the Privilege of Partia Perspective»,
Feminist Studies, 14(3).
JAMESON F., 1996. Teoria de la Posmodernidad. Madrid,
Editorial Trotta.
LARREA c., 2004. « Antropologfa y epidemiologfa. Investigaci6n
interdisciplinar sobre saneamiento urbano en el nordeste
brasilefio», in Antropologia en un mundo en transformacion.
Barcelona, Departamento de Antropologfa Social de la Universidad
de Barcelona.
LOPEZ-PETIT S., 2004. «El Forum Universal de las Culturas.
Laboratorio dei Fascismo Postmoderno », in DELGADO M., La otra
cara dei Fàrum de les Cultures. Barcelona, Edicions Bellaterra.
MERTON R., 1964. Teoria y estructura sociales. México, Fondo
de Cultura Econ6mica.
MULLER 1.-c., 2004. «Du monologue au dialogue ou de
l'ambiguïté d'écrire des deux mains », Anthropologie et Sociétés,
28(3) : 150-161.

246



Anthropologies émergentes et nouvelles pratiques discursives...

PUJADAS J. J., 2003. « Cultura, imatges urbanes i espectacle. A
proposit de l'ecumenisme multicultural de la Barcelona deI Forum
2004 », Quaderns de l'Institut Català d'Antropologia, 19:
145-161.
RYANG S., 2000. « Ethnography or Self-Cultural Anthropology?
Reflections on Writing about Ourselves », Dialectical
Anthropology, 25 : 297-320.
SANTAMARÎA E., GONZÂLEZ PLACER F., 1998. Contra el
fundamentalismo escolar. Reflexiones sobre educaci6n,
escolarizaci6n y diversidad cultural. Barcelona, Virus.
SANTAMARÎA E., GONZÂLEZ PLACER F., 2000. La inc6gnita
dei extrano. Una aproximaci6n a la significaci6n sociol6gica de la
inmigraci6n no comunitaria. Barcelona, Anthropos.
STOLCKE V., 1992. « La nueva ret6rica de la exclusi6n en
Europa» : http://www.unesco.org/issj/ricsI59/stolckespa.html
UNESCO, 1995. Nuestra diversidad creativa. Informe de la
Comisi6n Mundial de Cultura y Desarrollo. Paris, UNESCO.
UNESCO, 2003. Agenda des principes et des valeurs. Forum
universel des cultures. Paris, UNESCO.
VVAA., 2004. La otra cara dei Forum de les Cultures. Barcelona,
Bellaterra.
WRIGHT S., 1998. « The Power of Culture, UNESCO International
Conference on Cultural Policies for Development », Cultural
Policy : 1-10.

Résumé
Le Forum des cultures Barcelone 2004 réunissait des ONG, des associations
civiques. des « représentants communautaires », des anthropologues et
d'autres experts liés au monde du développement et de l'intégration des
minorités avec le propos explicite de promouvoir le « dialogue
interculturel» et « le respect à la différence ». L'analyse du discours
anthropologique contenu et émis par le Forum des cultures, servira de point
d'ancrage pour une analyse critique d'un nouvel « universalisme
dialogiste» qui s'impose comme discours dominant tant au niveau

247



Diana Sarkis Femandez - Tamer Sarkis Femandez

disciplinaire qu'institutionnel: quel changement épistémologique et
pratique proposent les « anthropologies du Forum » ? Quelles conceptions
de la relation entre anthropologie et politique transparaissent à travers cette
anthropologie ouvertement interventionniste, et critique par rapport à la
prétention de vérité absolue et aseptique typique du positivisme
anthropologique classique? Comment cette pratique anthropologique
- réappropriée et diffusée par l'appareil institutionnel- participe aux
politiques contemporaines de gouvernementalité ?

Mots-clefs: Forum universel des cultures Barcelone 2004,
anthropologie dialogique, pratique discursive, gouvernementalité,
démocratisation, interculturalisme, ethnodéveloppement, médiation
interculturelle.

Summary

Emergent Anthropologies and New Discursive Practices of
« Managing the Social »: The Example of the Universal Forum of
Cultures, Barcelona 2004
The Universal Forum of Cultures Barcelona 2004 brought together NGOs,
civic organizations, « community leaders» anthropologists and other
experts Iinked to development projects and minority integration with the
explicit aim of promoting « intercultural dialogue» and « the respect of
difference ». The analysis of the anthropological discourse contained in
and put forward by the Forum of cultures will be the starting point for a
critical analysis of a new « dialogical universalism » which is establishing
itself as a dominant discourse at both disciplinary and institutional levels.
What kind of epistemological and practical change do the « anthropologies
of the Forum» propose? What conceptions of the relationship between
anthropology and politics are revealed by this anthropology which is
openly interventionist and critical with respect to the c1aim to absolute and
aseptic truth typical of c1assic anthropological positivism? How does this
anthropological practice - reappropriated and circulated by the institutional
apparatus - contribute to contemporary governmentality policies?

Key-words: Universal Forum of Cultures Barcelona 2004, dialogical
anthropology, discursive practice, governementality, democratization,
interculturalism, ethnie development, intercultural Mediation.

* * *

248



DÉCOLONISER LA SOCIOLOGIE ET LA SOCIÉTÉ

Entretien avec Silvia RIVERA CUSICANQUI
1

UMSA-Bolivie
réalisé par Pascale ABSI

Silvia Rivera Cusicanqui est née à La Paz où elle est professeure
émérite de sociologie à l'université publique (Universidad Mayor de
San Andrés - UMSA). La Bolivie de ses activités académiques et
politiques est celle des années 1970, en pleine dictature militaire,
alors que surgissent des organisations paysannes indépendantes
dont la rhétorique de classe s'ouvre aux perspectives indianistes.
Mais c'est aussi la Bolivie d'aujourd'hui, moins d'un an après
l'élection d'un gouvemement en grande partie issu de ces
organisations avec, à sa tête, le dirigeant d'un syndicat de
producteurs de feuilles de coca - Evo Morales - et un sociologue,
Alvaro Garcia Unera, emprisonné durant 5 ans pour son appui à la
guérilla de l'EGTK (Ejercito Guerillero Tupac Katari)2. Pour
comprendre la magnitude des processus sociaux vécus en Bolivie, il
faut peut-être souligner - comme Evo Morales l'a fait à l'occasion de

l Cet entretien a été réalisé à La Paz, par Pascale Absi (IRD), en septembre
2005 depuis les Andes boliviennes, trois mois avant l'élection d'Evo
Morales à la présidence de la République. Je remercie Pablo Quisbert pour
m'avoir aidée à me repérer dans le contexte bolivien.
Traduction: Pascale Absi, Nadia Morales (Universidad San Buenaventura,
Cartagena).
2 La guéril1a Tupac Katari a été fondée à la fin des années 1980 dans le but
de lutter pour l'égalité sociale sur le territoire bolivien et pour les droits des
nations indigènes. El1e s'est nourrie de plusieurs organisations indigènes
dont le « katarisme ». Le rôle d'Alvaro Garcia a été principalement celui
d'un idéologue.

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 249



Silvia Rivera Cusicanqui

son investiture - que jusqu'à la révolution nationale de 19523, les
places des principales villes du pays étaient interdites aux indigènes;
ils ne pouvaient évidemment pas non plus s'approcher du palais
présidentiel et encore moins voter. Quel que soit le contenu
sociologique que l'on attribue à des catégories comme « indien» ou
« indigène », leur prégnance dans le fonctionnement de la société
bolivienne - depuis l'accès au pouvoir, y compris l'université, la
délégitimation des autorités indigènes et de leurs juridictions
historiques, jusqu'au racisme ordinaire - constitue un problème
ethnique auquel n'a pas su répondre la rhétorique de classe de la
révolution nationale de 1952. Selon Silvia Rivera, les sciences
sociales peuvent en revanche contribuer à affronter cette question:
«aussi loin soit-on de l'anthropologie appliquée ou des politiques
étatiques destinées aux populations indigènes, les enquêtes et
l'analyse des conflits et des problèmes vécus par ces populations»
(1990: 49-75) sont à la recherche d'une épistémologie propre,
capable de faire face à la violence de l'État, aussi bien dans ses
expressions dictatoriale et néolibérale que dans le colonialisme
interne qui se faufile à l'intérieur des sciences sociales. Cette
épistémologie implique une compréhension des mécanismes
coloniaux et de leur persistance, non seulement à travers une
sociologie et une ethnohistoire académiques classiques mais aussi
par l'utilisation d'outils moins « colonisés ». C'est dans ce contexte,
qu'aux côtés d'un groupe d'intellectuels principalement aymara,
Silvia Rivera fonde l'Atelier d'histoire orale andine (THOA) comme un
instrument de production de connaissance qui cherche à rompre les
asymétries entre les acteurs et les chercheurs. Cette épistémologie
implique également un investissement social et politique, parfois
articulé institutionnellement (hier avec le mouvement indigéniste
katariste et les processus de reconstitution des ayllus, aujourd'hui
avec la lutte des producteurs de coca et les organisations des
étudiants qui s'inspirent du travail historiographique de l'Atelier sur le

3 Mineurs en tête, la révolution nationale de 1952 a battu les oligarchies
dominantes et a voté la réforme agraire, la nationalisation des mines et le
vote universel.

250



Décoloniser la sociologie et la société

mouvement anarchiste urbain4), parfois plus personnel, comme le
montre l'engagement de Silvia Rivera.

Pascale Absi - Comment situerais-tu la socio-anthropologie
bolivienne face à ses pairs européens ?
Silvia Rivera - En Bolivie, l'université a plusieurs siècles de vie
mais le cursus de sociologie date à peine des années 1970, celui
d'anthropologie des années 1980. Il s'agit d'un domaine
scientifique peu structuré, marqué par des circonstances politiques,
des circonstances sociales, qui interrompent la vie académique. Il y
a des coups d'État, des emprisonnements, des exils et bien d'autres
choses encore, surtout dans un cursus comme celui de sociologie
qui s'est toujours distingué pour « poser problème ». De ce fait,
notre vie académique est orientée vers la compréhension d'une
réalité qui nous est contraire. Nous ne pouvons donc pas posséder
les mêmes critères d'excellence académique que ceux qui existent
au Nord: un champ académique bien structuré, un système de
hiérarchie, de styles, de méthodes et de modes qui délimitent ce qui
est légitime et ce qui ne l'est pas au sein des sciences sociales.
Nous, nous avons d'autres critères de légitimité. La lucidité est
partie prenante d'un processus de compréhension de la réalité et
elle a évidemment des motivations politiques voire même de survie.
La différence réside donc dans les conditions sociales qui rendent
possible la connaissance.

P.A. - Dans ton cas, tes premières publications se font à la fin des
années 1970, en pleine dictature militaire, alors que surgit le
mouvement indigène kiltarist&...

4 Travail de Silvia Rivera et Zulema Lehm (1988).
5 Le katarisme (en hommage à Tupac Katari, héro d'une insurrection
aymara contre la colonie espagnole) naI"t dans les années 1970 parmi les
Aymara de Bolivie, et constitue un exemple des premiers mouvements
indigènes modernes de l'Amérique du Sud. Il s'agissait principalement
d'un mouvement indigène paysan, associé au syndicalisme ouvrier, et qui
donnait la priorité à des revendications de type social telle que la double
oppression sur les paysans en tant que classe et groupe ethnique, au niveau
de la terre, du régime tributaire, du crédit et des problèmes concernant le
marché et les transports, mais aussi de l'autonomie culturelle, du

251



Silvia Rivera Cusicanqui

S.R. - Le mouvement katariste, les barricades et les manifestations
de novembre 1979 eurent un impact très important. Ce qu'écrit
Zavaleta6 à cette époque sur les « Masses de Novembre»7 dialogue
avec ce que j'étais en train d'écrire sur le mouvement katariste8 :

d'où surgit cette écriture? D'une mobilisation inédite que l'on
voyait venir depuis le massacre de Tolata en 1974. C'est à ce
moment-là qu'on commence à remettre en question les schémas
marxiste, libéral et nationaliste. J'ai par la suite relu tout cela dans
Guha9, le thème des proses de la contre-insurrection. Mais à cette

plurilinguisme et d'un état multinational. Les kataristes ont pris parti
également dans les luttes démocratiques telles que la lutte contre la
dictature du général Bânzer (voir infra).
6 René Zavaleta Mercado, intellectuel marxiste bolivien renommé, a écrit
plusieurs livres sur l'histoire de 1'« idée nationale » et des classes sociales
en Bolivie. Le texte auquel Silvia Rivera fait référence est Las Masas en
Noviembre, 1980, La Paz, Juventud (Les Masses de Novembre) où l'on
analyse les événements de 1979 tels que la formation d'une alliance
historique entre la classe ouvrière et les paysans.
7 Les barricades et les mobilisations de novembre 1979 sont un fait impor­
tant de l'histoire du katarisme et de l'apparition d'un mouvement paysan
indigène autonome anéanti jusqu'alors par le pacte militaire-paysan de
1964. À la fin des années 1960, une tentati ve de réforme fiscale avait créé
les conditions pour la mobilisation de quelques secteurs paysans afin de
rompre le pacte. Un cycle de luttes paysannes contre l'État vit alors le jour,
s'achevant avec la mobilisation contre la politique des prix du général
Bânzer et la répression acharnée des forces armées connue sous le nom du
massacre de Tolata en 1974. Ce massacre finit par enterrer le pacte de
non-agression entre les paysans et les militaires en contribuant par la suite
au développement rapide d'un syndicalisme paysan indépendant avec les
kataristes en chef de file. En novembre 1979, durant le gouvernement de
transition de Lidia Gueiler, la protestation des paysans (récemment organi­
sés autour de la Confédération unique des travailleurs paysans de Bolivie
- CSUTCB, en espagnol) contre les mesures économiques d'austérité impo­
sées par le gouvernement rejoint celle des ouvriers et la dépasse rapide­
ment, projetant sur la scène nationale les revendications nées à l'intérieur
du katarisme.
8 Silvia Rivera (1984; 1990).
9 Ranajit Guha, fondateur des Subaltern Studies. Rossana Barragân et
Silvia Rivera (1997) ont publié en Bolivie une partie des travaux de son
équipe traduits en espagnol.

252



Décoloniser la sociologie et la société

époque, nous le vivions directement et c'est une illumination que la
réalité nous a donnée. C'est cette vérité historique que nous vivons
qui nous montre la trame occulte de la société bolivienne. La
Bolivie est un pays dont les structures internes nous attachent à des
relations et des hiérarchies coloniales, qui nous font comprendre
cette réalité avec d'autres instruments qui ne sont pas forcément
ceux dictés par le « manuel» des sciences sociales. Ce manuel
n'existe pas, parce qu'il n'y a pas de champ scientifique social
« universel ». Je me suis auto-identifiée en tant qu'Aymara,
métisse, et comme quelqu'un qui positionne sa pensée à partir de là.
Je peux y greffer beaucoup d'idées qui viennent d'ailleurs, mais
l'essence, l'armature de nos connaissances, doit partir de notre
positionnement historique et culturepo.

P.A. - À qui te réfères-tu quand tu dis « nous» ?
S.R - Je parle de « nous» comme d'un collectif complexe, à la fois
indigène et métis, particulariste et universel. Je me nourris de
pensées individuelles comme celles de Fausto Reinagal1 , d'Eduardo
Nina Quispe12, de Luis Cusicanquil3, une contre-culture politique et

10 Les Aymara sont, avec les Quechua, un des deux groupes linguistiques
andins majoritaires de Bolivie. Ils se situent principalement autour de la
ville de La Paz. En Bolivie, les populations aymara sont l'avant-garde de
l'indianisme andin, comme le katarisme. En fait, la dynamique régionale
est très forte en Bolivie, ce qui explique l'absence de la problématique des
indigènes des terres dites basses - qui constituent cependant plus de la
moitié du territoire national- dans ces conversations.
11 Auparavant lié au Mouvement national révolutionnaire des ouvriers
pendant la révolution nationale de 1952, Fausto Reynaga s'est séparé du
mouvement pour fonder le Parti des Indiens aymara et quechua (PIAK) en
1962, qui s'appellera plus tard Parti indien. Ses ouvrages ont nourri la
construction idéologique du katarisme - parmi eux, La Revolucion India
(1969), Poder indio y Occidente (1974) et El pensamiento indio (1991).
12 Intellectuel aymara qui a fondé le Centre république de l'Qullasuyu et
promoteur actif de l'éducation indigène pendant les années 1920 et 1930.
Son histoire a été récupérée grâce aux travaux collectifs de l'Atelier. Voir
le travail de Carlos Mamani (Taraqu 1866-1935: Masacre, Guerra y
« Renovacion Ji> in La Biograf(a de Eduardo L. Nina Qhispi, La Paz,

253



Silvia Rivera Cusicanqui

intellectuelle aymara. Ces gens n'ont aucune valeur aux yeux de la
science occidentale. Mais qu'est-ce que cela peut bien me faire?
Au Nord, il y a une notion fausse d'universel, parce que la réalité,
nos sources, notre pensée, ne sont pas légitimes aux yeux
occidentaux. Je te donne un exemple. Il y a quelques temps, j'ai
écris un article sur le futur de la gauche en faisant une critique du
point de vue indigène et en utilisant le concept de « colonialisme
interne », repris de Gonzâles Casanova. L'article allait être publié
aux États-Unis et voilà qu'on me demande de le corriger en disant
que mes idées sont une illustration de la notion de « colonialité »

d'Anibal Quijano l4. Bref, on me demandait de citer Quijano car, vu
du Nord, c'était lui l'auteur original de ces idées. Tout cela est dû
au fait qu'ils ne connaissaient ni Pablo Gonzâles, ni moi, qui avions
parlé de cela, au début des années 1980, au moment où Quijano
ressassait l'idée que les paysans indigènes et leurs mouvements
étaient «prépolitiques ». Cela te montre la brèche entre la
connaissance du Nord et celle du Sud. Je me réjouis que Quijano ait
dépassé son horizon d'une histoire linéaire et positiviste mais si je
ne peux pas publier aux États-Unis sans le citer, c'est leur
problème. Je ne publierai pas car ce serait un mensonge de dire que
mes travaux sur le colonialisme interne se sont inspirés de Quijano.
Ce serait absurde de dire que mes idées ne viennent pas de moi, que
je les ai apprises de lui. Peut-être que c'est même à l'inverse, que

Aruwiyiri (1991) et la compilation Educaci6n Indfgena. Ciudadanfa y
Colonizaci6n de Roberto Choque et al, La Paz, Aruwiyiri (1993).
13 Mécanicien anarchiste, dirigeant actif de la Fédération ouvrière locale et
auteur d'un manifeste remarquable La Voix du Paysan, analysé par Rivera
dans «L'identité d'un métis: notes sur un manifeste anarchiste de 1929 »,
article publié dans le journal local Presencia, à une date dont Rivera n'a
pas pu se souvenir. Voir aussi Lehm et Rivera, Los Artesanos Libenarios...
(op. cit.).
14 Sociologue péruvien, professeur de l'université de Binghamton,
New-York; il part des fondateurs latino-américains de la théorie de la
dépendance. Dans les années 1990, il développe ses réflexions sur
l'eurocentrisme, la colonialité, la nation et la globalisation, notamment
dans son dernier livre Colonialidad del Poder, Globaliwci6n y
Democracia. Sociedad y PoUtica, Penl, Ed. Lima (2001).

254



Décoloniser la sociologie et la société

c'est lui qui les a apprises de moi ou de Casanova, ou qu'il s'agit
tout simplement d'une coïncidence spontanée. Peut-être qu'il ne
connaissait même pas mon travail car les hiérarchies internes de la
connaissance se reproduisent à l'intérieur même de l'Amérique
latine. Cela me parait tout simplement insolite de devoir faire des
généalogies pour se légitimer face à l'académie amerloque, sans
que personne ne cherche à comprendre pourquoi nous pensons ce
que nous pensons, c'est-à-dire la pertinence historique de notre
pensée. Voici un vrai débat politique qui sort de la version
individualiste de la propriété intellectuelle. Non seulement nous ne
resterions pas immobiles mais nous irions de l'avant en mettant en
rapport le colonialisme interne avec le colonialisme externe, par
exemple, etc. C'est dans ce même ordre d'idées que je parle des
différences épistémologiques entre le Sud et le Nord, dans la façon
de connaître, dans la manière dont la connaissance se génère,
comment on l'utilise, à quoi ça sert.

P.A. - Dans ce contexte des années 1970 surgit en même temps que
toi une première génération de sociologues boliviens avec des
référents propres.
S.R. - Tout à fait. elle naît dans ce contexte. Il faut comprendre ces
réalités si tu ne veux pas être dans la lune. C'est cette génération-là
qui se forme par la mise en question des schémas de politiques de
développement à outrance, nationalistes, libéraux et aussi
marxistes. Cela se fait à l'intérieur du marxisme et c'est une autre
coïncidence avec les intellectuels de l'Inde. Veena Das fait une
belle affirmation sur ce point: « Il ne s'agit pas de refuser les
catégories de l'Occident mais d'avoir une relation plus autonome
avec elles »15. C'est une tendance qui est à l'intérieur du marxisme
- nous avons été formés là-dedans - alors il y a beaucoup de
catégories du marxisme qu'on ne peut pas ignorer. C'est de cela
dont il s'agit et une partie de notre autonomie surgit, disons, de la
liberté de cuisiner ton propre aliment théorique avec les ingrédients

15 Veena Das est anthropologue indienne, auteure de Crilical Events et
d'autres contributions.

255



Silvia Rivera Cusicanqui

qui te plaisent car il n'y a pas de domaine, disons, un canon
hégémonique qui te prescrit, qui te dicte ce qu'il faut faire. Ce sont
mes remarques sur le travail de Walter Mignolo l6, le fait de vouloir
créer ce champ hégémonique de pouvoir depuis le Nord basé sur le
monopole de l'usage des connaissances générées dans le Sud.
Résultat: une hiérarchie, une chaîne de noms et de personnalités
académiques dont les extrémités sont occupées, invariablement, par
le Nord, et au milieu, les secteurs les plus élitistes de la société.
Ainsi, une école qui critique l'ordre colonial finit par reproduire ce
même ordre. C'est ce que je refuse farouchement, jusqu'à la fin,
j'essaie de créer un contre-champ, si tu veux...

P.A. - Quelle serait alors la légitimité des sciences sociales
boliviennes?
S.R. - Plutôt que de critères de légitimité, je préférerais parler de
critères implicites de contribution. Je te parle de Rossana Barragan,
de Jorge Sanjinés, de leurs contributions à la compréhension de la
Bolivie, elle, historienne, lui, cinéaste; Domitila Chungara est une
maîtresse de maison minière l ? .. Je t'ai déjà cité Fausto Reynaga,
un intellectuel qui a contribué à la pensée indianiste. Là on est bien
au-delà de l'ordre disciplinaire, face à une diversité de format,
d'auteurs individuels ou collectifs. La tradition d'auteur, à partir de
publications, est un registre mais il n'est pas le seul. C'est pour cela
que je fais aussi des vidéos. Je vais même plus loin: je crois que le
travail manuel et le travail intellectuel doivent fonctionner

16 Walter Mignolo, professeur de littérature de la Duke Univerity. Il a
publié en 2002 un article sur les travaux de Silvia Rivera: « El patencial
epistemol6gico de la historia oral: algunas contribuciones de Silvia Rivera
Cusicanqui» in Daniel Mato (coord), Estudios y Otras Prdcticas
lntelectuales Latinoamericanas en Cultura y Poder. Caracas, CLACSO,
CEAP, FACES, université centrale du Venezuela.
17 Domitila Chungara a été dirigeante emblématique du Comité de
maîtresses de maison du centre minier du xxe siècle qui, dans les années
1960-70, a pris part active à la lutte ouvrière contre les gouvernements
militaires. Son histoire de vie compilée par Noema Viezzer a été traduite et
publiée en français: « Si on me donne la parole» : la vie d'une femme des
mines boliviennes. Paris, Maspero, 1978 (l re éd.).

256



Décoloniser la sociologie et la société

ensemble. Je fais de l'artisanat de plusieurs manières, y compris en
sciences sociales et on peut appliquer cela à bien d'autres terrains,
pas seulement à ce qui est physiquement manuel. Je n'emploie pas
non plus un cinéaste pour qu'il illustre mon travail. Non, la vidéo
fait partie intégrante de la forme de connaissance que j'essaie
d'avoir. Aujourd'hui, tout cela est sûrement très à la mode, mais il
y a longtemps que je le pratique et je n'ai pas de référents
disciplinaires occidentaux, européens ou nord-américains même si,
en même temps, je me nourris d'eux, du moins de ceux qui arrivent
jusqu'à moi.

P.A. -Au-delà de la méthodologie et de l'« anarchisme»
disciplinaire, quelles sont les perspectives qui surgissent de ce
contrechamp que tu décris?
S.R. - Il Ya beaucoup de choses. D'abord disons que c'est la fin de
l'ère rationaliste, n'est-ce pas? Par le simple fait de travailler les
thèmes des imaginaires, des émotions, des passions, de la
construction des identités, de la notion de personne, il y a une
rupture avec un schéma rationnel qui attribue tout au libre arbitre de
l'être humain conscient. Tout cela fait partie d'un contrechamp et je
me reconnais dans les travaux qui mélangent l'image au texte parce
qu'il existe justement ce lien communicationnel18•

P.A. - Plus concrètement en ce qui concerne la rénovation des
études sur la société bolivienne ?
S.R. - Si tu n'as pas pu t'en rendre compte par toi-même, tu ne fais
que confumer ce que je viens de te dire: qu'il existe un aveugle­
ment épistémologique au Nord, parce que le champ universel de la
science est là-bas, et ici il n'y a que des bulles dont tu peux décider
de faire usage ou non. Il n'y a pas de champ, je suis en train de te
parler d'un contrechamp où il existe des débats et des contributions
importantes. Je peux te parler du thème de l'Indien dans les villes.
Ce thème n'existait nulle part, personne ne l'avait véritablement
problématisé avant Alb6 et son équipe dans Chukiyawu. La cara

18 Voir par exemple Rivera (2005).

257



Silvia Rivera Cusicanqui

aymara de La Paz l9• Dans les champs des études sur le travail,
l'OIT, tout le monde parle du secteur infonnel urbain, et ici les gens
du CEDLA20, bien que ce soient des personnes avec un horizon
assez conventionnel, elles génèrent une définition qui remet en
question l'informalité et parlent du « travail à leur compte» en tant
qu'une catégorie: si le propriétaire travaille, même s'il a 20
employés, c'est informel. En revanche, d'autres disent qu'avec 5
salariés, c'est infonnel, avec 6, c'est formel. Reconnais qu'ici il y a
une véritable contribution. Le thème de la colonialité et du
colonialisme interne, même adopté tardivement par Quijano, génère
une vision. Et une autre vision est la mienne, comme intégrante de
la discussion katariste et du débat qu'elle génère. Et la vision de
Fausto Reynaga qui est un idéologue pas un académicien, non? On
y retrouve aussi Sergio Almaraz21 et René Zavaleta. Ils ne sont pas
susceptibles d'être définis comme faisant partie du champ.
Personne ne citerait Zavaleta à Paris, non? Il y a des contributions
d'ici qui sont en débat interne, qui interagissent avec l'État, avec les
mouvements sociaux locaux. Et si leur contribution n'est pas encore
visible pour quelqu'un comme toi, imagine pour tes collègues.
Ainsi donc la structure du champ et les conditions sociales
d'existence de l'intellectuel ici sont radicalement différentes et cela
produit un type d'apport et de connaissances propres. Un, non
reconnu et deux, profondément pertinent, au niveau local, interne
disons. Mais d'une façon qui devient aussi intelligible en tant que
champ pour la science, c'est-à-dire qui se confond avec la politique

19 Albo Xavier, Sandoval Godofredo, Thomas Greaves. Chukiyawu. La
cara aymara de La Paz. La Paz, CIPCA, t. 1à IV (1981-1987).
20 Centre d'études du travail et agraires, institution bolivienne qui a
beaucoup publié sur le travail indépendant et l'économie informelle en
Bolivie.
21 Sergio Almaraz Paz est le fondateur du Parti communiste bolivien en
1950 avant de l'abandonner en 1956 pour se consacrer, entre autres, à
l'analyse de la problématique des ressources nationales - pétrole et étain­
et du Mouvement national de la révolution de 1952. 11 a publié des
ouvrages tels que El poder y la cafd: El estaiio en la historia de 8olivia,
(1967), La Paz, los Amigos dei Iibro, ou Réquiem para una Republica
(1969), La Paz, los Amigos dellibro.

258



Décoloniser la sociologie et la société

directement. Ce que vous percevez de ces apports, c'est ce qui est
filtré et médiatisé par les débats sur le colonialisme interne, avec le
thème du métissage. Et c'est un débat fondamental que la politique
a inspiré, les politiques, les positionnements identitaires et
politiques d'une bonne quantité de leaders publics qui persuadent la
foule.

P.A. - L'engagement politique semble être un référent des sciences
sociales boliviennes?
S.R. - Ce n'est pas un objectif, c'est une condition d'existence, la
lucidité sociale, l'éthique, la prise de position intellectuelle. Nous y
sommes obligés et nous voulons participer à la politique. De fait,
nous sommes immergés dans un débat qui dépasse la science so­
ciale car il touche à l'État. T'es-tu déjà mise à penser que le thème
du multiculturalisme et tout le reste, n'est pas seulement un produit
de la Banque mondiale? En Bolivie s'est constitué un front de
débat interne qui est très lié à ce qu'ont fait les sciences sociales.
Aujourd'hui, on ne peut pas ignorer la verticalité de Murra22 et
mille choses de l'histoire profonde et du marché interne de
Tandeter23 parce qu'ils nous aident à comprendre la réalité locale,
la dynamique que nous avons héritée des circonstances de la vie
sociale et politique de la Bolivie où il existe d'autres langages qui
ne sont pas verbaux. La lutte sociale est tout un langage qui nous dit
des choses de la réalité. Et nous, nous sommes immergés dans une
création de sens qui va au-delà du politique. Je te donne un exemple

22 John Murra a analysé l'institution préhispanique de « contrôle vertical à
multiples étages écologiques» qui a limité l'émergence du marché dans les
Andes. Sa persistance, même partiale, dans quelques communautés
andines, met en question pour Silvia Rivera « la vision dominante selon
laquelle la commercialisation et la spécialisation de la production paysanne
seraient l'unique voie pour réussir à surmonter le retard et la misère
rurale» (1999 : 151).
23 Le marché interne fait référence ici au marché colonial organisé tout
autour des mines de Potosi. Enrique Tandeter fait partie du courant
d'histoire économique argentine qui a invalidé l'utilisation du concept de
« transition au capitalisme» dans les Andes où le féodalisme n'a pas eu
lieu.

259



Silvia Rivera Cusicanqui

simple: les paysans boliviens de la CSUTCB (Confédération
syndicale unique de travaiIleurs paysans de Bolivie) d'inspiration
katariste jusqu'au début des années 1990 sont ceux qui se
réarticulent comme aymara en Bolivie. En 1979, ils adoptent un
slogan qui dit: « Opprimés, mais pas vaincus » qui est le titre que
je donne à mon livre entre guillemets car il s'agit d'une citation
d'eux. Et il se trouve qu'il s'agit d'une réponse indirecte,
médiatisée, basée sur des rumeurs et des ouï-dire, au livre de
Wachtel24 et à son prédécesseur Miguel Leon Portilla. II est
vraisemblable que Genaro Flores (alors dirigeant syndical de la
CSUTCB) n'avait jamais lu le livre mais il en avait entendu parler et
ça l'a mis en colère qu'on puisse le croire vaincu. À moi, les
comptes rendus ne m'intéressent pas beaucoup - je crois qu'il n'y
en a eu qu'un seul des 6 ou 7 éditions de mon livre Oprimidos, pero
no vencido - mais le livre a été photocopié en plusieurs milliers
d'exemplaires et on l'a lu dans de nombreuses régions rurales. C'est
ça qui m'intéresse. C'est ça le contrechamp des sciences sociales en
Bolivie. Il est totalement immergé dans le champ politique.

P.A. - C'est dans cette dynamique que s'inscrit le travail avec
l'Atelier d'histoire orale andine25•

S.R. - Bon, le travail avec le THOA commence plus ou moins à la
fin de 1982 ou 1983, au sein de l'université avec Tomas Huanca26

24 Nathan Wachtel. La vision des vaincus -les Indiens du Pérou devant la
conquête espagnole, 1550-1570. Paris, Gallimard, 1971.
25 L'histoire orale a été initiée par Silvia Rivera (1990) et depuis le début
des années 1980, elle a constitué pour le THOA le chemin pour reconstruire
l'histoire du peuple indigène, différente du paradigme traditionnel de
« l'autre visage» ; par ailleurs, l'objectif est de « promouvoir la recons­
truction de l' Ayllu (institution territoriale et sociopolitique indigène) et le
rôle principal de l'organisation indigène à travers les actions de recherche,
de formation, d'assessorat et de support orientés vers le renforcement, la
consolidation et J'autonomie des peuples indigènes, à Ja recherche d'un état
de droit égalitaire et participatif, afin d'obtenir une négociation effective
avec l'État ». Extrait de www.aymaranet.oriong/thoa.htlm où l'on trouvera
aussi les références des travaux du THOA.

26 Historien aymara.

260



Décoloniser la sociologie et la société

et une équipe de gens qui parlent majoritairement aymara, parfois
quechua, d'autres qui ne parlent ni aymara ni quechua mais qui
avaient, disons, une recherche de leur propre identité. Se forme
donc une équipe de travail pour faire de la recherche dans les
archives et avec l'histoire orale sur les rebellions d'avant 195227, et
l'on découvre un mouvement indigène d'une grande envergure dont
on n'avait jamais parlé dans la science sociale bolivienne. L'étude
du Mouvement de caciques délégués28 donne naissance à plusieurs
publications qui ont pour finalité première de toucher les
communautés où l'information a été récupérée. Cela se répète aussi
avec les anarchistes, quand chacun d'entre eux travaille à partir
d'une prémisse identitaire: les Indiens étudient les Indiens et les
Métis étudient les Métis. Nous ne sommes plus dans cette inégalité,
dans cette asymétrie. C'est là où nous cherchons l'équipe
« métisse », du THOA et c'est de là que vient le livre sur les artisans
anarchistes de La Paz.

P.A. - Après il yale compromis avec les cultivateurs de coca.
S.R. - Le THOA participe aussi à la campagne Coca et Souverai­
neté29• Moi, en tant que personne, je suis liée à la recherche sur le
thème, d'où mon livre Las fronteras de la coca (2003), avec la
vidéo qui a une énorme diffusion dans les territoires de culture de

27 L'historiographie officielle et nationaliste a éliminé de la scène
révolutionnaire les rebellions paysannes et indigènes autonomes
antérieures à la formation des premiers syndicats des années 1930 (Rivera,
1999: 155-156) de la même manière que la rhétorique révolutionnaire a
oblitéré l'ethnique au profit des classes.
28 Ce mouvement, avec à sa tête les descendants des anciennes autorités
indigènes, s'est opposé au début du xxe siècle à l'expansion du système de
grandes propriétés foncières et a demandé la construction d'un État
plurinational.
29 La campagne Coca et Souveraineté est un collectif de producteurs de
coca, politiciens, intellectuels. Dès 2004 il propose des politiques
alternatives pour dépénaliser la production, la consommation et la
circulation de la feuille de coca à l'état naturel, politiques qui se trouvent
actuellement assujetties à des limitations imposées par les États-Unis
(www.cocasoberania.org).

261



Silvia Rivera Cusicanqui

coca et dans les foires de coca. J'ai troqué mon livre contre un kilo
de coca avec des dirigeants des syndicats de coca. J'ai cette
véritable satisfaction intellectuelle: savoir que mon livre a un prix
de troc en accord avec mes activités de recherche et mon souhait de
participer, d'agir, de divulguer dans les foires de coca, en
participant au débat étatique. J'ai fait de même avant avec les
kataristes, après il y a eu tout l'activisme intellectuel mais en même
temps politique avec le THüA et finalement le travail avec les
cultivateurs de coca qui est aussi un activisme académique et en
même temps politique.

P.A. - De fait, beaucoup d'intellectuels sont des acteurs politiques
directs. Ce n'est pas un hasard qu'Alvaro Garda Linera soit entré
en campagne... (Il est aujourd'hui vice-président d'Evo Morales).
S.R. - Et le champ de la science sociale en Bolivie est tellement
faible qu'Alvaro Garcia Linera n'a pas besoin d'avoir un titre de
licence, master ou doctorat en sociologie: pour être sociologue, ses
écrits suffisent. C'est la preuve vivante que la sociologie n'est pas
un titre mais un métier, et je ne peux pas nier qu'Alvaro soit un
sociologue en raison des livres qu'il a écrit, indépendamment de
mes propres préférences. Mais crois-tu que quelqu'un qui n'a pas
de titres puisse être remarqué dans le domaine, sauf comme objet
d'étude, en France?

P.A. -Ici la figure du scientifique politique a une grande
légitimité...
S.R. - Oui, pour le meilleur et pour le pire. Dans notre cas, le type
d'activité politique qu'implique notre travail d'histoire orale
s'exprime dans l'articulation entre une connaissance décolonisatrice
et la pratique, en commençant par savoir qui nous sommes et par
vivre en conséquence. En sachant qui nous sommes, nous
commençons à comprendre les mécanismes de colonialisme,
d'oppression, etc., qui nous affectent et nous conditionnent tous.
Nous sommes tous colonisés et colonisées. Nous ne pouvons pas
parler des colonisés de l'extérieur. C'est une différence de base
avec ceux qui utilisent la politique au nom de la science pour faire

262



Décoloniser la sociologie et la société

des pirouettes avec le pouvoir. C'est une autre façon de faire la
même chose, mais ici nous parlons depuis un autre terrain. Dans
notre cas, disons que l'action que nous proposons est une action
d'accompagnement et d'arrière-garde. Il ne s'agit pas de sortir en
disant « je suis la voix des sans voix» ; c'est un autre type d'action,
une action qui génère une connaissance d'arrière-garde.

P.A. - Ceci dit, aujourd'hui, de plus en plus de jeunes sociologues
se forment au sein de l'académie...
S.R. - Avec la démocratie, ce processus se consolide depuis
l'intérieur et l'extérieur de l'université, avec ceux qui ont été
formés dans les années 1980, 1990: Roberto Choque, Tomas
Huanca, Félix Patzi (aujourd'hui ministre de l'Éducation), Pablo
Mamani, Maximo Quisbert, German Guaygua. Puis le PIEB

(Programa de Investigacion Estrategica en Bolivia)30 surgit pour
former une nouvelle génération d'intellectuels plus structurée, avec
une pensée en terme de communauté académique et le débat
s'académise un peu mais sans perdre sa pertinence et son
implication politique. Tout ça est très intéressant. Des critères sont
en train de se former, les gens citent de plus en plus le Nord et
cherchent à avoir une visibilité au Nord et à dévaloriser le débat
politique interne. Au niveau intellectuel, il y a des déplacements,
une démarginalisation. Mais en même temps, le débat sur le
colonialisme se marginalise et se traduit dans des versions
multiculturalistes beaucoup plus conventionnelles et apolitiques.
Comme je te disais, notre travail a servi à la formation de cadres qui
depuis le MIR, le MBL (partis politiques) ont recyclé leurs
connaissances en projets étatiques multiculturalistes. Mais moi, je
ne fais pas de la science pour devenir professeure invitée à
l'université de Paris mais pour que les militaires ne me tuent pas,

30 Fondation bolivienne bénéficiant de fonds de la coopération
hollandaise, qui a stimulé à une échelle inédite la recherche et la formation
de chercheurs ayant un engagement social en Bolivie, notamment grâce au
financement d'équipes de recherche, à l'édition et à la formation
académique (www.pieb.org).

263



Silvia Rivera Cusicanqui

pour construire une politique lucide contre l'empire ou pour ne pas
mourir de dépression à force de ne rien comprendre...

Bibliographie partielle de Silvia Rivera Cusicanqui

- 2005. « Construcci6n de imagenes de indios y mujeres en la
iconograffa post 52: el miserabilismo en el Album de la
Revoluci6n», T'inkazos, 19: 133-156. La Paz, PIEB.
- 2003. Las fronteras de la coca. Epistemologias coloniales y
circuitos alternativos de la hoja de coca. El casa de la frontera
boliviano-argentina. La Paz, ILDIS-UMSA. Livre Multimédia.
- 2003. « El mito de la pertenencia de Bolivia al mundo occidental.
Réquiem para un nacionalismo», Temas Sociales, 24. La Paz,
UMSA.
- 1999 [2000]. « Sendas y senderos de la ciencia social andina »,
Dispositio/n XXIV.51: 149-169. Department of Romance
Languages, University of Michigan.
- 1997, avec Rossana Barragan (ed). Debates Postcoloniales. Una
Introducci6n a los Estudios de la Subalternidad. La Paz,
SEPHIS-Aruwiyiri.
- 1997. « La noci6n de derecho 0 las paradojas de la modemidad
postcolonial: indfgenas y mujeres en Bolivia», Temas Sociales.
Revista de Sociologia, 19. La Paz, Universidad Mayor de San
Andrés.
- 1996. « Los desaffos para una democracia étnica y genérica en los
albores dei tercer milenio » in Ser mujer indigena, chola 0 birlocha
en la Bolivia postcolonial de los atiOS 90. La Paz, ministère du
Développement humain: 17-84.
- 1993. « La rafz : colonizadores y colonizados». in ALBO X. &

BARRIOS (eds), Violencias encubiertas en Bolivia. Tome 1, Cultura
y Politica. La Paz, CIPCA-Aruwiyiri.
- 1993. « Democracia liberal y democracia de Ayllu : el casa del
Norte, Potosi, Bolivia », in TORANZO ROCA C. (ed), El difici!
camino hacia la democracia. La Paz, ILOIS.

264



Décoloniser la sociologie et la société

- 1992, avec l'équipe THüA. Ayllu y proyectos de desarrollo en el
norte de Potosi. La Paz, Aruwiyiri.
- 1990. « El potencial epistemol6gico y te6rico de la historia oral:
de la 16gica instrumental a la descolonizaci6n de la historia »,

Temas Sociales, Il : 49-75.
- 1988, avec LEHM Z. Los artesanos libertarios y la ética del
trabajo. La Paz, THüA.
- 1984. Oprimidos pero no vencidos: luchas del campesinado
qhichwa y aymara, 1900-1980. La Paz, Hisbol-CSUTCB. Publiée en
anglais (1997), en japonais (1999) et rééditée plusieurs fois en
Bolivie, la dernière, avec un préface de l'auteure en 2003.
- 1982. Politica e ideologia en el movimiento campesino
colombiano. El casa de la ANUC. Bogotâ, CINEP.

Filmographie

- 2003. Las fronteras de la coca: Junio 2001. La retirada de los
Yungas (28'); Viaje a lafrontera del Sur (32'). Documentaires qui
accompagnent le livre du même nom.
- 2000. Sueno en el cuarto rojo. (20'), fiction.
- 1996. Wut Walanti : Lo Irreparable. (16'), docufiction.
- 1993. Khunuskiw : Recuerdos del Porvenir. (35'), fiction.
- 1989. Voces de Libertad. (55'), docufiction (comme scénariste).

III III III

265





L'ANTHROPOLOGIE EN COLOMBIEl

Entretien avec Luis Guillermo VASCO
Université nationale de Colombie

réalisé par Élisabeth CUNIN

Luis Guillermo Vasco2 est anthropologue à l'Université nationale de
Colombie, professeur titulaire depuis 1970 au département
d'anthropologie de la même université, professeur invité dans diffé­
rentes universités du pays, dont celles d'Antioquia (Medellin), Valle
(cali), Pédagogique nationale (Bogota). Il a développé une réflexion
critique sur la pratique anthropologique en Colombie, notamment à
travers son travail de presque 40 ans avec les communautés
indigènes embera3 et guambiana4, et du fait de son engagement
politique lié à sa participation active au groupe connu sous le nom
des « Solidaires », ainsi qu'au Mouvement des autorités indigènes de
Colombie. Il nous montre aussi comment l'anthropologie colom­
bienne a incorporé les travaux de Mao et de Marx, très présents
dans le pays, en compagnie d'autres penseurs révolutionnaires, dans
les années 1960-1970, pour définir d'autres manières de faire de
l'anthropologie et d1nteragir avec les populations indigènes.

1 Entretien réalisé pour le Journal des anthropologues, le 6 octobre 2004.
Transcription: Diana Padilla, université de Cartagena.
Traduction: Nadia Morales. université San Buenaventura, Cartagena.
2 http://www.luguiva.netl
3 Groupe indigène de la côte pacifique colombienne, présent dans les
départements du Choc6, Cauca, Risaralda, Antioquia et C6rdoba.
4 Groupe indigène situé sur le versant occidental de la Cordillère centrale,
au nord-est du département du Cauca.

Journal des anthropologues nO 110-111,2007 267



Luis Guillenno Vasco

Élisabeth Cunin - Je voudrais parler de l'anthropologie en
Colombie et...
Luis Guillermo Vasco - Bon, je ne sais pas ce que c'est
l'anthropologie, mes étudiants disaient que ce que je faisais, c'était
de l'antianthropologie. J'ai toujours dit que je n'avais qu'une
simple licence en anthropologie, c'est ce que j'ai étudié et le titre
que j'ai.

É. c. - Et qu'est-ce que l'antianthropologie ?
L.G.V. - D'un côté, une critique, une attaque à l'anthropologie, et
d'un autre, une mise en œuvre d'alternatives de travail avec les
indigènes, non pas en fonction de l'anthropologie mais des luttes
indigènes. Durant presque vingt ans, je me suis défini comme un
solidaire de leur lutte et on parlait d'une solidarité à deux niveaux;
l'objectif était de contribuer aux luttes indigènes, mais nous
espérions aussi que de là découleraient des alternatives qui
permettraient aux nouvelles générations de faire des choses autres
que celles des anthropologues. Faire une anthropologie non comme
un instrument pour dominer les indigènes, mais une anthropologie
participative, contribuant à la lutte qu'ils menaient.

É.c. - Comment peut-on/aire cette autre anthropologie?
L.G.V. - En la faisant.

É. c. - Quelle est la différence entre cette anthropologie et
l'anthropologie académique?
L.G.V. - Le premier point, c'est une proposition ou, disons, une
prise de position, qui consiste à faire une anthropologie au service
des indigènes. Et encore, à cette époque-là, nous ne publiions rien.
Il ne s'agit pas de prendre toute l'anthropologie traditionnelle, avec
toutes ses théories, ses méthodologies et ses techniques de
recherche pour l'utiliser d'une autre manière, car le caractère de ce
savoir-faire anthropologique est marqué par son objectif colonia­
liste et, par conséquent, cela ne peut pas fonctionner. Il faut donc
faire de nouvelles choses. Or, comme on ne peut pas repartir de
zéro, à cause de l'endoctrinement de l'université pendant quatre

268



L'anthropologie en Colombie

ans, on part de nos acquis, mais on est censé créer de nouvelles
formes de recherche et de relation.

É. c. - Quelles sont ces nouvelles fonnes ?
L.G.V. - Une des choses que je n'aime pas, et que les
anthropologues adorent, c'est nommer différemment les choses
pour dire: «regardez mon apport », «je viens de créer ce
concept », «j'ai créé ceci ». Mais parfois on est obligé de dire
- comme pour le livre Entre selva y paramo -: j'ai utilisé un
concept que j'ai appelé, d'un point de vue méthodologique,
« récupérer les concepts dans la vie ». On suppose donc que c'est
cela ce que j'ai créé avec ce travail d'équipe avec les indigènes,
dans un travail collectif où les indigènes ont participé, notamment
ceux du département du Cauca, les Guambianos en particulier, ainsi
que des étudiants qui ont accepté le défi avec une conviction
initiale, qui dure, généralement, ce que dure le cursus universitaire
et le temps de trouver un travail. Mais les alternatives de travail
existant actuellement ne sont pas assez nombreuses pour se
permettre de travailler de cette manière.

É.c. - Quel type de relation y avait-il avec les groupes indigènes?
L.G.V. - Nous avions un groupe organisé appelé « Solidaires », il y
avait un comité de solidarité avec la lutte indigène dans plusieurs
universités comme celles d'Antioquia, Cauca, la Nationale de
Bogotâ, l'université du Valle; il Y avait d'autres groupes qui
n'appartenaient pas aux comités de solidarité universitaires comme
celui de Zipaquirâ par exemple qui est un village aux alentours de
Bogotâ, il y en avait aussi à Cali, ou plutôt à Yumbo, un village
voisin, à Pereira, à Armenia. Nous étions coordonnés, nous
travaillions avec le mouvement indigène. C'est-à-dire, quand il y
avait une activité en ville, on gérait l'infrastructure et on donnait
l'appui nécessaire pour que les gens y assistent, on allait dans les
bureaux gouvernementaux, dans les quartiers ou dans les
universités pour présenter leurs propositions et leurs critères, pour
participer à l'organisation des activités, pour les appuyer
juridiquement et produire une connaissance servant à tout cela.

269



Luis Guillenno Vasco

Participer aux discussions sur la planification des activités: la
récupération des terres, travailler pour la reconnaissance des
conseils municipaux indigènes, etc., etc., et sur cette ligne-là il
fallait faire de la recherche; nous - les Solidaires - avons fait
plusieurs réunions ou rencontres sur la recherche.

É.c. - Quelle était l'opinion des indigènes sur le travail des
anthropologues?
L.G.V. - Depuis le début du travail ils disaient: « un des problèmes
des anthropologues, c'est qu'ils partent, et après nous ne savons pas
ce qu'ils ont fait des résultats de la recherche ». Et j'ai dit: « on va
travailler tous les textes que l'on trouve sur Guambîa5 » - il n'yen
avait pas beaucoup - et on les a travaillés. La conclusion générale à
laquelle ils sont arrivés c'est que tout ce que l'on affinne dans ces
textes, c'est du charabia. Pourquoi? Parce qu'un des facteurs qui
leur a pennis d'être encore vivants, c'est d'avoir des choses
cachées. Mais il y a beaucoup de gens qui viennent les chercher. La
première fois que j'ai dit que j'allais « investiguer», les indigènes
ont cru que j'étais du DAS6, car l' « investigation », c'est ce que les
organismes d'intelligence du gouvernement font. Ils ont raison,
c'est ce que les anthropologues sont, mais ils n'appartiennent plus
ni au DAS ni au cn?, ils travaillaient plus sournoisement, mais c'est
notre travail, d'être une cinquième colonne. Nous avons donc
commencé à lire et ils disaient: «comment nous gérons ça ? ». En
racontant des histoires aux anthropologues; dans chaque village,
celui qui a travaillé avec les anthropologues construit ses propres
discours. On lisait un livre et ils disaient: «ah ... celle-là c'est
l'histoire d'Untel de tel village». On vérifiait si l'histoire
apparaissait bien dans le livre, si cet anthropologue avait travaillé
avec cet infonnateur et voilà que cet anthropologue avait travaillé

5 Territoire des indigènes guambianos, situé dans la partie centre et
sud-occidentale du pays.
6 Département administratif de sécurité, organisme gouvernemental chargé
de la sécurité du territoire.
? Corps technique d'investigation, dépendance du ministère public.

270



L'anthropologie en Colombie

avec cet infonnateur. «Ah, ah, c'est l'histoire que lui a raconté
celui-ci », «ah, celle-là, c'est l'histoire du professeur Untel »...

É.c. - Ils inventaient des histoires pour les anthropologues?
L.G.V. - Et ils continuent à les inventer. De même que les
anthropologues. J'ai eu un collègue de bureau, Roberto Pineda8, qui
travaillait avec Antonio Guzmân9, et je me rendais compte de
comment cela marchait, de comment ils créaient ces grands
charabias ... Quand Antonio Guzmân n'avait rien à dire, il partait
chez lui et le lendemain il revenait avec une histoire tellement
structurée que Roberto Pineda en restait sidéré. Mais il l'avait
inventée le soir.

É. c. - .Comment définissait-on la manière de travailler avec les
indigènes?
L.G.V. - En 1985, ça faisait déjà 13 ans que je voyageais en
Guambia, et cela coïncidait avec la fin de mon travail avec les
Embera; les Guambianos avait créé depuis 1982 un comité
d'histoire pour récupérer l'histoire et ils étaient embrouillés, alors
ils ont demandés aux Solidaires: « nous avons besoin de quelqu'un
qui vienne travailler avec nous, avec le Comité d'histoire ». Ils se
sont mis d'accord et ils ont dit : Vasco. Je suis parti. Ce n'est que
treize ans après que j'ai commencé à faire de la « recherche» en
tant qu'anthropologue en Guambia. Il y avait une base de
connaissance de la communauté, il y avait une base de confiance.
Là-bas il y avait un comité assesseur, un conseil municipal intégré
par tous les ex-gouverneurs et les leaders; ce sont eux qui ont
proposé les conditions de la recherche, où nous allions habiter, etc.
La seule chose que j'ai proposée, c'était celle-ci: «je n' habite pas
là où vous proposez toujours aux blancs de vivre, la seule condition
que je pose, c'est de vivre avec les gens, dans les maisons, en
partageant leur vie. Où ? Quand? Dans quel ordre? C'est à vous de
décider ». Ils avaient une vision bien particulière de la recherche.

8 Anthropologue, professeur à l'Université nationale et à celle des Andes.
9 Anthropologue colombien.

271



Luis Guillenno Vasco

Ils nous ont donné un bureau dans une des fermes récupérée, ils ont
fixé un emploi du temps, de 8 à 17 heures tous les jours même le
dimanche et sauf le mardi - qui est le jour du marché. l'ai accepté
tout cela.

É.c. - Ils définissent les règles?
L.G.V. - Ils les définissent, et ils ont décidé qu'aucune information
sur la recherche ne sortirait, ainsi qu'aucun résultat. Nous avons
tenu un journal de terrain, alors les Guambianos ont dit: «nous
aussi nous allons en tenir un ». Ils ont commencé à tenir un journal
de terrain. Les auxiliaires de recherche - qui étaient des étudiants et
des Solidaires - ont proposé de faire des fiches et je leur ai
demandé: «mais des fiches pour quoi faire?». Ils ont insisté.
« Bon, on va faire des fiches». Le soir, on se mettait à travailler
- pour passer les journaux en fiches - à la lumière d'une bougie,
car dans le premier hameau où l'on a habité, il n'y avait pas
d'électricité. Sept mois après, ils se sont rendus compte que cela
n'avait ni queue ni tête, qu'aucun rapport n'en résulterait, que rien
n'en découlerait et ils ont laissé tomber. La méthodologie utilisée
dans le travail, c'était celle des cartes parlantes, créée par Victor
Daniel Bonilla avec les indiens paeces de Jambalo. Mais à la moitié
du travail il y a eu un changement de gouverneur du conseil muni­
cipal et le nouveau gouverneur nous a dit qu'on ne pouvait pas
continuer à travailler avec les cartes parlantes, que maintenant il
nous fallait écrire. Je n'étais pas d'accord avec cette méthodologie
mais «ce que dit le roi, c'est la loi», et le conseil est l'autorité. On
a donc réorienté le travail vers l'écriture. C'est ça
l'antianthropologie. Les professeurs de méthodologie de la
recherche de l'Université nationale disaient: «mais comment
peut-on être scientifique si le conseil donne un ordre et qu'on le suit
même lorsqu'on n'est pas d'accord avec la méthodologie?». Il se
trouve que notre intérêt n'est pas l'anthropologie.

É.c. - Cependant vous avez continué à travailler à l'université...
L.G.V. - Je l'ai abandonnée plusieurs fois, chaque année je partais
au moins deux fois, pendant deux mois, et l'université permettait

272



L'anthropologie en Colombie

cela et donnait des ressources. D'autre part, je croyais à ce
moment-là qu'on pouvait recruter des jeunes à l'université pour ce
travail et que je pouvais leur offrir une alternative à cette
anthropologie traditionnelle. Alors oui, on a trouvé beaucoup de
monde, mais j'ai découvert qu'une fois que les gens obtenaient leur
diplôme et qu'ils pouvaient entrer dans la vie active - pour gagner
leur vie - ils râlaient pour tout, parce qu'il fallait faire ce qu'on leur
avait demandé de faire, le travail pour lequel ils avaient été
engagés. Et il y a un autre élément: ce travail devenait trop risqué,
à cause de la guérilla, à cause des paramilitaires, et parce que les
conditions du mouvement indigène n'étaient plus les mêmes. La
relation que nous avons aujourd'hui avec les indigènes est basée sur
d'autres paramètres, qui sont les conséquences, entre autres, de ce
qu'on a réussi à faire avec le mouvement indigène. Mais
maintenant les anthropologues qui travaillent avec les indigènes
sont sous contrat, ils touchent un salaire; nous, nous n'avons jamais
touché un sou, on devait même sortir de l'argent de notre poche. Et
ils doivent faire ce que les communautés leur disent, ce n'est pas
une relation de discussion, de collaboration et il y a aussi parfois
des confrontations quand il s'agit de prendre des décisions. Si tu
n'es pas d'accord, tu dois partir, ils en engageront un autre. Si l'on
n'a pas un projet de recherche approuvé, où la communauté va
toucher un peu d'argent, où l'on va engager des gens de la
communauté qui gagnent de bons salaires, etc., etc., on n'est pas
reçu.

É. c. - Ce changement dans la relation avec les indigènes est dû au
fait qu'ils n'ont plus autant besoin des anthropologues?
L.G.V. - Si, ils en ont besoin, mais les attentes par rapport à ce que
l'on peut apporter ont changé. Si, ils en ont besoin puisqu'ils les
embauchent, ils les payent, ils les engagent comme conseillers.

É. c. - Et ils n'ont pas leurs propres anthropologues indigènes ?
L.G.V. - Si, ils en ont, mais ils sont très mauvais, ils sont
traditionnels. Et ces anthropologues indigènes ne travaillent pas
sans salaire, ils veulent même toucher plus que les anthropologues

273



Luis Guillenno Vasco

diplômés, comme ceux de la Nationale ou de l'université
d'Antioquia, par exemple. Pour la simple raison qu'ils sont
indigènes. Et ils ne travaillent pas dans l'intérêt de la communauté
mais pour toucher un salaire et bien vivre. La première chose qu'ils
font, une fois qu'ils y arrivent, c'est se sentir supérieurs aux autres,
car ce sont des docteurs, même s'ils ne le sont pas. L'Université
nationale a un programme pour les étudiants indigènes: ils ont
droit, en tant qu'indigènes, à un « prêt étudiant». On leur donne
une somme mensuelle. Les étudiants doivent la rembourser à la fin
de leurs études sauf s'ils obtiennent une mention à leur mémoire.
Mais en général, les indigènes remboursent leur prêt en travaillant
avec la communauté. Plusieurs lettres de diverses communautés
sont arrivées où il était demandé à l'université de ne pas leur
envoyer les étudiants indigènes pour rembourser leur prêt, parce
qu'ils ne causaient que des problèmes. L'université a donc décidé
de leur demander d'autres petits boulots: une affiche pour une
réunion, une participation ici ou là...

É.c. - Vous avez écrit plusieurs livres et articles. Quand vous
écrivez, est-ce que vous le faites avec vos outils d'anthropologue?
Qui tendent à réinterpréter ou traduire la parole des indigènes?
L.G.V. - Pour écrire mon livre sur les Jaibanâs lO, par exemple, j'ai
beaucoup parlé et discuté avec Clemente ll et avec d'autres
Jaibanâs. Ce que j'ai écrit, c'est leur définition du Jaibanâ. Dans
mon livre Jaibanas, los verdaderos hombres [Jaibanâs, les vrais
hommes] j'ai fait une première esquisse, j'ai dit qu'il fallait croire
ce que les gens disent. L'anthropologue ne croit jamais les gens, la
vérité c'est celle que l'anthropologue dit, les gens sont ceux qui
donnent l'infonnation, leur point de vue et leurs valeurs. Mais celui
qui dit la vérité, c'est l'anthropologue. Ce livre a été publié par la
Banque populaire. Je leur ai proposé une couverture avec une photo
d'un Jaibanâ bien colorée et avec ce titre, alors qu'en général ils
sortaient des couvertures avec des lettres et des couleurs très sobres.

10 Chamanes embera.
II Gouverneur indigène embera.

274



L'anthropologie en Colombie

Mais on m'a dit que les couleurs diminuaient le caractère
scientifique. Ce que ce livre dit, c'est que, pour les Embera, les
Jaibanas sont les véritables hommes. Mais les anthropologues
disent que cela fait partie de l'ethnocentrisme qui caractérise les
sociétés indigènes d'une manière générale, qu'ils se considèrent les
vrais hommes, ou les hommes, ou les seuls hommes, ou les
humains, ou que ce sont les «personnes» et les autres non, ou
beaucoup moins. Je pars donc d'une autre base, qui à l'époque était
beaucoup plus polémique qu'aujourd'hui: il faut croire au mythe,
le mythe est vérité. Ce que je voulais restituer avec ce livre, ce
n'était pas seulement la parole des Embera mais comment leurs
valeurs et leurs conceptions ont une résonance pour nous. De cette
façon, la parole était un instrument contre l'extermination.
Dans mon livre sur les Chami12, j'affmne qu'il faut appliquer Mao
et non pas les anthropologues. Un grand nombre de Solidaires a
travaillé avec des organisations maoïstes, et tout d'un coup on s'est
retrouvé ensemble, on ne se connaissait pas, on s'est connu au sein
du mouvement indigène. Il y a dans le maoïsme quelque chose dans
la façon dont on s'approche du peuple, dont on travaille avec les
gens. Quand dans l'investigation action participative se pose le
problème de restituer la connaissance, c'est parce qu'on a découvert
qu'à la fin du travail la connaissance n'est pas entre les mains de
ceux qui devraient l'avoir. Il faut donc la restituer, c'est comme si
on avait volé quelque chose. Mais il n'est pas question d'être de
bonne ou de mauvaise foi, de bonne ou de mauvaise conscience, on
travaille comme ça, ce sont les techniques et la méthodologie de la
recherche qui font que le chercheur intellectuel se retrouve avec la
connaissance entre ses mains et ensuite se casse la tête pour pouvoir
la restituer. D'après Mao, c'est le parti politique qui restitue la
connaissance au peuple sous fonne de consignes.

12 Indigènes emberâ-charni.

275



Luis Guillenno Vasco

É. c. - En termes plus concrets, qu'est ce que cela signifie au
niveau de l'écriture?
L.G.V. - Mon principe est de ne rien faire tout seul, je consulte
avant. On m'a appelé de l'ICANHI3 pour écrire quelque chose. J'ai
parlé avec les camarades indigènes du comité d'histoire, ils ont
parlé entre eux, avec d'autres gens, avec les gens du conseil, et ils
ont dit: «si ce n'est pas nous qui écrivons, ce seront les
anthropologues qui vont continuer à dire des mensonges. On écrira
donc à une condition, il ne faut rien changer, et s'ils considèrent
qu'il faut changer quelque chose, on ne publiera pas ». Nous avons
donc appris à écrire à plusieurs mains et à plusieurs têtes, avec une
rédaction en espagnol qui n'est pas correcte mais qui reprend très
bien des aspects de la pensée et de la langue de Guambia. Le livre
est plein de mots en guambiano sans traduction ni glossaire. Lors de
la publication, on leur a proposé de faire un glossaire et j'ai dit aux
Guambianos: « un glossaire, c'est ça ». Ils m'ont répondu: « non,
nous ne voulons pas de ces traductions, parce qu'elles fixent les
mots, elles les enferment ». Parce que chez eux, les mots ont un
sens très vaste et sont polysémiques. Mais le plus remarquable dans
ce livre c'est qu'il est structuré autour de concepts purement
guambianos, et ces concepts ne sont pas abstraits comme les nôtres
mais concrets, ce sont des choses-concepts. Lévi-Strauss avait eu
cette intuition mais comme bon représentant de l'intelligentsia
française, il en a fait des choses réservées à la réflexion, et il a
continué avec son charabia, et les métaphores, et les métonymies et
je ne sais pas quoi encore.

É.c. - Et cela ne vous intéresse pas? Ce n'est pas l'anthropologie
que vous voulez/aire?
L.G.V. - Cela pourrait être de l'anthropologie mais, justement,
pour moi, une des caractéristiques clefs de l'anthropologie, c'est
qu'elle est un instrument de colonisation, et je crois qu'elle
continue à l'être et que vous l'êtes aussi.

13 Institut colombien d'anthropologie et histoire, créé en 1952.

276



L'anthropologie en Colombie

É.c. - Quelle est votre opinion sur l'anthropologie colombienne
actuelle?
L.G.V. - L'anthropologie colombienne est aussi «devenue
bonne », comme les curés. Les anthropologues les plus indépen­
dants se sont éloignés, Duque G6mez, Virginia Gutiérrez, Roberto
Pineda Giraldo14, ils se sont marginalisés, ils sont partis travailler
pour des institutions ou comme conseillers d'organismes internatio­
naux. Les autres ont adopté notre position, ils ont dit : « non, cette
recherche est pour le bénéfice de la communauté, nous respectons
les conditions fixées par la communauté ». ça, c'est vrai sur le
papier. C'est pourquoi l'ethnographie est en train de mourir en
Colombie, parce que maintenant ce sont les indiens qui posent les
conditions. En plus de la difficulté à travailler à cause de la guérilla,
des paramilitaires et de l'armée, les indiens et les noirs posent leurs
conditions aux anthropologues, et les anthropologues n'aiment pas
ça. Arocha15 est revenu en colère du Choc616 pour ça, parce que les
noirs voulaient lui dire comment il devait faire de la recherche. Les
anthropologues ont donc commencé à avoir ces sortes d'alibis.
Même les institutions officielles disent maintenant qu'elles travail­
lent pour le bénéfice des communautés, que la recherche est pour
les communautés, qu'elle est au service des communautés. Tout le
monde le dit mais ce n'est pas vrai. Selon moi, la lutte indigène,
telle qu'elle a eu lieu depuis la fin des années 1960, s'est achevée

14 Luis Duque Gomel, Virginia Gutiérrez de Pineda et Roberto Pineda
Giraldo sont les premiers diplômés de l'Institut ethnologique national, créé
en 1941 par Paul Rivet dans le cadre des activités de l'École normale
supérieure. Luis Duque G6mez a fondé le département d'Anthropologie de
l'Université nationale en 1966, Virginia Gutiérrez de Pineda a été
professeur dans la même université, Roberto Pineda Giraldo a été directeur
de l'Institut colombien d'anthropologie et professeur de l'Université
nationale.
15 Jaime Arocha, professeur de l'Université nationale de Sogota. n a initié,
avec Nina de Friedemann, un courant d'études afro-colombiennes.
16 Département du Pacifique colombien ayant une population
majoritairement noire et se caractérisant par sa pauvreté et sa
marginalisation de l'État-nation.

277



Luis Guillenno Vasco

avec la Constitution 17, et cela a changé les conditions d'exercice de
l'anthropologie. Quelle a été la position des indiens à l'époque tout
au long de leur lutte? Dehors les anthropologues! Qu'est-ce qu'on
fait maintenant? Engageons les anthropologues et payons-les pour
pouvoir leur dire ce qu'ils doivent faire. Les anthropologues sont
donc en train de revenir à l'anthropologie traditionnelle, ils ne l'ont
jamais complètement abandonnée mais au moins ils ont fait des
efforts, parce qu'ils devaient faire semblant de faire autre chose qui
porterait ses fruits pour la communauté. L'anthropologie a de nou­
veau du pouvoir. Depuis les années 1970, jusqu'il y a environ deux
ou trois ans, qui disait en Colombie qui était indien? Les Indiens.
Avant c'étaient les anthropologues, maintenant, c'est de nouveau
les anthropologues, parfois avec la participation des avocats. En ce
moment, l'anthropologie est en train de réduire les acquis obtenus
quand le mouvement indigène avait de la force, quand les anthro­
pologues devaient reconnaître comme indien quelqu'un qui se disait
indien, car il y avait derrière toute la force de la lutte. Comme cela
n'existe plus, les anthropologues sont en train de « prendre le pou­
voir» [empowerment, empoderamiento en espagnol], comme
aiment le dire les anthropologues postmodernes, notamment les
féministes. Comme il ne faut plus faire semblant, ils reviennent à
leurs charabias. En plus, comme le métier d'anthropologue n'est
plus payant avec les indiens, l'orientation officielle de
l'anthropologie colombienne n'est plus vers les Indiens mais vers
les noirs qui, méconnaissant toute l'histoire de la lutte indigène,
veulent être étudiés par les anthropologues et demandent qu'on leur
ouvre un espace à l'ICANH et un peu partout, pour qu'on ne les
ignore pas et pour qu'ils ne soient pas « invisibles », comme di­
saient à tort Nina de Friedemann l8 et Jaime Arocha. Quand je ne

17 En 1991, la Colombie a adopté une nouvelle constitution qui définit
l'identité nationale en termes de multiculturalisme et pluriethnicité; elle
introduit, notamment, des droits spécifiques pour les populations noires et
indigènes.
18 Nina de Friedemman a été directrice de l'ICANH et professeur de
l'université Javeriana. Elle est considérée comme la pionnière des études

278



L'anthropologie en Colombie

vois pas quelque chose, c'est parce que c'est invisible, et
l'anthropologie ne les a jamais vus... Mais ils ne savent pas la
chance qu'ils ont eu d'être ignorés si longtemps par
l'anthropologie. Or, dans la nouvelle orientation officielle de
l'anthropologie postmodeme, les problèmes matériels des sociétés
sont oubliés, ça ne compte pas. L'exploitation, l'usurpation de la
terre, tout cela est oublié; maintenant on regarde les imaginaires,
les identités, les je ne sais quoi et, en plus, on parle peu des indiens.
Le travail de terrain est passé de plusieurs mois ou de plusieurs
années à 15 ou 20 jours. Ce sont les congés qu'on donne aux gens
pour réaliser leur travail, ou le temps qu'on donne aux entités offi­
cielles. Il y a deux ans, le bureau des Affaires indigènes19, qui
s'appelle maintenant la direction des Ethnies, a créé des commis­
sions d'anthropologues et d'avocats qui ont eu pour conséquence
cette reprise du pouvoir par les anthropologues, au moins du point
de vue officiel, et leur capacité à définir ce qu'est l'indigène, car on
les a envoyés faire des travaux de recherche. Ils avaient 15 jours à
l'intérieur de chaque communauté pour dire si c'étaient des indiens
ou pas, et sur cette base ils ont fait disparaître des indiens et éliminé
pas mal de gens dans le Putumayo. C'est-à-dire qu'ils ont obligé
des gens à sortir des recensements parce qu'ils n'étaient pas
indigènes. Qui disait qu'ils ne l'étaient pas? L'anthropologue et
l'avocat.

É.C. - Quel est votre conception de 1'« identité indigène» ?
L.G.v. - À l'époque, j'avais une conception - je l'ai encore mais je
ne crois pas que ce soit important aujourd'hui - sur le rôle de la
récupération, de la reconsolidation des éléments de la culture
matérielle dans les processus de lutte des gens. C'est-à-dire, le
processus ne pouvait pas être seulement économique - récupérer les

afro-colombiennes, notamment à travers sa dénonciation de
1'« invisibilité » des noirs avant la Constitution de 1991.
19 Bureau gouvernemental du ministère de l'Intérieur chargé des relations
entre le gouvernement et les populations indigènes (application des lois
ethniques, enregistrement des organisations indigènes, etc.).

279



Luis Guillenno Vasco

terres -, ou politique - avoir une nouvelle organisation de
l'autorité - mais il fallait aussi travailler au niveau de la
récupération culturelle. Moi, je suis essentialiste et, en tant que
marxiste, je pense que toutes les choses ont une essence, et je crois
que toutes ces positions anti-essentialistes sont la nouvelle arme
d'attaque de l'idéalisme face aux positions matérialistes. Or, cela ne
veut pas dire que les essences ne se modifient pas, qu'elles ne se
manifestent pas sous des formes variables, etc., etc., mais quand
l'essence d'une chose change, elle cesse d'être ce qu'elle est et
devient une autre chose, même si on continue à l'appeler comme
avant.
C'est déjà ce que disait Mariâtegui20 il y a quatre-vingt ans, et c'est
encore d'actualité. Mariâtegui affirmait que le problème de l'Indien
c'est le problème de la terre, le problème de l'autorité, et ensuite
apparaît le problème de la pensée et de la culture. On ne pense plus
ainsi, maintenant le problème de l'Indien est centré sur la
cosmovision et l'identité. C'est ce que la multiculturalité ou
l'interculturalité sont censées respecter (et il existe de grandes
polémiques entre les anthropologues et les linguistes, ceux de
l'école des Amerloques ou des Européens, qui se feraient tuer au
nom des préfixes « multi » ou « pluri » ou « inter» culturalité). Les
anthropologues affirment qu'il faut être tolérants et multiculturels,
ou pluriculturels, ou interculturels. Ce sont eux qui favorisent
l'exercice d'une interculturalité purement discursive. Car elle n'est
que discursive.

É.c. - Et elle reste à ce niveau, discursif?
L.G.V. - Tout à fait, mais les indigènes l'utilisent aussi à ce niveau.
Ils ont découvert qu'avec ce discours ils sont crédibles. Ceux qui
sont en train de détruire l'environnement se présentent comme ses
protecteurs et comme des « Indiens écologiques ». Ainsi ils gagnent
de l'argent et ils ont une reconnaissance nationale et internationale,

20 José Carlos Mariâtegui, écrivain péruvien du début du xxe siècle,
marxiste-léniniste, fondateur du parti socialiste et de la Confédération des
travailleurs du Pérou.

280



L'anthropologie en Colombie

même s'ils ne sont pas écologiques. Maintenant le problème ne
s'envisage pas au niveau de la vie matérielle des gens, ni au niveau
de la culture - définie comme modus vivendi -, ni en fonction des
bases matérielles de la société - les relations de production dans les
régions indigènes -, encore moins en termes de ressources
naturelles, de terre. Non, maintenant on dit qu'il s'agit d'un
problème de culture et de cosmovision. Ce type de discours marque
un autre type de travail. Pour faire des élucubrations à propos de la
pensée des Indiens on n'a pas besoin de rencontrer les Indiens,
comme c'est le cas avec le professeur Param021, qui n'a jamais eu
de rapports étroits avec les sociétés indigènes. II a peut-être vu pas
mal de photos d'Indiens dans les livres, et il pontifie sur les mythes,
il pontifie sur la pensée des Indiens. II se passe aussi autre chose
aujourd'hui: en huit jours tu pars dans le Choc6 et tu écris un livre
comme ceux que publie l'ICANH. Les chercheurs restent au village,
dans le chef-lieu, ils ne vont même pas parler avec les gens, encore
moins vivre avec ceux qui habitent dans la campagne, dans les
vallées, dans les forêts. Ils parlent avec les organisations mais pas
avec la population. Et comme ils n'ont pas beaucoup de temps pour
parler, ils ramènent tout un tas de photocopies de tous les
documents et de tous les discours écrits que les organisations ont
publiés, ils les lisent ici et ils publient un livre.

É.c. - Cette tendance est dominante dans l'anthropologie
colombienne?
L.G.V. - J'avais dit: « on ne me sort pas de l'Université nationale
tant que je n'ai pas touché ma retraite, à 65 ans ». Cependant je suis
parti. Pourquoi ? Parce que je croyais que, en tant que marxiste, on
pouvait changer, non pas l'anthropologie mais l'exercice de
l'anthropologie d'un bon nombre de personnes. Et cela n'est pas
arrivé. À une époque, il y avait un mouvement indigène qui rendait
possible le travail, même avec des difficultés, et elles étaient
nombreuses, parce qu'il n'y avait pas de salaire, mais les

21 Guillermo Paramo a été professeur et recteur de l'Université nationale;
actuellement il est recteur de l'Université centrale.

281



Luis Guillenno Vasco

communautés les hébergeaient, leur donnaient à manger, les
aidaient à se mobiliser. Maintenant c'est fini, il n'y a plus ce type
de mouvement indigène qui permet cela, et personne ne va
travailler si ce n'est pour un salaire, et un bon salaire.

É.c. - Est-ce-que la situation politique Ile rend pas difficile
l'exercice de l'anthropologie. en empêchant l'accès aux terrains?
L.G.v. - Il n'y a pas la même facilité de déplacement, il y a la peur
de la guérilla, il y a la peur des paramilitaires. À notre époque, il
n'y avait pas des paramilitaires partout, mais il y avait des petits
chefs qui n'avaient pas le pouvoir qu'ils ont aujourd'hui. Il y avait
aussi la guérilla, et le mouvement indigène du Cauca a toujours eu
une position radicale et verticale face à la guérilla. On était menacé
par l'année et par la guérilla. Quelques-uns d'entre nous, par
exemple, étaient sur les listes des personnes qui allaient être
assassinées par la guérilla ou par les grands propriétaires. C'est
pourquoi j'ai dû disparaître du Chamf22 durant un an et demi quand
le processus d'organisation des Embera a commencé. L'iNCORA23
a commencé à expulser les propriétaires fonciers de leurs terres,
même s'ils ont reçu une indemnisation. Aujourd'hui les
anthropologues, à quelques exceptions près, veulent un travail à
Bogota, avec un salaire d'un million de pesos minimum pour
commencer, et cela leur paraît très peu. De préférence dans un
bureau, bien qu'ils soient prêts à aller dans quelques quartiers
[barrios] de temps en temps et avec le minimum de travail. Je me
suis dit: « non, je ne suis pas là pour préparer des gens pour ça ».

Les gens qui ont travaillé avec moi me disent: « Mais pourquoi
vous vous plaignez, vous avez formé la plupart des meilleurs
anthropologues du pays ». Oui, mais ce n'était pas ce que je
voulais, je ne voulais pas former de bons anthropologues. Je me
suis rendu compte que, contrairement à ce que je pensais, on ne
peut pas changer l'éducation tant que le système continue à être le
même.

22 Territoire des indigènes embera-chami.
23 Institut colombien de la réforme agraire.

282



L'anthropologie en Colombie

É.c. - Comment voyez-vous l'anthropologie d'aujourd'hui, celle
qui est qualifiée de postmodeme, et qui est très présente en
Colombie?
L.G.V. - Les Américains luttent contre l'eurocentrisme de
l'anthropologie, ils veulent un américentrisme de l'anthropologie.
Ecoutez, je reconnais la validité des critiques initiales que le
postmodemisme a faites à l'anthropologie. On a commencé à faire
ces critiques ici 12 ans avant qu'ils ne commencent à les faire
là-bas, mais comme on n'a pas fait de congrès, ni rien pour la
divulgation, car ce n'était pas l'objectif, elles sont restées là et
personne ne les a connues. Mais je vois deux problèmes. D'abord,
l'insistance du postmodemisme sur le discours, ou sur
l'ethnographie en tant que texte, même s'il faut nuancer, parce
qu'on ne peut pas généraliser sur le postmodemisme car il y a
autant de postrnodemismes que de postmodemistes. Cela conduit à
une reconsidération du discours, qui est, en ce sens, inoffensive par
rapport aux objectifs affichés: changer le rôle politique de
l'anthropologie. Mais je crois que ce n'est pas le véritable objectif.
Je pense que la remise en question de l'anthropologie, il faut la
faire plutôt dans le domaine du travail sur terrain. C'est le raison­
nement de mon article final du livre Entre selva y paramo. En
termes académiques, le travail sur le terrain, et ceci est mon second
point, doit cesser d'être une technique pour recueillir de
l'information et devenir la méthode de la recherche. Mais cela
implique un changement dans la relation avec les gens, car
l'anthropologue se sent et se projette toujours comme anthropolo­
gue face aux communautés. L'avantage que j'ai eu, et que nous
avons eu, c'est que nous nous sommes présentés devant la
communauté en tant que solidaires, et que nous avions, en plus, des
connaissances: il y avait ceux qui connaissaient le droit,
l'anthropologie, l'agronomie, et nous avons pu utiliser ces
connaissances au bénéfice de la lutte. Mais notre principe
fondamental était autre que celui du postmodemisme.

283



Luis Guillenno Vasco

É.c. - L'anthropologie d'aujourd'hui cherche seulement à
recueillir de l'information auprès des gens?
L.G.V. - Bien sûr. En plus, toute la méthodologie et les techniques
de l'anthropologie sont faites pour soutirer de l'information. C'est
ce qui est arrivé avec la recherche-action ici. Les chercheurs ne
voulaient pas s'approprier la connaissance, mais finalement ils le
faisaient; comme ils se sentaient mal, comme des voleurs, ils se
sont inventés tout un tas de trucs pour la restituer. Ils ont fait pas
mal d'essais, mais il yen a très peu qui ont réussi. Le chef-d'œuvre
manqué de la restitution de la connaissance est Historia doble de la
costade de Fals Borda24, en quatre tomes. C'est tout sauf une
restitution. On ouvre le premier tome et il y a, d'un côté, le discours
d'interprétation destiné aux intellectuels, et, de l'autre,
l'information avec plein de photos, telle quelle, pour les gens du
peuple. Par contre, quel est le rôle des débats, des cartes parlantes?
Grâce à une discussion, qui est de caractère oral, toutes les connais­
sances sur un sujet ou une situation se croisent: celles de
l'ethnographe, de l'ethnohistorien, du linguiste, celles du
sociologue, de l'agronome, celles de je ne sais pas qui, et celles de
chaque indigène qui participe à ces réunions. Que fait cette
discussion? Elle confronte ces connaissances, et les arguments de
chacun pour les défendre. Elle met en commun la connaissance que
chaque individu a au départ et l'organise en une connaissance
d'ensemble, de groupe, qui peut être parfois très vaste. En second
lieu, elle oblige à aller de l'avant, à approfondir, place les
connaissances à un autre niveau qui pennet aux gens, sur cette base,
de prendre des décisions sur ce qu'ils doivent faire pour affronter
les problèmes.

24 Orlando Fals Borda est le fondateur, avec Camilo Torres, du
département de Sociologie de l'Université nationale en 1959. C'est un des
principaux représentants du courant de la Recherche Action Participative.
Voir Fals Borda O., 1980. Historia doble de la Costa. Bogota, Carlos
Valencia Editores.

284



L'anthropologie en Colombie

É.c. - Revenons à l'actualité, vous critiquez beaucoup la réfonne
de l'Université nationale25•••

L.G.v. - Je ne vais pas travailler à l'Université nationale de Marco
Palacios26, jamais, ce n'est pas l'université telle que je l'envisage,
telle qu'elle doit être. Je ne vais pas travailler dans une université
américaine de mauvaise qualité en Colombie. Car ce qu'il veut,
c'est insérer l'université dans le système éducatif mondial; et le
système éducatif mondial, c'est l'américain. Ce n'est même pas le
vôtre, vous qui avez aussi été contraints de faire des changements,
on vous met la pression pour vous adapter aux États-Unis. Cette
réforme est liée au rôle qui nous est imposé dans le monde, celui de
vassal, voilà le rôle que l'impérialisme nous octroie. Palacios a fait
un plan de développement pour l'université qui commence avec
une phrase lapidaire, résumant tout son diagnostic sur l'Université
nationale: les diplômés de l'université sont sur-éduqués, cela rend
difficile leur insertion dans le contexte international. Voilà pour­
quoi le but de sa réforme est de baisser le niveau académique de
l'Université nationale.
Actuellement, l'Université nationale est une université de licences
qui ont une durée de quatre ans minimum, il y en a qui durent plus.
Palacios propose dorénavant, avec la réforme, que les licences
durent au maximum quatre ans, il veut mettre au point un cycle de
base d'une ou deux années pour toutes les licences de la même
faculté. Pour apprendre quoi? Des savoir-faire de base: lecture,
écriture, informatique, recherche bibliographique et quelques
techniques de recherche. Après ce cycle de base, on passe à un
autre cycle où l'on va juste donner des informations sur le domaine
d'études correspondant car, dans la tête de Palacios, les licences ne
doivent pas être des centres de formation, activité réservée aux
masters. Un des défauts de l'université, c'est qu'elle se centre trop

25 Projet polémique de réorganisation de l'Université nationale; il
redéfinit les programmes éducatifs, transfonne les facultés, favorise les
liens avec les entreprises privées et met en avant les masters.
26 Historien et avocat, professeur du Colegio de México, recteur de
l'Université nationale de 1984 à 1988 et de 2003 à 2005.

285



Luis Guillenno Vasco

sur les disciplines, or c'est le rôle des masters. L'autre défaut, c'est
qu'elle veut former les étudiants à être des chercheurs, or cela ne
concerne pas les licences. Pour cette raison il n'y aura ni stages ni
mémoires dans les licences. Ils ont d'ailleurs déjà été supprimés en
partie. Maintenant les étudiants peuvent obtenir leur diplôme en
présentant un article dans une revue indexée ou ayant un comité
éditorial, ou en s'inscrivant en master et réussissant les matières du
premier semestre. Une fois la licence finie, l'étudiant fera une
spécialisation dont le but est de choisir parmi les plus capables, il le
dit clairement. Mais c'est aussi, sans aucun doute, pour choisir ceux
qui sont capables au niveau du porte-monnaie, afin qu'ils
continuent en master, qui valent une fortune. Or, c'est là où ils vont
se former. Et les autres? Ils seront formés pour la vie active,
c'est-à-dire que ce sera de la main-d'œuvre. On dit qu'actuellement
les étudiants diplômés arrivent à leur bureau et ne savent pas
comment travailler. Il faut donc les former. On va sans doute leur
apprendra à organiser un bureau, à classer dans un tiroir, à mettre
en place des projets, à promouvoir la communauté. Et ils
deviennent de la main-d'œuvre. De qui? De ceux qui ont un master
ou un doctorat. Ainsi, l'Université nationale deviendra une
université de doctorat avec des docteurs. Peut-être est-ce valable en
Europe et aux États-Unis, mais ici 90% des étudiants ne peuvent
pas aller au-delà de la licence. C'est bien ce qui justifie l'existence
d'une bonne formation en licence. Ici on présente des travaux de
recherche pour obtenir la licence meilleurs que ceux de doctorat
ailleurs, or maintenant on dit que c'est un défaut qu'il faut éliminer.
C'est vrai, ici on a eu d'excellentes thèses de licence d'étudiants qui
vont en Europe et qui sont capables de soutenir une conversation
d'égal à égal avec un docteur, mais le docteur leur dit: « non, vous
commencez à peine, une fois que vous aurez fini nous pourrons
peut-être parler, en attendant contentez-vous d'apprendre». Parce
qu'on leur fait un lavage de cerveau, pour qu'ils reviennent comme
des agents de ces pays. Le master et le doctorat, ce sont des lavages
de cerveau, c'est une arnaque. On paie beaucoup d'argent pour
qu'un professeur nous dise de lire tout simplement les livres qu'il a
lus, notamment en langue étrangère, ou des livres qu'il n'a pas lus,

286



L'anthropologie en Colombie

mais qu'on lui a recommandés. Après, ils sont recrutés par les ONG,

qui sont les nouveaux instruments de domination et de pillage
impérialistes. J'ai des amis qui sont partis aux États-Unis et la
première chose qu'on leur a dite c'est: «qu'est-ce-que c'est que
l'anthropologie colombienne? C'est quoi? L'anthropologie, c'est
nous qui la faisons ». Alors, aux États-Unis on ne te laisse même
pas parler pendant les cours. Je ne sais pas comment ça se passe
dans vos merveilleuses universités.

É. c. - Qui ne sont pas si merveilleuses...
L.G.V. - Écoutez, un des meilleurs mémoires d'anthropologie,
c'est un étudiant à moi qui l'a fait. Après avoir été là-bas huit mois
dans un master, il a écrit un article où il renie tout ce qu'il avait dit
dans ce mémoire. On lui a sûrement déjà appris les concepts qu'il
faut utiliser, ceux qui sont valables pour interpréter ce qui se passe
ici. Le reste finit à la poubelle, j'imagine déjà sa thèse. C'est
pourquoi je n'ai jamais voulu faire une formation institutionnelle, à
part la licence. Je n'ai même pas eu mon diplôme. Mais j'ai plus de
connaissances, j'ai fait beaucoup plus de choses, et j'en ai
développées plus, et j'ai lu davantage que beaucoup de diplômés.
Tous les livres que vous voyez là, je les ai lus, et j'y ai réfléchi. Je
continue à penser qu'ici nous avons fait des choses que personne
n'a faites en anthropologie dans le monde. Maintenant les gens
attendent la meilleure offre, celui qui paie le mieux. C'est avec
ceux-là qu'ils partent, ils suivent la mode, et la mode c'est vous.
Les Américains et les Européens, c'est ça la mode. Et vous allez
vers le dernier qui a parlé, c'est celui-là, celui qui détient la vérité,
parce que c'est le dernier. Ce qui s'est passé il y a trente ans,
quarante ans, cinquante ans, ne vaut plus, parce que c'est démodé.
Voilà le critère. Les gens s'en vont et reviennent avec des discours
qui n'ont rien à voir avec ce qui se passe ici, mais ce sont les
instruments pour gérer toute leur vie professionnelle, car ce n'est
pas leur vie personnelle mais professionnelle. Et cela ne sert à rien.
Non seulement ça ne sert à rien, mais cela occulte la réalité, cela
devient un obstacle pour résoudre les problèmes de la population
qui vit cette réalité. Ce n'est pas seulement inoffensif, cela joue un

287



Luis Guillenno Vasco

rôle, et avec ça on manipule les gens, et c'est ce que l'on raconte
aux indigènes.
Ce n'est pas seulement vrai avec les masters : les congrès interna­
tionaux fonctionnent de la même manière. Et les nationaux aussi.
Publier dans des revues. Ce sont des manières de façonner,
d'orienter le métier dans une direction qui vise à bénéficier à
quelques-uns. Et comme maintenant les indiens participent à tout,
on leur lave le cerveau. Ils commencent déjà à partager ces critères,
ces valeurs, les chamanes sont contents quand on les appelle des
laboratoires écossais et qu'on les invite pour leur soutirer toute
l'information sur l'utilisation des plantes médicinales de
l'Amazonie. Ils ne se doutent pas des raisons pour lesquelles on
valorise maintenant ces connaissances. Avant on disait qu'il
s'agissait de superstitions ou de conneries d'indiens misérables et
arriérés, ou sales, comme on les qualifie encore en Équateur. Bien
sûr qu'on a reconnu ces connaissances. Mais c'est pour pouvoir les
leur prendre, tout simplement. Si demain ils vont soigner avec cette
plante, ils doivent payer une prime aux étrangers pour pouvoir faire
ce qu'ils ont toujours fait. On a reconnu les indiens et maintenant,
c'est aux indiens de les reconnaître, eux, en tant qu'hommes
d'affaires.

É.c. - Est-ce-que l'anthropologie est devenue une activité sans
aucun engagement politique ?
L.G.V. - Aujourd'hui il n'y a pas une critique contre le système,
encore moins avec le gouvernement actuel, ni avec le prochain, car
on commence à peine. Ce qui nous attend ce n'est pas n'importe
quoi, ce qui s'est passé à Barranquilla27 n'est qu'une petite alerte
par rapport à ce que l'on va vivre. Ce qui est arrivé au professeur

27 Le 17 septembre 2004, le sociologue Alfredo Correa de Andrefs,
professeur des universités du Nord et Simon Bolivar, a été assassiné par
balle, en plein jour, dans le centre ville de Barranquilla. Il était connu pour
sa participation aux débats politiques locaux et pour ses travaux sur le
thème des déplacés de la violence.

288



L'anthropologie en Colombie

Correa, et au folkloriste28, qui a aussi été arrêté. Cela va continuer.
Tous les assistants de recherche et toute la famille de Correa ont dû
s'exiler. Cela va arriver à cet autre monsieur, ou on le menace pour
qu'il parte, ou on le tuera dès qu'il sera sorti de prison, innocent.
Alors les gens ne veulent plus protester, ni lever la tête, ni rien dire.

Bibliographie partielle de Luis Guillermo Vasco

- 1975. Los Chami. La situaciOn deI indigena en Colombia.
Bogotâ, Ed. Margen Izquierdo (coll. Populibros, n01).
- 1978. « El indigena y la cultura : un marco general de anâlisis »,

Approches colombiennes. Thèmes latino-américains, Il : 5-24.
- 1978. « Mosquera, los indios y los antrop610gos », Hebdomadaire
Culturel El Pueblo, 22 octobre: Il. Cali.
- 1980. « La lucha guambiana por la tierra: l indigena 0
campesina ? », Letras de tierra, 2 : 55-66. Bogotâ.
- 1980. « El pensamiento telurico dei indio », Letras de tierra, 0 :
6-10.
- 1982. Nationalités minoritaires en Colombie, écrit et publié par
l'auteur à Bogotâ (janv.).
- 1983. « Aigunas reflexiones epistemol6gicas sobre la utilizaci6n
dei método etnogrâfico en trabajo de campo », Boletin de
Antropologia, département d'Anthropologie, université
d'Antioquia, tome II, vol. V (17-19) : 665-675.
- 1984. « Lewis H. Morgan: primer creador de la "nueva"
etnografia », Lectura Adicional, 184.
- 1985. Jaibanas. Los verdaderos hombres. Bogotâ, Fond de
promotion de la culture de la Banque populaire (coll. Textes
universitaires).

28 Yamil Cure, folkloriste, animateur culturel, créateur du groupe
carnavalesque El Rey dei Rio [Le Roi du fleuve] du carnaval de
Barranquilla, a reçu des menaces. Il a dû quitter le pays avec sa famille en
mars 2005.

289



Luis Guillenno Vasco

- 1987. « Objetividad en antropologfa: una trampa mortal »,
Uroboros, 1 (avril-juin) : 7-9.
- 1988. « Nacionalidad y etnocidio », Politeia, vol. 1(4-août):
15-20.
- 1990. « Guambia comienza a luchar », Nueva Vision, 4: 4-6.
Publication d'étudiants en anthropologie, département
d'Anthropologie, Université nationale de Colombie, Bogotâ.
- 1990. « Jaibana embera y chamanismo », Cultura embera : 33-48.
Organisation Indigène d'Antioquia.
- 1991. « Autonomfa y poder local », in Colombia multiétnica y
pluricultural. Memorias dei Seminario Taller sobre Reforma
descentralista y minorias étnicas en Colombia. Santafé de Bogotâ,
École nationale supérieure d'administration publique, documents
ESAP: 149-156.
- 1991. « Serâ un descubrimiento », Prisma, Revue
interdisciplinaire scolaire, Université nationale de Colombie, 2:
13-18. Bogotâ.
- 1991. « El tiempo y la historia entre los indfgenas Emberas »,
Magazin Dominical de El Espectador, 433, Il août: 20. Bogotâ.
- 1992. « Arqueologfa e identidad: el caso guambiano» en
POLITIS G. (ed), Arqueologia en América Latina hoy. Santa fe de
Bogotâ, Banque populaire: 176-191 (coll. Textes Universitaires).
- 1992. « Indfgenas estudiantes 0 estudiantes indfgenas ? », Nueva
Vision, 10 (junio) : 7-9. Publication d'étudiants en anthropologie,
Département d'anthropologie, Université nationale de Colombie,
Santa fe de Bogotâ.
- 1993. « Jaibana. Brujo de la noche », en LEYVA P. (ed),
Colombia Pacifico, t. 1 : 332-341. Bogotâ, Fond FEN Colombie.
- 1993. « Los Emberas-Chami en guerra contra los cangrejos », en
CORREA RUBIO F. (ed), La selva humanizada. Ecologia altemativa
en el tropico hUmedo colombiano. Bogotâ, Institut colombien
d'anthropologie/CEREClFond FEN Colombie, Série Amerindia, 1 :
123-145.
- 1994. Lewis Henry Morgan: confesiones de amor y odio. Bogotâ,
Université nationale de Colombie (coll. Latinoaméricaine).
- 1996. « Territorio es vida », Kabuya, 3 (oct.).

290



L'anthropologie en Colombie

- 1997. «Para los Guambianos, la historia es vida», Bolet(n de
Antropolog(a, vol. 11(28) : 115-127. Medellin, université
d'Antioquia, département d'Anthropologie.
- 1997. «El origen de la gente deI agua», Diversa. Revista de
Pensamiento Ambiental, 3 (ler trimestre): 42-46. Santa fé de
Bogotii, ministère de l'Environnement.
- 1997. « Quintin Lame y su pensamiento de liberaci6n indigena»,
Vita-cora, 2 : 335-38. Revue des étudiants de sciences politiques,
faculté de droit, Université nationale de Colombie, Bogotii.
- 1997. Polftica, autonom(a y cultura a finales dei siglo XX en
Memorias «Del olvido surgimos para traer nuevas esperanzas».
Bogotii, Publicacion Ministerio de Justicia y de Derecho y
Ministerio de Interior : 321-326.
- 1998. «Guambianos : hijos deI arcoiris y deI agua », Coauteurs:
les taitas guambianos Abelino Dagua Hurtado y Misael Aranda
CEREC/Les quatre ElémentslFondation Alejandro Angel
EscobarlFond de promotion de la culture de la Banque populaire,
(coll. Histoire et Tradition de Guambia, N° 5), Bogotii.
- 1998. Gu(a bibliografica. Nacionalidades ind(genas embera y
waunaan. Écrit avec GALEANO CORREDOR J. Séminaire
permanent interdisciplinaire d'ethno-éducation. Bogotii, Université
nationale de Colombie/ministère de l'Éducation nationale.
- 1999. «Vivir y escribir en antropologia», Bolet(n de
Antropologia, vol. 13(30).
- 2000. « La lucha guambiana por la recuperaci6n de la memoria »,
en GNECCO C. & ZAMBRANO M. (eds), Memorias hegemonicas,
memorias disidentes: el pasado como polftica de la historia.
Bogotii, Institut colombien d'anthropologie et histoire/université du
Cauca: 69-95.
- 2002. Entre Selva y paramo. Viviendo y pensando la lucha india.
Bogotii, Institut colombien d'anthropologie et histoire.
- 2003. Notas de viaje. Acerca de Marx y la antropologia. Bogotii,
Fond de publications de l'université du Magdalena.

... ... ...

291





L'ANTHROPOLOGIE ESPAGNOLE
Anthropologie du centre

ou anthropologie périphérique?

Montse COLERA, Pablo DOMINGUEZ, M6nica MARTINEZ
Université autonome de Barcelone

(Département d'anthropologie sociale et culturelle)

Dans cet article nous ne nous attacherons pas à présenter les
débats actuels portant sur l'exercice et les fondements de
l'anthropologie dans une région typiquement « périphérique»1 et
exotique. Il ne s'agit pas non plus de réfléchir sur l'anthropologie
pratiquée par des pays latino-americains, africains, océaniens ou
asiatiques. Le but de ce texte est d'analyser l'anthropologie dans un
État qui appartiendrait à la «périphérie» mais que certains
chercheurs du Sud peuvent cadrer au « centre» : l'Espagne2•

Pendant les trois dernières décennies, l'Espagne, un pays qui
auparavant était objet de recherche ethnographique (J. Pitt-Rivers,

1 «Périphérique» au niveau de la production scientifique mondiale en
anthropologie.
2 Comme nous le montrons plus bas, nous pouvons induire qu'il y a des
pays (comme le Royaume-Uni, les États-Unis ou la France) dans lesquels,
fondamentalement en raison du potentiel économique, des caractéristiques
historiques et de la tradition universitaire, l'enseignement de la discipline
et les textes anthropologiques qui y sont édités ont une plus grande
diffusion et sont plus cités que les textes et théories produits en Espagne
donnant à ce pays, comme à d'autres, un certain statut« périphérique ».

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 293



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

1954; D. Gilmore, 1980, 1987, 1991, 1999)3, s'est transformée en
pays «producteur» de connaissances anthropologiques dans «la
périphérie» du «centre »4. Cette affirmation peut être cependant
nuancée, car en fonction du contexte on peut situer l'Espagne
différemment. Certains anthropologues latino-américains, africains
et asiatiques pourraient peut-être voir la péninsule Ibérique comme
une partie du « centre» parce qu'elle a été une métropole coloniale
et qu'elle est géographiquement située en Europe occidentale, alors
que certains scientifiques sociaux du «centre» continuent à
projeter un regard éloigné sur elle. En effet, l'anthropologie
espagnole s'est développée dans un espace à mi-chemin entre le
« centre» et la « périphérie ».

À la recherche de l'anthropologie espagnole

À la différence de l'Amérique latine où les débats portant sur
les relations de pouvoir entre le «centre» et la « périphérie» ont
pris de l'importance dès les années 1970 (Cardoso de Oliveira,
1996, 1999, 2004 ; Cardoso de Oliveira et Rubén, 1995; Fahim et
Helmer, 1982 ; Jimeno, 1999 ; Krotz, 1993, 1996 ; Mignolo, 2001 ;
Quijano, 1993; Ramos, 1990, 1999), en Espagne - hormis
quelques exceptionsS - les chercheurs ont très souvent reproduit les
thèses des anthropologies «centrales» sans trop accuser et
dénoncer leur situation de subordination. Depuis sa consolidation
dans l'académie durant les années 1990, l'anthropologie espagnole
a observé les autres traditions et courants théoriques sans s'investir
dans la création d'une tradition nationale propre. Probablement, en
Espagne l'anthropologie n'a pas eu le temps de se consolider en
tant que discipline parce qu'elle a dû concentrer ses énergies et ses

3 La bibliographie ethnographique en anglais sur l'Espagne rassemblée par
l'Institut Tarragonf d' Antropologia est disponible sur le site de l'université
d'Alabama : http://www.as.ua.edulantlFaculty/murphy/412/spanbib.htm#.
4 De pays traditionnellement folkloriste et objet de l'anthropologie des
autres, nous sommes passés à une anthropologie plus complexe et nous
sommes devenus les acteurs de la recherche.
S Cf. par exemple, Moreno (1975, 1984).

294



L'anthropologie espagnole

ressources dans la construction d'espaces à l'université. Elle a dû
survivre dans un monde académique encore très précaire et fragile.
En bref, lorsque l'anthropologie critique se répandait ailleurs,
l'Espagne plongeait dans les débats liés au processus
d'institutionnalisation de la discipline.

La colonialist critique qui est née à l'intérieur et à l'extérieur
des domaines anglo-saxons depuis les années 1960 (Gough, 1968 ;
Berreman, 1968; Asad, 1997 ; Fabian, 1983), est aussi arrivée très
tardivement en Espagne. Moreno (1975, 1984) en Andalousie, et
Llobera (1999) entre la Catalogne et l'Angleterre, ont été les
auteurs les plus touchés par ces théories critiques. Néanmoins,
certains chercheurs du «centre », comme Herzfeld, considéraient
que leurs argumentations ne correspondaient pas à la situation de
l'Espagne et des pays européens «périphériques» en général
(Narotsky,2oo5 ; Herzfeld, 1997).

En effet, nous envisageons le cas de l'Espagne comme un
exemple paradigmatique du développement de l'anthropologie
socioculturelle dans un pays européen «périphérique» en tennes
de production théorique. Cette analyse peut nous pennettre
d'identifier des similitudes avec d'autres pays de l'Europe et
d'ailleurs afin de contribuer à la recherche du renforcement des
transferts multidirectionnels entre les «centres » et les «périphé­
ries », ainsi qu'entre les pays « périphériques» eux-mêmes.

Certains peuvent penser que traiter la situation de
l'anthropologie dans le monde comme une relation entre « centre»
et « périphérie» est une hypothèse trop réductionniste, voire même
qu'il s'agit d'une situation déjà connue... Nous pensons cependant
qu'une telle perspective ne manque pas d'intérêt, plus encore si
nous analysons les résultats du test que nous avons mené et qui est à
l'origine du présent article. Ce test a consisté à rechercher les pays
d'origine des auteurs recommandés dans différents programmes
d'enseignement universitaire espagnols d'anthropologie sociocultu­
relle, ainsi que l'affiliation aux différentes écoles nationales des
revues les plus lues en proposant une comparaison entre une
sélection espagnole et une sélection internationale. Dans ces
analyses, il apparaît toujours de façon très significative, des

295



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

références françaises, anglaises et, surtout américaines. Nous expo­
serons d'abord la méthode suivie lors de la réalisation de la
recherche statistique concernant les auteurs recommandés.

Tableau 1. Pourcentages estimatifs de ['origine/affiliation nationale
des auteurs recommandés dans les bibliographies de différents
programmes d'anthropologie espagnols, 2üü4-2005.

États-Unis 32,02 %

Es a ne 22,49 %

Grande-Breta ne 19,01 %

France 8,04 %

Brésil 4,04 %

Mexi ue 4,03 %

Allema ne 1,90 %

Canada 0,98 %

Nouvelle-Zélande 0,71 %

Portu al 0,71 %

Suède 0,71 %

Pa s Bas 0,48 %

Australie 0,41 %

Islande 0,41 %

Italie 0,36%

Nous sommes partis de cinq programmes de doctorat en
anthropologie sociale émanant de cinq universités publiques
espagnoles6 de régions différentes telles que la Catalogne, Madrid

6 Université autonome de Barcelone, université de Barcelone, université
de Grenade, université autonome de Madrid et université Rovira i Virgili
(Tarragona).

296



L'anthropologie espagnole

et l'Andalousie (en tout il y a dix universités publiques espagnoles
offrant des cursus en anthropologie). Parmi ces cinq programmes
académiques, nous avons sélectionné, au hasard7, quatre titres
bibliographiques recommandés dans chacun des cours, obtenant
ainsi un échantillon correspondant aux lectures réalisées par cinq
étudiant- type, soit 126 références bibliographiques recommandées.
Dans cette base de données, nous avons pris en compte l'origine ou
l'affiliation nationale8 des auteurs des articles ou ouvrages
recommandés. Ces données montrent très nettement la prééminence
anglo-saxonne (approximativement 53%) et la légère tendance de
l'Espagne (sans doute en augmentation) vers l'anthropologie
ibéro-américaine (seuls le Brésil et le Mexique représentent plus de
8% ensemble).

Comme deuxième exemple avalisant notre hypothèse, nous
présenterons une statistique comparative qui montre l'origine
nationale des publications de large diffusion selon le critère de deux
institutions différentes (tableau 2) : le Departament Universitari de
Recerca i Sociedtat de la Informaci6 (DURSI)9, rattaché au
gouvernement autonome de la Catalogne, et l'Institut for Scientific
Information (ISI)10, un institut transnational appartenant à la
Thompson Corporation. Les 50 premières revues de ces listes sont
analysées ll . On constate que la valorisation de l'institution
espagnole et celle de l'américaine coïncide assez étroitement dans
le fait que le plus grand nombre de publications provient des

7 Il nous a été impossible d'inclure les sujets des cours. Nous sommes
conscients que cela peut introduire des biais, car il est certain qu'en
fonction de la thématique domine une ou une autre tradition nationale.
8 Par « affiliation nationale» nous nous référons à des auteurs s'étant
formés et/ou ayant développé leur carrière scientifique dans un autre pays
que le leur, donnant lieu à un curriculum de publications et d'activités
scientifiques situé ailleurs que dans leur pays de naissance.
9 www.lO.gencat.net/dursi
10 www.isinet.com
Il Pour établir les origines nationales de chaque publication nous avons
pris en compte l'institution à laquelle elle est rattachée ou bien l'origine du
Conseil éditorial, selon la disponibilité des différentes informations.

297



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

États-Unis, suivies par celles de la Grande-Bretagne. En troisième
lieu, on observe en Catalogne l'influence qu'exercent les
publications françaises tandis que dans la liste de l'ISI elles sont
placées en quatrième lieu, ce qui dénoterait une certaine
francophilie catalano-espagnole, la France étant toutefois dans les
deux cas un pays du « centre ». On remarque aussi la présence des
publications espagnoles dans la liste du DURSI mais leur totale
absence dans la liste internationale (tableau 2).

Tableau 2. Pourcentages estimatifs de l'origine des publications
considérées de large diffusion par le DURSI (source 2005:
www.lO.gencat.netldursi) et l'ISI (source 2004: www.isinet.com).

IUsteDURSI (ema2nOIe) ListelSI internationale}

États-Unis 44% (22) Etats-Unis 56% (28)

Grande-Bretaane 18% (9) Grande-Bretagne 18%(9)

France 10% (5) Pavs-Bas 6% (3)

Esoagne 8%(4) France 4% (2)

Pays-Bas 6% (3) Allemagne 2% (1)

Australie 4% (2) Australie 2% (1)

Inde 4% (2) Canada 2% (1)

Brésil 2% (1) Croatie 2% (1)

Canada 2% (1) Inde 2% (1)

Nouvelle-Zélande 2% (1) Jaoon 2% (1)

Nouvelle-Zélande 2% (1)

Suisse 2% (1)

Comme le montrent les deux tableaux, l'anthropologie
espagnole regarde fortement vers le « centre» sans en faire partie
(voir les résultats de la liste ISI). Malgré cette situation, les débats
sur les relations entre les anthropologies «périphériques» et
« centrales» n'ont pas marqué l'agenda académique des
anthropologues espagnols. En 2003 la Fondation Wenner-Gren

298



L'anthropologie espagnole

avait organisé en Italie un symposium international intitulé World
anthropologies: Disciplinary Transformations Within Systems of
Power. Les organisateurs, Gustavo Lins Ribeiro et Arturo Escobar,
ont tenté de dresser une carte des anthropologies au niveau mondial
et se sont efforcés de réfléchir sur la validité des catégories
classificatoires dominant / subordonné, «centre» / « périphérie »,
Nord / Sud, Occident / Orient, etc. Pourtant, cet espace de réflexion
et débat ayant pour but la constitution de réseaux d'anthropologues
au niveau mondial a peu attiré l'attention des anthropologues
espagnols. En ce moment. à notre connaissance, seule une
anthropologue catalane12 participe aux débats et travaux du World
anthropologies network (WAN) (Réseau des anthropologies du
monde).

Hormis quelques cas exceptionnels, les anthropologues espa­
gnols sont peu présents dans la plupart des rencontres académiques
qui ont lieu sur la scène internationale. En 2004 au cours du
Congrès biannuel de l'EASA se tenait un workshop consacré aux
other anthropologies, destiné à analyser les traditions anthropologi­
ques dans des contextes qui n'étaient ni anglo-americains, ni fran­
çais, ni allemands. Or l'anthropologie espagnole n'y a pas participé.
Enfin, nous constatons qu'à la différence des pays de l'Europe
orientale, l'Espagne n'a pas participé aux débats portant sur les
points de convergence des anthropologies « périphériques» euro­
péennes. Par contre, grâce au soutien économique des agences de
coopération internationale, les anthropologues professionnels en
Espagne ont commencé à développer des liens très forts avec leurs
collègues de l'Amérique latine. Malgré l'absence de
l'anthropologie espagnole dans les espaces de débat européens, les
étudiants et les jeunes chercheurs, poussés par la précarité écono­
mique et les difficultés techniques pour travailler en tant
qu'anthropologue dans leur propre pays, cherchent à établir des

12 Cf. par exemple aux résultats de la table ronde organisée par Susana
Narotzky : « Podemos pensar fuera de los discursos hegem6nicos ? », dans
le cadre du 1er Congreso de la Asociaci6n Latinoamericana de
Antropologia, 11-15 de julio 2005 en Rosario, Argentina.

299



Montse Colera, Pablo Domînguez, Monica Martînez

réseaux et à mettre en commun leurs craintes sur le futur de la dis­
cipline avec d'autres collègues de l'Europe « périphérique» (voir
plus bas dans ce même document la description du réseau Moving
anthropology student network - MASN). Selon le point de vue de
ces jeunes, il est souhaitable et nécessaire de travailler en réseau
avec les autres pays « périphériques» de la région. Le partage de
l'infonnation et la mobilité peuvent devenir des éléments décisifs
pour la consolidation des anthropologies de la Grèce, l'Autriche, la
Slovénie, la Pologne, la Croatie, etc.

Les anthropologies «périphériques» sont, en général, peu
visibles, faibles et elles ont besoin d'alliances pour se consolider,
mais elles sont présentes en Europe. Comme l'affirme Krotz en
référence à l'Amérique latine « When one examines the discipline's
histories, the most published and translated text books and main
joumals, the anthropologies generated in the countries of the South,
and their institutions and practitioners, hardIy exist » (1997 : 240).
L'un de nos buts dans cet article est précisément de montrer que
malgré son invisibilité dans le monde académique global, à cause
de sa faible capacité de production et de diffusion au niveau
théorique, l'anthropologie espagnole en tant que telle existe, survit,
se reproduit et innove. Si elle reste invisible c'est partiellement à
cause des relations complexes d'inégalité entre le «centre» et la
« périphérie» (Asad et al., op. cit. : 720) et en raison d'un fort
manque de moyens économiques et institutionnels pour faire de la
recherche dans et hors de nos frontières.

En ce sens, la perspective qui guide notre réflexion est très
proche de celle développée par Escobar et Restrepo. 11 s'agit ici de
réfléchir à partir du concept de World anthropologies pour intégrer
le champ épistémologique et politique dans lequel émerge et
fonctionne l'anthropologie ainsi que les relations de pouvoir qui
existent entre les différentes traditions (Escobar & Restrepo, 200Sa
& 20üSb). De plus, nous sommes également redevables à Cardoso
de Oliveira (1999), surtout lorsqu'il affirme que les pays
« périphériques», comme les latino-américains, ont l'habileté
d'incorporer d'une façon critique les différentes traditions
anthropologiques. Comme il le montre à travers le cas du Brésil,

300



L'anthropologie espagnole

l'anthropologie ne perd pas son caractère et sa vocation
universaliste car les pays « périphériques» adaptent la discipline à
leurs conditions politiques et sociales.

Enfin, comme nous le verrons plus bas, nous retrouvons dans
le cas espagnol les éléments qui, selon Cardoso de Oliveira,
caractérisent les anthropologies « périphériques », à savoir: a) des
recherches centrées sur le territoire national, b) une précarité
institutionnelle, c) une dépendance des pays centraux pour la
formation doctorale, d) un marché du travail sans demande, et
e) l'absence de revues de renommée internationale (Cardoso de
Oliveira, ibid.).

Pourquoi l'anthropologie espagnole est-eUe «périphérique»?
Un problème dont les racines sont historiques

Comme nous l'avons vu, l'Espagne n'est pas l'un des pays
qui participe à ce que nous avons considéré comme le « centre» de
la production des textes et de la pensée anthropologiques.
Étonnamment, comme d'autres pays qui n'ont pas été des anciennes
puissances coloniales (alors que l'Espagne l'a été), elle se place à la
« périphérie» du «centre ». Même si l'Espagne fut la métropole
d'un grand empire, le fait qu'elle ne soit pas devenue l'une des
puissances coloniales de la deuxième partie du XIXe siècle et du
début du xxe a beaucoup favorisé sa position « périphérique ». Les
pays colonisateurs et leur besoin d'imposer une administration et un
corps de normes et règles aux peuples colonisés ont bien disposé de
l'anthropologie qui a apporté en même temps des connaissances
utiles pour une telle colonisation (Said, 2006; Keesing, 1994). La
perte des dernières colonies espagnoles en 1898 (Cuba et
Philippines) n'a été que le dernier témoignage du rôle difficile que
pouvait jouer l'anthropologie espagnole au niveau colonial pendant
ces deux demi-siècles. De fait, c'est avec le colonialisme et son
influence au niveau international à l'époque où se consolide
définitivement la discipline, que les anthropologies de la France et
de la Grande-Bretagne ont réussi à se placer au « centre ». Il ne faut

301



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

pas oublier non plus que, si dès les années 1980 les anthropologues
réévaluent la place qu'il convient d'assigner au fait coloniaP3, dans
ce contexte historique - tout particulièrement dans l'Asie et
l'Afrique anglaises et françaises - les anthropologues des
métropoles ont pu continuer de privilégier l'étude des systèmes
sociaux « traditionnels» dans les ex-colonies et canaliser ainsi des
ressources institutionnelles vers les instances académiques.

Sans prêter importance au fait colonial et à ce décalage histo­
rique de base, notre grille d'analyse pour expliquer la position
contemporaine de l'anthropologie espagnole se fondera sur quatre
autres points principaux. En premier lieu, sur des raisons politiques
historiques, concrètement sur les effets de la guerre civile
(1936-1939) et de la dictature franquiste (1939-1975) ; deuxième­
ment, sur la division territoriale de l'Espagne en régions
géographiques d'influence dont l'une des conséquences est le
développement de l'anthropologie au niveau des communautés
autonomes mais pas au niveau national. En troisième lieu, nous
aborderons le problème de la langue, et en dernier, la très faible
présence et influence de l'anthropologie dans la société et les insti­
tutions espagnoles. Bien que cela ne soit pas évident, ces quatre
aspects sont étroitement liés les uns aux autres et les confronter
séparément pourrait être fallacieux. C'est pourquoi nous structure­
rons notre discours à partir de la guerre civile espagnole, pour
discuter ensuite les autres points.

Guerre civile et franquisme
Selon l'anthropologue Joan Prat, avant la guerre civile,

l'anthropologie espagnole présentait deux tendances:
l'anthropologie scientifique et le folklorisme l4 . La première est née
de l'influence de l'anthropologie française classique, positiviste et
évolutionniste, qui unissait l'anthropologie physique et sociocultu­
relle. Ses principaux « centres» producteurs étaient à Madrid, aux
îles Canaries et en Andalousie. La seconde, le folklorisme, plus
romantique et plus liée aux nationalismes régionaux, a eu beaucoup

13 Cf. par exemple Piault (1987).
14 Cf. Prat (1991 :13).

302



L'anthropologie espagnole

de répercussion et d'influence au Pays Basque, en Galicie et en
Catalogne. Malgré cette division, l'évolution de la discipline n'était
pas très différente de celle d'autres pays comme la France,
l'Angleterre ou l'Allemagne, comme le montrent les sociétés
anthropologiques, les musées ethnographiques et les archives créés
dans de nombreuses régions espagnoles, semblables à ceux créés
dans toute l'Europe occidentale à la fin du XIxe siècle et au com­
mencement du xxe. Néanmoins, cette tradition anthropologique et
folklorique importante a été tronquée par la guerre civile
(1936-1939). Avec la victoire du général Franco et la restauration
d'un régime autoritaire (1939-1976), les meilleurs représentants des
écoles anthropologiques et folkloriques, qui auraient pu assurer la
continuité de la discipline, ont été forcés à l'exil: les premiers parce
qu'ils ont été considérés pour la plupart comme des agitateurs gau­
chistes ou tout simplement progressistes, et les seconds en tant que
séparatistes. Ainsi, pendant les premières années de la dictature, la
majeure partie du discours anthropologique et folklorique a prati­
quement disparu du cursus universitaire espagnol. Comme dans
d'autres domaines, l'Espagne a été privée du développement de la
discipline qui a continué dans d'autres pays européens.

La situation est demeurée ainsi jusqu'aux années 1950. Vers
la fin de cette décennie, la légère ouverture politique du régime
franquiste a pennis, d'une part, le retour de quelques exilés et,
d'autre part, un échange plus grand avec l'étranger. Or, des intel­
lectuels qui avaient quitté le pays ont apporté avec eux, à leur
retour, les théories et les méthodologies en usage dans les régions
respectives de leur séjour en exil. C'est le cas de Claudio Esteva
qui, fonné au Mexique, a adopté le modèle culturel américain de
l'anthropologie. De plus, à partir des années 1960 plusieurs étu­
diants fonnés en dehors de l'Espagne, bénéficiant d'une ouverture
du régime sur le plan international, ont partagé leurs connaissances
avec les collègues universitaires espagnols. Tel est le cas de
Carmelo Lis6n, qui a étudié à Oxford auprès d'Evans-Pritchard et a
adopté l'anthropologie sociale britannique. De même Ramon
Valdés qui, après son séjour en Allemagne, a initié les débuts de la
pensée marxiste en anthropologie. C'est aussi le cas de Claudio

303



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

Esteva qui fit connaître Lévi-Strauss et le structuralisme français en
Espagne, notamment en Catalogne à partir des années 197015

(Porqueres & Prat, 2004).
Enfin, comme nous l'expliquons, ces « figures» se sont ins­

tallées dans diverses régions d'Espagne, permettant une renais­
sance de l'anthropologie à la fin des années 1960 et au début des
années 1970 au sein de différentes écoles 16•

En raison du manque de moyens et de l'isolement pendant des
années, les enquêtes de terrain des premiers étudiants
d'anthropologie de l'État espagnol se firent sur le territoire natio­
nal: Carmelo Lison en Galice (1971); Isidoro Moreno (1972) et
Enrique Luque Baena (1974) en Andalousie; Joan Francesc Mira
(1974) au Pays Valencien. L'on peut affirmer que ces premières
recherches locales visaient le questionnement des travaux réalisés
par des anthropologues britanniques et nord-américains pendant les
années 1950 et 1960 en Espagne, lesquels classaient la région dans
l' « aire culturelle méditerranéenne» et l'étudiaient à partir du
concept « honneur et honte» développé par Pitt-Rivers dans The
people of the sierra. Ainsi que l'indique l'anthropologue espagnol
Josep R. Llobera : « AI mismo tiempo que el mundo ex colonial se
hacfa cada vez mas inaccesible, el Mediterraneo europeo era
'primitivizado', es decir, era convertido en objeto etnogrâfico para el
uso de jovenes de la Europa dei Norte 0 de los Estados Unidos,
avidos de exotismos y contrastes culturales. [... ] La etnograffa deI

15 La situation est devenue plus satisfaisante encore quand Claudio Esteva
a obtenu la première chaire universitaire d'anthropologie culturelle en 1972
et pris la tête du premier département de cette discipline, jusque-là
rattachée à d'autres départements comme celui de la préhistoire et J'histoire
des civilisations anciennes.
16 D'après Narotzky (2005) il existe une légende selon laquelle cette
division obéit à un contrôle plus ferme que trois anthropologues ont exercé
sur les universités et régions de l'Espagne. Pendant les années 1970
Claudio Esteva, Carmelo Lison et Isidoro Moreno se seraient réunis et
auraient voulu orienter leur influence en trois régions de l'Espagne. Cette
répartition correspondrait aux terrains des futures générations
d'anthropologues espagnols. Esteva choisi la Catalogne, Lison la Galice, et
Moreno l'Andalousie.

304



L'anthropologie espagnole

Mediterrâneo constituy6 su propio objeto al crear comunidades sin
historia ni milieu; pequefias lislas" 17 cultural y socialmente casi
aut6nomas que podian ser equiparadas a cualquier isla melanesia».
(Llobera, 1999: 65). Ainsi, les premières enquêtes des espagnols
sur leur territoire tentaient d'en finir avec ce qu'Isidoro Moreno
nomma la « colonisation intellectuelle ».

L'hétérogénéité et la dispersion qui ont caractérisé les
carrières académiques et professionnelles des premiers
anthropologues espagnols modernes, ont favorisé la création de
départements d'anthropologie ouverts à différentes théories. Cet
éclectisme étant probablement une des seules conséquences
positives - pour notre anthropologie - de la rupture de la discipline
due à la guerre civile et à la dictature.

La spécificité de l'anthropologie espagnole est aussi le résultat
de l'institutionnalisation et de l'autonomie tardives de la discipline
au sein de l'université. Avant les années 1990, les anthropologues
ont été attachés fondamentalement à différents départements
(histoire, philosophie...). En fait, à l'universitat autônoma de
Barcelona (université d'appartenance ou coappartenance des
auteurs de cet article) l'anthropologie obtint son premier diplôme
de « licenciatura »18 en 1991 et il n'existe un département
d'anthropologie indépendant que depuis juin 2004. Par ailleurs, dès
l'institutionnalisation de notre discipline en Espagne et jusqu'à nos
jours elle n'a pas encore été distinguée avec le rang de « degré ».
En fait elle ne comporte jusqu'ici que deux ans d'études
universitaires au niveau de BAC + 3 et BAC + 419.

17 Guillemets et italiques de l'auteur.
18 Les deux années de cette « licenciatura» de deuxième cycle
correspondant pourtant à une offre de matières équivalente à celle qui
existait auparavant, lorsque l'anthropologie n'était qu'une spécialisation
d'une « licenciatura» en philosophie et lettres, mention histoire.
19 Le « degré» ou graduate studies correspondrait à un cursus académique
donnant lieu à un diplôme de type généraliste et synthétique entre BAC + 1
et BAC + 3 ou BAC + 4. Avec le concept du « degré», nous essayons de
mettre en relief que certaines disciplines considérées « nobles» (l'histoire,
la géographie, la philosophie, ete.), tireraient profit du privilège d'avoir un

305



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

Division territoriale
Le deuxième aspect à considérer est l'absence d'une école

d'anthropologie espagnole qui est, d'ailleurs, fortement en rapport
avec l'histoire des personnes ou «figures» formées à l'étranger
déjà évoquée ci-dessus. En effet, chez nous, il faudrait parler plutôt
d'écoles espagnoles en raison des tendances fort différentes selon la
région et les départements où ces «figures» se sont installées.
Pendant les années 1970 s'est développée une nouvelle génération
de chercheurs qui en sortant des universités ont créé des
associations très enracinées dans les territoires qui allaient se
constituer en 1978 en régions autonomes20 (Prat, 2000).
Aujourd'hui toutes ces entités se regroupent au sein de la
Fédération d'associations d'anthropologues de l'État espagnol
(FAAEE) et organisent des congrès tous les trois ans. Cependant il
n'y a pas d'association nationale et il n'existe pas une revue
d'anthropologie espagnole de référence21 . Actuellement, la création
d'un collège professionnel (colegio profesional) qui regroupera
tous les anthropologues au niveau national est à l'étude.

Le problème de la langue
La méconnaissance des langues étrangères a aussi marqué le

développement de l'anthropologie en Espagne. Pendant la dictature
et la période de consolidation de la discipline, l'étude d'autres

diplôme d'un tel statut qui n'est pas tellement octroyé, ou pas du tout, à
l'anthropologie dans les pays périphériques européens. Le «degré» ne
donne pas seulement une offre de cours plus ample, mais entre autres
facilités, il permet aussi un passage plus naturel aux masters, doctorats,
monde du travail, etc., par son caractère de diplôme reconnu
académiquement et socialement.
20 L'Institut Català d'antropologia (1978), l'Asociaci6n madrilefia de
antropologfa (1979), l'Instituto Aragonés de antropologfa (1979),
l'Asociaci6n Andaluza de Antropologfa (1984), l'Asociaci6n Canaria de
Antropologfa (1981), l' Asociaci6n Gallega de Antropologia (1993),
l'Ankulegi Asociaci6n vasca de antropologfa (1994) et l'Asociaci6n
murciana de antropologfa (2000).
21 Il y existe seulement des revues avec une diffusion partielle au niveau
de toute l'Espagne, liées aux instituts et associations régionales ou aux
départements des différentes universités.

306



L'anthropologie espagnole

langues a été limitée fondamentalement à une faible connaissance
du français (ce qui n'est pas du tout le cas des pays comme la
Hollande ou le Danemark entre autres). L'espagnol était la seule
langue à être utilisée à l'université, limitant ainsi l'accès aux textes
écrits en anglais et en français - les langues dans lesquelles étaient
(et sont toujours) rédigés la plupart des textes anthropologiques
fondamentaux.

Tableau 3. Langue d'édition des publications considérées
fondamentales selon les listes élaborées par le DURSI (septembre
2005) et par l'rsr (2004)

ListeDURSI catalane) Liste 181 internationale)

Anglais 78% (40) Anglais 92% (46)

Français 10% (S) Français 4% (2)

Espaanol 8% (4) Multilangue 4% (2)

Multilanaue22 4% (2) Espaa..no( 0% (0)

Ceci a rendu difficile tant la formation des professionnels que
la diffusion des recherches réalisées par les chercheurs espagnols.
Dans les derniers temps ce problème linguistique s'est beaucoup
amélioré. D'un côté, la plupart des anthropologues maîtrisent de
façon minimale l'anglais ou/et le français, bien que la méconnais­
sance de ces langues perdure encore dans de larges secteurs univer­
sitaires espagnols. De l'autre, des nouvelles relations avec
('Amérique latine ont permis la circulation intercontinentale des
connaissances en espagnol. Mais, ni ce dialogue Sud-Sud, ni une
timide incursion dans les moyens de diffusion du « centre» n'ont

22 Par multilangue, on a considéré ces publications qui acceptent des
articles en plusieurs langues. Par exemple, dans la liste du DURSI on trouve
la publication catalane Quaderns qui est publiée en catalan, espagnol,
anglais ou français, et la revue de la EASA Social Anthropology éditée en
français et anglais. Dans la liste de l'ISI on trouve la revue suisse
Anthropos publiée en allemand, français et anglais et la canadienne
Canadian Review of Sociology & Anthropology éditée en français et
anglais.

307



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

permis d'en finir avec le «monopole» de l'anthropologie socio­

culturelle des pays dits «centraux», notamment l'anthropologie
anglo-saxone.

Faible reconnaissance sociale
En dernier lieu, nous voudrions signaler que l'anthropologie

espagnole, comme d'autres anthropologies «périphériques», est
conditionnée par un manque de reconnaissance sociale particuliè­
rement fort. Ce fait a des effets négatifs divers: insuffisance des
ressources destinées à la recherche anthropologique (bourses ou
autres), peu de professionnels dédiés à plein-temps à la discipline et
enfin peu de facilités pour créer des modèles théoriques et métho­

dologiques adaptés à l'étude des nos propres intérêts. La faible
reconnaissance sociale de la discipline a aussi comme résultat que
les entreprises privées et les administrations publiques qui embau­

chent des anthropologues sont très rares. Pourtant il y a des ques­
tions que l'anthropologie pourrait résoudre au sein de l'État et en
dehors de lui. Malheureusement aujourd'hui ces postes sont
occupés par d'autres professionnels. Par exemple, dans beaucoup

de mairies lorsqu'on a besoin d'une étude sur l'immigration, la
coopération internationale ou la promotion de l'interculturalité, on
ne fait pas appel aux anthropologues mais aux sociologues ou à
d'autres chercheurs, voire à des «médiateurs culturels» issus de
l'immigration.

Ce problème est renforcé par la presque inexistence
d'intellectuels non académiques et d'« anthropologues exclusifs ».
La plupart des anthropologues espagnols ont une double formation
et identité professionnelle. Ce sont des infirmiers, travailleurs
sociaux, éducateurs, journalistes, biologistes, historiens... , ayant fait
par la suite des études en anthropologie. Ces autres identités
socioprofessionnelles, souvent plus valorisées socialement,
masquent très fréquemment la formation en anthropologie
socioculturelle. En effet, par le fait du manque du statut de
« degré» (expliqué auparavant), notre plan d'études (seulement
deux ans, BAC + 3 et BAC + 4) oblige les étudiants en anthropologie

308



L'anthropologie espagnole

à suivre d'autres études universitaires avant de faire de
l'anthropologie (BAC +1 et BAC + 2, voire BAC + 3).

Les autres anthropologies ne sont pas les anthropologies des
autres

Récapitulons. Nous avons déclaré que peu de pays exercent
un très fort monopole sur la production théorique dans
l'anthropologie socioculturelle, tant en Espagne que dans le monde.
Même si l'Espagne a été la métropole d'un grand empire et qu'elle
est proche des pays plus centraux (France, Grande-Bretagne,
Belgique, Hollande... ), nous avons considéré qu'elle est au moins
aussi proche (voire plus) des anthropologies «périphériques ».
Nous avons pu également constater que l'implantation de
l'anthropologie en Espagne est très récente et que cela a rendu
difficile sa reconnaissance sociale, empêchant encore plus son
émergence internationale. Enfin, nous avons montré que cette
situation est accentuée par un manque évident de ressources
économiques et institutionnelles qui rendent difficile l'exercice
professionnel de l'anthropologie en Espagne.

Il est évident que les différences liées aux conditions
historiques, institutionnelles et économiques de la production de
connaissances ont eu des conséquences sur la consolidation de
l'anthropologie espagnole. Voyant ces éléments, au niveau local ou
national.", un changement d'attitude chez les anthropologues
espagnols envers la « périphérie» nous semble souhaitable. Comme
nous l'avons montré tout au long du présent article, l'Espagne,
même si certains extra-européens peuvent la placer au «centre »,
est sans doute aussi «périphérique ». En ce qui concerne un niveau
plus large, disons global, il semble fort possible de travailler contre
la subordination de la «périphérie» au «centre» en visant une
collaboration entre les anthropologies du monde. Toutes les tradi­
tions qui sont nées dans la « périphérie» ont des éléments en com­
mun. En tant qu'étudiants, mus par le désir de s'intéresser à de
multiples formes de connaissance, nous sommes convaincus que les
autres anthropologies ne doivent pas être seulement les anthropolo­
gies des autres (des exotiques, des périphériques, etc.). Elles

309



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

doivent s'interconnecter et construire une même anthropologie
globale qui fasse émerger d'autres formes de connaissance
anthropologique.

Pour l'instant on peut dire que les anthropologies
« périphériques» ont émergé dans des contextes politiques et éco­
nomiques marqués par l'instabilité, la précarité. Les « périphéries»
partagent donc un réel élément de base. Elles ont des expériences
pratiques et des savoirs à partager et disposent encore d'autres es­
paces pour fracturer la traditionnelle subordination. À côté de
l'importance de l'école théorique à laquelle l'anthropologue est
assujetti, on saisit l'opportunité de définir plutôt des collaborations
en fonction des lignes ou intérêts thématiques. Dans ces ensembles
de communications, les anthropologues de la « périphérie» peuvent
apporter leur savoir-faire particulier.

Si au niveau global le collectif World Anthropologies network
(WAN?3 est né pour former un réseau autonome des anthropologies
du monde et se positionner en tant qu'espace dialectique permettant
une discussion sur l'anthropologie dans son rapport à différents
processus et événements globaux, au niveau européen les étudiants
se sont mobilisés autour d'un réseau appelé Moving anthropology
student network (MASN)24. Ce mouvement est né dans le cadre de
la dernière conférence biannuelle de l'EASA en 2004 (Vienne).
L'un de ses principes est « l'intention de travailler en faveur de la
professionnalisation de la discipline» et de «contribuer à la
compensation des inégalités existantes entre les différents
enseignements et pratiques de l'anthropologie dans les pays qui
forment le réseau». Bien qu'il soit trop tôt pour délimiter ses
fonctions et potentiels, nous tenons à penser qu'il s'agit
précisément d'encourager ce type d'initiatives, qui sont la
manifestation vivante des difficultés vécues par les pays

23 Cf. www.ram-wan.org
24 Pour le moment y prennent part des personnes des universités
d'Espagne, de France (une boursière polonaise en mobilité), d'Autriche,
d'Allemagne, de Pologne, de Slovénie, de Serbie et du Monténégro, de
Bosnie-Herzégovine, de Hongrie, de Suède, d'Irlande, de Hollande, de
Croatie et du Danemark. Cf. http://www.movinganthropology.org/

310



L'anthropologie espagnole

« périphériques ». N'est-ce pas significatif que l'initiative ne parte
pas des Français ni des Anglais mais de l'Europe de l'Est et de la
méditerranée? Enfin, avec la collaboration de tous, « périphérie»
et« centre », le MASN espère devenir un ressort pour:

a) Faire connaître l'anthropologie dans nos pays avec
l'objectif d'obtenir une meilleure reconnaissance sociale et
professionnelle.

b) Établir des réseaux afin de favoriser la professionnalisation
de l'anthropologie.

c) Compléter et étendre la formation académique avec des
contenus non présents dans nos universités, plus conformes aux
demandes des étudiants (autres visions nationales de
1'anthropologie).

d) Créer une base de données sur la pratique de
l'anthropologie (dans le sens le plus vaste: plans d'étude; univer­
sités et professeurs de référence; bourses; subventions; accueils
institutionnels; références bibliographiques, etc.).

e) Établir des groupes de travail autour d'axes thématiques.
La création du MASN et la réalisation en 2005 de sa première

conférence internationale à Ottenstein (Autriche)25 sont à nos yeux
une manifestation explicite de la nécessité d'établir des contacts et
de trouver des synergies entre toutes les pratiques et traditions
anthropologiques, notamment entre celles qualifiées de « périphéri­
ques ». Pourquoi ne pas le proposer comme alternative de la
construction d'une autre anthropologie en tenant compte des
anthropologies des autres?

Le MASN, tout comme le WAN, est un réseau qui peut poser
les bases pour « l'émergence d'un horizon pluriel, dans lequel les
anthropologies du monde ne s'inscriraient plus dans des logiques
hégémoniques métropolitaines et seraient ouvertes au potentiel
hétéroglossique lié aux processus de globalisation » (WAN, 2(03).
Un horizon pluriel qui doit rompre avec l'hégémonie silencieuse
imposée par les régimes de production de la connaissance et ouvrir
des espaces alternatifs d'expression. Enfin, ces initiatives régionales

25 L'édition 2006 du MASN se tiendra en Croatie au mois de novembre.

311



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

et globales sont nées pour montrer que l'alliance est fondamentale
pour consolider une discipline qui se veut universelle dans un
monde globalisé.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

ASAD T. et al., 1997. «Provocations of European Ethnology»,
American Anthropologist 99(4) : 713-730.
BENEÏ V., 2000. «Nations, diasporas et area studies. L'Asie du
Sud, de la Grande-Bretagne aux États-Unis », L'Homme, 156:
131-60.
BERREMAN G., 1968. «Is Anthropology Alive? Social
Responsibility in Social Anthropology », Current Anthropology,
9(5) : 391-96.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, 1996. «La antropologfa
latinoamericana y la "crisis" de los modelos explicativos : teorfas y
paradigmas », Maguaré, 11-12: 9-24.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, 1999. «Peripheral Anthropologies
"Versus" Central Anthropologies », Journal of Latin American
Anthropology, 4(2) : 10-31.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, 2004. «El movimiento de los
conceptos en antropologfa », in GRIMSON A., RlBEIRO G. L.,

SEMAN P. (orgs), La antropologîa brasile/Ïa contemporanea.
Contribuciones para un dùilogo latinoamericano. Buenos Aires,
Prometeo Libros-ABA.
CARDOSO DE OLIVEIRA R, RUBEN G. R (orgs.), 1995.
Estilos de Antropologîa. Campinas, Editora da Unicamp.
PROFESSEURS D'ANTHROPOLOGIE SOCIALE DES UNIVERSITES

ESPAGNOLES (collectif), 2004. « Solicitud para el disefio dei grado
de Antropologfa Social y Cultural », in ur Convocatoria de Ayudas
para el dise/Ïo de Planes de Estudio y Estudios de Grado, ANECA,

Programa de convergencia europea.
http://seneca.uab.es/antropologia/grado
DIRLIK A., 2000. Postmodernity's Histories. The Past as a Legacy
and Project. Lanham, Rowman & Littlefield.

312



L'anthropologie espagnole

ESCOBAR A., RESTREPO E., 2005a. « Other Anthropologies and
Anthropology Otherwise », Critique of Anthropology, 25(2):
99-129.
ESCOBAR A., RESTREPO E., 2005b. «Antropologfas en el
mundo », Jangwa Pana 3: 110-131.
FABIAN J., 1983. Time and the Other. How Anthropology Makes
its Object. New-York, Columbia University Press.
FAHIM H., HELMER K. (eds), 1982. lndigenous Anthropology in
Non- Western Countries. Durham, Carolin Academie Press.
FRIEDMANN J., 2000. «Des racines et (dé)routes: tropes pour
trekkers », L'Homme, 156: 187-206.
GILMORE D., 1980. The People of the Plain: Class and
Community in Lower Andalusia. New-York, Columbia University
Press.
GILMORE D., 1987. Aggression and Community: Paradoxes of
Andalusian Culture. New Haven, Yale University Press.
GILMORE D., 1991. Manhood in the Making: Cultural Concepts
ofMasculinity. New Haven, Yale University Press.
GILMORE D., 1999. Carnival and Culture: Sex, Symbol and
Status in Spain. New Haven, Yale University Press.
GOUGH K., 1968. «New ProposaIs for Anthropo1ogists », Current
Anthropology, 9(5): 403-7.
HERZFELD M., 1997. «Theorizing Europe: Persuasive
Paradoxes », in ASAD T. et al. «Provocations of European
Ethnology », American Anthropologist 99(4) : 713-30.
JIMENO M., 1999. «Desde el punto de vista de la periferia:
desarrollo profesional y conciencia social », Anuario
Antropolôgico, 97 : 59-72.
KEESING R., 1994. «Colonial and Counter-colonial Discourse in
Melanesia », Critique ofAnthropology, 14(1) : 41-58.
KROTZ E., 1993. «La producci6n antropol6giea en el Sur:
caracterfsticas, perspectivas, interrogantes », Alteridades, 3(6):
5-12.
KROTZ E., 1996. «La generaci6n de teorfa antropol6giea en
Arnérica Latina: silenciamientos, tensiones intrfnsecas y puntos de
partida », Maguaré, 11-12: 25-39.

313



Montse Colera, Pablo Domfnguez, M6nica Martfnez

KROTZ E., 1997. « Anthropologies of the South: their Rise, their
Silencing, their Characteristics », Critics of Anthropology, 17(3):
237-251.
LLOBERA J. R., 1999. La identidad de la antropologia. Barcelona,
Anagrama.
MIGNOLO W., 2001. « Introducci6n », in MIGNOLO W. (org.),
Capitalismo y Geopolitica dei Conocimiento. El Eurocentrismo y la
Filosofia de la Liberacion en el debate intelectual contemporaneo.
Buenos Aires, Ediciones deI Signo.
MORENO 1., 1975. « La investigaci6n antropol6gica en Espana»
in JIMENEZ (ed), Primera reunion de antropologos espmïoles.
SevilJa, Universidad de Sevilla.
MORENO 1., 1984. « La doble colonitzaci6 de l'antropologia
andalusa i perspectives de futur », Quaderns de l'ICA, 5 : 63-77.
NAROTZKY S., 2005. « The Production of Knowledge and the
Production of Hegemony: Anthropological Theory and Political
Struggles in Spain », in RIBEIRO G. L., ESCOBAR A. (eds), World
Anthropologies: Disciplinary Transformations Within Systems of
Power, http://www.ram-wan.org/html/documents.htm
NASH J., 2002. « Forum on Institutionalising International
Anthropology », Anthropology News, 43 : 10.
PIAULT M. H. (ed), 1987. La colonisation: rupture ou
parenthèse? Paris, L'Harmattan.
PITT-RIVERS, J, 1954. The People of the Sierra. London,
Weidenfeld and Nicolson.
PORQUERES E., PRAT J., 2004. « Présences de Lévi-Strauss en
Espagne », L'Herne, 82 (dédié à Lévi-Strauss).
PRAT J, 2000. « Espagne. L'anthropologie espagnole », in
BONTE P., IZARD M., Dictionnaire de l'ethnologie et de
l'anthropologie (2e édition). Paris, PUF : 236-238.
PRAT J et al, 1991. «Historia », in Antropologia de los pueblos de
Espana. Madrid, Ed. Santillana.
QUIJANO A., 1993. «Colonialidad dei Poder, Eurocentrismo y
América Latina », in LANDER E. (org), La Colonialidad dei Saber.
Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas Latinoamericanas.
Buenos Aires, Clacso.

314



L'anthropologie espagnole

RAMOS A. R., 1990. «Ethnology Brazilian Style», Cultural
Anthropology, 5(4) : 452-472.
RAMOS A. R., 1999-2000. «Anthropologist as Political Actor»,
Journal of Latin American Anthropology: theme issue - reading
Brazilian anthropologists, 4(2) / 5(1) : 172-189.
SAlD E., 2006. Orientalismo. Barcelona, De Bolsillo.
SUBRAHMANYAM S., 2000. «Parler pour autrui », L'Homme,
156: 87-98.
WAN, 2003. «A Conversation about a World Anthropologies
Network », Social Anthropology, 11(2) : 265-269. Trad. CUNIN É.,

«Conversation autour du World Anthropologies Network (WAN) /

Réseau des anthropologies du monde », disponible sur:
http://www.ram-wan.org/htmVdocuments.htm

Résumé
L'objectif principal de ce texte est d'exposer la situation de l'anthropologie
socioculturelle en Espagne, en comparaison avec d'autres pays qui sont
devenus de véritables « centres» de la pensée anthropologique. Nous
considérons que cette comparaison ne manque pas d'intérêt après avoir fait
un test consistant à trouver les pays d'origine des bibliographies
recommandées par plusieurs programmes universitaires espagnols en
anthropologie socioculturelle, ainsi que des articles et revues titrés comme
leaders, par une institution espagnole face à une institution internationale.
De cette façon, nous pouvons induire qu'il y a des pays (le Royaume-Uni,
les États-Unis ou la France) dans lesquels, fondamentalement par leur
potentiel économique ou leurs caractéristiques historiques, l'enseignement
de la discipline et les textes anthropologiques publiés, ont un impact et une
diffusion plus larges, que les textes et théories produits dans des pays
« périphériques» comme l'Espagne. Il ne fait alors pas de doute que ce
modus operandi appauvrit une discipline qui se veut universelle.

Mots-clefs: anthropologie espagnole, relations périphérie­
centre, réseaux internationaux, publications, formation.

315



Montse Colera, Pablo Domfnguez, Monica Martfnez

Summary
Spanish Anthropology: Anthropology of the «Centre» or
« Peripheral » Anthropology?
The main aim of this text is to provide an account of the situation of socio­
cultural anthropology in Spain, compared to other countries which have
become veritable « centres» of anthropological thinking. We consider that
this comparison is not without interest, having carried out a test which
consisted in researching the countries of origin of the bibliographies
recommended by several Spanish university programmes in socio-cultural
anthropology, as weil as articles and journals considered as « leaders » in
the field by Spanish as opposed to institutional institutions. In this way, we
can infer that there are countries (the United Kingdom, the United States or
France) in which, fundamentally because of their economic potential or
historical characteristics, the teaching of the discipline and the
anthropological texts published have a greater impact and diffusion than
texts and theories produced in peripheral countries as Spain. There is no
doubt that this modus operandi impoverishes a discipline which aspires to
be universal.

Key-words: Spanish anthropology, periphery-centre relations,
international networks, publications, training.

III III III

316



DE L'INTERROGATION AU DIALOGUE
CENTRE ET PÉRIPHÉRIE POUR QUI?

Femanda BITfENCOURT RIBEIRO
PUCRS'

Quand j'ai quitté le Brésil pour la France, en octobre 1998, je
ne partais pas pour faire une recherche de terrain. Cette démarche,
inscrite dans le cadre des doctorats en anthropologie sociale, est
faite, le plus souvent, dans l'autre sens étant donné que, dans la
tradition de la discipline, le Brésil est une terre de destination pour
les anthropologues ou jeunes chercheurs qui s'en vont chercher
ailleurs l'aventure de la rencontre de l'Autre. Ce qui explique que la
fondation même et l'institutionnalisation de l'anthropologie dans ce
pays, soient inscrites dans cette tradition d'accueil des étrangers et
s'ancrent dans les paradigmes européen et nord-américain. C'est
ainsi que Claude Lévi-Strauss et Roger Bastide, par exemple, venus
enseigner à la nouvelle université de Sao Paulo, dans les années
1930, ont été les initiateurs des deux courants de recherche qui,
actuellement encore, circonscrivent les deux grands domaines de
l'anthropologie brésilienne: l'ethnologie indigène pratiquée auprès
des groupes situés sur le territoire brésilien et les études sur la
société nationale (Cardoso de Oliveira, 1988; Aubrée, 1990).
Claude Lévi-Strauss a été, avant tout, un américaniste dont les
recherches ethnographiques en territoire brésilien ciblaient les
groupes tribaux préexistants à la colonisation portugaise et à la
constitution de l'État-nation, Roger Bastide, lui, s'intéressait déjà

, Pontificia Universidade Cat6lica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre.

Journal des anthropologues nO llO-Ill, 2007 317



Fernanda Bittencourt Ribeiro

aux métropoles brésiliennes qui se trouvaient en pleine expansion
au début du XXe siècle, aux rapports interraciaux et aux religions
afro-brésiliennes. Son intérêt pour la dynamique du processus
historique des rencontres culturelles qui caractérise la constitution
du Brésil, de même que pour l'affirmation et la construction
d'identités dans un contexte pluriculturel marqué par les
interpénétrations des civilisations (Aubrée, op. cif. ; Peixoto, 1998,
2(00) pourrait aujourd'hui encore inspirer les dialogues entre
chercheurs confrontés, en Europe comme au Brésil, au thème de la
pluriculturalité, vue aujourd'hui comme un phénomène d'échelle
mondiale.

C'est surtout à partir des années 1960, avec l'implantation des
programmes de recherche (deuxième et troisième cycle
universitaire) en anthropologie, que la discipline s'est consolidée au
Brésil: en 2002 on comptait huit programmes de doctorat, plus de
120 enseignants et presque 500 axes d'investigation (Rezende
Rubim, 1997 ; Trajano Filho & Lins Ribeiro, 2004). C'est dans le
cadre des financements gouvernementaux attribués à la formation
doctorale que j'ai obtenu en 1998 une bourse de doctorat pour
m'inscrire à l'EHESS. À ce moment-là, conformément au partage
traditionnel selon lequel la «périphérie» fournit un cadre
empirique aux théories produites au « centre », mon projet était de
rentrer au Brésil pour y « faire le terrain» auprès de familles dont
les enfants étaient jugés en danger par les services étatiques. Ainsi,
situé dans mon parcours de formation, ce départ se posait, certes,
comme une procédure de prise de distance par rapport au
« familier» mais ne cherchait pas à prendre un quelconque segment
de la société française comme objet d'étude ou, autrement dit, je ne
partais pas à la rencontre de « natifs ». Cependant, deux mois plus
tard, poussée par un défi posé par ma directrice de thèse, je me
retrouvais, très hésitante, devant la porte du Centre français de
protection de l'enfance (CFPE) à Paris. Ce jour-là, débutait une
recherche qui allait m'occuper pendant longtemps et je commençais
mon insertion dans les structures françaises d'intervention sociale

318



De ['interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

dans la famille au nom de la protection de l'enfance2• C'est à partir
de cette expérience d'inversion de la tradition de recherche
anthropologique que je cherche dans cet article à débuter une
réflexion sur les façons de faire de l'anthropologie, sur les
nouveaux dialogues entre chercheurs des pays du « centre» et de la
« périphérie », comme sur l'intérêt des mises en perspective des
sociétés et groupes sociaux étudiés « ici et là-bas ». Avant de traiter
ces aspects en prenant comme référence mon expérience de
recherche en France, je tiens à rappeler des caractéristiques liées
aux traditions de l'anthropologie pratiquée au Brésil et en France
afin de les placer en regard comme deux matrices de production de
la connaissance.

Brésiliens brésilianistes
Il ne serait pas trop de dire que nous Brésiliens, avons intériorisé
l'exotique que les autres attribuent à notre peuple. Ce qui peut
expliquer, au moins en partie, la pratique courante et assez
généralisée d'une ethnologie de nous-mêmes (Carneiro, 1995 : 1(0).

L'anthropologie au Brésil est, le plus souvent, une
anthropologie du Brésil. Cette spécificité propre à la trajectoire de
la discipline dans ce pays a eu des conséquences aussi bien
épistémologiques que politiques. D'une part, lorsqu'on prend
comme sujets d'étude des groupes ou des aspects de la société
nationale - populations urbaines ou rurales, classes populaires ou
élite nationale, pratiques culturelles et religieuses, groupes
professionnels, industrie culturelle, etc. - l'Autre que l'ethnologue
brésilien va rencontrer peut être défini comme un « presque soi»
(Zonabend, 2003), puisqu'il s'agit de groupes sociaux par rapport
auxquels l'exotisme des façons de vivre et de penser ne s'impose
pas d'emblée. D'où une anthropologie dont la pratique, depuis ses
débuts, posait la nécessité de l'effort méthodologique de la
« défamiliarisation» (Bourdieu, 1993) ou, pour reprendre les
termes d'un anthropologue brésilien, de l'exercice qui consiste à

2 Je remercie vivement Françoise Zonabend pour ce défi à la fois si
formateur et si dérangeant.

319



Fernanda Bittencourt Ribeiro

estranhar le familier (Da Matta, 1983), à établir une relation
d'altérité avec sa propre culture.

D'autre part, le fait que l'anthropologue et la société ou les
groupes étudiés fassent partie d'un même État-nation contraint le
premier à situer son éthique par rapport à sa propre communauté
nationale. De sorte que, chercheur et citoyen brésiliens sont des
places dont les limites deviennent subtiles dans l'exercice du métier
d'anthropologue au Brésil (Corrêa dos Santos, 2003). Même quand
il s'agit des populations indigènes par rapport auxquelles l'altérité
radicale concerne aussi les chercheurs brésiliens. Comme le
souligne G. Velho (1987), le territoire national n'est pas vraiment
synonyme d'« univers familier» quand il s'agit de recherches
réalisées auprès de groupes tribaux dont la langue et la culture sont
autres que celles de l'ethnologue. Malgré l'appartenance au même
territoire national, l'ethnologue brésilien n'est pas plus proche de
ces populations qu'un ethnologue européen en terre brésilienne.

Cependant, comme l'observe l'anthropologue portugais Joào
de Pina Cabral (2004), le fait que les indiens que les ethnologues
brésiliens étudient soient eux aussi des Brésiliens n'est pas sans
conséquence. Ainsi, la division de l'anthropologie brésilienne entre
courant indigéniste et société nationale s'appuierait sur un jeu de
frontières avec la modernité (l'Occident) et avec les frontières
nationales (le Brésil). Selon l'auteur, lorsque les chercheurs brési­
liens font de l'ethnologie, ils prennent position dans un contexte
référentiel où la question de l'identité nationale se pose par rapport
à celle de la modernité vue comme occidentalité. Le fait que les
frontières annoncées soient en voie d'importantes transformations
- que les indiens brésiliens découvrent les moyens d'exercer leur
citoyenneté aussi bien à l'intérieur de la société brésilienne que
dans la société globale, par exemple - exige qu'on repense les caté­
gories d'analyse de l'anthropologie et ses implications idéologiques
(Pina Cabral, ibid. : 258). En 2005, à l'occasion de l'année du
Brésil en France, Claude Lévi-Strauss, en revenant sur l'évolution
des Nambikwara remarque que, bien qu'à peine 5 ou 10% de leur
population originelle subsiste, ces peuples savent aujourd'hui qu'ils
ne sont pas seuls sur la scène de l'univers, qu'ils prennent

320



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

conscience de leur position dans le monde et de l'existence d'autres
peuples qui ont subi les mêmes épreuves qu'eux. De sorte que
l'ethnographie, même lorsqu'elle est réalisée auprès des
populations tribales ne sera plus jamais celle qu'il a connue:
«Maintenant, nous sommes, si je puis dire, dans un régime de
"compénétration mutuelle". Nous allons vers une civilisation à
l'échelle mondiale» (Lévi-Strauss, 2005 : 20). Ce qui ne signifie
pas la fin des différences mais un changement de leur nature.

Le regard éloigné
Si l'on refuse la complicité de l'étrange et J'illusion du connu, si l'on
rejette cette alternative, alors terrains lointains ou proches se
retrouvent à égalité de perspective (Zonabend, 1977 : 7).

L'histoire de l'anthropologie au Brésil apparaît ainsi en
contraste avec les commencements de la discipline elle-même
- fondée sur l'étude de l'autre par l'autre et à partir des réalités
socioculturelles de l'Afrique, de l'Océanie, de l'Inde et de
l'Amérique. Dans cette tradition, le lointain, surtout à partir des
années 1930, est situé au Brésil et la formation même des
chercheurs en sciences sociales brésiliens garde un rapport très
étroit avec le travail des anthropologues venus d'ailleurs qui, à
travers leurs cours et leurs recherches, faisaient leur initiation
professionnelle en terre brésilienne.

Comme le souligne F. Zonabend (ibid.) les prémisses posées
par C. Lévi-Strauss qui se fondent sur le principe de la distanciation
- moins une société est familière, plus grande est la distance, plus la
perception de la réalité sociale est aisée - rendent impossible toute
anthropologie du proche. Cependant, pour proposer une alternative
aux perspectives qui font de la distance - la plus grande possible
(l'autre par l'autre) ou la moindre (le soi par soi) - un critère
d'objectivité, la même auteure rappelle qu'entre les années 1940 et
1950, une « nouvelle ethnologie» commence à être développée en
France par des chercheurs qui s'accordent pour dire qu'« il n'y a
pas lieu de considérer de façon absolue la faible ou la grande
différence culturelle de l'objet par rapport à l'observateur, comme
un obstacle à sa description objective ou un avantage» (Zonabend,

321



Fernanda Bittencourt Ribeiro

ibid.: 6). Dans un mouvement opposé à celui qui prône
l'observation distanciée comme facteur d'objectivité, par ai lieurs
proche de la tradition brésilienne tournée vers l'étude de la société
nationale, les anthropologues français qui vont pratiquer
l'ethnologie de la France seront confrontés, à leur tour, au besoin
d'instaurer des démarches pour établir la mise à distance, la
construction de l'extériorité vis-à-vis de l'objet d'étude. Ce qui va
passer par un effort d'« exotisation» du terrain et par «une
vigilance incessante indispensable pour se laisser porter par le jeu
sans se laisser emporter par le jeu au-delà du jeu» (Zonabend,
2003 : 143).

Dans cette nouvelle approche, la question de la proximité et
de la distance ne sera plus d'ordre épistémologique mais
déontologique et concernera tous les terrains de recherche. La
mesure des distances donne place à la réflexion sur la relation
observateurs et observés, sur le décryptage du discours qui se
développe entre eux, selon la place qu'ils occupent, sur la situation
des uns par rapport aux autres (Zonabend, 1977: 3). Cette
perspective impose alors une rupture avec le présupposé qui
considère la familiarité comme une source de connaissance et
accorde à l'exotisme le statut de méconnaissance. Ce qui implique
de relativiser la notion de distance dont la complexité semble de
plus en plus visible dans le contexte de mondialisation du
capitalisme.

Cette possibilité envisagée dans un deuxième temps par
l'anthropologie française est assez similaire à celle qui constitue la
spécificité de l'anthropologie pratiquée depuis toujours au Brésil.
Dans la mesure où cette anthropologie chez soi ne remplace pas,
mais s'ajoute à la démarche du voyage vers un ailleurs, on peut
concevoir qu'il soit également important d'inverser la tradition et
de jeter un regard éloigné vers les pays du «centre »3. Cela semble

3 La constatation que le « regard éloigné» dont parle Claude Lévi-Strauss
a été, pendant très longtemps, à sens unique (Aubrée, op. cit.) est souvent
faite sur le ton d'un regret: «ethnologie de la France, si peu, trop peu
pratiquée par d'autres que les Français» (Chiva & Jeggle, 1987).

322



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

particulièrement crucial pour le rôle que joue la discipline
anthropologique elle-même, quand il s'agit de l'approche de
populations définies en termes d'exclusion sociale ou de précarité,
et dont les réalités, bien que très diversifiées d'un contexte
sociohistorique à l'autre, sont aujourd'hui désignées à travers un
même lexique mondialisé.

Terrain en terre étrangère: un étrange étonnement

Partant à la recherche d'un lieu où m'installer afin de produire
des données ethnographiques en rapport avec la protection de
l'enfance en France, je me suis trouvée confrontée à la barrière de
la langue qui était pour moi un très grand souci. Aujourd'hui, avec
le recul, je me rends compte que «j'oubliais» le fait que cette
barrière fait partie de la tradition de la discipline et n'a pas empêché
la réalisation d'études menées par des Européens en Amérique
latine, par exemple. Je constate aussi qu'à cette même période oùje
me souciais énormément de« mon français »,je n'étais pas étonnée
de voir partir au Brésil deux de mes collègues de DEA - l'une,
française, se rendait à Salvador de Bahia et l'autre, autrichienne,
embarquait pour un terrain au milieu de la forêt amazonienne. Nous
étions toutes les trois au même niveau par rapport à la maîtrise de la
langue parlée par «nos natifs », mais lorsque le départ se faisait
dans le sens Europe-Brésil les difficultés liées à cette donnée
n'étaient pas vécues de la même façon par mes collègues
européennes et par moi.

Arrivée depuis peu à Paris, j'étais en proie à cette inquiétude
tout à fait nouvelle, eu égard à mes autres expériences de recherche
(toutes réalisées au Brésil), et qui se traduisait par la crainte de ne
pas me faire comprendre, de ne pas arriver à bien formuler ma
demande ou à bien justifier mon intérêt pour le domaine de la
protection de l'enfance. Et, vu qu'il s'agissait d'une insertion en
milieu institutionnel, conditionnée pourtant à l'acceptation de
l'ethnologue par des équipes de professionnels, les premiers
échanges devaient s'avérer déterminants pour la suite à donner à la
prise de contact.

323



Femanda Bittencourt Ribeiro

Au CFPE, dans mon premier rapport avec le terrain, j'ai été
reçue par une jeune femme qui m'a écoutée, m'a montré un dossier
contenant des prospectus de tous les services liés au CFPE et, devant
mon intérêt pour ce qui se faisait à Alésia 144, m'a donné le conseil
suivant: « si vous voulez connaître de plus près un de ces services,
il faut vous y rendre en personne et demander un rendez-vous avec
le responsable. C'est plus facile de dire non au téléphone»
- justifiait-elle. C'est un conseil qui, tout au long de cette étude,
m'a beaucoup aidée à me faire accepter. Même si parfois les gens
étaient étonnés du fait que je préférais me rendre en personne sur
les lieux pour prendre rendez-vous «( vous auriez pu appeler! »),
j'ai appris que, grâce à ma présence et au truchement des gestes,
des expressions, des papiers de présentation, j'avais beaucoup plus
de chance de voir ma demande prise en compte. Ce jour-là, en
sortant du CFPE, je me suis rendue tout de suite au siège d'Alésia
14, association dont les projets d'écoute et d'aide, tous orientés vers
les parents en difficulté, avaient attiré mon attention. À la suite d'un
rendez-vous pris, ce jour-là, avec la psychologue responsable du
service, j'ai pu avoir des entretiens avec d'autres personnes de
l'équipe, faire connaissance et suivre de très près, pendant un an, la
situation de Francesca - une femme de 30 ans dont les trois enfants
étaient placés depuis plusieurs mois en établissement à Paris. En
raison des conflits de la mère avec les professionnels de
l'établissement de placement, Alésia 14 était devenu un lieu de
rencontre mère-enfants.

Dans ces premiers échanges, quelques aspects liés à la
circulation, dans la contemporanéité, d'images et d'informations, de

4 Le service d'Alésia 14 est assuré par une équipe de psychologues. Les
modes d'intervention mis en place comprennent une écoute téléphonique,
le suivi par des bénévoles et des entretiens cliniques. En 2000, Alésia 14 a
déménagé et est devenu Cap Alésia. C'est à partir de ce «terrain
exploratoire» que j'ai rédigé un mémoire de DEA soutenu à l'EHESS en
septembre 1999 (Bittencourt Ribeiro, 1999).

324



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

même que la réalité d'un front discursif international5 autour des
droits de l'enfant, ont joué, me semble-t-il, un rôle assez important.
D'une part, la problématique sociale des « enfants de la rue », du
travail ou de la prostitution infantile, ou encore des conditions de
vie des enfants dans les favelas sont des sujets traités par les médias
en Europe, à propos du Brésil. Ce qui, dans un sens, justifie
facilement l'intérêt d'une Brésilienne pour ce qui se fait en France
dans ce domaine, compte tenu de cette «familiarité» avec les
misères et les contrastes brésiliens.

D'autre part, au Brésil les mouvements pour la démocratisa­
tion du pays, depuis les années 1980, ont présenté des critiques du
traitement réservé à l'enfance et provoqué des changements légaux
et institutionnels en accord avec les principes des droits de l'enfant.
De sorte que, même si ma maîtrise du français était très limitée à ce
moment-là, une sorte de «langue» partagée, qui comprenait des
catégories comme enfant en danger, enfance maltraitée,familles en
difficulté en usage dans ce champ de la protection de l'enfance,
aussi bien au Brésil qu'en France, facilitait la communication avec
mes premiers interlocuteurs, tous professionnels du champ.

Une île au milieu de la route

Me laissant emporter par le terrain, je suis arrivée, en février
2000, dans un lieu de placement d'enfants très particulier, puisque
situé sur une île -l'île d'Yeu - et destiné à l'accueil de familles
dites monoparentales en difficulté6. C'est dans le cadre du suivi de
Francesca et de ses enfants, à Alésia 14, que j'ai fait la
connaissance de cette association qui, depuis les années 1980,

5 La notion de « front discursif» renvoie aux négociations entre les divers
groupes d'intérêt qui se penchent sur un même sujet (Fonseca &
Cardarello, 1999).
6 n s'agit du Centre autogéré de voile et d'animation locale (CAVAL)
fondé en 1976 sur la base d'un projet d'école de voile offrant des stages de
voile à des jeunes en difficulté. Pendant les années 1980, en raison des
problèmes liés à l'accueil des jeunes sur l'île, l'association s'est tournée
vers l'accueil de familles. Entre 1989 et 2002, au moins 55 familles (53
mères, 2 pères et 98 enfants) y ont résidé, dans le cadre de CAVAL.

325



Fernanda Bittencourt Ribeiro

assure deux modalités d'accueil familial à l'île d'Yeu: des familles
suivies par les services sociaux sur le continent - le plus souvent
une femme et ses enfants - y viennent, soit pour de courtes périodes
de vacances, soit pour résider à l'année. Ces longs séjours - qui
peuvent durer quelques mois ou plusieurs années, pendant lesquels
les enfants sont placés dans le service - sont marqués par deux
étapes: pendant la première, la famille va résider en collectivité
tandis que, lors de la seconde, une résidence individuelle, toujours
située sur l'île, sera attribuée à chaque groupe familial. Pendant
cette période de vie familiale dans l'institution, le suivi des parents
et des enfants est assuré par une équipe formée par des éducateurs,
une psychologue et quatre assistantes maternelles. L'objectif de leur
intervention étant d'éviter la séparation parents-enfants et d'exercer
une prise en charge éducative du groupe familial.

Le départ de la famille de Francesca pour un séjour de
vacances dans cette association a été pour moi l'occasion d'élargir
ma recherche à cette structure dont la réalité topographique du lieu
d'accueil et la façon de représenter la situation sociale des
personnes accueillies -familles monoparentales, mères isolées,
familles en situation de rupture - m'a beaucoup intriguée. Si les
îles ont été vues par l'imagination comme des laboratoires, des
lieux d'expérimentation, la configuration de cet accueil familial à
l'île d'Yeu me suggérait de le prendre en effet comme une sorte de
laboratoire des interactions qui, à partir de la désignation d'une
défaillance familiale, se mettent en place dans cet autre contexte
socio-culturel où sont en œuvre les mêmes objectifs de défense des
droits des enfants que j'avais connus au Brésil.

Par l'intermédiaire des psychologues d'Alésia 14, j'ai pris
contact avec le directeur de ce service qui a accepté de me recevoir
et de répondre à mes premières questions sur le fonctionnement de
l'institution. À cette occasion, j'ai manifesté mon désir de revenir
une autre fois et même régulièrement à l'île d'Yeu, afin de
rencontrer les familles en résidence et de suivre de très près les
rapports quotidiens entretenus entre résidents, équipe éducative et
population locale de l'île. Ma demande a été soumise au conseil
d'administration de l'association et deux mois plus tard j'ai reçu un

326



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

avis favorable, m'autorisant à donner suite à ma recherche. Sur le
terrain, ma démarche a privilégié l'écoute très attentive rendue
possible par une observation participante réalisée de façon
intermittente à l'occasion de plusieurs séjours, répartis sur une
période de deux ans - de février 2000 à février 20027•

« La Brésilienne»

Pendant ces séjours à l'île d'Yeu, j'étais logée à la Maison
familiale Cap Hom -lieu de résidence collective des groupes
familiaux pendant les premiers mois de leur « prise en charge»
dans ce service. Si l'autorisation nécessaire à la réalisation de
l'étude imposait aux adultes et aux enfants d'admettre ma présence,
il fallait surtout arriver à communiquer avec eux, être acceptée dans
les différentes situations du quotidien, surmonter la possible
identification entre les membres de l'équipe éducative et moi. Sur
ce plan, il me semble que ma nationalité et ce qu'elle peut évoquer
chez les gens m'a plutôt aidée à établir les premiers échanges. Dans
le cadre du service, lorsqu'il s'agissait d'être présentée à quelqu'un,
ma nationalité était naturellement mise en avant et, au prononcé de
la phrase « Femanda est une Brésilienne qui fait ses études en
France» la conversation portait, de façon récurrente, sur les plages
du Brésil, la passion des Brésiliens pour le football et surtout leur
goût par le carnaval et la fête. J'estime que ces images du Brésil ont
surtout contribué à me faire percevoir d'une façon positive. Ainsi,
les résidentes me faisaient part de leurs envies de voyager, de vivre
au soleil, de « faire la fête tous les jours comme vous». Plusieurs
d'entre elles me rapportaient leurs expériences de contact avec des
Brésiliens - un groupe de touristes « très sympas » connus pendant
un voyage en TGV, une cousine mariée à un Brésilien et résidant à
Rio, etc. Souvent, et cela a été le cas du compagnon d'une résidente
venu passer un week-end sur l'île d'Yeu, les gens me saluaient en
demandant « alors, c'est vous la Brésilienne?».

7 La thèse de doctorat en anthropologie sociale issue de cette recherche a
été soutenue à l'EHESS en décembre 2005 (Bittencourt Ribeiro, 2(05).

327



Fernanda Bittencourt Ribeiro

En dehors du cadre de l'association, ces repérages identitaires
étaient aussi le fait de la population de ['île. Au café du port, suite à
ma commande, la serveuse me demande «vous êtes peut-être
libanaise? ». Au début de la recherche, ce sont surtout ces échanges
avec des personnes externes à l'association CAVAL, qui m'ont
confrontée à d'autres conséquences provoquées par mon origine sur
ce terrain de recherche. Je me suis rendue compte que, lorsque je
me présentais comme une étudiante brésilienne, ma présence
semblait faire sens, dès que j'expliquais que, dans le cadre de mes
études en France, je menais une recherche auprès des familles
accueillies à CAVAL. En fait, les autres images du Brésil, beaucoup
moins joyeuses que les premières, ont aussi agi comme baliseurs
dans l'interprétation de mes intérêts de recherche en ces lieux,
faisant de ce service d'accueil, tourné vers les familles en difficulté,
et les enfants en danger, le «bon endroit» pour quelqu'un qui
arrivait d'un pays connu aussi pour ses problèmes sociaux8. S'il
n'est pas complètement faux de dire que mon intérêt pour les
rapports sociaux tissés autour de la désignation famille à risque est
lié aux enjeux associés à l'enfance et aux familles pauvres au
Brésil, l'interprétation de cet intérêt ['associait à la quête d'un
modèle à appliquer « là-bas »9.

8 Pendant le travail de terrain, d'autres évocations du Brésil, indirectement
liées aux problématiques sociales brésiliennes, semblaient confirmer ce
point: un jeune né au Brésil, adopté par un couple français à l'âge de trois
mois, dans une des régions les plus pauvres du Brésil, était placé à CAVAL
en raison de difficultés dans sa famille adoptive; puis ce bateau de
l'association nommé Fortaleza parce que son ancien propriétaire avait
adopté une enfant dans cette ville brésilienne; enfin un éducateur
travaillant à CAVAL en périodes de vacances qui venait de rentrer du
Forum social mondial tenu à Porto Alegre, la ville où j'habite au Brésil.
9 Cette logique qui, comme on le verra, est très présente aussi chez les
Brésiliens se situe, comme l'observe C. Fonseca à la suite de ses
expériences de recherche dans les deux contextes, dans une perspective
« simpliste qui conçoit le Brésil (ou d'autres pays du tiers-monde) comme
une version "retardée" de l'Europe contemporaine, qui ne fait pas la
distinction entre des modèles économiques et des contextes historiques
radicalement divergents» (Fonseca, 1987 : 192).

328



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

Cependant, pour les parents résidents, dont les enfants sont
placés à CAVAL, cette explication, où mon intérêt pour ce qui est
fait dans le cadre de ce service est mis en rapport avec ce qu'on
entend dire sur l'enfance pauvre au Brésil, pouvait être très gênante.
Émilie, résidente âgée de 28 ans et mère de trois enfants, concluait
«si tu as voulu connaître la misère en France, tu es bien
tombée... ». Une autre, cherchant les raisons de ma recherche,
affirmait sans hésitation: «Fernanda s'intéresse à nous parce que
nous ne sommes pas comme les autres ». Souvent les femmes
résidentes me parlaient des émissions qu'elles avaient vues à la télé
au sujet des problèmes que connaissent les enfants pauvres chez
moi. Janine (37 ans et mère de quatre enfants) me rappelait
gentiment, un peu gênée, qu'au Brésil il y a des enfants prostitués.
Un jour qu'un de ses enfants se plaignait de résider à l'île d'Yeu,
elle m'a demandé de confirmer que, dans mon pays, il y a des
enfants qui vivent dans des conditions épouvantables, travaillent et
n'arrivent même pas à grandir: «Dis-lui Fernanda, moi je lui
explique, mais je voudrais que toi, tu lui dises... ». Janine, comme
les autres parents que j'ai rencontrés dans ce service, n'aimait pas
penser que leurs enfants à elles pourraient être confondus avec ces
petits Brésiliens qui leur font de la peine. Ce qui m'a toujours gênée
dans ce genre de situation, c'est de constater que les problèmes
sociaux liés à l'enfance au Brésil pouvaient renforcer le stigmate
ressenti par ces familles en France.

Le lexique mondial établi pour assurer le respect des droits
des enfants, dans la mesure où il a comme toile de fond le
sous-entendu de la marginalisation, de l'exclusion, voire de la
déviance, les met en scène (familles à risque au Brésil et en France)
en tant que partenaires d'expériences communes, un peu comme le
ferait la notion de classe, lorsque cette définition dépasse les
frontières des États-nation. Par cette remarque je ne veux pas, bien
évidement, creuser un fossé entre les différents contextes, mais au
contraire attirer l'attention sur le fait qu'un dialogue conséquent
implique la prise en compte des différences toujours présentes dans
le monde globalisé et de la diversité des individualités dans la
société contemporaine.

329



Femanda Bittencourt Ribeiro

Nouveaux dialogues

En rentrant au Brésil, à l'occasion de mes cours à l'université
ou lors des échanges avec des collègues, je me suis trouvée en train
de parler, à propos de ce terrain de recherche réalisé en France, non
plus des autres comme j'ai été habituée à le faire dans mon travail
d'écriture, mais aux autres. Dans ce mouvement qui impliquait de
désigner un champ, celui de la protection de l'enfance, dans son
rapport avec une réalité distante de celle de mon pays, je constatais
un grand intérêt chez mes interlocuteurs, intérêt qui s'inscrivait
dans la question récurrente: comment font-ils là-bas, en France,
dans le « premier monde }} ? La logique, chez les Brésiliens était
alors similaire à celle des Français. Les uns et les autres interpré­
taient facilement ma recherche comme la quête d'un modèle. Et
dans ce cas, d'un modèle d'intervention auprès des familles à ris­
que lO, s'inscrivant dans une logique que l'on pourrait grossièrement
résumer ainsi: «Apprendre en France pour appliquer au Brésil ».

Ainsi, dans la mesure où on retrouve cette logique aussi bien en
France qu'au Brésil, il me semble qu'elle peut être prise comme un
exemple de l'intériorisation, chez les individus, de la position des
pays dans les rapports de force mondiaux qui se traduisent
également dans la façon de concevoir la production de la
connaissance.

Par ailleurs, en parlant au Brésil de cette recherche réalisée en
France je me suis rendue compte des difficultés liées à la mise en
contexte des problématiques sociales. Si mon auditoire avait une
certaine familiarité avec les catégories descriptives comme familles
en difficulté, enfant en risque etc., lorsque je les utilisais pour
caractériser mon enquête en France je renvoyais mes interlocuteurs
à la définition d'un contexte assez faux au regard des problèmes
que l'on connaît au Brésil. Et, dès que les différences étaient
quelque peu établies, il devenait clair qu'un modèle venu de cette

10 Sur le ton de la plaisanterie une même question m'était parfois posée
par l'équipe éducative: «Alors tu vas créer une association comme
CAVAL au Brésil? }).

330



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

autre réalité ne pouvait pas vraiment répondre à nos problèmes à
nous, encore que, dans les deux contextes, on constate une même
tendance au déplacement dans l'interprétation des problématiques
qui consiste à imputer à des pathologies psychiques et à des
défaillances parentales ce qui, jusqu'aux années 1980, était compris
comme relevant de problèmes socioéconomiques (Fonseca &
Cardarello, op. cit. ; Commaille et al., 2(02).

En 1995, un numéro de la revue Antropologia Social du
musée national de Rio de Janeiro a réuni quatre articles
d'anthropologues brésiliennes ayant effectué leurs thèses de
doctorat en s'appuyant sur des recherches situées hors du territoire
national. En introduction à ces articles écrits à partir de thèses dont
deux ont été soutenues en France, une en Angleterre et une autre
aux États-Unis, G. Velho (1995) souligne que le changement de
perspective opéré par ces recherches permettra d'imaginer le
développement de nouveaux types de dialogue et d'investigation
entre « centre» et « périphérie» (Velho, ibid. : 5). Depuis, la liste
des thèses écrites par des Brésiliens, à partir de terrains de
recherche situés en France, par exemple, a évolué. Sans prétendre
actualiser l'inventaire de ces travaux, il me semble significatif de
constater que quatre thèses en anthropologie sociale récemment
soutenues à l'EHESS, par des Brésiliennes ayant réalisé leurs
terrains de recherche en France (Magni, 2002 ; Rodolpho, 2002 ;
Ferreira, 2004 ; Bittencourt Ribeiro, 2(05) portent sur des groupes
sociaux ou thématiques désignés comme « problème social» dans
ce pays: à savoir respectivement, les populations « sans domicile
fixe », « les nouveaux mouvements religieux» problématisés en
France en tant que mouvements sectaires, la problématique de
l'immigration vue à partir de la mission France de Médecins du
Monde et, en ce qui me concerne, l'intervention dans la famille au
nom de la protection de l'enfance. Pour les quatre auteures, la
réalisation d'une recherche de terrain en France a opéré un
changement dans le contexte de l'enquête, tout en maintenant des
sujets d'étude proches de ceux traités auparavant au Brésil. Ainsi,
l'insertion de ces anthropologues dans les différents
domaines - celui de la protection de l'enfance, de l'exclusion

331



Femanda Bittencourt Ribeiro

sociale, de l'humanitaire ou des pratiques religieuses - s'est posée
comme un contrepoint quant à la réalité de ces mêmes domaines
qui leur étaient familiers dans le contexte brésilien. Dans cette
nouvelle voie qu'emprunte le dialogue, le proche et le lointain sont
mis à égalité de perspective ce qui permet d'attirer l'attention, par
exemple, sur les différences sous-jacentes à l'utilisation de
catégories descriptives très semblables d'un contexte à l'autre et
d'abandonner la quête des modèles, tenus comme le but ultime des
échanges entre « périphérie» et « centre ».

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

AUBRÉE M., 1990. « Images et influences du Brésil chez les
anthropologues français », in PARVAUX S., REVEL-MOU ROZ J.
(dir.), Images réciproques de la France et du Brésil. Paris, CNRS:

675-689.
BITIENCOURT RIBEIRO F., 1999. Au service des relations
parents-enfants: la famille d'origine et la protection de l'enfance à
partir d'une association parisienne. Mémoire de DEA en
anthropologie sociale. Paris, EHESS.

BITIENCOURT RIBEIRO F., 2005. Une île au milieu de la
route: Approche ethnographique d'un service d'accueil destiné à
des familles monoparentales et à leurs enfants en danger. Thèse de
doctorat en anthropologie sociale. Paris, EHESS.

BOURDIEU P. (dir.), 1993. La misère du monde. Paris, Seuil.
CARDOSO DE OLIVEIRA R., 1988. Sobre 0 pensamento
antropol6gico. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.
CARNEIRO M. 1., 1995. « Modemizaçâo e sociabilidade em uma
aldeia dos Alpes Franceses », Antropologia Social: Comunicaçoes
do PPGAS, 6: 97-152.
CHIVA 1., JEGGLE U., 1987. Ethnologies en miroir. Paris, MSH.

COMMAILLE 1., STROBEL P. & VILLAC M., 2002. La
politique de lafamille. Paris, La Découverte (coll. Repères, 352).

332



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

CORRÊA DOS SANTOS D. C., 2003. « Antropologia e direitos
humanos no Brasil », in KANT DE LIMA R. (org.), Antropologia e
Direitos Humanos 2. Rio de Janeiro, EdUFF: 11-36.
DA MATTA R., 1983. Relativizando: Uma introduçiio à
Antropologia Social. Petr6polis, Vozes.
FERRElRA J., 2004. Soigner les mal soignés. Paris, L'Harmattan.
FONSECA c., 1987. « Faire parler la méthode: l'enquête chez les
sous-prolétaires en France et au Brésil », in GUTWIRTH 1.,

PETONNET C., Chemins de la Ville - Enquêtes ethnologiques.
Paris, CTHS : 189-201.
FONSECA c., CARDARELLO A., 1999. « Direitos dos mais e
menos humanos », Horizontes Antropo16gicos, 10: 61-82. Porto
Alegre.
LÉVI-STRAUSS c., 2005. Loin du Brésil. Paris, Chandeigne.
(Entretien avec Véronique Mortaigne).
MAGNI C. T., 2002. Images du Même et de l'Autre:
Ethnographie des ateliers artistiques pour des personnes sans
domicile à Paris. Doctorat d'anthropologie sociale et ethnologie.
Paris, EHESS.
PEIXOTO P., 1998. « Lévi-Strauss no Brasil: a fonnaçao do
etn610go », Mana, 4(1) : 79-107. Sao Paulo.
PEIXOTO P., 2000. Dialogos brasileiros : uma analise da obra de
Roger Bastide. Sao Paulo, EdUSPIFAPESP.
PINA CABRAL J. de, 2004. « Uma hist6ria de sucesso: a
antropologia brasileira vista de longe », in TRAJANO FILHO W.,
LINS RIBEIRO, G. (orgs), 0 campo da antropologia no Brasil. Rio
de Janeiro, Contra capa Livraria, Associaçao Brasileira de
Antropologia: 249-265.
REZENDE RUBIM C., 1997. « Um pedaço de nossa hist6ria:
Historiografia da antropologia brasileira », HIB Revista Brasileira
de Informaçiio Bibliograjïca em Ciências Sociais, 44: 31-72. Rio
de Janeiro.
RODOLPHO A. L., 2002. Les voyageurs de l'âme: étude
ethnologique auprès du groupe Eckankar France - Paris. Doctorat
d'anthropologie sociale et ethnologie. Paris, EHESS.

333



Femanda Bittencourt Ribeiro

TRAJANO FILHO W., LINS RIBEIRO G. (orgs), 2004. 0 campo
da antropologia no Brasil. Rio de Janeiro, Contra capa Livraria,
Associaçao Brasileira de Antropologia.
VELHO G., 1987. « Observando 0 familiar », in NUNES E., A
aventura sociol6gica. Rio de Janeiro, Zahar Ed. : 1-224.
VELHO G., 1995. « Quatro viagens : antrop610gos brasileiros no
exterior », Comunicaçoes do PPGAS, 6 : 1-224. Rio de Janeiro.
ZONABEND P., 1977. « Ethnologie du soi, ethnologie de l'Autre
- les rapports entre observateurs et observés ». Paris, CNRS
(Ethnographie de la France).
ZONABEND F., 2003. « Aux commencements: le terrain », Revue
des Sciences Sociales, 31 : 142-145.

Résumé
Cet article porte sur l'inversion de la tradition qui consiste, pour un
anthropologue brésilien, à réaliser une recherche de terrain en France. Pour
traiter ce sujet on prend en compte les matrices anthropologiques française
et brésilienne - la première étant fondée sur l'étude de l'Autre par l'Autre
et la seconde sur l'étude de Soi par Soi. Dans un second temps, à partir
d'une recherche réalisée dans le domaine de la protection de l'enfance en
France, on soutient l'intérêt de l'approche anthropologique pour la
non-réification des groupes sociaux que dans des contextes très diversifiés
sont désignés par un même lexique aujourd'hui mondialisé.

Mots-clefs: matrice anthropologique française, matrice anthropolo­
gique brésilienne, problème sociaux - approche anthropologique.

Summary
From Questioning to Dialogue: Centre and Periphery for Whom ?
This article focuses on the inversion of the tradition which is represented
by a Brazilian anthropologist carrying out field research in France. In order
to deal with this subject, we take into account the French and Brazilian
anthropologicaJ matrices - the first of which is based on the study of the
Other by the Other, the second on the study of Self by Self. On the basis of
research conducted in the field of child welfare in France, we then argue

334



De l'interrogation au dialogue: centre et périphérie pour qui?

for the importance of an anthropological approach for the non-reification
of social groups which, in extremely varied contexts, are designated by the
same now globalised lexicon.

Key-words: French anthropological matrix, Brazilian
anthropological matrix, social problems - anthropological approach.

iii iii iii

335





LES FRONTIÈRES AFRICAINES
DE L'ANmROPOLOGIE

UN DEMI-SIÈCLE D'INTERPELLATIONS

JeanCOPANS
Université René Descartes Paris 5

À fréquenter les études africaines depuis plus de quarante ans,
une évidence malheureuse s'est imposée à moi depuis déjà
longtemps qui n'a pu faire l'objet d'aucune reconsidération positive
de ma part. Que l'on adopte une définition disciplinaire étroite ou
large, traditionnelle ou postmodeme, occidentale, africaine ou
afro-centrée, francophone, anglophone ou encore lusophone, il faut
reconnaître que l'on n'arrive pas à repérer, sur près d'un siècle, de
tradition scientifique et professionnelle en matière d'anthropologie
sociale ou culturelle dans un quelconque pays d'Afrique noire à
l'exception de l'Afrique du Sud où il en a existé deux, anglophone
et afrikaneer, mais dont la troisième, (sud)africaine proprement
dite, tarde à venir. Le contraste est parfois saisissant avec les autres
sciences sociales (sociologie, démographie, science politique) sans
parler des disciplines voisines de la géographie, du droit, de la
critique littéraire, des sciences économiques et bien entendu de
l'histoire1•

1 Ce texte ne prétend pas à l'exhaustivité informative et résulte de mes
fréquentations directes d'un certain nombre de centres de recherche en
sciences sociales dans une quinzaine de pays africains sur un quart de
siècle et de nombreux chercheurs africains de passage en France. Ma
direction d'un des instituts du ministère des Affaires étrangères Gadis
CREDU, aujourd'hui IFRA, de Nairobi au Kenya) au cours des années 1980
m'a confronté de très près à ce désintérêt dans l'Afrique orientale et

Journal des anthropologues nO 110-111, 2007 337



Jean Copans

Non pas qu'il n'y ait pas de chercheurs isolés se réclamant
explicitement ou implicitement, partiellement ou totalement de
l'anthropologie sociale et culturelle ou d'une certaine forme
d'ethnologie voire d'ethnographie. Mais d'institution, vivante,
confortée par des publications et des périodiques, ayant en quelque
sorte pignon sur rue, je n'en vois point. Certes il est impossible de
se tenir informé de tout ce qui se fait en sciences sociales en
Afrique noire composée, faut-il le rappeler, d'une cinquantaine de
pays. Mais cette inexistence est corroborée par ailleurs par de
nombreux textes, débats et colloques où se perpétue et se cultive Je
point de vue anticolonialiste traditionnel2, encore vivace malgré le
changement de la conjoncture historique d'une part et la
démonstration indiscutable des apports concrets de l'anthropologie
à la compréhension des sociétés, y compris « ethniques », africaines
contemporaines, d'aujourd'hui3.

australe de l'époque. Que je sache les choses ne se sont pas améliorées
depuis dans cette région malgré plusieurs tentatives de relance régionale ou
panafricaine. Pour une réflexion plus générale sur l'évolution de
l'anthropologie africaniste occidentale et africaine d'il y a une quinzaine
d'années voir J. Copans notamment page 70 de La longue marche de la
modernité africaine (1 998a). Notons toutefois la fondation en septembre
1989, lors d'une conférence tenue à Yaoundé, d'une Association
panafricaine de l'anthropologie. Je ne sais absolument pas ce qu'elle est
devenue aujourd'hui.
J'ai également abordé la question d'une anthropologie africaine et de
l'attitude des historiens (européens) à l'égard de l'anthropologie (avec
notamment une polémique avec C. Coquery-Vidrovich, voir plus loin le
point III) dans un article (l998b). J'y évoquai également la polémique très
violente de A. Mafege, anthropologue d'origine sud-africaine, à l'encontre
de Sally Falk Moore, anthropologue américaine, auteure d'une étude
synthétique et historique où elle met en lumière les apports positifs de
l'anthropologie africaniste (notamment occidentale).
2 Qui voulait qu'ethnologie et anthropologie fussent par définition des
sciences coloniales ou impériales. Perspective que nous avons partagée
d'une certaine façon pendant un temps au cours des années 1960-1970:
voir entre autres Copans (1974, 1975, 2006a). Pour un dépassement
constructif de ce point de vue voir P. Pels et O. Salemink (1994).
3 La situation me paraît tout à fait différente en Amérique latine et centrale
(je pense au Brésil et au Mexique pour ce qui me concerne) et en Asie du

338



Les frontières africaines de l'anthropologie

Je réfute immédiatement une objection raisonnable: il existe
pourtant un certain nombre d'anthropologues africains de qualité
dans les pays occidentaux, qu'il s'agisse des anciennes métropoles
coloniales ou des grands pays nord-américains. C'est certain, mais
l'origine n'importe plus dans ces cas, selon nous, puisque ces
chercheurs se trouvent intégrés, et cherchent par tous les moyens à
s'intégrer, au sein des traditions disciplinaires centrales. J'ai déjà
donné mon sentiment, épistémologique, et non émotionnel et
amical, sur ce point: ces chercheurs n'étant plus des acteurs directs
de leurs champs scientifiques nationaux, la configuration sociale de
leur personnalité professionnelle n'est plus déterminée que de
manière secondaire par les contraintes africaines de l'exercice de la
recherche.

Un certain nombre d'arguments convergents expliquent cette
situation paradoxale et contradictoire de la coexistence d'une
grande tradition anthropologique « africaniste» internationale,
essentiellement occidentale dans les faits depuis plus d'un siècle, et
de l'absence de toute inculturation, indigénisation africaine de cette
même discipline jusqu'à la date d'aujourd'hui. Les racines de cet
état de fait plongent à la fois dans les formulations idéologiques de
la lutte anticoloniale et nationaliste panafricaine d'une part et dans
les effets des demandes sociohistoriques sur les différentes sciences
sociales en concurrence, à l'époque coloniale déjà mais surtout
depuis les indépendances4•

Notre démonstration relève de ce qu'on pourrait qualifier de
sociologie historique de la connaissance et portera d'abord sur les
formes et les causes intrinsèques du blocage de l'ethnologie et de
l'anthropologie sociale en Afrique noire puis sur les répercussions

Sud (Inde, Bangladesh) notamment. Voir les contributions au thème central
de ce numéro.
4 La contextualisation développementaliste incontournable des sciences
sociales dans les pays africains surdétermine ces dernières de manière
largement négative. Un autre paradoxe veut qu'aujourd'hui en France la
sociologie du développement prenne essentiellement la forme d'une
anthropologie sociale (J.-P. Olivier de Sardan, J.-P. Chauveau, J.-F. Baré) !
Nous évoquerons ce problème plus loin au point II.

339



Jean Copans

directes, indirectes ou invisibles des formes prises par les évolutions
de la sociologie, de l'histoire et de la science politique sur le
non-développement de l'anthropologie5. Nous examinerons en
conclusion la nature des conditions minimales nécessaires à la
genèse d'une anthropologie sociale actuelle dans le contexte
scientifique, intellectuel et institutionnel des États africains en
situation de mondialisation6.

Rappelons que la sociologie actuelle était largement
anthropologique dans son contenu si l'on suit les propositions de
G. Balandier mais son «déguisement» sociologique a fini, de
manière tout à fait involontaire, par disqualifier les objets de
l'ethnologie de terrain tout en préservant ses méthodes! Inutile de
dire que dans ces conditions les autres disciplines, d'abord la
géographie (années 60), puis l'histoire (années 70) et enfin la
science politique (années 80) se sont empressées de coopter (de
copier?) pratiquement le fonds ethnologique qui du coup s'est
trouvé marginalisé aux yeux des apprentis chercheurs africains.
L'absence d'enseignement systématique de la discipline dans la
plupart des universités africaines a fait le reste. Il faut donc
redessiner avec précision la cartographie des mitoyennetés
disciplinaires dans leurs évolutions historiques. L'essentiel des
informations renverront aux expériences francophones mais le
contraste est peut-être encore plus flagrant dans les cas anglophones
dans la mesure où la distinction ethnologie/sociologie n'y a pas été

5 On pourrait ajouter, selon les pays ou les ensembles «coloniaux », la
critique littéraire et la linguistique. Il semble que l'économie politique
africaine ait été soumise de manière absolue aux orthodoxies de l'économie
classique ou de sa critique marxiste radicale, c'est-à-dire nationaliste,
stalinienne ou maoïste et que par conséquent elle n'ait jamais eu voix au
chapitre dans les débats que nous allons évoquer. Le poids écrasant de la
consultance internationale dans la pensée économique produite en Afrique
semble la disqualifier d'emblée. Quant au marxisme de ses critiques il est
plus exégétique et incantatoire qu'analytique et empirique.
6 Ai-je besoin d'insister sur l'origine d'un point de vue qui vise tout
simplement à adapter et à reformuler, un demi-siècle plus tard, le fameux
paradigme dynamiste d'une sociologie actuelle de l'Afrique noire.

340



Lesfrontières africaines de l'anthropologie

brouillée par la duplicité (anthropo-)sociologique volontairement
introduite par G. Balandier avec le succès que l'on connaît.

1 L'ethnologie prise à son propre piège: le mythe mystique de
l'authenticité

Évidemment on peut remonter à l'époque coloniale et
notamment à l'époque de l'entre-deux-guerres pour s'apercevoir
que malgré le très grand intérêt des administrateurs-ethnologues
éclairés (Delafosse, Labouret, Delavignette par exemple) pour la
connaissance des sociétés africaines autochtones, ce message ne fut
jamais repris dans les programmes de la formation professionnelle
coloniale de l'École nationale de la France d'outre-mer (ENFOM) y
compris sous sa version appliquée, formellement reconnue en
Grande-Bretagne (De l'Estoile, 1997). II faut donc attendre environ
un quart de siècle pour que G. Balandier, au tournant des années
1950, affirme la modernité globale des sociétés africaines ce qui le
conduit à polémiquer, de manière sourde ou ouverte, avec la
tradition ethnologique en train de s'affirmer avec l'école de
M. Griaule. II n'est que de lire successivement les deux articles de
ce dernier et de G. Dieterlen dans le numéro XXVII des Cahiers
internationaux de sociologie de 1959 pour avoir une idée du fossé
qui sépare ces deux orientations au moment décisif où se
construisent institutionnellement l'ensemble des sciences sociales
françaises7• Deux conceptions de l'authenticité anthropologique se
partagent donc le marché disciplinaire mais le message griaulien de
l'authenticité intrinsèque ne s'embarrasse pas de considérations
historico-politiques: la pureté intemporelle de ses cultures
soudanaises conforte les recherches des traditions immémoriales,
défigurées, oubliées et méprisées sous le vernis colonial.

Malgré l'engagement colonialo-humaniste de Griaule, c'est le
militantisme indépendantiste de Balandier qui l'emporte
semble-t-il : il faudrait certainement lire les premières livraisons de
la revue Présence africaine, à laquelle Balandier contribua de très

7 Voir par ailleurs les textes programmatiques de Cl. Lévi-Strauss dans
Anthropologie structurale publiée en 1958.

341



Jean Copans

près, pour mesurer exactement, du point de vue des intellectuels
africains de l'époque (les années 1950 de la décolonisation
pacifique et culturelle de l'Afrique française), le poids des deux
tendances. Il n'empêche que l'idéologie de la négritude relève, au
premier degré, du genre griaulien. Certes Cheikh Anta Diop
conforte par sa radicalité les revendications anticolonialistes de
récupération culturelle et historique mais son œuvre, qui relève du
genre culturologique, est très éloignée des procédures
méthodologiques et empiriques de l'anthropologie sociale et même
de l'ethnographie. Sans vouloir dévaloriser le moins du monde
l'originalité, l'apport informatif et documentaire des travaux,
études, essais de l'intelligentsia ouest-africaine à l'ouvrage depuis
la Première Guerre mondiale et de son rôle pionnier aux plans
intellectuels et politiques, il n'en reste pas moins que cette nouvelle
«école» autochtone, plus hétérogène qu'il n'y paraît, n'a que peu
de rapport avec les démarches, déjà bien établies, des différentes
traditions anthropologiques et ethnologiques du monde occidental
(Grande-Bretagne, États-Unis, France). Pour citer l'exemple le plus
fameux, et qui relève d'une toute autre tradition, puisqu'il s'agit
d'un Ph.D. d'anthropologie sociale soutenue en 1938 à Londres et
que son directeur en est B. Malinowski lui-même, reportons-nous à
l'œuvre du futur premier président du Kenya, Jomo Kenyatta, Au
pied du mont Kenya (1960), qui décrit de manière assez idyllique la
culture kikuyu de ses ancêtres.

Ainsi le discours ethnologique ou anthropologique africain est
lesté, dès les années 1930, d'un sentiment de restauration culturelle,
certes tout à fait nécessaire et compréhensible au plan des
dynamiques historiques et idéologiques, mais sans rapport aucun
avec les mécanismes de production scientifique de l'enquête de
terrain ethnologique, dont les prémisses sont déjà posées clairement
et que le quart de siècle suivant va institutionnaliser de manière
éclatante8. Un certain nombre de chercheurs occidentaux ont

8 Sans approfondir une comparaison qui peut sembler problématique.
notons que la revendication culturelle indienne des États-Unis devra
attendre les années 1960 pour prendre véritablement consistance alors que

342



Les frontières africaines de l'anthropologie

accepté cette situation sans se poser trop de questions (voir par
exemple la préface de Malinowski à Facing Mount Kenya9). En
effet les critiques méthodologiques de l'ethnologisme culturel des
textes de la négritude, du panafricanisme, de la philosophie
africaine sont très rares au cours des années 1950-60. Ces tendances
vont devenir exclusives à l'indépendance, et des départements
s'ouvrent autour de ces thématiques dans les nouvelles universités
qui poussent un peu partout en Afrique noire. Inversement la
sociologie de la modernité et du développement, répondant aux
« urgences» sociopolitiques des indépendances sous-estime, et
souvent ignore, les potentialités de l'anthropologie pour la
compréhension du monde moderne. Certes la tradition française,
initiée par Balandier, véhicule ouvertement les références aux deux
disciplines et les années 1960-1970 constituent un véritable âge
d'or pour ce genre de démarche de terrain. Mais la coupure est déjà
instituée et confortée de manière permanente dans les universités
africaines francophones, et oserai-je ajouter, y compris de manière
opportuniste avec l'ethnologie traditionnelle car il s'agit de
promouvoir un secteur académique véritablement autochtone et
autonome par rapport à l'ethnologie et à l'anthropologie sociale et
culturelle. Les fondations internationales financent, des postes
s'ouvrent, des colloques se tiennent, des conseillers présidentiels se
positionnent sans que l'on puisse à aucun moment comparer
concrètement les ethnologies de l'Occident à celles, nouvelles et
inédites, différentes, des pays africains.

cela fait déjà trois quarts de siècle que les anthropologues américains
fréquentent et étudient ces populations! Certes la marginalisation totale
dans les réserves explique assez facilement ce « gâchis» ethnologique.
9 Bien que l'ouvrage de Kenyatta ait été traduit en français on n'y trouve
pas cette préface, remplacée par une préface de Balandier. Il faut donc se
reporter à l'édition originale en langue anglaise. Cette coquetterie
balandieresque a dû conforter en Afrique francophone, selon moi, une
perception plus idéologique qu'académique de ce texte (après tout
Malinowski est encore en 1960 la seule référence centrale du modèle
idéal-typique de l'enquête de terrain).

343



Jean Copans

Aux raisons idéologiques et proprement culturelles d'un
discours sur soi de la part des représentants des nouvelles élites afri­
caines s'ajoutent petit à petit les habitudes de la pratique d'une
ethnologie facile fondée sur le seul recueil du verbe oral, de la re­
cherche du seul sens commun immédiat du chez soi, érigée en
pensée traditionnelle, philosophique, populaire, collective, démar­
che qui ne procède à aucune objectivation distanciée, critique et
réflexive. Ce culturalisme de circonstance se trouve paradoxale­
ment conforté par les critiques abstraites et soi-disant principielles
du radicalisme nationaliste et marxiste à son encontre lO. Un dis­
cours antiethnologique prend le dessus dans ce discours, fustigeant
le caractère colonial (bien sûr !), petit-bourgeois (les universitaires
sont-ils autre chose que des petits-bourgeois ?), réactionnaire (ces
idéologues auraient dû lire les travaux de l'ethnologie soviétique,
tout aussi culturaliste et nationaliste, à cette époque!) de cet
ethnologisme culturel. Mais c'est pour lui opposer un marxisme,
science sociale totalisante, et non une adoption des principes élé­
mentaires des acquis anthropologiques, aussi bien théoriques
qu'empiriques. L'ethnologie et l'anthropologie sont lues selon le
mode d'une tendance de la philosophie, ce sont des disciplines
bourgeoises et par conséquent inutiles et même dangereuses Il,

Ainsi ethnologie «de papa» aux origines et caractéristiques
indubitablement coloniales, idéologisme culturel et nationaliste,

10 N'oublions pas qu'il existe dès 1957 avec le Ghana toute une série
d'États se réclamant d'une forme ou une autre du socialisme (après 1960
on peut évoquer les cas de la Guinée-Conakry, du Mali, de la Tanzanie).
Il J'ai déjà décrit l'attitude antianthropologique des militants
tiers-mondistes, par ailleurs spécialistes de sciences sociales, voire même
anthropologues, qui vantaient la sociologie comme seul instrument
d'intervention en faveur de la modernité sociale (socialiste et autoritaire) et
qui récusaient l'utilité de toute connaissance ethnographique et
ethnologique, notamment des milieux paysans et ruraux. Le summum de
cette attitude fut atteint au Mozambique dans les années 1975-1985 (voir
C. Geffray, 1988) et l'un des protagonistes les plus virulents de cette
critique était une anthropologue marxiste américaine! CI. Meillassoux et
moi-même en avons fait l'expérience commune lors d'une mission en 1983
à Maputo.

344



Les frontières africaines de l'anthropologie

radicalisme marxisant aux penchants staliniens ou maoïstes, déve­
loppementalisme rampant et dominant, construction institutionnelle
des universités et centres culturels sont autant de phénomènes qui
se mélangent, se confortent, se combattent, se dissolvent et se
reproduisent sur près d'un demi-siècle à travers tout le continent,
produisant au moins un effet commun, celui de l'exclusion de
l'anthropologie sociale et culturelle, et de l'ethnologie, du champ
de la pensée moderne africaine, aussi bien nationale que
panafricaine12.

Pour être complet il faudrait évoquer les conditions de
réalisation des recherches de terrain qui, encore une fois, sont au
fondement de l'identité ethno-anthropologique. L'anthropologie est
devenue, avec un certain succès mais aussi avec des limites
significatives, une science sociale du chez-soi en France au cours
des années 1960-1970, parce qu'elle avait réussi à forger son
programme et ses méthodes sur des terrains exotiques, «autres »,

classiques. G. Althabe, M. Abélès et même M. Augé ont réinvesti
l'hexagone après avoir élaboré une œuvre importante à propos de
sociétés africaines et malgaches. À l'évidence développer une
anthropologie africaine impliquait probablement des préalables
professionnels et méthodologiques d'une fonne ou d'une autre qui
faisait défaut. Il y eut bien le projet d'une anthropologie réciproque
(avec des Maliens et des Sénégalais) dans les années 1980 mais ce
fut une tentative mort-née (Le Pichon, 1991).

12 Il va de soi que chaque pays possède sa ou ses configurations dynami­
ques, ses imaginaires culturels propres, des ressources institutionnelles et
intellectuelles plus ou moins importantes et professionnelles. Je n'aime pas
parler de l'Afrique comme d'une entité signifiante, surtout aux plans
scientifiques et culturels, mais la dénégation pratique totale de
l'anthropologie et de l'ethnologie me paraît tellement généralisée et uni­
verselle dans tous les États africains actuels que pour une fois, et malheu­
reusement, on peut évoquer le continent comme une entité, à l'exception
notable mais de plus en plus problématique aujourd'hui, de l'Afrique du
Sud. Après tout, ce dernier État est le seul où un certain type d'ethnologie a
pu se transformer en idéologie politique dominante, réactionnaire et
ségrégative, pendant près d'un siècle.

345



Jean Copans

En fait le moment de l'apprentissage concret de la
distanciation n'eut pas lieu d'autant que plusieurs phénomènes ont
contrarié l'idée même d'une telle épreuve. Sans tomber dans
l'occidentalocentrisme on peut noter la nécessité pour les sciences
sociales de passer par une phase de modernité philosophique et
peut-être de sécularisation idéologique qu'elle soit antérieure à leur
invention pratique et institutionnelle ou éventuellement postérieure
comme nous l'avons déjà évoqué dans un article (2oo0b). Ce
moment n'est que balbutiant selon les pays. L'objectivation
(intellectuelle) de la société est encore hypothétique d'autant que
règne toujours le mot d'ordre du développement et du rattrapage de
l'Occident. La remise en cause de la familiarité culturelle avec soi,
moteur de la culturologie pseudo-ethnologique, n'a pas eu lieu l3 .

Mais il existe une cause peut-être plus concrète et qui peut
paraître anecdotique. En effet c'est la reproduction mimétique de ce
qu'on pourrait appeler la perdiemisation bureaucratique de l'idée
même de mission sur le terrain. Ce dernier fut d'abord rural, y
compris pendant les premières décennies des indépendances, et
impliquait moyens de déplacements et défraiements. Les expertises
de développement ne firent qu'aggraver ce symptôme au point que
s'enclencha un effet pervers qui fit de la mission d'abord une
source de revenus puis éventuellement un processus de connais­
sance. Les organismes de recherches néocoloniaux incitaient donc à
penser la recherche et le terrain rural non pas comme un espace
social national et intime (situation d'autant plus paradoxale que la

13 Pour mesurer les particularités historiques du continent africain sous le
rapport de la modernité de l'analyse sociale, rappelons pour les autres
continents que l'Amérique latine a connu une très ancienne occupation
coloniale et administrative et que l'indépendance politique de ses Etats a
plus d'un siècle d'antécédence sur celle des États africains. Quant à l'Asie,
berceau de plusieurs hautes civilisations aux traditions philosophiques,
théologiques et bureaucratiques écrites plus que millénaires, certains de ses
États ont su intégrer dès le XIxe siècle certaines formes de l'analyse sociale
à leurs modes de fonctionnement. N'oublions pas que Lévi-Strauss
enseignait la sociologie française dès 1936 à Sào Paulo et qu'il existait en
Indochine française dès la fin des années 1930 un groupe d'ethnologues
vietnamiens (Nguyen, 2004) !

346



Les frontières africaines de l'anthropologie

plupart des intellectuels africains des premières générations avaient
des origines familiales peut-être plus « rurales» que leur homolo­
gues européens) mais un espace réputé difficile d'accès et répulsif.
Assimilée aux tournées administratives et d'inspection, la mission
de terrain perdit alors toutes ses qualités intrinsèques de rupture
épistémologique voir émotionnelle l4.

Il n'est pas surprenant dans ce cas que l'argument publicitaire
de l'avantage comparatif de l'anthropologie sur la sociologie (la
construction volontaire, méthodique, intime et critique d'un rapport
avec la population d'accueil) n'eut aucun effet pratique puisque
d'une part il renvoyait au sens commun de la fréquentation sociale
ordinaire et de l'autre à un comportement bureaucratique (la
mission - scientifique - relève avant tout d'un ordre de mission)
puis financier (la mission comme complément salarial de plus en
plus conséquent). Malheureusement, au-delà de l'anthropologie, ce
sont toutes les sciences sociales qui subirent les conséquences
négatives de cet effet pervers typique.

II La sociologie partagée entre plusieurs modernités

D'une certaine manière les leçons que l'on peut tirer de la
genèse et de l'expansion des sociologies africaines ne sont guère
plus positives; on pourrait même avancer l'idée que les conditions
d'apparition et de développement de cette discipline n'ont pas
contribué à en assurer l'autonomie critique tant vis-à-vis
d'elle-même que de son éventuelle concurrente, l'anthropologie
sociale. Pour rester au sein de la tradition francophone la sociologie
actuelle s'avère, un demi-siècle plus tard, comme une simple
orientation parmi d'autres, sans privilège particulier, et susceptible

14 Combien de collègues africains m'ont avoué leur impossibilité à aller
sur le terrain comme s'ils étaient étrangers à leur propre société et du coup
m'interrogeaient sur la nature d'une réalité sociale dont ils connaissaient
pourtant beaucoup mieux que moi les rouages intimes! La reconnaissance
d'une espèce de dépendance des chercheurs nationaux envers les
recherches de terrains conduites par des Occidentaux reproduisait ainsi au
second degré la position d'enquêteur ou d'informateur privilégié que
construisaient ces derniers avec leurs interlocuteurs, subalternes, locaux.

347



Jean Copans

d'être lue à la lumière du paradigme du développement et de
l'occidentalocentrisme. En effet, sans tomber dans un relativisme
qui voudrait qu'il y ait autant de sociologies que de traditions
sociologiques, force est de constater que la sociologie moderne,
tout comme l'anthropologie sociale et culturelle, se trouve
historiquement et originellement en position d'extériorité.

Cette situation soulève des problèmes épistémologiques
majeurs qui n'invalident absolument pas les qualités et le rôle des
sciences sociales à cause de leur origine « coloniale» de fait. Mais
l'importation, l'adaptation, l'indigénisation, la récupération, la
reformulation locale et autochtone constituent des modalités
sociohistoriques spécifiques de la connaissance scientifique qui
méritent d'être examinées de manière critique et autocritique. Seul
ce détour de sociologie de la connaissance peut nous permettre de
relire les sciences sociales africaines à l'aune de leurs conditions, en
quelque sorte, d'importation. Il faudrait prendre en considération au
moins trois dimensions:

la L'exercice de la sociologie en Afrique relève des mêmes
types de contextes socio-institutionnels que celui de la sociologie en
Occident.

20 Mais cet exercice relève aussi, à cause de son histoire
particulière (notamment les conditions concrètes et sociales de sa
pratique), de ses liens avec la domination de l'Occident et donc
également des conditions d'exercice au sein d'Occident lui-même.

30 Enfin, dès ses origines, la demande développementaliste de
la sociologie occidentale lui impose des thématiques, des méthodes,
des concepts et des théories, des bailleurs de fonds et des maîtres
d' œuvre distincts de ceux et celles des courants centraux de la
discipline en Occident et qui finissent par habitude ainsi que par
nécessité (emplois et sources de financement) par devenir les
caractéristiques centrales et souvent exclusives de la sociologie
« locale »15.

15 Rappelons qu'outre l'invention de l'étude des sociétés africaines
modernes au cours des années 1950, G. Balandier s'impose également
pendant la même décennie comme le sociologue et l'enseignant de la

348



Les frontières africaines de l'anthropologie

Toutes les demandes sociales, toutes les fonnes idéologiques,
et même jusqu'aux derniers des aspects de la vie sociale courante
sont considérés comme des questions de développement. Il n'y a
pas une configuration sociologique qui ne soit contaminée, pour
une raison ou pour une autre, par le principe que la société
« africaine» est une société de/en développement et que c'est cette
dernière caractéristique qui détennine fondamentalement la nature
de la sociologie qui l'étudie et la décrit. Cette conception des
choses surdétennine a priori et sans aucune autoréflexion les
influences et l'interprétation des courants sociologiques venant de
l'Occident. Certes les théories de la modernisation, notamment
américaines, de l'après-guerre, se consacraient au développement et
par conséquent au sous-développement. Mais elles désignaient par
cela autant les projets de reconstruction (ou de développement) des
sociétés occidentales (Europe/États-Unis) que la confrontation
montante des modèles sociétaux centraux (capitalisme et
socialisme) ou encore (mais en dernier lieu seulement) le
développement proprement dit du tiers-monde.

Certaines théories se prêtent mieux que d'autres à ce dernier
exercice, ou pour le dire autrement, certains sociologues se sentent
plus concernés que d'autres par cette dernière sollicitation. Visi­
blement les fondateurs universitaires de la sociologie française,
G. Gurvitch et R. Aron, n'y réfléchissaient guère. Toutefois,
comme G. Balandier et P. Mercier se présentaient comme les élèves
du premier, G. Gurvitch pouvait apparaître comme le parrain
(involontaire) des études développementalistesl6• Quant à R. Aron
ses réflexions géostratégiques évoquaient parfois le
sous-développement sans susciter de programme plus empirique. À
passer en revue quelques autres grandes figures tutélaires on

sociologie du développement en France. Voir notre bibliographie en
annexe de Sociologie des Brazzavilles noires (Balandier, 1985: 303-305).
Sur les problèmes de fond portant sur la nature de la sociologie du
développement on pourra se reporter à notre ouvrage Développement
mondial et mutations des sociétés (2006b).
16 Il faudrait bien entendu examiner de très près leur sociologie pour voir
en quoi elle est précisément redevable de la pensée de Gurvitch.

349



Jean Copans

singularisera A. Touraine, à cause de ses attaches et relations
latino-américaines, R. Boudon très partiellement17 ou encore
P. Bourdieu pour ses premiers travaux remarquables et prometteurs
sur l'Algérie l8 . M. Crozier l9, l'initiateur de la sociologie de
l'organisation, tout comme les animateurs des thématiques centrales
de la sociologie française des années 1960-1980, à savoir les
sociologies de l'éducation et du travail, s'en tiendront à l'écart. Que
des thématiques centrales de la sociologie du développement ne
fussent l'objet que d'une considération marginale de la part des
promoteurs et initiateurs de ces sous-secteurs disciplinaires, en dit
long sur les conditions d'universalisation des paradigmes de la
sociologie française2o. Il y a fort à parier qu'il en fut de même au
sein des traditions anglo-saxonnes, moins contraintes pourtant, me
semble-t-il, par une intimité des relations politiques néocoloniales
comme celles qui ont présidé au fonctionnement du « pré carré» à
la française.

Pendant des décennies (jusque dans les années 1990)
sociologie et anthropologie vivent en France des vies largement
séparées; par ailleurs la sociologie du développement est de moins
en moins présente dans les panoramas disciplinaires.
L'a-ethnologisme de cette tradition française est encore des plus
vivaces aujourd'hui, je puis en témoigner par mon expérience

17 Il est l'auteur d'un article dans un numéro de L'Année Sociologique
consacré au développement dont l'éditeur est Claude Rivière (1992) qui
peut être considéré comme un disciple de Balandier mais l'éditeur de la
revue, B. Valade, lui, est plutôt disciple de Boudon. Ce dernier a collaboré
avec F. Bourricaud sur des études de la modernisation de l'Amérique
latine.
18 30 ans plus tard il manifestera un come-back antimondialiste et
anti-impérialiste mais sans aucun rapport méthodologique avec ses
premières œuvres.
19 Voir nos réflexions sur les raisons (probables) de cette non-rencontre
dans notre article sur la sociologie des fonctionnaires africains (Copans,
2001: 11-26).
20 La généralisation doit être distinguée de l'universalisation qui implique
que sous sa forme générale, une discipline ou une orientation théorique soit
capable d'être appliquée à toutes les formes de société.

350



Lesfrontières africaines de l'anthropologie

actuelle à l'université Paris 5. Cet a-ethnologisme ne peut donc que
conforter en fin de compte l'antiethnologisme «africain» dont
nous avons parlé plus haut.

Pourtant l'anthropologie sociale se pratique de manière
invisible sur le terrain car, tant par ses méthodes d'enquête que par
son patrimoine de connaissances sur les sociétés non-occidentales,
elle s'avère incontournable et comme consubstantielle à l'exercice
de l'étude du développement. Certains pourraient faire remarquer
alors que ce qui sortait de manière polémique par la porte rentrait
en catimini par la fenêtre. Peut-être, mais cette anthropologie sans
nom est une anthropologie sans référentiel, sans histoire; c'est une
anthropologie-technique, c'est une anthropologie-traductrice, indi­
gène avant la lettre, qui sait parler de et aux autres, aux « locaux »,
exclus des réflexions centrales et dominantes des sciences sociales
occidentales mais sans plus. Il existe pourtant des versions nobles
de ce détournement paradoxal: je pense ici aux traditions,
justement françaises et francophones, de l'anthropologie du déve­
loppement, qui s'inspirent pour partie de G. Balandier et de
M. G1uckman ou encore du sociologue M. Cernea de la Banque
mondiale. Bref la sociologie ne semble pleinement sociologique
(c'est-à-dire généraliste et comparatiste) que lorsqu'elle se présente
comme une anthropologie. Mais malheureusement en s'identifiant
au développement, qu'il soit local ou institutionnel, cette anthro­
pologie s'enferme sans le vouloir dans le développementalisme:
pour elle tous les terrains sont lus au travers de ce contexte21 • Par
ailleurs, un second effet, tout aussi involontaire, fait en sorte que,
l'approche plus macro, et pour parler d'une manière plus imagée,
plus sociologique ou sociétale, se trouve exclue de ces recherches.
Bref malgré ses très grandes qualités cette orientation véhicule
également une image en creux des sciences sociales occidentales et
africaines qui ne valorise pas vraiment l'anthropologie comme une
approche originale et indispensable de la globalité sociale et cultu­
relle. Ce n'est pas parce que notre sociologie du développement est
plutôt une anthropologie du développement que s'impose aux yeux

21 Voir les thèmes des numéros du Bulletin de l'APAD.

351



Jean Copans

de ses pratiquants et de ses lecteurs africains un besoin
d'anthropologie qui subvertisse les problématiques, réductrices, du
développement22• Les traditions anglo-saxonnes, que je connais
peu, sont probablement plus sociologiques d'une part et plus res­
pectueuses du projet anthropologique général de l'autre. Mais les
chercheurs africains anglophones, plus sensibles semble-t-il, aux
radicalismes nationalistes et néomarxistes, ne semblent même pas
vouloir s'aventurer à pratiquer une anthropologie qui n'ose dire son
nom.

III L'OPA de l'histoire sur l'anthropologie: collaboration ou
liquidation?

Si les liens intimes qui lient les deux sciences sociales
majeures de la sociologie et de l'anthropologie expliquent les
origines et le maintien de la marginalisation de cette dernière en
Afrique noire c'est, de manière encore plus paradoxale, la
discipline de l'histoire qui a assuré la relégation définitive de
l'anthropologie, une relégation qui peut se lire aujourd'hui comme
le résultat d'une vengeance. La première revendication africaine et
africaniste est sans aucun doute la (re)découverte de l' historicité du
continent noir, la réaffirmation de l'existence d'un passé ancien (et
sous-entendu glorieux) et surtout la démonstration qu'il est possible
de faire une histoire savante de sociétés orales aux archives
documentaires écrites quasi-inexistantes. La reconnaissance et la
mise en place de cette démarche coïncide avec l'élan des
indépendances, notamment francophones, des années 1960. Cette
approche va jouer au début un rôle encore plus important en
ethnologie (on invente ainsi l'ethnohistoire) et en anthropologie (où
l'on parle d'anthropologie historique). En effet l'ethnologie dans
les années 1950-60 est encore massivement culturaliste,

22 J.-P. Olivier de Sardan parle de socio-anthropologie, ce qui pose un
autre problème: existe-t-il une discipline autonome, fruit du meilleur ( ? !)
des deux disciplines? D'autant qu'il existe d'autres traditions plus
conceptuelles de cette conception des sciences sociales, comme chez
P. Bouvier. Mon opinion personnelle est très négative à l'égard de cette
pseudo-solution pragmatique de mélange disciplinaire.

352



Les frontières africaines de l'anthropologie

fonctionnaliste ou ethnographique c'est-à-dire a-historique; elle
cultive le fameux présent ethnographique de manière non-critique.
De manière reconnue comme quelque peu maladroite par la suite
(1a critique historienne des sources manque de rigueur)
G. Balandier proposera une histoire du Congo précolonial en 1965
et effectivement c'est au cours des années 1960 que les
anthropologues dynamistes se lancent les uns sur le présent par le
biais d'une démarche socio-anthropologique, les autres dans des
tentatives de reconstitution des formes passées qui seraient
authentiquement anthropologiques car encore peu souillées par « la
situation coloniale ». Cette ruée vers l'histoire (à laquelle j'ai peu
participé personnellement) est symbolisée par une série d'ouvrages
collectifs symboliques tirés de colloques ou de séminaires tenus en
Occident ou en Afrique qui sont parus au cours des années 1970
(par exemple Meillassoux, 1971 et 1975). Cette mode de
l'anthropologie historique détourne progressivement un nombre
important de chercheurs français et un nombre probablement
encore plus grand de chercheurs africains, en France et dans l'orbite
francophone, de la tâche pourtant bien dynamiste et même marxiste
de saisir la modernité balbutiante en genèse et en actes, de décrire
comme le titra Balandier, une Afrique ambiguë. Car, paradoxe des
paradoxes des études africaines franco-francophones, le marxisme
anthropologique tout à sa quête des modes de production
précapitalistes et teinté par l'exploration althussérienne du
« continent Histoire », conforte ce choix en négligeant l'enquête
empirique des nouvelles classes ou catégories sociales, bourgeoises,
ouvrières et même paysannes23• L'anthropologie devient donc à la
fois le succédané de l'histoire (il y a bien plus d'ethnologues et
d'anthropologues historiens à cette époque que d'historiens
historiens) et l'image d'une discipline plus attachée aux formes du
passé que du présent; un passé par ailleurs plus précolonial que
colonial et moderne. Ce tournant devait marquer durablement

23 Voir nos commentaires sur ce point dans nos publications portant sur
les classes ouvrières d'Afrique noire (Agier et al., 1987).

353



Jean Copans

l'anthropologie française ainsi que les historiens africains et
français.

À juste titre les universitaires africains ont préféré se dire et se
présenter comme historiens que comme ethnologues ou
anthropologues. Il s'agit d'abord d'africaniser les cours et les
manuels d'histoire (coloniale) de France et la demande est
immense. En France la situation est plus complexe car il faut un
courage certain dans les années 1970 (et même pendant le quart de
siècle suivant) pour se libérer des biais de la formation historienne
traditionnelle (agrégation, désintérêt notoire pour l'histoire
non-européenne, y compris pour la période partagée de la
colonisation, concrétisée par l'absence de postes)24.

Bref l'anthropologie fait œuvre de pionnier mais alors qu'elle
aurait pu s'attendre à être payée de retour, du moins en France où
l'anthropologie existe institutionnellement, c'est le phénomène
contraire qui se produit: passés les temps difficiles de la gestation
institutionnelle les historiens s'emparent unilatéralement de leurs
territoires du passé et qui plus est occupent ceux de la contempora­
néité immédiate. Non seulement l'anthropologie serait inutile pour
comprendre le passé mais l'histoire anthropologique serait
meilleure que l'anthropologie historique (ce qui évidemment
devrait être objet de confrontations objectives et sereines). Non
content de réaffirmer ce corporatisme dangereux (les autres
historiens n'en sont pas plus accueillants pour autant à
l'historiographie africaniste) certains vont jusqu'à reprendre le
discours désuet de l'équivalence ethnologie=colonialisme (et par
conséquent histoire=anticolonialisme) pour déconsidérer
définitivement la discipline. C. Coquery-Vidrovitch s'est illustrée
par au moins trois articles (dont deux dans la revue Le débat, en
1996 et 2002, qui n'a rien d'une revue professionnelle et dont la
culture africaniste des lecteurs doit être proche du zéro absolu) et

24 Voir par exemple tous les débats récents sur la fracture coloniale et les
apports positifs de la colonisation.

354



Les frontières africaines de l'anthropologie

d'autres interventions publiques25• J.-P. Chrétien procédera de
manière plus subtile en ne débattant que très rarement de manière
directe sur ces questions avec les anthropologues26•

Cette guerre larvée ou ouverte de la part de certains historiens
à l'égard des anthropologues renvoie encore une fois à la place très
minoritaire de l'anthropologie dans le panthéon des sciences
sociales africaines et elle permet aux premiers de se positionner de
manière dominante et exclusive dans la mesure où ils n'ont pas à
affronter les dilemmes plus brûlants de la lecture du présent à
l'exception des cas extrêmes des génocides du Rwanda et du
Burundi et des conflits des régions orientales du Congo27•

Cette confrontation unilatérale est tout à fait ridicule mais elle
se surajoute à toutes les analyses précédentes portant sur les autres
sciences sociales car il est certain que la disqualification brutale et

25 Dois-je souligner que je suis probablement l'anthropologue le plus
critiqué dans ces articles alors que 25% au moins du texte de La longue
marche de la modernité africaine développe des considérations
historiographiques favorables à cette discipline (1998a) ! Il est vrai que je
cite bien plus les anglophones que les francophones à cause de la très
grande qualité de leurs travaux d'histoire sociale coloniale, une spécialité
quasiment inconnue dans les études françaises et francophones. Le rôle très
positif, bien qu'indirect, du grand historien E.P. Thompson y est sfirement
pour quelque chose.
26 C'est un secret de polichinelle de noter que celui-ci, plus que persona
grata au département d'Histoire de l'université de Bujumbura au Burundi,
s'est toujours refusé à aider à la création d'un département des Sciences
Sociales (pourtant réclamé par les collègues burundais dispersés dans diffé­
rents départements) prétextant que l'histoire s'acquittait parfaitement des
tâches de ces disciplines. J'ai débattu ailleurs de la rigueur méthodologique
des anthropologues en matière d'enquête orale même s'ils ne maîtrisent
qu'imparfaitement le dépouillement des documents d'archives. Tout cela
ne m'empêche pas de penser et d'avoir écrit que ce chercheur est proba­
blement l'un des meilleurs historiens anthropologues africanistes de la
génération en train de prendre sa retraite.
27 Il faut souligner l'importance et la très grande qualité des travaux et
interventions de J.-P. Chrétien sur ce point. Mais les critiques
méthodologiques les plus précises que je connaisse en matière d'évaluation
de la littérature consacrée à ces évènements est le fait d'une anthropologue,
Cl. Vidal (1998).

355



Jean Copans

sans nuances de l'anthropologie ne peut que contribuer, au-delà de
la corporation des historiens, au maintien de l'ethnologie et de
l'anthropologie dans une espèce de camp d'extermination
(coloniale et colonialiste) peu propice à sa reconnaissance
disciplinaire et institutionnelle.

IV La fascination de la science politique: une victoire à la
Pyrrhus?

Une dernière discipline va contribuer à porter l'estocade
finale, sur un plan totalement inverse, à savoir celui de la
compréhension des dynamiques politiques contemporaines. Malgré
l'invitation de G. Balandier à se lancer dans une anthropologie
politique du présent il y a déjà quarante ans, c'est la science
politique qui remplit cette fonction aujourd'hui. Voila encore un
constat qui ne peut faciliter, aux yeux des chercheurs africains, le
recours à l'anthropologie pour comprendre non leur passé mais leur
présent et pour réfléchir, pourquoi pas, à leur avenir.

J'ai déjà expliqué longuement, dans les pages de cette même
revue, les conditions dans lesquelles, au tournant des années 1980,
un groupe de chercheurs en sciences sociales dont des politistes
emmenés par J.-F. Bayart et l-F. Médard avaient fondé la revue
Politique africaine, qui allait s'efforcer d'imposer la lecture du
politique « par le bas» (Copans, 2003). Cette cooptation
disciplinaire (tout à fait pacifique) marqua, selon moi, comme une
démission de fait de l'anthropologie. Certes cette dernière allait se
consacrer un peu, ce qu'elle n'avait presque jamais fait jusque-là, à
l'examen des mécanismes de la représentation politique au cœur
des institutions françaises et européennes. C'est d'ailleurs
G. Balandier lui-même qui en avait donné le signal en publiant Le
pouvoir sur scène en 1980. L'animateur principal de cette nouvelle
orientation était M. Abélès28, africaniste reconverti dans la
modernité occidentale. J'expliquai que cette réorientation, bien que

28 Là encore on peut se reporter au numéro 94-95 du Joumal des
anthropologues qui a publié un échange de commentaires entre ce dernier
et moi-même (2003 : 243-247).

356



Lesfrontières africaines de l'anthropologie

tout à fait compréhensible29, contribua, bien involontairement
peut-être, à un éloignement de l'anthropologie des terrains
exotiques habituels, notamment africains. En fait les plus beaux
travaux d'anthropologie politique africaniste relevaient toujours de
l'anthropologie historique, les acculturations, les innovations
« coloniales» puis «postcoloniales », le développement politique
de la démocratie étant plus ou moins abandonnées aux sciences
politiques devenues pluridisciplinaires et ne se rapprochant de
l'anthropologie que sur le seul plan méthodologique.

Évidemment la définition des perceptions scientifiques du
champ du politique devrait comprendre la sociologie mais en
France celle-ci s'est retrouvée fort peu autonome sur ce point, la
dynamique des facultés de droit et de sciences politiques, des
instituts d'études politiques prenant le dessus dans l'organisation
des études empiriques de terrain. De son côté la sociologie de
l'organisation n'aborda que très brièvement la construction
institutionnelle des États issus des indépendances. L'effet drastique
de ce désintérêt fut que l'objet central de la modernité africaine,
l'État, ses appareils et ses fonctionnaires, ne fut jamais abordé
empiriquement. Une littérature considérable, rhétorique et
typologique, expliquait bien les mécanismes de perpétuation de
l'État et des catégories dirigeantes (néopatrimonialisme,
clientélisme, corruption, etc.) mais aucune enquête de terrain ne
venait conforter la fondation d'une approche constructiviste de
l'intérieur. C'est dans ce cadre qu'apparut « le politique par le bas»
qui transforma fortement l'optique et le champ de l'étude du
politique.

Les mouvements « démocratiques» ou au contraire militaires
des années 1990 (conférences nationales, guerres « civiles» de
toutes natures, alternances politiques et expériences de
démocratisation électorale) mobilisèrent tous les chercheurs de cette
nébuleuse où malheureusement les anthropologues restaient au

29 Il s'agissait de démontrer que l'anthropologie était également apte à
comprendre notre modernité et non seulement celle des peuples
« ethnologisés ».

357



Jean Copans

second rang30• Du coup l'étude du politique local ne renvoie plus à
l'anthropologie comme au temps glorieux des années 1960-1980.
Quant aux ensembles nationaux, déjà peu évoqués par les sciences
sociales, à l'exception récente du cas ivoirien, ce n'est que sous
l'angle de l'ethnicité, une ethnicisation le plus souvent historique
ou symbolique, qu'ils ont été abordés.

Pourtant il existe une anthropologie politique implicite, ou
même explicite, qui se consacre à l'étude des modes d'organisation
et de fonctionnement du développement. Les travaux des
chercheurs regroupés autour de J.-P. Olivier de Sardan et de
G. B1undo ont ainsi mené tout un ensemble inédit et convainquant
de recherches sur la corruption, sur l'organisation locale de certains
services publics, sur les associations paysannes, sur les courtiers,
travaux qui mettent en lumière les rapports de pouvoir et la place
des administrations et des fonctionnaires. Enfin les nouvelles élites
locales, induites par les interventions des ONG et de la
décentralisation, suscitent des recherches prometteuses et
l'anthropologie se trouve ici en pointe (avec le renfort de quelques
sociologues faut-il ajouter !)31.

Nous avons déjà noté la situation de ghetto des études du
développement dans le cadre des sciences sociales en France et
cette relégation sous-disciplinaire ne contribue guère à mettre en
lumière le socle anthropologique d'une partie très minoritaire de
ces travaux. Ils s'imposent d'autant moins aux yeux de la plupart
des lecteurs africains, que ceux-ci ont peu de points de repères en
anthropologie, et qu'ils ne la considèrent au mieux que comme une
sociologie de terrain plus fine et plus subtile alors que les critères
de l'immersion réflexive au sein des populations étudiées, de la

30 J'aborde cette question en détail dans La longue marche de la
modernité africaine dans laquelle j'examine les conditions de possibilité
d'une anthropologie de la démocratie (l998a: 286-307).
31 Je pense tout d'abord aux travaux personnels remarquables de T. Dahou
(2005) qui s'est attelé par ailleurs à la relance de l'anthropologie politique
avec V. Foucher (2005). Quant aux sociologues je renvoie par exemple à
des contributions du Sénégalais B. Niane (2003) et de M. Leclerc-Olive
(2003).

358



Les frontières africaines de l'anthropologie

maîtrise de la langue ou encore de la longue durée du séjour
d'enquête sans parler de ceux des modalités théoriques de
construction de l'objet nous rappellent que nous avons affaire à un
programme scientifique global et spécifique, à un projet
disciplinaire original.

Encore une fois il ne s'agit pas d'avoir une définition étroite
des disciplines des sciences sociales et de s'interroger inutilement
sur des (fausses) barrières ou frontières disciplinaires. Mais l'image
de marque des disciplines joue toujours un certain rôle, et pour ce
qui concerne l'objet de cet article, la perception de l'anthropologie
reste finalement plus négative que celle de la sociologie; dans le
meilleur des cas elle n'est qu'une méthode adaptée aux terrains et
non un projet analytique et totalisant spécifique.

Conclusion: plaidoyer pour une anthropologie, science sociale
de la modemité subreptice

« L'oubli» historique de l'anthropologie sociale et culturelle
sur un demi-siècle par la quasi-totalité des institutions universitaires
et de recherches africaines frappe d'autant plus que les études afri­
caines ou africanistes occidentales ont dès les origines placé ces
disciplines au cœur de leur dispositif et semblent leur avoir reconnu
ce rôle dirigeant (je ne dis pas dominant, ce qui serait le cas de
l'économie politique) jusqu'à maintenant. Toutefois au niveau de la
réputation internationale et de la demande sociale la science politi­
que prend de plus en plus le dessus depuis une vingtaine d'années,
les crises et recompositions proprement politiques du
postajustement expliquant certainement cette translation discipli­
naire. On peut bien entendu discuter des définitions de la discipline
et utiliser la fibre afro-centriste et authentique pour contester
l'existence même d'un consensus international minimal autour de la
conception de l'anthropologie. Pourtant « l'africanisme» anticolo­
nialiste n'a plus de raison d'être et l'afro-centrisme actuel est bien
plus un réflexe afro-américain démagogique qu'une lecture
africaine de la réalité sociale. La quête imaginaire des autochtonies,
natives ou par procuration, relève d'autres demandes idéologiques
et institutionnelles.

359



Jean Copans

Si l'on veut retourner posItIvement ce constat désabusé et
déçu il faut commencer par démontrer de manière brève mais
précise les pertinences moderne, postmoderne ou surmoderne de
l'anthropologie sociale et rappeler les leçons du long siècle
d'histoire pratique et empirique de la discipline: aucun argument
culturel, historico-politique ou scientifique ne peut justifier
l'impossibilité pour les sociétés africaines d'être l'objet, comme
toutes les autres sociétés humaines, d'une approche
anthropologique. Je me contenterai de signaler trois points:

- 1° Rétrospectivement on doit se rendre compte que
finalement c'est l'anthropologie sociale et culturelle qui est la
discipline des sciences sociales (au sens strict) qui a engrangé le
plus de données sur les cultures et civilisations non-occidentales,
indépendamment des contextes coloniaux ou dominateurs dans
lesquelles elle s'est trouvée à exercer sa démarche. Même si l'on est
en droit de critiquer l'attitude patrimoniale d'une certaine
ethnologie (et notamment dans la France du dernier quart de siècle)
l'accumulation de ce type de données constitue de manière
indiscutable les bases de l'histoire sociale et culturelle du continent
africain: une histoire aussi bien ancienne (plus ou moins
précoloniale) que moderne et contemporaine32• Les mutations
théoriques qui ont scandé cette histoire disciplinaire ont par ailleurs
permis d'adapter et d'approfondir l'analyse de ces sociétés au cours
des mutations du XXe siècle.

- 2° Sur la longue durée de trois quarts de siècle c'est
l'anthropologie qui a le mieux documenté et qui a essayé de
proposer les interprétations les plus innovatrices en matière de
changement social et de la modernisation, d'abord coloniale puis
nationale et internationale et enfin mondiale. L'anthropologie est
devenue assez rapidement une science sociale de la modernité

32 J'ai déjà expliqué à de nombreuses reprises que mon terrain mouride
(sénégalais) de la fin des années 1960 constituait aujourd'hui une
contribution anthropologique à l'histoire du Sénégal postcolonial et que ce
que j'ai décrit à l'époque n'a guère plus de pertinence directe pour
expliquer les formes actuelles de la confrérie, quarante ans plus tard
(Copans, 2005).

360



Lesfrontières africaines de l'anthropologie

d'autant que cette orientation avait pris naissance dès la fin de la
Première Guerre mondiale aussi bien au sein des traditions
américaines, que britanniques ou encore sud-africaines33• Le
décalage français peut certes expliquer le succès de la négritude et
par conséquent la relégation d'une ethnologie ou anthropologie qui
ne serait ni authentique ni autochtone. Mais que dire alors de
certaines des avancées anglo-saxonnes des années 1940 qui visaient
entre autres objectifs à décrire «la révolution industrielle» en
Afrique noire (expression due à M. Gluckman), à défendre
l'humanité africaine des migrants et des travailleurs des usines et
des mines et à valoriser l'esprit de rébellion culturelle et religieuse
voire de résistance anticoloniale34, et qui n'ont pourtant trouvé
qu'un faible répondant auprès des élites scientifiques africaines
d'après l'indépendance.

- 3° Enfin l'anthropologie, par son souci (qui est également
son projet épistémologique et méthodologique) de recueillir les
modes de représentation et de connaissance indigènes et d'y
enraciner ses analyses, a très tôt donné la parole aux Autres, ce qui
a assuré à ces derniers une respectabilité culturelle de moins en
moins récupérable par les autorités coloniales, missionnaires ou
morales du monde occidental. De même qu'on a pu remettre en
cause les conceptions «colonialistes» de l'ethnologie on a pu
mettre en doute la valeur émancipatrice de l'anthropologie, seul
instrument de collecte et de diffusion, pendant de longues
décennies, du point de vue anonyme des non-occidentaux,

33 Si on considère que « l'inventeur» de l'anthropologie du changement
social est probablement Max Gluckman, alors cette « découverte» remonte
à 1938 en pays zulu !
34 Pour bien comprendre ces évolutions il faut comprendre les projets des
fondateurs et des chercheurs du Rhodes-Livingstone Institute de Rhodésie
du Nord dès 1940 et l'opposition coloniale locale à leurs enquêtes
d'anthropologie. Voir Brown (1973) et surtout Schumaker (2001). Pour
saisir le contenu d'une critique africaine unilatérale et anticoloniale on
pourra se reporter à B. Magubane (version française, 1975).

361



Jean Copans

« primitifs» ou « populaires »35. Il n'en reste pas moins qu'au-delà
du caractère patrimonial de l' héritage ethnologique et
anthropologique, les singularités des voix anthropologiques
pennettent de saisir un relativisme culturel à l'état plus ou moins
direct, étant entendu que l'authenticité culturelle d'une part (la
parole donnée des autres) et anthropologique de l'autre (le sens de
la parole recueillie par l'observateur étranger) n'existent pas en-soi
par définition36.

Il paraît évident que les traditions historiques et intellectuelles
des sciences sociales ne doivent pas se répéter mais l'anthropologie
doit tant aux sociétés africaines pour sa maturation et sa
formulation qu'il semble possible, et tout à fait nécessaire, de
réfléchir à son africanisation. Celle-ci doit passer au moins par une
triple autonomisation :

- 10 Tout d'abord il s'agit d'une autonomie disciplinaire.
L'anthropologie sociale et culturelle est une discipline importante à
l'échelle internationale, de nombreux pays du tiers-monde ont des
écoles, plus ou moins nationales, d'anthropologie et par conséquent
tout dénigrement disciplinaire mérite d'être interrogé quant à ses
raisons profondes qui se résument probablement aux craintes d'une
nouvelle concurrence professionnelle au sein d'un marché des
sciences sociales de plus en plus malmené. II est évident que les
réticences sérieuses que l'anthropologie doit affronter sont fondées
à la fois sur l'ignorance des apports concrets, internationaux et
actuels de la discipline (une actualité renouvelée de manière
pennanente depuis près d'un demi-siècle !) et sur un cloisonnement
institutionnel rétrograde que l'on retrouve dans tous les pays du
monde. Il existe une ethnologie du monde contemporain dans la
tradition occidentale, sous des variantes nationales; il n'y a pas de
raison pour que cette posture (nous ne parlons pas ici du contenu)

35 Voir par exemple de nombreux ouvrages de la collection Terre
Humaine ou encore la remarquable étude de Brumble (1993) sur les 600
récits et témoignages indiens recueillis au cours des années 1850-1950 aux
États-Unis.
36 Le critère de la différence est d'abord social (catégorie, âge, genre) et
n'a aucun fondement racial, idéologique ou politique.

362



Les frontières africaines de l'anthropologie

ne puisse pas s'appliquer aux sociétés et cultures africaines
(Copans, 2(06).

- 2° À ce combat pour l'indépendance et l'autonomie
disciplinaires locales (ou nationales) s'ajoute la mise au point d'une
collaboration distanciée et réflexive avec les traditions centrales de
l'Occident et du Nord. L'anthropologie africaine (ou plutôt les
anthropologies nationales africaines) ne doit pas apparaître comme
une nouvelle filiale des anthropologies déjà établies. Le
développement des sciences sociales au Sud et du Sud doit bien
entendu être soutenu et appuyé par les traditions mères qui peuvent
constituer, rétrospectivement, des sources d'inspiration et de
réflexion. Mais plus que jamais s'impose ici l'idée d'une
anthropologie sans frontières (Copans, 2000a).

Prenons l'exemple de la mondialisation dont les études les
plus stimulantes en sciences sociales relèvent, sans aucun doute de
l'anthropologie. La mondialisation vue du Sud n'est pas celle vue
du Nord. Je renvoie aux analyses et commentaires de
l'anthropologue indianiste français J. Assayag pour saisir la signifi­
cation dialectique des dynamiques croisées de la mondialisation
vues par le Nord ou vues par le Sud. Si les fantasmagories des flux
anthropologiques d'un A. Appadurai (2001) ne tiennent guère face
à sa critique historique et empirique rigoureuse, on ne peut être
qu'impressionné par le retournement que suggère sa description de
la mondialisation vue depuis la culture et la société indienne (1998,
2(05). Les travaux de J. Assayag sont parsemés de références
anthropologiques indiennes: je doute, hélas, pour ce qui me
concerne, que je puisse restituer la même démarche afro-centrée à
partir de références anthropologiques africaines. C'est bien là que le
bât blesse d'autant que les Britanniques ont exporté une anthropo­
logie tout aussi coloniale (sinon plus) dans le Raj indien qu'« au
cœur des ténèbres» du continent africain.

- 3° Il s'agit enfin d'une autonomie nouvelle, qui doit être le
fruit de la conjoncture historique de ce début de XXle siècle, et non
une copie mécanique d'une histoire reconstituée qui devrait
repasser par un certain nombre d'étapes répertoriées pourtant déjà
dépassées et critiquées. Ce dernier quart de siècle a largement

363



Jean Copans

prouvé que l'anthropologie pouvait être aussi bien une science
sociale du Nord sur le Nord qu'une science sociale du Sud sur le
Sud (et donc pas seulement et exclusivement comme l'a voulu le
moment d'une conjoncture historique passée, la science sociale du
Nord sur le Sud). Le programme actuel de l'anthropologie sociale a
dépassé autant les errements colonialistes de jadis que les illusions
postmodemes de la littérature de voyage et d'auto-introspection
d'hier37 •

La conjoncture actuelle en ce début du XXle siècle est celle de
la réflexivité, de la prise en considération des hiérarchies sociales
dans la production des connaissances, du métissage des modes de
lecture croisés des sociétés et enfin de l'activation autocritique
d'une dialectique totalisante entre la parole recueillie et la parole
donnée (Leservoisier, 2005). L'anthropologie s'est toujours voulue

une science empirique de la globalité et une lecture théorique de la
réalité sociale et culturelle en termes de totalité. Cette image
disciplinaire est la seule qui vaille être défendue quelle que soit la
société ou l'objet considéré, le lieu ou l'époque retenus.

L'impératif politique des sociétés africaines reste celui de
l'invention de l'équité culturelle des pratiques et des langages
démocratiques, de la définition pragmatique des espaces politiques
et des formes de délibération, de la formalisation juridique et
morale des modèles possibles de coexistence et de cohésion sociale,
en un mot de ce que les sciences sociales et historiques britanniques
ont qualifié d'économie morale38. Car l'anthropologie peut être
aussi une science sociale de l'actualité, de l'engagement et de la
reconsidération éthique39. Cette démarche, citoyenne, pour parler le
jargon populiste français, devrait trouver l'un de ses alliés les plus
sûrs dans la pratique, à domicile et non plus depuis l'extérieur,
d'une forme originale d'anthropologie, d'une forme africanisée par

37 Lire les propos de F. Laplantine et F. Saillant (2005) qui mettent en
lumière les mêmes types de phénomènes.
38 Voir Thompson (1988), Lonsdale (1992) et Copans (1990 : 10).
39 Voir le sens des travaux récents classés dans la rubrique naissante d'une
anthropologie du génocide (Assayag, 2004).

364



Les frontières africaines de l'anthropologie

les premiers concernés, les chercheurs africains en sciences
sociales. L'utopie a effectivement son mot à dire en cette affaire.
Pourquoi pas ?40

RÉFÉRENCES BmLIOGRAPHIQUES

ABÉLÈS M., 2003. «Réponse à Jean Copans », Journal des
anthropologues, 94-95 : 243-247.
AGIER M., COPANS J. & MORICE A. (dic.), 1987. Les classes
ouvrières d'Afrique noire. Paris, Karthala.
APPADURAI A., 2001. Après le colonialisme. Les conséquences
culturelles de la globalisation. Paris, Payot.
ASSAYAG J., 1988. «La culture comme fait social global?
Anthropologie et (post)modernité », L'Homme, 148 : 201-224.
ASSAYAG J., 2004. «La face cachée de la modernité.
Anthropologie et génocides », L'Homme, 170 : 231-244.
ASSAYAG J., 2005. La mondialisation vue d'ailleurs. L'Inde
désorientée. Paris, Seuil.
BALANDIER G., 1959. «Tendances de l'ethnologie française »,

Cahiers internationaux de sociologie, XXVII: 11-22.
BALANDIER G., 1965. La vie quotidienne au Royaume de Kongo.
Paris, Hachette.
BALANDIER G., 1980. Le pouvoir sur scène. Paris, Balland.

40 Le Conseil pour le développement de la recherche en sciences sociales
en Afrique (CODESRIA, Dakar), a servi à plusieurs reprises de caisse de
résonance à certains des débats évoqués dans cet article. Mais la
programmation de cette institution est essentiellement thématique et
orientée vers la recherche ou la formation postdoctorale. La construction
académique institutionnelle n'est pas de son ressort. Or il me semble que la
reconnaissance du rôle et de la place de l'anthropologie passe également
par l'officialisation de son enseignement universitaire dès le premier cycle.
Les tentatives très récentes du CNRS de supprimer l'affichage public de la
discipline anthropologique des organigrammes officiels rappelle le statut
toujours paradoxal de l'ethnologie-anthropologie en France, à la fois de
seconde zone dans les institutions universitaires et scientifiques et au
prestige symbolique et théorique immense à l'étranger.

365



Jean Copans

BALANDIER G., 1985 [1955]. Sociologie des Brazzavilles noires.
Paris, Presses de la FNSP.

BROWN R., 1973. « Anthropology and the Colonial Rule. The
Case of Godefrey Wilson and the Rhodes-Livingstone Institute,
Northern Rhodesia» in ASAD T. (ed), Anthropology and the
Colonial Encounter. London, Ithaca Press: 173-197.
BRUMBLE D., 1993. Autobiographies des indiens d'Amérique.
Paris, PUF.

COPANS J., 1974. Critiques et politiques de l'anthropologie. Paris,
Maspero.
COPANS J. (études réunis par), 1975. Anthropologie et
impérialisme. Paris, Maspero.
COPANS 1., 1998a [1990] La longue marche de la modernité
africaine. Paris, Karthala, [2e édition revue et corrigée].
COPANS J., 1998b. « Six personnages, et quelques autres, en quête
d'un africanisme », Politique africaine, 69 : 89-108.
COPANS J., 2000a. « Mondialisation des terrains ou
internationalisation des traditions disciplinaires? L'utopie d'une
anthropologie sans frontières », Anthropologie et sociétés, 24(1) :
21-42.
COPANS J., 200üb. « Les sciences sociales ont-elles une âme de
philosophe? Ou du fosterage de la philosophie », Politique
africaine, 77 : 54-71.
COPANS J., 2001. « L'État en Afrique noire: un État sans
fonctionnaires », Autrepart, 20: 11-26.
COPANS J., 2003. « L'anthropologie politique en France après
1980 : une démission programmée? », Journal des anthropologues,
92-93 : 63-81.
COPANS J., 2003. « Commentaires obligés de Jean Copans »,
Journal des anthropologues, 94-95 : 249-253.
COPANS J., 2005. « Conjonctures historiques, mutations
hiérarchiques et stabilisations sociales: la confrérie mouride du
Sénégal entre multifonctionnalité, flexibilité et silences
anthropologiques », in LESERVOISIER O. (dir), Terrains
ethnographiques et hiérarchies sociales. Retour réflexif sur la
situation d'enquête. Paris, Karthala: 231-257.

366



Les frontières africaines de l'anthropologie

COPANS J., 2006. «Ethnologie des mondes contemporains», in
SAVIDAN P. & MESURE S. (dir.), Dictionnaire des Sciences
humaines. Paris, PUF.

COPANS J., 2006. Développement mondial et mutations des
sociétés. Recompositions contemporaines. Paris, A. Colin (coll.
128).
COQUERY-VIDROVITCH c., 1996. «L'anthropologie ou la mort
du Phénix?», Le débat, 90: 114-128.
COQUERY-VIDROVITCH C., 2002. «De l"'africanisme" vu de
France. Le point de vue d'une historienne», Le débat, 118: 34-48.
DAHOU T., 2005. Entre parenté et politique. Développement et
clientélisme dans le delta du Sénégal. Paris, Karthala.
DAHOU T., FOUCHER V. (dir.), 2005. «Le retour du politique»,
Cahiers d'Études africaines, 178.
DE L'ESTOILE B., 1997. «Un échange impossible?
Anthropologie sociale britannique et ethnologie française dans
l'entre-deux-guerres: "le cas du culture contact"», La Lettre de la
Maisonfrançaise d'Oxford, 7 : 21-40. Oxford, Trinity Term.
DIETERLEN G., 1959. « Hmdances de l'ethnologie française» II,
Cahiers internationaux de sociologie, XXVII: 23-26.
GEFFRAY c., 1988. «Fragments d'un discours du pouvoir
(1975-1985) : du bon usage d'une méconnaissance scientifique»,
Politique africaine, 29 : 71-85.
KENYATTA J., 1960. Au pied du Mont Kenya. Paris, Maspero.
LAPLANTINE F., SAILLANT F., 2005 «Globalisation, terrain et
théorie: l'anthropologie retraversée », Parcours anthropologiques,
5 : 18-23. Lyon 2, CREA.

LECLERC-OLIVE M., 2003. «Les nouvelles collectivités
territoriales entre aide internationale et pouvoirs locaux. Légitimité
instrumentale ou légitimité politique? », in LEBEAU Y., NIANE B.,

PIRIOU A. & DE SAINT-MARTIN M. (dir.), État et acteurs émergents
en Afrique. Paris, Karthala : 295-315.
LE PICHON A., 1991. Le regard inégal. Paris, J.-Cl. Lattès.
LÉVI-STRAUSS Cl., 1958. Anthropologie structurale. Paris, Plon.

367



Jean Copans

LESERVOISIER O. (dir.), 2005. Terrains ethnographiques et
hiérarchies sociales. Retour réjlexif sur la situation d'enquête.
Paris, Karthala.
LONSDALE J., 1992. «The Moral Economy of Mau-Mau:
Wealth, Poverty and Civic Virtue in Kikuyu Political Thought », in
BERMAN B. & LONSDALE J., Unhappy Valley. Conjlict in Kenya
and Africa. Vol II, Violence and Ethnicity. London, J. Currey:
315-504.
MAGUBANE B., 1975. « Un regard critique sur les critères utilisés
dans l'étude des changements sociaux », in COPANS J. (études
réunies par), Anthropologie et impérialisme: 265-306. Paris,
Maspero.
MEILLASSOUX Cl. (dir.), 1971. L'évolution du commerce
africain depuis le x/xe siècle en Afrique de l'Ouest. Oxford, Oxford
University Press.
MEILLASSOUX Cl. (17 études présentées par), 1975. L'esclavage
en Afrique précoloniale. Paris, Maspero.
NGUYEN P. N., 2004. À l'origine de l'anthropologie au Vietnam.
Recherche sur la première génération des anthropologues. Thèse
de doctorat. Aix-Marseille, université de Provence.
NIANE B., 2003. «Un gouvernement des ONG au Sénégal? », in
LEBEAU Y., MANE B., PIRIOU A. & DE SAINT-MARTIN M. (dir.),
État et acteurs émergents en Afrique. Paris, Karthala : 87-108.
PELS P., SALEMINK O., 1994. «Introduction. Five Thesis on
Ethnography as Colonial Practice », History and Anthropology,
8(1-4) : 1-34.
RIVIÈRE Cl. (dir.), 1992.« La sociologie du développement: bilan
et perspectives », L'Année sociologique, 42.
SCHUMAKER L., 2001. Africanizing Anthropology. Fieldwork,
Networks and the Making of Cultural Knowledge in Central Africa.
Durham, Duke University Press.
THOMPSON E. P., 1988. La formation de la classe ouvrière
anglaise. Paris, Gallimard! Seuil.
VIDAL Cl., 1998. «Le génocide des Rwandais tutsi et l'usage
public de l'histoire », Cahiers d'études africaines, XXXVIIl(2-4),
150-152: 653-663.

368



Les frontières africaines de l'anthropologie

Résumé
La longue expérience africaniste de l'auteur le conduit à constater
l'absence de toute tradition institutionnelle et intellectuelle enracinée dans
un quelconque pays africain (à l'exception notable de l'Afrique du Sud)
d'une anthropologie sociale et culturelle au sens moderne du terme, au
contraire d'autres aires régionales du Sud. La démonstration porte d'abord
sur les réflexes anticolonialistes de la réinterprétation culturologique de la
pratique et des objectifs de l'ethnologie puis sur les influences
convergentes des disciplines voisines quant à la marginalisation ou à la
simple instrumentalisation méthodologique et technique de la discipline.
Sont ainsi passées en revue les démarches aussi bien internationales (mais
surtout françaises) que nationales africaines de cooptation/collaboration de
la sociologie (une sociologie qui se réduit à celle du développement), de
l'histoire et enfin de la science politique. L'auteur esquisse en conclusion
les conditions possibles (mais peut-être utopiques) d'une indigénisation et
d'une autonomisation africaine de l'anthropologie en période de
mondialisation.

Mots-clefs: anticolonialisme, autonomie institutionnelle et théorique,
culturologie, développement, ethnologie, histoire, mondialisation,
science politique, sociologie.

Summary
The African Frontiers of Anthropology: Fifty Years of Questioning
The author' s Africanist experience for many years has led him 10 note the
absence of any institutional and intellectual African tradition in modem
anthropological studies (South Africa being of course the one and only
exception). This situation seems quite different from other cultural and
academic areas of the South. The demonstration starts with the
anti-colonial attitude transforming ethnology into sorne kind of cultural
study: influences from neighbouring disciplines (sociology, history,
political science) contribute in marginalizing anthropology viewed as a
simple fieldwork technique. This survey takes into account international
(but especially French) as weIl as national African modalities of cooptation
and collaboration between anthropology and the other social sciences. The
conclusion spells out the necessary and probable conditions conducive to
an indigenisation and an autonomous Africanisation of anthropology in
this era of globalisation.

369



Jean Copans

Key.words: anti-colonialism, institutional and theoretical
autonomy, cultural studies, development, ethnology, history,
globalisation, political science, sociology.

* * *

370



JOUVE
Il, bd de Sébastopol, 75001 Paris

Imprimé sur presse rotative numérique
W 442635W - Dépôt légal: octobre 2007

Imprimé en France



S(JMMAIRE

lU: I : ·\:'\i I1IROrûU)(;n: nE l. 'Al TRt:
:\ LA RtTO:": , ',\ ISSASCE

IJ'l ~E Al l'RE :\ S T HR(JP( JI.( J(; IE

"J'
' "

·n l·.\ .... ~

."

M M AR11!':

, \R K1~JlI

o 1 RIKI lRO

1 RI ~nu )
_ •• .11 Io.."kO'-L

_______,s RI\ 1 R

liu H .. lll ._ J Ro~Il() \_t \·n

Ik r oLnlhrllpllluglc ,,1 1 utre
ôÎ lOi rC':Ilnn5~n~e d 'unr ..utre linlhnlJ'tllogle

,-\nlhr''P',lll''l~ du monde O""U1lltlhlll.juC PUUf
un nuu\ ·ll.U 'ol:fnann mtH'/lh:l1 en anlhrvpt.1Qglc

S ln~u l .m l Cl ~melnt" Ic ( ml' cnthr..pnll gu.luc nlr>n,h;&1
I: OI nlh n"J'QlflllIC rnc:\I, ...me cum me .3.n lhrtoplll re tlu . !Id
t :lh rw.Il:;r.lphlc:,2tl1 p<.Ilt'fIC cl (t>n!t"n1p<.1r.anlilc ' '1ut'lq

quC\u. $UI le Irlllœn :\ P {iO"'Ç 1 \ L" 1 C kOIlRI(';\ 1 "
1 per ' !I\T c tem ne.U:

r:ln lhfflJ'l"lt'lG,lt' "l31~ ar~nl1n..· ._.__•._. R R m Il AT
nlhn'J'l"lt'5lc C1. lnlr"~(f IdcnILl:mt' au (iual'l:mal. ../'.. BI R 1 R r

j c3n R, 1~lh )Itlgl<: ll.utn:'rtlCnI C. 01 l'

Anlh rupt ..l Lk ct/l,IU 1Il11l!.
l. 'llnlhrvptJ ltI8 1 ~ -;:

Anlh m l'Ql 'it' l
dt: li tu..n du
Ilu ~nnc 1,.... _

Imn r Ill. i'f

nut-nen r61h pit l' II" :\h t;')

I : OUIlhNP' ll6llc cn ( Olnm 1
Enlf(°w:n rfah J*f J htth Cumn _. .. ••••_••••__

1: an lhn'pnlflglc c\flagnr,lc anthn JIt,I(l&u: liu centre

ou :IIn lh fllJltULJlllC ~npht'nl.JlK' • ~I COI \. P {X)\ l1"'( '

1Je: l'mlr.-n og:luun au ,,11:11 uc
een tre d pênphcnc P ' Uf I.J UI , __. 1· RlTTHS( ( Rl RIBFlIRO

1.0:' lnmue r( :dn..:.3.Ill("' de r n lhn>Jltl lul!-lC
un ëe mi n:1c d"inlerrd lahun~ ..

RH lŒNCHt_Oi ET nf:HATS

Qu d la; ~l;jh.~lIque..~ pt 'UI <Judie ju ne
conne !CO< d. rmll'lIlf>Jl'I: .,. ...__••_••••__. _ . '

Ihl ceuil de lll lli-rft n~c au rll:"ITlC banal
l'U I~', d' ala~ ,Je 1'( )pml.,n fll!">rllluh' .\ \ fl"l IW 1·

{llRŒlolQl t:.Ioà

l ne lune coljecuve .. 1.0:' 1nhm l.\> de 1 n (J uK·h.)l1e . J ' (i AH(.IRI:\I. 1 l"iRAl ll

,\ l'n 'I'''' .1Lllln'I,IUraUIln d'u n Imm' lh ,' " LIe l'rm mlgrauon.
J e 1·lnl(;!!ral ll..n. d," l'Idemhé nal ltmal.- .:I du t:, >tJ6 c joppemcm .. ( '(JI .! .!;: I II

,\ ('11 \' n .:S nt: (:At'A

l" o llt llluc " I J<:l l lL lt:~ n.JlIL,m a k , d 'l: la l D !5 IIH 17 ' 11 1\ 1de l' ,,\ ( i du r AI'A

L'olloquc .. L'vmpathrc en ;LlIlhwpolul!lt' " I :YI J 111.07. AIA 1'\1 \ )/ 11 li ~I ·

( ·clll ré rtlon.... " ( ·., nlll 't,;!,'iltk ' d ' e lh ,qu,' ,'II anlhnlpohlj!ic. '
I!l'irOl n lle o1I,ou nl r,n nle ' .. Ihll .' U7l,·t llllPlC Icndu l ... . \ ( 'I \ I I-'R I('

R ,' n,·tml rc , c lhnohlglc 17 I l U7

'\" 1' ( ' Je: IOc lh n. ,lng)Gcl Je: t' alllhn ' I" llilg lt:..m l' rance. Pan , . 121 11 11.U7

" rm naln:: .. A":IU..lhE, .lu l';UllhHlptJlog.!,· ..

Prix : 22 .




