
(jéograpftie
et
Cu.ît u re s

Le lien

Les formes

Les expériences

Jean Gott77UVl11

Territoire et postmodernité

Débat

Le territ oi re

L'Itmattan
20

hiver 1996

Revue publiée avec le concours du CNRS



3

7

19

31

45

Géographieet. cultures n° 20,hiver 1996
Numéro spécial Terrltoire ,

sousla direction de J. Bonnemaison, L. Cambrézy et L. Bourgeois"9uinty

SOMMAÎRE

Ayant-propos . _
.Le lien territorial.Entre frontières et identités
Joël Bonnemaison et Luc Cambrézy, , .

Les formesduterritoire, Troismodèles d'organisation .
territoriale: Aribinda (BUrkina-Faso), Jambi (Indonésie) et'
Koumac (Nouvelle-Calédonie)" .
Dominique Guillaud " ..'.' ';

Groupes et territoiresali Maasina (Mali); LOgiques du contrat et'
logiques dela force. ,.
Claude Fay , " "

, Rep~n~er le,territoire, à propos del'expérience antillaise
Christine Chlvallon ,: . , .

. , ,

.55 Le "Sang"et le'"sol!'. Le patrimoine,facteurd'appartenance à
un territoire urbain '

, ,Maria Gravari-Barbas
. 69 ~Notre,territotialité n'est-elle pas esseritiellemè~tri1asculine? .

Jean-Luc Piveteau '
81 ' Là. notionde territoire dansla penséedé.Jean Gottmann

GeorgesPrévélakis .

93 Le territoiredans la transition à la postmodernité
, PaulClaval '

113 La.fin des territoires westphaliens
,BertrandBadie '

119'. -Encore et toujours des territoires
Yves Lacoste

125 Lectures
La Géographie comme genre de vie: un itinéraire intellectuel
Temps du territoire - ,.
Le.territoire des politologues,
Le vertige de Babel
Sous le couvercle balkanique

142 Table des articlesparus en 1996



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

La revue Géographie et Cultures est publiée 4 fois par an par l'association
GEOGRAPHIE ETCULnJRES et les éditions L'HARMATIAN, avec le concours du CNRS. Elle est
indexée dans la banque de données "PASCAL-FRANCIS" (Vandœuvre-Ies-Nancy, France).

Directeur: Paul Clavai

Comité scientifique: Mauricio de Almeida Abreu (Rio de Janeiro), Augustin Berque
(EHESS), Luc Bureau (Québec), Anne Bullimer (Dublin), Michel Chevalier (Paris),
Giacomo Corna-Pellegrini (Milan), Pierre Flatrès (Paris), Jans-Christians Hansen
(Bergen), Xavier de Planhol (Paris), Joe Powell (Melbourne), François Sigaut (Paris),
Takeuchi Keiichi (Tolcyo), Juan Vüà-Valenti (Barcelone), Eric Waddell (Québec), Eugen
Wirth (Erlangen).

Correspondants : Marc Brosseau (Ollawa), Flora Sheng-hua Cheng (Taipei), Ingo
Eberle (Mayence), Anne Gilbert (Ollawa), Keizo Isobe (Tolcyo), Virginie Mahmadou
(Amsterdam), Ghilla Roditi (Milan), Anngret Simms (Dublin).

Comité éditorial: G. Andreolli (Trente), J. Bonnemaison (Paris-N), L. Cambrézy
(ORSTOM), G. Chemla (Paris-N), P. Clavai (Paris-N), D. CosgrOlle (Royal Holloway),
J.-C. Gay (La Réunion), 1. Geneau de Lamarlière (Univ. d'Artois), C. Ghorra-Gobin
(Espace et Culture), J. Gomez Mendoza (Madrid), D. Guillaud (ORSTOM), C. Hancock
(Paris N), C. Jacob (CNRS), B. Lévy (Genève), A.-L. Lévy-Pietri (CNRS), L. Marrou (La
Rochelle), J. Monnet (Toulouse), F. Péron (Brest), P. Pigeon (Univ. de Savoie), J.-R.
Pilte (Paris-N), J.-L. Piveteau (Fribourg), R. Pourtier (Paris-I), G. Prévélakis (Paris-N),
Y. Richard (Paris-N), J-B. Racine (Lausanne), J. Rieucau (Montpellier), A.-L. Sanguin
(Angers), T. San Juan (Paris 1), O. Sevin (Paris-N), J.-F. Staszak (Amiens), C. Taillard
(CNRS), J-R. Trochet (Paris-N).

Secrétariat de Rédaction : M. Gautron.

Coordination technique : G. Chemla.

Laboratoire Espace et Culture (CNRSlUniversité Paris-IV),
Institut de Géographie, 191 rue Saint-Jacques, 75005 Paris.
Tel. 01-44-32-14-32. Fax. 01-44-32-14-38. Laboratoire Espace et Culture.

Abonnements et achats au numéro : Editions L'Harmattan, 5-7 rue de l'Ecole
Polytechnique, 75005 Paris, FRANCE. Chèques à l'ordre de L'Harmallan.

France Etranger
Abonnements 1996 et 1997 300 FF 340 FF
Prix au numéro 90 FF 100 FF

Recommandations aux auteurs: Toutes les propositions d'articles porlant sur les
thèmes intéressant la revue sont à envoyer au Laboratoire Espace et Culture et seront
eJCaminées par le comité de rédaction. Géographie et Cultures publiera en français. Les
articles doivent parvenir à la rédaction dactylographiés en double interligne et, dans la
mesure du possible, sur disquelle 3,5" (Macintosh ou MS-DOS) portant le nom du logiciel
utilisé. Ils comprendront les références de l'auteur (nom,jonction, adresse) et des résumés
en français, en anglais et éventuellement dans une troisième langue. Les illustrations
(cartes, tableaux, photographies N&B) devront être fournies prêtes à clicher et ne pas
eJCCéder 19 x 12 cm, y compris les légendes et commentaires.

© Éditions l'Heumattan, 1997
ISSN : 1165-0354

ISBN: 2-7384-4955-7

2



Avant-Propos

LES ASPECTS THEORIQUES DE LA QUESTION

DU TERRITOIRE

Joël BONNEMAISON et Luc CAMBREZY

Université Paris-Sorbonne - ORSrOM. Nairobi

Les textes que nous présentons dans ce numéro spécial de la
revue Géographie et Cultures concernent les aspects théoriques de la
question du territoire. Ils sont extraits du colloque qui s'est déroulé à
Paris les 2, 3 et 4 Octobre 1995 à l'initiative de l'ORSTOM (Département
Sud) et du laboratoire "Espace et Cultures" de l'Université de Paris­
Sorbonne, sur le thème "Territoire, lien ou frontière : identités. conflits
ethniques, enjeux et recompositions territoriales".

Nous nous étions lancés dans cette aventure, peut-être
inconsidérément, sans préjuger de son écho. Nous avons eu en effet
l'inscription de plus d'une centaine d'intervenants, ce qui nous a réjouis,
mais aussi un peu angoissés ... Cette affluence a en tout cas révélé, s'il en
était besoin, tout l'intérêt que le thème du territoire représente pour les
géographes et pour les autres disciplines de sciences sociales.

De cette centaine d'intervenants, la moitié était constituée de
géographes, les autres étaient des anthropologues, des sociologues, des
médecins, des urbanistes ou des politologues travaillant sur des thèmes
très variés; quatre ateliers ont été ouverts sur les ethnogéographies, la
géopolitique, les migrations internationales et les espaces urbains.

.Pratiquement toutes les aires géographiques ont été couvertes, avec peut­
être une légère prépondérance de l'Afrique et des pays tropicaux, due à
la forte présence des chercheurs de l'ORSTOM et de leurs partenaires,
qui ont apporté un peu du vent des autres cultures. Cette dimension
fortement pluridisciplinaire et géographiquement éclatée, assez rare
somme toute dans les colloques de sciences sociales, reflétait la diversité
des terrains et des thèmes de recherche entrant dans le thème des

3



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

territorialités. Dans un sens, cela répondait un peu à la question posée en
préambule : le territoire "réunit". Des gens très divers, sans trop se
soucier des barrières disciplinaires, ont confronté leurs expériences et
leurs réflexions.

Le colloque s'est conclu par un débat présidé par J,R. Pitte, où
deux auteurs ont chacun exposé leurs conceptions du territoire :
Bertrand Badie, auteur d'un livre percutant sur La Fin des Territoires et
Yves Lacoste, directeur de notre consœur, la revue de géographie et de
géopolitique, Hérodote. Leurs communications que nous publions ici
révèlent deux visions très différentes du territoire, d'ailleurs plus
complémentaires que réellement contradictoires.

Dire aussi qu'Hubert Fournier, Président du Conseil
d'administration de l'ORSTOM, et Jean-Pierre Poussou, Président de
l'Université de Paris- IV Sorbonne, ont ouvert et conclu ce colloque, n'est
pas non plus sans signification. Par leur présence, comme par la teneur
de leur allocution, ils confirmaient l'intérêt du débat qui s'ouvrait et
illustraient la disparition d'une frontière illusoire, mais souvent évoquée,
entre le "territoire" de la recherche et celui de l'Université.

Notre revue publie dans ce numéro 10 articles issus du colloque,
portant sur les aspects théoriques de la question du territoire. Certains,
comme ceux de J. Bonnemaison et L. Cambrézy, J.L. Piveteau et P.
Claval, sont des articles réécrits ou profondément remaniés, d'autres
représentent les communications du colloque t •

Après l'article d'introduction de J. Bonnemaison et L. Cambrézy,
consacré au territoire politique et culturel, vu comme une "donnée
indépassable de l'expérience humaine", une série de quatre articles en
présente les formes et les logiques dans des contextes géographiques et
des aires culturelles diverses. Dominique Guillaud compare les
différentes formes du territoire observées dans trois mondes géoculturels
distincts : le Sahel africain, l'île de Sumatra, le nord de la Nouvelle­
Calédonie. Claude Fay confronte ce qu'il appelle les logiques impériales
et les territoires paysans dans le delta central du Niger. Il met en lumière
les rapports de force et les relations entre les recompositions territoriales
et les ré-identifications. Christine Chivallon pose la question de la

1. Nous nous sommes trouvés devant une centaine de communications, dont 89 ont été
retenues pour publication. Il nous a fallu adopter une politique éditoriale. L'ORSTOM
publiera, dès le début de 1997, les Actes du colloque sur CD Rom, soit les 89 textes: 1
texte introductif (les fondements du colloque), 82 communications incluant les
interventions de la séance d'ouverture, 4 textes de synthèse correspondant aux quatre
ateliers qui ont structuré le colloque et les 2 exposés de Bertrand Badie et de Yves Lacoste
qui ont conclu les travaux (débat "contradictoire").
C'est une innovation, puisqu'il s'agira, à notre connaissance, d'un des premiers colloques
dont les actes seront publiés sous cette forme. Une publication "papier" suivra portant
sur "les représentations du territoire" avec quelques-uns des articles tirés du CD Rom. Ils
paraîtront dans un ouvrage de la collection Géographie et Cultures, publié par
l'Harmattan.

4



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

délimitation territoriale conçue comme une "aire" dans la construction
des identités "désunies", multiples et emmêlées à partir d'une expérience
antillaise. Maria Gravari-Barbas s'interroge sur le patrimoine du sang
(celui des ancêtres) et celui du sol (le territoire), en référence à des
territoires urbains, où le sentiment d'appartenance des groupes a besoin
de se forger une unité autour de symboles identitaires.

Les trois autres textes soulignent des aspects plus théoriques : le
territoire est-il un concept masculin ? Question surprenante, mais
pertinente, posée par notre collègue venu de Suisse, Jean-Luc Piveteau.
Georges Prevelakis qui présente la pensée toujours féconde de Jean
Gottmann, ne voit pas la fin prochaine des territoires, bien au contraire,
car ils représentent "les abris des iconographies" face à l'universalisme
généralisé. Paul Claval enfin, retraçant la généalogie du concept, pose le
problème de la prolifération des discours identitaires qui se développent
sur la ruine des philosophies de l'histoire. Il y voit un risque et conclut
que le rôle des intellectuels n'est pas de forger des idéologies, mais au
contraire de démonter leurs mécanismes pour faire comprendre à quoi
elles servent et les dangers qu'elles comportent.

L'intérêt des questions soulevées, la vigueur des débats, révèlent,
s'il en était besoin, la pertinence du territoire et de l'étude des fonnes
multiples qu'il peut revêtir dans le temps et dans l'espace, comme
nouveau paradigme de la géographie humaine. Loin de se substituer à la
notion d'espace, il l'enrichit singulièrement et vient lui rendre force et
dynamisme. Comme J.R. Pitte l'annonçait le dernier jour du colloque, un
vent nouveau souffle sur la géographie française, celui de l'humanisme.

5





LE LIEN TERRITORIAL

entre frontières et identités

Joël BONNEMAISON et Luc CAMBREZY

Université Paris-Sorbonne - ORSrOM, Nairobi

Résumé : L'idée de territoire fait, en géographie, l'objet d'un débat. Le mot est
ambivalent et relève de représentations différentes, qui elles-mêmes expriment des
éthiques différentes. Le territoire des Etats-nations repose sur une philosophie de la
modernité tandis que celui des cultures renvoie aux identités, parfois à des
patrimoines très anciens, dont les formes géographiques peuvent être très
variables. Si la crise actuelle des territoires révèle une crise de civilisation et
l'affrontement entre des visions contradictoires, le territoire apparait en lui-même
comme une donnée indépassable de l'expérience humaine.

Mots-clé : Territoire, région, nation, Etat, Afrique, Mexique, Océanie, identité,
géosymbole, représentation. conflit, frontière, diaspora, global, local, postmoderne.

Ab.tr.ct: The notion of territory is the object of a debate among geographers.
This ambivalent word refers to different representations, Iink9d to different ethics.
On the one hand, there are the territories of nations-states, bas9d on a modern
philosophy; on the other, there are the territories of nations-states, bas9d on a
modern philosophy; on the other, there are the territories of cultures, identities,
sometimes heritage, with very different geographical forms. If the present crisis of
territories reveals a crisis of civilisation and the clash of different perceptions, the
terrïtory itse" is an unavoidable element of human experience.

KeY-lNord. : Territory, region, nation, Africa, Mexico, Oceania, identity,
g90symbol, representation, conflict, frontier, diaspora, global, local, postmodern.

Généralement défini comme un "espace approprié". le terme de
territoire s'est formidablement banalisé. Galvaudé. parfois chargé de
connotations passéistes. voire de soupçons. l'idée de territoire est souvent
mal comprise. On emploie le mot par laxisme ou par commodité de
langage dans le sens d'étendue, d'espace. de région appartenant à une
nation ou de maille spatiale d'un carroyage politico-administratif. Cette
imprécision de langage autorise une grande variété d'utilisations, depuis
l'espace politique borné par des frontières dans lesquelles le pouvoir

7



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

prend à sa charge "l'aménagement du territoire", jusqu'à l'espace
mouvant des peuples mobiles, fait de "routes et de lieux". Comme on le
voit, le territoire peut être compris dans un sens fonctionnel - il Ya une
fonction sociale, économique et politique du territoire - comme il peut
être considéré dans le sens plus large que lui accordent les
représentations et les logiques culturelles.

L'ambivalence du lien territorial

L'Etat moderne défend une certaine conception de l'espace et du
temps. Les nécessités de gestion, d'administration et de contrOle politique
du territoire conduisent à une vision ordonnée et géométrique où le
monde se divise comme les pièces d'un puzzle. Tous les éléments
s'ajustent, il n'y a ni flou, ni superposition. La représentation de l'espace
est celle d'un plan continu, d'un support, divisé par les frontières du
maillage politico-administratif. Tout individu est très précisément situé
dans l'espace. fi appartient à une entité et pas à une autre, repéré dans un
espace clos, un polygone fermé par des frontières. Il est dedans ou
dehors et presque malgré lui, inscrit dans une classification binaire du
monde.

Se différenciant de cette vision cartésienne de l'espace moderne,
que Gilles Sautter (1985) a appelé dans un article profond "l'idéologie
géographique", émerge une logique culturaliste ou si l'on préfère
postmoderne, que la géométrie ne permet pas de mesurer et la
cartographie encore moins de représenter. Dans cette seconde
perspective, l'appartenance au territoire relève de la représentation, de
l'identité culturelle et non plus de la PQsition dans un polygone. Elle
suppose des réseaux multiples, elle se réfère ~ des géosymboles plus qu'à
des frontières, elle s'inscrit dans des lieux et des cheminements qui
débordent les blocs d'espace homogène et continus de "l'idéologie
géographique". Ces formes réticulées de l'espace seront peut-être la
structuration dominante de l'espace de demain. Il s'ensuit que
l'affrontement entre la logique de l'Etat-nation et celle de l'identité
culturelle ne se réduit pas à un problème d'échelle différente ou de
domination entre des partis de force inégale, comme on pourrait, par
exemple, le penser pour le problème des minorités ethniques ou
régionales. Plus profondément, il s'agit d'une contradiction entre des
systèmes de valeur reflétant chacun des éthiques différentes du territoire.

Dans la représentation de la nation moderne, le territoire est
souvent perçu comme un premier pas vers une organisation supérieure
tendant à la mise en forme harmonieuse de l'universel, ou si l'on préfère,
comme la première étape d'un processus d'internationalisation visant à
élargir les mailles du système-Monde. Cette vision de la nation fut
notamment celle de la Révolution française, mais comme l'histoire
tragique des XIX~me et XX~me siècle l'a montré, cet espoir a été souvent

8



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

déçu. La dérive nationaliste représente un danger constant qui peut
aboutir à un résultat diamétralement opposé, c'est-à-dire à l'exacerbation
de la rivalité des nations, au totalitarisme, à l'impérialisme et finalement à
"la guerre mondiale".

Dans la seconde perspective, le territoire est perçu comme un
"espace culturel", un géosymbole garant de la vitalité des différences
légitimes et par là, porteur de l'harmonie pluriculturelle de l'univers. Face
au danger de nivellement mondial des cultures et de l'appauvrissement
spirituel qui en résulterait, le territoire est considéré comme le lieu­
fondateur des identités locales et le ressort secret de leur survie. Certes,
cette vision peut donner lieu elle aussi à des dérives qui peuvent nourrir
des affrontements sanglants, notamment "ethniques", mais elle signifie
qu'en contrepartie, un monde qui oublierait trop vite le respect des
peuples et de leurs territoire provoquerait encore plus sQrement
l'éclatement, sous des formes exacerbées, des conflits nationaux ou inter­
ethniques qu'il cherchait précisément à éviter.

Dans un monde qui se "globalise" le besoin d'appartenance à un
territoire redonne paradoxalement vie et force à ce qu'on appelle
aujourd'hui le "local". Des phénomènes géopolitiques très fons
réapparaissent, comme la résurgence des nationalismes, ou l'émergence
de phénomènes moins habituels, comme les fondamentalismes et
intégrismes de toutes sortes. Tous, au-delà de leurs spécificités propres,
component un dimension territoriale, mais cela ne signifie pas pour
autant qu'il y ait un retour impérieux à une loi du territoire, car en ce
domaine, tout est affaire de représentations, de "culture" donc.

Il n'y a pas de fatalité géopolitique. Contrairement à ce que l'on
pourrait penser de prime abord, ce ne sont pas tant les territoires, ou
leurs frontières, qui sont à la source des problèmes géopolitiques majeurs
d'aujourd'hui, mais bien plus souvent des problèmes d'identité historique
mal vécus. Ils mènent droit à des guerres qui sont d'autant plus violentes
que les problèmes ont été longtemps contenus, comme en témoignent les
exemples de la Palestine, du Rwanda, du pays kurde, de la Tchetehénie
ou de l'ex-Yougoslavie. Les adversaires, frères ennemis le plus souvent,
se battent pour des territoires inscrits dans leur mémoire et leur
imaginaire plus que pour des territoires réels. Ils sont moins motivés par
"la faim d'espace" que par leur volonté d'affirmer une identité blessée et
comme maladive. C'est elle qui rend viscérale leur détermination et si
difficile la recherche d'une solution raisonnable, alors qu'en d'autres
circonstances un simple redécoupage territorial, à la façon des cantons
suisses par exemple, l'aurait rendu possible.

Ce réveil des nationalismes et la multiplication des conflits
ethniques ou religieux reposent, aujourd'hui, la question du territoire
sous l'angle, que l'on a cru un peu trop vite disparu, de ses fondements
culturels et géopolitiques. Les multiples modifications du tracé de
frontières auxquelles nous assistons depuis 1989 amènent plus que
jamais à reconsidérer la notion d'espace géographique, encore
essentiellement présentée en termes d'économie spatiale et sans autre

9



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

attribut que sa valeur marchande exprimée en fonction de ses ressources
naturelles ou de sa géométrie : position, superficie, localisation, distance.
Cette vision "utilitariste", si elle est la seule considérée, conduit à une
lecture réductrice des multiples conflits qui agitent notre planète.

Car, au-delà de la fonction qu'il assume, le territoire est d'abord
une valeur. C'est l'écoumène au sens que lui donne Augustin Berque
pour qui la relation de l'humanité à l'étendue terrestre est "par nature
quelque chose d'éthique" (1996, 13). Pour la centaine de chercheurs et
d'universitaires qui se sont réunis en colloque à la Sorbonne afin de
débattre des territorialités, l'existence et même l'impérieuse nécessité pour
toute société humaine d'établir un rapport fort, voire une relation
spirituelle, à son espace de vie, semble clairement établie. Si ce rapport
s'exprime par un marquage plus ou moins intense de l'espace, il
transcende la seule "possession" matérielle d'une portion de la surface
terrestre. La puissance du lien territorial révèle que l'espace est investi de
valeurs non seulement matérielles mais aussi éthiques, spirituelles,
symboliques et affectives. C'est ainsi que le territoire culturel précède le
territoire politique et à plus forte raison qu'il précède l'espace
économique.

A l'heure où nos chroniqueurs annoncent une humanité réunie
dans un "grand village planétaire" et prédisent la "fin des idéologies",
voire de l'histoire, des territoires et par incidence de la géographie, ces
interrogations risquent de paraître d'un autre âge. Mais la mondialisation
est porteuse de paradoxes, elle exprime peut-être moins la "fin des
territoires" qu'une crise annonçant la naissance de nouveaux territoires.

La crise des territoires

Comme l'explique Bertrand Badie, les diasporas et les nouveaux
réseaux transnationaux qui parcourent le monde, cisaillent les espaces
"stato-nationaux" et les rendent de plus en plus dysfonctionnels et
anomiques. Mais l'accroissement de la mobilité tout comme
l'affaiblissement de la fonction "westphalienne" du territoire (voir
Bertrand Badie dans ce même numéro), historiquement datée et peut-être
en partie politiquement dépassée, n'ont cependant pas dépouillé le
territoire de toutes ses significations ou de ses nécessités. Dans le monde
d'aujourd'hui le besoin en subsiste toujours, mais il peut prendre des
formes diverses et répondre à des fonctions multiples

Le territoire, défini comme une forme d'enracinement et
d'attachement aux lieux, n'est d'ailleurs pas un attribut exclusif des
sociétés enracinées et sédentaires. Il est, tout autant, au cœur des
représentations que les peuples mobiles et les diasporas ont de leur
espace. Les rapports entre l'Etat et les sociétés nomades sont conflictuels
et difficiles, parce que, pour celles-ci, l'espace se mesure plus en termes
de durée qu'en termes d'étendue. L'importance des réseaux et des lieux,

1 0



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

des distances qui s'expriment en jours de marche, en "nombre de lunes"
ou en saisons, traduisent une autre lecture de l'espace et du temps. Qu'il
s'agisse des grands peuples navigateurs d'autrefois, comme les
Polynésiens qui se représentaient le monde comme un réseau d'nes-lieux
égrenées le long des routes maritimes, ou qu'il s'agisse aujourd'hui des
pasteurs Touaregs ou des gitans d'Europe, les peuples mobiles se jouent
des frontières marquées dans l'espace par les peuples sédentaires.
L'existence de ces frontières ne signifie pas seulement une division
spatiale du territoire, elles expriment un certain rapport au territoire, une
autre vision du monde, de la morale et du droit que celle des sociétés
faisant de la mobilité un système de vie.

La mobilité n'est, du reste, pas toujours un choix ou l'expression
d'un "genre de vie" hérité de la tradition. Elle peut représenter une
stratégie de survie pour des populations que les crises écologiques et
économiques conduisent sur le chemin du départ. Ces populations
perçoivent les frontières tantÔt comme des obstacles, tantÔt, au contraire,
comme des lieux d'attraction nouvelle. Pour les Chicanos mexicains,
comme pour les groupes marchands qui mettent à profit la diversité des
régimes douaniers, la frontière, moteur de leur activité économique,
devient le centre de nouveaux territoires.

Mais ces nouvelles configurations spatiales, nées de frontières
devenues lignes d'échanges et non plus de fermeture, peuvent faire naitre
de nouvelles tensions. Les guerres civiles, les conflits ethniques ou
religieux provoquent des mouvements de population qui, en termes
quantitatifs, n'ont pas de précédent dans l'histoire de l'humanité. Ces
crises posent clairement un problème de territorialité dans la mesure où
elles créent la pire des exclusions, le déracinement par l'exil. La
mémoire et le culte du territoire perdu deviennent alors la trame même
du lien social. Les dizaines de millions de personnes réfugiées sur les
lignes-frontières ou "déplacées" rappellent que les exodes d'aujourd'hui
seront peut-être les diasporas de demain.

La résonance des frontières

Alors que le mondialisme paraît stimuler a contrario le retour en
force du local, le phénomène de résonance des frontières, qui en soi n'est
pas un fait nouveau, semble prendre une importance qu'il était encore
difficile d'imaginer il y a peu. La mondialisation bute en effet sur la
dislocation des "empires", résultat de la multiplication des aspirations
séparatistes annonçant de nouvelles divisions du monde. Dans ce
contexte, la frontière est, plus que jamais un espace à part et un espace en
soi, où de part et d'autre, les événements se font mutuellement écho.

Les multiples conflits qui affectent aujourd'hui le continent
africain éclairent d'un jour nouveau le vieux débat sur la question du
tracé des frontières. La période de la guerre froide a globalement

1 1



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

favorisé le statu quo car, pour l'essentiel, les conflits politiques, ethniques
et religieux, qui n'ont pas manqué depuis les années soixante, se sont
déroulés à l'intérieur des frontières nationales. Et durant cette période,
l'Afrique a finalement beaucoup plus souffert des catastrophes
climatiques et des régimes politiques installés le plus souvent par la
violence, que des conflits frontaliers entre Etats voisins.

Après une bonne trentaine d'années d'indépendance, les
frontières des Etats africains, héritées des divisions politico­
administratives coloniales, se sont, au moins formellement, consolidées.
A l'exception récente de l'Erythrée et du Somaliland (non officiellement
reconnu), le dogme sacro-saint de l'intangibilité des frontières, principe
fondateur de l'Organisation de l'Unité Africaine, a été largement
respecté. C'est donc dans des espaces aux frontières figées et reconnues
par tous, qu'est censée s'exercer l'autorité de l'Etat et que doivent être
équitablement réparties les ressources, les investissements et les services.

Toutefois dans le contexte actuel d'Etat en perdition, qui
caractérise une partie des pays africains, les premières régions laissées à
l'abandon sont toujours les marges frontalières les plus éloignées du
pouvoir central. Il s'y rajoute la "distance sociale" de groupes humains
souvent culturellement minoritaires. Leur marginalisation provoque le
retour en force des particularismes ethniques que les jeunes nations
étaient censées gérer au mieux de l'intérêt supérieur. Au fur et à mesure
que l'Etat se retire, les litiges fonciers, les conflits pour l'accès aux
pâturages ou aux points d'eau et plus généralement pour l'accès aux
ressources naturelles, deviennent autant de motifs d'affrontements où
s'exacerbent localement les anciens clivages, les rivalités régionales ou
ethniques, ou plus simplement claniques. En d'autres termes, le caractère
arbitraire et artificiel des frontières africaines n'est pas directement une
source de conflit, il est seulement mis en pleine lumière par la crise de
légitimité du pouvoir central et, à ce titre, il représente une menace
supplémentaire de pulvérisation des Etats. Dans ces circonstances, les
communautés ethniques vivant sur les marges des Etats ont tÔt fait de se
souvenir, si tant est qu'elles aient pu l'oublier, que la frontière est une
invention étrangère, qu'elles peuvent certes exploiter, mais qui ne remet
pas en cause les solidarités culturelles autrement plus anciennes qui les
lient de part et d'autre. En fin de compte, les territoires culturels qui
surgissent à nouveau le font avec d'autant plus de force qu'ils sont
"transfrontaliers" .

Par sa seule existence, la frontière permet à des centaines de
milliers de personnes, "vrais" réfugiés d'un conflit ou combattants
vaincus mais toujours armés, de bénéficier de la protection de la
"communauté internationale" et de son assistance humanitaire, dans un
pays limitrophe. La seule marge de manœuvre du pouvoir central du
pays d'accueil concerné réside dans le choix de la région d'installation
des camps de réfugiés. On autorisera cette installation dans des régions
marginales dont on n'a que faire, mais on l'interdira partout où elle

12



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

pourrait faire obstacle à des activités économiques ou touristiques
lucratives.

Dans ce contexte, le véritable accueil est bien souvent celui,
spontané ou non, que donnent les populations locales sur le territoire
desquelles l'installation des réfugiés a été tolérée par un pouvoir central
indifférent ou contraint. En fait, les réfugiés s'imposent d'autant plus
qu'ils sont nombreux et n'ont plus rien à perdre. Si le territoire est la
richesse des pauvres, ce sont les plus pauvres qui doivent encore partager
leurs maigres ressources.

Dans les aires d'accueil, plusieurs logiques territoriales
s'affrontent. Celle de la géopolitique internationale, fondée sur le
principe du respect des frontières s'impose à celle, toute pragmatique,
d'un pouvoir national qui voit son autorité sur le territoire s'affaiblir. Les
espaces incertains qui en résultent deviennent des sanctuaires rêvés pour
toutes sortes de troupes armées. Dans ce contexte, la logique de survie
des réfugiés - lorsqu'ils ne sont pas sur les routes de l'errance - se
mesure aux quelques mètres carrés, au besoin chèrement défendus, d'une
hutte de branchages. Quant aux sociétés locales, elles voient leurs
territoires envahis, leur économie bouleversée et leurs règles sociales et
politiques mises à mal par ces germes de chaos. On sait comment ce type
de situation inextricable a conduit certains pays, par exemple le Liban, à
la plus meurtrière des guerres civiles... ou à des situations inextricables,
comme dans la région de Kivu dans l'Est du Zaïre, où la spirale de
l'interminable guerre civile se double d'un conflit frontalier dramatique.

On est bien obligé de constater que le principe de l'intangibilité
du tracé des frontières, vidé de son sens par la crise dramatique de l'Etat,
apparaft trop souvent comme une incantation dépassée, héritée de la
guerre froide. Mais inversement, il n'est pas s(}r que le rêve d'un
"monde ouvert" fondé sur l'expansionnisme d'un libre-marché,
indifférent aux frontières dès lors qu'elles n'entravent pas la circulation
des flux, puisse mieux régler les conflits de territoire et prévenir ceux qui
couvent. Là où le consensus international semblait avoir figé la carte du
monde, la résonance des frontières, une nouvelle fois, ouvre la voie à
tous les possibles.

Le territoire comme lieu du cœur

L'homme aurait donc besoin de territoire. Dans les sociétés
paysannes préindustrielles, comme dans le monde "premier" des
chasseurs-cueilleurs ou des "peuples pêcheurs", le territoire ne se définit
pas par un principe matériel d'appropriation, mais par un principe
culturel d'identification, ou si l'on préfère d'appartenance. Ce principe
explique l'intensité de la relation au territoire. Il ne peut être perçu
seulement comme une possession ou comme une entité extérieure à la
société qui l'habite. C'est une parcelle d'identité, source d'une relation

1 3



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

d'essence affective, voire amoureuse à l'espace. On appartient à un
territoire, on ne le possède pas, on le garde, on l'habite, on s'en imprègne.
Les vivants ne sont d'ailleurs pas les seuls à occuper le territoire, la
présence des morts le marque à tout jamais du signe du sacré. En bref, le
territoire ne ressort pas simplement de la fonction ou de l'avoir, mais de
l'être. Oublier ce principe spirituel et non pas matériel, c'est s'exposer à
ne pas comprendre la violence tragique de bien des luttes et des conflits
qui déchirent le monde d'aujourd'hui : perdre son territoire, c'est
disparaitre.

La leçon des sociétés traditionnelles nous apprend aussi que ce
ne sont pas nécessairement les centres politiques du territoire qui
comptent le plus, ni même le dessin des frontières, mais les géosymboles
ou lieux-cœurs qui donnent du sens à leur rapport au monde. Ce
principe explique l'intensité de la relation à la terre. Le territoire est un
constructeur d'identité, peut-être le plus efficace de tous.

L'idée selon laquelle le territoire est une réalité d'abord culturelle
ne signifie pas, pour autant, qu'il n'y ait pas de fonction "objective"
assumée par les territoires, mais qu'elle varie selon les époques et les
systèmes d'organisation politiques, tout comme par ses formes
géographiques (voir D. Guillaud dans le même numéro). Le territoire
peut être même un lieu de rêve pennanent autant et plus qu'un lieu de
vie, comme c'est le cas, par exemple, de toutes ces diasporas qui se
saluent depuis des siècles en parodiant la phrase des Juifs de l'exil: "L'an
prochain à Jérusalem". Le territoire peut aussi n'être qu'un cheminement,
une nébuleuse de lieux réunis par des pistes d'errance comme dans les
territoires aborigènes décrits par Bruce Chatwin (1988) ou encore un
simple réseau de pâturages comme dans les territoires touaregs étudiés
par Edmond Bernus (1981). Ce peut être enfin, comme dans l'Océanie
pré-européenne, un lieu-fondateur d'où part en étoile un réseau de
routes de pirogue qui dessinent un territoire d'alliance aux fonnes
réticulées (Bonnemaison, 1986, 1996). Dans toutes ces cultures
prémodernes ou d'exil, le territoire est un cœur avant d'être une frontière.
C'est une qualité de relation émotive qui réunit ceux qui partagent la
même représentation de l'espace. Dans ce sens, c'est assurément un lien
culturel qui a été vécu comme tel durant des millénaires et encore plus
souvent qu'on ne le croit, qui l'est toujours aujourd'hui.

A la fois lieu et Lien, frontière et cœur, le territoire d'identité
renvoie à l'altérité. Le regard que l'on porte sur les sociétés "premières"
nous apprend qu'en définitive, le territoire n'engendre de conflit - mais
ils sont alors irréductibles - que si l'on ne respecte pas ses préséances et
ses règles. Dans bien des sociétés rurales ou "coutumières", l'hospitalité,
l'accueil de l'étranger sont, en revanche, ne l'oublions pas, des valeurs
sacrées.

Pour certains auteurs, le territoire reposerait sur un sentiment
primaire, une pulsion complexe et profonde, qui enfennerait l'humanité
dans des frontières, comme dans des "prisons". Pour d'autres, la
profondeur de cet enfennement peut, au contraire, être source de poésie

14



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

et délivrer un supplément de sens. L'attachement à des lieux, à des
territoires, se réalise par des racines qui créent un lien au monde, au
cosmos et, par delà les idéologies ou l'intérêt individuel, à l'universel. Luc
Bureau (1971, p. 16-17), géographe québecois, écrit joliment à propos
de la relation entre les hommes et les lieux, qu'elle est d'abord une
résonance:

"L'homme et ses lieux ne sont donc rien d'autre qu'une série de résonances.
Les lieux se nourrissent des empreintes de l'homme, et ce dernier est habité
par les lieux. Le principe de la séparation de l'homme avec son
environnement - sa terre, son pays, son milieu - n'est qu'un préjugé, le pire
de tous..... Il me plait de penser que la terre et l'homme fonnent un tout
indissociable, qu'on ne peut saisir l'un sans l'autre. Il y a quelque chose de
très animal là-dedans, mais en même temps de superbement élevé, ouvrant
l'esprit au poétique, au sacré et à l'infini".

Et c'est bien la perspective de la géographie culturelle que de voir
dans le territoire une terre et une image inextricablement liées, une
frontière tout autant qu'un lieu fondateur d'identité collective. Il y a dans
le territoire humain quelque chose de poétique, d'éthique et presque
toujours d'esthétique qui frOle ou plonge dans le sacré. Les géosymboles
célèbrent la magnificence des commencements. Ils expriment leurs
messages par le rite, tout comme le rite s'incarne dans des lieux qui
deviennent eux-mêmes des objets de rite et de pèlerinage, et par là, des
liens unificateurs qui construisent les communautés humaines.

L'histoire comme la géographie enseignent que l'attachement des
nations, des peuples et des groupes culturels à leur territoire représente
une donnée sans doute indépassable de l'expérience humaine.
L'universalité nouvelle des flux et des échanges, l'émergence du marché
planétaire ou des réseaux ne feront pas disparaftre les liens historiques et
culturels antérieurs. Ils peuvent les voiler temporairement, mais ils ne les
dissolvent pas. De même, l'émergence d'une économie-Monde ne
signifie pas non plus que nous allions vers une homogénéisation
culturelle irréversible du "village planétaire". Tout semble même prouver
que l'humanité en est loin, que l'on s'en réjouisse ou qu'on le déplore.

La guerre froide gelait le système-Monde, renforçait le principe
de l'intangibilité du tracé des frontières et consacrait la règle de non­
ingérence dans les affaires intérieures des Etats. La chute des murs a fait
voler en éclat le statu quo ante. Partout, dans le monde, resurgissent
aujourd'hui des rivalités anciennes ou nouvelles qui opposent les nations
entre elles ou bien à l'intérieur de celles-ci, les diverses communautés qui
les composent. A l'intérieur des frontières du bloc soviétique, on réalise
avec stupeur, pour l'avoir trop vite oublié, qu'un empire ne fonde pas une
nation. Depuis, apparaft au grand jour la résilience insoupçonnée des
réalités culturelles, religieuses et ethniques. Passé le temps des idéologies
à vocation universelle qui, pensait-on, allaient uniformiser le monde en
gommant la diversité des cultures, surgit le poids des spécificités locales

15



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

et régionales qui remettent à l'ordre du jour la force du lien entre identité
et territoire. Elles menacent clairement l'intégrité territoriale des Etats, et
plus loin, l'ordre mondial tout court.

L'ultime enjeu

Certains Etats et régimes politiques ont bien compris ce danger.
Ils cherchent à effacer de la carte les formes incontrÔlées de
territorialités. On pense bien sOr aux systèmes politiques qui, arrivés au
pouvoir par la violence, se font un devoir de faire table rase du passé.
Cela passe le plus souvent par la mise en place d'un nouveau maillage
politique de l'espace. Mais, comme si c'était insuffisant, cela
s'accompagne de la destruction systématique des lieux et d'un
bouleversement radical du paysage. Les exemples abondent; des
pyramides aztèques rasées par les conquistadors, au changement radical
de la toponymie survenu, au Mexique, après la Révolution de 1910
(Cambrézy, 1994); de la destruction du vieux Bucarest par Ceaucescu à
celle des lieux de culte en URSS ou des mosquées en Bosnie... Toutes
ces actions, réformes foncières et réformes agraires comprises, ont
profondément bouleversé les formes antérieures d'attachement au
territoire et, au-delà, les fondations spatiales des identités. En faisant
disparaître les territoires de l'ancienne culture au nom d'un "homme
nouveau", quelle que soit les intentions ou les idéologies affichées, ce
sont toujours des identités gênantes que l'on cherche à éliminer. L'une
des meilleures façons de tuer l'identité d'un peuple, c'est sans doute de
l'atteindre dans son lien territorial. Mais faut-il aller si loin de chez
nous?

Dans nos sociétés d'Occident, l'urbanisation, les exigences
économiques, l'Etat lui-même, contribuent à annihiler et à neutraliser
toute forme non folklorique de particularisme identitaire. L'immense
vague mondialiste pourrait d'ailleurs expliquer, en réaction, la soif
d'histoire, valeur refuge s'il en est, qui semble s'emparer de la société
française. L'explosion du tourisme vert, l'inflation de mises en scènes
commémoratives, d'écomusées et de musées régionaux représentent
autant d'indices de cette permanente contradiction entre le global et le
local, le Monde et le territoire. Le besoin de racines, d'une appartenance
à des lieux, à une localité, exprime le désir de donner du sens au
territoire et de revendiquer une certaine autonomie, face à ce qui est
ressenti comme un nouveau mondialisme culturel.

Dans d'autres contextes géopolitiques, en Afrique ou en Océanie
notamment, la propriété privée qui, sous la pression de l'Etat et des
bailleurs de fond internationaux, tend à se généraliser quasiment de
force, alors qu'elle était inconnue jusqu'ici, constitue une autre forme de
la violence du système économique mondial, dom l'Etat moderne se fait
le porte-parole et le docile instrument.

16



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

Ainsi, d'un côté, les multiples visions de la territorialité mettent­
elles définitivement à mal la "vision cartésienne" moderne et somme
toute rassurante d'un espace fondé sur "l'idéologie géographique", c'est­
à-dire hiérarchisé, mesurable, organisé par des centres et borné par des
frontières étatiques et supra-étatiques. De l'autre, on s'interroge sur
l'existence d'autres "lois", qui commanderaient les rapports des sociétés à
leur territoire. Le sacro-saint modèle centre-périphérie qui serait la
grande loi de l'organisation de l'espace géographique, n'est-il pas en voie
d'être dépassé par des modèles réticulés qui préfigurent l'organisation
des espaces de demain? Dans cette nouvelle perspective, quel statut
accorder au territoire ?

S'il s'agit véritablement d'un impératif culturel, l'existence
d'identités non-territoriales est-elle envisageable ? Le territoire moderne
ne peut-il pas être, lui aussi, porteur d'altérité, en particulier lorsque la
coexistence dans un lieu devient à la fois facteur d'identité et d'ouverture
sur le monde ? En allant plus loin dans cette voie, que deviennent les
identités ethniques locales au regard d'une identité universelle globale?
Toutes ces questions restent ouvertes et ouvrent des pistes de réflexion
aux chercheurs. Ce sont celles d'aujourd'hui et de demain. Mais, bien
qu'essentielles, elles sont souvent évacuées, comme si l'on s'en méfiait.
Peut-être la raison tient-elle au fait qu'elles ont été jusqu'à présent
exposées en termes d'idéologie spatiale normative plus qu'en tant
qu'éléments d'analyse pennettant une lecture du réel, ce qui a obscurci le
débat avant même qu'il ne soit engagé.

On peut annoncer l'avènement d'un "village planétaire", c'est-à­
dire d'un ordre mondial supérieur et considérer comme dépassée la
fonction du territoire, dont l'idée même serait porteuse de repli
identitaire pouvant provoquer des conflits et des exclusions. Mais au sens
où nous l'entendons ici, c'est-à-dire d'un espace culturel d'appartenance,
empreint de sens, nourri de géosymboles et riche de mémoire, le
territoire est une donnée incontournable de l'expérience humaine,
conviviale plus que conflictuelle, inscrite dans le temps et dans l'espace et
dont nul ne peut s'affranchir. Qu'il soit prison ou jardin, malheur ou
bonheur, ou tour à tour l'un et l'autre, l'ambivalence du territoire ne doit
pas faire méconnaftre ou négliger sa réalité. Il représente l'enjeu ultime
pour la diversité culturelle du monde, la souplesse et la diversité des
institutions politiques, la vie des identités locales et l'autonomie des lieux
et des groupes face à la toujours possible dictature d'un ordre mondial
dicté par un éventuel Big Brother supranational qui, sous prétexte de
mieux organiser et faciliter la circulation des flux et des réseaux, mettrait
fin aux territoires des peuples et des nations. En somme, l'existence du
territoire reste dans l'actuel système-Monde, le gage ultime de la liberté
des cultures et ce qui représente peut-être sa dernière sagesse...

17



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Bibliographie

ADISA, J., 1996, The Comfort of the Stangers. The Impact of Rwandan Refugees on
Neighbouring Countries, Ibadan, UNCHS/IFRA, 101 p.

BADlE, B., 1995, La fin des territoires. Essai sur le désordre, international et sur
l'utilité du respect, Paris, Fayard.

BERNUS, E., 1981, Touaregs nigériens. Unité culturelle et diversité régionale d'un
peuple pasteur, Paris, Orstom.

BERQUE, A., 1996, Etre humains sur la terre, Paris, Gallimard.
BONNEMAISON, J., 1986, La dernière ile, Paris, ORSTOM-Arléa.
BONNEMAISON, J., 1992, -Le territoire enchanté. Croyances et territorialités en

Mélanésie·, Géographie et cultures, nO 3.
BONNEMAISON, J., 1996, Gens de pirogue et gens de la terre, Paris, Orstom
BUREAU, L., 1971, La terre et moi, Montréal, Boréal
BRUCKNER, P., 1992, Le vertige de Babel. Cosmopolitisme ou mondialisme, Paris,

Arléa.
BRUNET, A., 1990, Le territoire dans les turbulences, ·Géographiques·, Montpellier,

Reclus.
DUBRESSON, A., J-Y. MARCHAL et J-P RAISON, 1994, Les Afriques au sud du

Sahara, (sous la dir. de A. Brunet) in Géographie Universelle, Paris, Belin­
Reclus, 480 p.

CAMBREZV, L., 1994, -L'interminable conquête ou l'histoire d'un Etat propriétaire",
Géographie et Cultures, n° 10.

CHATWIN, B.,1988, Le chant des pistes, Paris, Grasset.
CLAVAL, P., 1993, La géographie au temps de la chute des murs, Paris,

L'Harmattan.
CLAVAL, P., 1995, La géographie culturelle, Paris, Nathan.
LACOSTE, Y.,1994, Dictionnaire de Géopolitique, Paris, Flammarion
LE BERRE, M.Y,1992, "Territoires-, Encyclopédie de Géographie, A. Bailly, A.

Ferras et D.Pumain ( sous la direction de), Economiea, Paris
SAUnER, G., 1982, Quelques réflexions sur les frontières africaines, Paris, Pluriel,

p.1-9.
SAUnER, G., 1985, -La géographie comme idéologie ?- Cahiers de Géographie du

Québec, (29,77).
SIMON, G.,1995, Géodynamique des migrations internationales dans le monde,

Paris, P.U.F., 429 p.
SIMON, G., 1995, Les réfugiés dans le monde, Haut Commissariat des Nations­

Unies pour les réfugiés, Paris, La découverte, 264 p.

18



LES FORMES DU TERRITOIRE

Trois modèles d'organisation territoriale
Aribinda (Burkina-Faso), Jambi (Indonésie)

et Koumac (Nouvelle-Calédonie)

Dominique GUILLAUD

ORSTOM, Nouvelle-Calédonie

Résumé : La structure d'un territoire reflète la manière dont les groupes humains
l'ont investi, modelé et se le représentent; elle se fait aussi l'écho des divisions
internes à la société. Dans cette optique, en reconstituant le processus
d'occupation de l'espace et surtout en analysant le discours qui le décrit, il devient
possible d'identifier et de donner un sens aux "modèles· de territorialité.
Cette démarche, qui accorde une place importante à l'histoire, a été menée sur deux
terrains très différents: dans une petite communauté sahélienne du nord du
Burkina-Faso d'abord, l'Aribinda, puis dans le bassin du fleuve Batang Hari à
Sumatra, siège de l'ancien sultanat de Jambi. Elle a permis de mettre en évidence,
dans le premier cas, une structuration en faisceaux rayonnant à partir d'un centre
originel de peuplement, dans le second cas une organisation alvéolaire le long du
cours du fleuve. Or cette structuration a des incidences importantes.
Cette approche est actuellement étendue à un nouveau terrain, en Océanie, la
vallée de la Koumac (Nouvelle-Calédonie).

Mots-clés : Burkina-Faso, Indonésie, Nouvelle-Calédonie, territoire alvéolaire,
territoire en faisceaux, territoire en chaînons.

Abstract: Three models of territorial organisation: Aribinda (Burkina-Faso), Jambi
(lndonesia) and Koumac (New Caledonia).
The structure of a te"itory reflec1s the way in which human groups invested, shaped
it, and represent it to themselves; it also echoes internaI divisions of the society. In
this perspective, a reconstitution of the process of space occupation and especially
an analysis of the accompanying discourse, allows the identification and decrypting
of 'models' of territoriality.
This method, which gives a primary importance to history, was applied to twc very
different areas : a small Sahelian community of the north of Burkina-Faso, Aribinda,
and in the catchment area of river Batang Hari, in Sumatra, the seat of the former
Jambi sultanate. It uncovered, in the former case, a structure of beams radiating
from the original senlement, and in the laner case, an alveolar organisation along the
river; these bath have consequences:
This approach is currently being applied to the valley of Koumac, in New Caledonia

Key-words : Burkina-Faso, Indonésie, New-Caledonia, alocalar territory, beam­
structured territory, chain-structured te"itory.

1 9



0°

BURKINA-FASO

­\0
\0
0\

(J
l:--l:..,
C1>....,

::SO

l'V
?

<;)
~,

Cl
OQ..,
-§
::.
C1>

C1>-
14°N

-------------

-""' ....

,':>
1
1
...... "

" ,- .... ,
'--_... 1

/
/
\ ,

\
\

,,,,

o 100 200 Km
1 ! !

G

Mossi

MAL 1

• Boulsa
1

• Ouagadougou

N

//'---~--,/--

" Aribinda
1
1
1

Yatenga

• Ouahigouya

".,;",... - ........

Tombouctou
•

r?

~

~D

1
1
1

,_ ........ J
1- \

/ 1 \
/ ...... 1

,/ .... --, ....... J'

1\)

o

Figure nO 1 : L'Aribinda dans la boucle du Niger



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Cet article vise à décrire et à confronter les différentes fonnes de
la territorialité observées dans trois communautés traditionnelles bien
distinctes. Par territorialité l'on entend la manière dont les groupes
humains se représentent et investissent leur espace, aboutissant à des
fonnes d'organisation qui leur sont spécifiques. Le lien entre la société
rurale traditionnelle et l'espace est décrit par Claval (1968, 312) de la
façon suivante :

"Des groupes ethniques imposent leur autorité dans un espace donné. Ils lui
donnent sa langue, le modèlent à leur image. Ils lui confèrent une
organisation stable, dans laquelle les liens qui existent entre les hommes et
les lieux finissent par avoir autant de poids que ceux qui sont purement
sociaux (...) A partir d'un certain degré d'occupation de l'espace, la stabilité
qui s'impose aux hommes finit par modeler des liens tenaces entre la
personnalité et l'espace".

Toutefois, cette description ne mentionne pas le ou les niveaux
auxquels se tisse la relation entre la société et l'espace, et ce sera l'un des
objectifs du présent texte que de le définir. Par ailleurs, la confrontation
de ces trois "formes" de territoire permettra de clore la réflexion sur la
nature et la pertinence de ce type d'observation.

Les trois ensembles humains présentés ici relèvent de zones
géographiques très différentes l . Le premier est situé dans le Sahel: il
s'agit de la région d'Aribinda, dans la partie septentrionale du Burkina­
Faso. Le deuxième est constitué par la région de Jambi sur la côte
orientale de Sumatra, en zone de forêt dense humide. Le troisième
terrain, la vallée de la Koumac, est localisé en Océanie, dans le nord­
ouest de la Nouvelle-Calédonie. Les caractéristiques de ces trois terrains
et, partant, les problématiques qui y ont été développées dans le cadre de
différents programmes de recherches2 ont été des plus diverses.
Toutefois, l'étude de l'organisation territoriale et de sa genèse s'est révélée
tôt ou tard indispensable à la compréhension des phénomènes d'ordre
économique, politique et social, et a toujours fini par s'imposer comme
un thème d'étude en soi.

1. fis correspondent à trois affectations distinctes effectuées dans le cadre de l'ORSTOM.
2. Programmes "Genèse et dynamique d'un espace sahélien voltaïque" à Aribinda;
"Gestion du milieu rural et aménagement régional. Analyse, modélisation des paysages
et recherche d'une méthode d'aide à la gestion de l'espace" à Jambi; "Histoire du
peuplement et de la transformation des paysages dans l'aire indo-pacifique" (archéologie)
à Koumac.

21



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Aribinda : le territoire en "faisceaux"

Dans la petite région sahélienne d'Aribinda, couvrant environ
4 000 km2 (figure 1), l'étude au départ axée sur les activités de
production agro-pastorales dans des conditions climatiques limites a mis
en évidence un partage de la région en quatre zones correspondant
chacune à une composante de la société locale. C'est en reconstituant
l'histoire du peuplement et celle de l'investissement de l'espace qu'il a été
possible d'éclairer cette correspondance étroite entre la division sociale et
le partage de l'espace de la région toute entière.

Les habitants actuels de l'Aribinda sont désignés par le tenne de
Kurumba mais leurs origines sont diverses. Ce sont au départ des
Songhay provenant de la région de Tombouctou, auxquels s'allient des
Kurumba1 provenant du Yatenga à l'ouest, puis des Mossi venus de la
région de Boulsa au sud. Ces trois groupes qui ont tous fui, pour des
raisons diverses, leur région d'origine, s'implantent au XVlIIème siècle
dans le centre de l'Aribinda, dans un site de massifs granitiques propice
au refuge; là, ces groupes humains se partagent les fonctions socio­
politiques pour donner naissance à une nouvelle société. Cette société
s'organise dès lors autour de deux éléments principaux, l'aristocratie et
les responsables des sacrifices; autour de chacune ces deux composantes
principales gravitent des lignages qui leur sont dépendants ou
subordonnés (serviteurs, captifs, guerriers; lignages secondaires,
marginalisés ...).

Jusqu'au milieu du XIXème siècle, l'espace disponible est limité,
pour des raisons de sécurité, aux terres arables proches des massifs de
granite, lesquelles couvrent tout au plus 25 km2. Dans cette aire confinée,
les clivages sociaux sont exacerbés et les différents partis en présence
s'établissent dans quatre ensembles de quartiers bien individualisés : deux
d'entre eux, Ouré et Wangré, relèvent de l'aristocratie et se concurrencent
longtemps pour être le siège de la chefferie, avant que celle-ci ne
revienne définitivement à Ouré; Tolou est le quartier des responsables
des sacrifices et Honré et Silmamasi, deux quartiers nés de Tolou et qui
socialement et territorialement fonnent un tout, abritent les lignages
dépendants ou islamisés du monde des sacrifices. L'ensemble de ces
quatre quartiers implantés au pied des massifs granitiques fonne un
bourg qui porte le même nom que la région : Aribinda. Une première
partition de l'espace se met ainsi en place. Chaque quartier se réserve les
terrains de culture les plus proches et l'espace exploitable autour du
bourg se trouve par conséquent partagé en quatre secteurs.

1. Ce sont les "authentiques" Kurumba; toutefois, les deux autres groupes ethniques leur
ayant été assimilés, tous les habitants de l'Aribinda sont en bloc désignés par le terme de
"Kurumba".

22



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

A panir de la seconde moitié du XIXème siècle, l'accroissement
démographique et les conditions climatiques et économiques favorables
vont permettre aux habitants d'Aribinda d'aller chercher de nouvelles
terres de culture hors du site défensif du bourg. Cette colonisation
agricole, qui se poursuit encore de nos jours, procède par des fondations
de villages de plus en plus éloignés, et, dans ce processus, les divisions

foncières originelles entre quartiers vont se trouver étendues à la région
toute entière.

Les groupes humains qui quittent Aribinda s'implantent en effet
dans des secteurs d'espaces déterminés par leur quartier d'origine.
véritables "faisceaux territoriaux" qui rayonnent sur la région à partir du
centre initial que représente le bourg (figure 2).

Les aires territoriales de chacun des groupes restent nettement
distinctes; il n'y a contact entre l'aristocratie et les responsables des
sacrifices qu'à Aribinda, et le bourg joue un rôle majeur dans le
processus de régulation foncière, politique et sociale qui est toujours à
l'œuvre dans le pays : lieu où se cristallisent les clivages et les
complémentarités internes à la société, il est la référence et le modèle de
cette organisation territoriale.

HIS

Bourg d'Aribinda
• quartiers

Région d'Aribinda

Figure 2 : Organisation territoriale en "faisceaux" à Aribinda.

23



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

Jambi : le territoire en "chapelet"

Ce rôle particulier que joue le bourg ou la capitale se retrouve à
Jambi, au centre-est de Sumatra (figure 3). La province de Jambi
correspond grosso modo au bassin versant du fleuve Batang Hari,
pendant longtemps la seule voie de communication entre les hautes et les

o '00 200 300 _00 500 Ion,

Figure 3 : La province de Jambi dans J'île de Sumatra

24



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

basses terres, et dont le cours s'étend sur plus de 300 km d'ouest en est.
La population implantée originellement le long de ce fleuve est, encore
une fois, d'origine composite : la tradition évoque, au moins dès le
XV~me siècle, une immigration minangkabau en provenance de l'amont,
puis la venue de groupes désignés comme Drang kaya, probablement
commerçants malais du détroit, et enfin des arrivées de Javanais qui eux,
remontent le fleuve. La présence de populations antérieures non
islamisées est plus ou moins complètement occultée. Les composantes
minangkabau et javanaises fusionnent pour former la population de
riziculteurs que l'on rencontre tout au long du fleuve : les Melayu-Jambi.
Elles sont placées sous la domination d'un sultanat qui, apparu au tout
début du XVI~me siècle, établit son siège dans la ville de Jambi; ce
sultanat s'appuie sur une aristocratie descendant des Drang kaya mais
fortement imprégnée de culture javanaise, comme en témoignent la
langue, le protocole et les mœurs en usage à la cour.

L'organisation territoriale est évoquée dans les textes de lois
malais du sultanat, eux-mêmes récapitulés dans la littérature
administrative coloniale l . Son origine fait l'objet de plusieurs versions,
mais qui diffèrent finalement peu dans leur essence. Elles évoquent
toutes un partage du cours du fleuve entre douze personnages
mythiques, écartés du trône qui est allé à un cadet: ce sont soit les frères
d'une même lignée, soit ceux de deux lignées réunies par un mariage
fondateur, avec des variantes tenant au nombre de générations
impliquées. Quoiqu'il en soit, chacun de ces douze personnages reçoit en
guise d'apanage un territoire, constitué à l'origine par un village-mère
(ibu-dusun) et son aire d'influence. Ce territoire est désigné par le terme
de kelbu, c'est-à-dire littéralement un "ventre" ou un "cœur". Ces ventres,
qui relèvent donc en principe d'une généalogie, dessinent une série de
territoires disposés en "chapelet" tout le long de la Batang Hari et qui, au
fil du temps, se développent en tache d'huile puis essaiment (figure 4).

La régulation foncière, économique et politique, une fois encore,
s'opère par référence au centre que représente la capitale, Jambi, siège du
palais du sultan. Toutefois ses mécanismes sont complètement différents.
En effet, chaque territoire se voit attribuer une fonction définie qui
contribue à la bonne marche de la cour et du royaume; il s'agit de
fournir au sultan des services, de la main-d'œuvre, une matière première
ou des produits finis: à l'un des "ventres" reviennent ainsi des tâches de
police et d'armée, d'autres doivent se charger des travaux publics, des
constructions, de l'approvisionnement du palais; enfin, aux territoires les
plus proches de ce dernier, incombe la fourniture des gardes, musiciens,
danseuses et domestiques qui participent à la vie de la cour. Dans cette
représentation fonctionnelle de l'espace, le royaume est conçu comme un
macrocosme du palais royal. L'identité du nom de la capitale et de celui
du royaume n'est probablement pas plus fortuite que dans le cas

1. C'est essentiellement elle qui a fourni les informations développées ci-dessous. Pour
plus de détail, on se référera à Guillaud (1994).

25



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

d'Aribinda, où le "pays" tout entier est né d'une extension du centre
initial.

Village-mère

Ecart

Figure 4 : Organisation territoriale en "chapelet" à Jambi.

Le sultanat de Jambi est aboli en 1906 par les Néerlandais, qui
cherchent pourtant à ce moment-là à s'appuyer sur son organisation
pour définir leurs circonscriptions administratives. Cependant, le tracé de
frontières entre les territoires-kelbu, étranger jusqu'alors à cette
organisation spatiale basé sur les villages-mères, dépourvus de limites
précises, est d'autant plus mal accepté par la population que les "ventres"
initiaux ont essaimé en de multiples établissements, on ne peut les
reconstituer qu'en retrouvant la filiation des villages, en principe
indifférente à toute zonation.

Depuis la décolonisation, les découpages administratifs de Jambi
ont été modifiés de multiples fois, essentiellement pour des raisons
idéologiques; pourtant, dans les partitions modernes de l'espace, qui
s'affinent au fur et à mesure de la croissance démographique, on voit
resurgir des découpages de l'espace qui coïncident avec ceux de la
période coloniale. Ce pourrait être simplement le signe que ces
frontières, faute de mieux, ont fini par être acceptées; mais il n'est pas à
exclure que les circonscriptions néerlandaises aient réussi finalement à
saisir et à fixer au moins une partie de la cohérence territoriale du
sultanat.

26



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Koumac : le territoire en chaînons

La vallée de la Koumac, dans le nord calédonien (figure 5),
présente la panicularité d'être pour une grande pan aux mains de
propriétaires d'origine européenne. La réserve mélanésienne, fonnée à la
fin du XIXème siècle dans le cadre de la politique de cantonnement du
gouverneur Feillet, se trouve à l'aval de la rivière, dans une large plaine
alluviale; elle jouxte la bourgade européenne de Koumac établie sur les
premières coUines.

50 km
1

o
1

16S·166·

21·f---+----------~....,,_L-_t'2'~H:;;OO"~=-:::~h=?~+_---_121·

Figure 5 : La corrunune de Koumac dans le nord de la Nouvelle-Calédonie

27



Géographie et Cultures, nO 20. 1996

Originellement, les clans, qui forment l'élément de base de la
société kanak, sont associés, avec des fonctions et des statuts divers, au
sein d'une chefferie. Ils se partagent l'espace selon les règles définies au
fil du temps au gré des alliances, des accueils amiables, des assimilations
ou des guerres. Une distinction importante se situe entre les clans maîtres
de la terre et ceux qui ont été accueillis, sachant toutefois que
l'autochtonie est un statut qui peut s'acquérir avec le temps ou en
fonction de l'espace disponible (Mapou, à paraître). Pour ce qui intéresse
le présent propos, un principe fondamental régit la distribution des clans
dans le territoire : la chefferie elle-même ne peut entrer en relation avec
une chefferie voisine que par le biais des clans placés sur les marges
géographiques de son territoire, qui sont donc les intermédiaires obligés
pour toute communication ou transaction avec l'extérieur; ce sont les
"médiateurs et guetteurs" de Bensa et Rivierre (1982, 104).

A Koumac, ces clans de la périphérie ont des relations
privilégiées avec leurs homologues relevant de la chefferie voisine, avec
lesquels, entre autres choses, ils tendent à contracter préférentiellement
leurs alliances matrimoniales et à entretenir ce qui en est la réciproque,
tout un système d'adoptions. Cette interpénétration des marges produit
un véritable maillage des chefferies entre elles, qui n'est pas sans évoquer
les fameux "chaînons des langues" étudiés en Mélanésie par les linguistes
(figure 6).

Avec la colonisation européenne débute un long et considérable
épisode de dépeuplement, au terme duquel les reliques des groupes
humains autrefois installés dans la vallée de la Koumac sont rassemblés
dans la réserve autochtone, à l'aval de la rivière. Là, les règles
coutumières régissent l'accueil des arrivants. Les terres de la réserve sont
en effet le domaine traditionnel d'un petit nombre de clans qui allouent
aux nouveaux arrivants un droit d'usage sur une partie de leurs terres.

Toutefois, les relations anciennes qui existaient au sein de la
chefferie se sont, tant bien que mal, perpétuées dans l'espace
considérablement rétréci de la réserve. Les relations privilégiées
qu'entretenaient les anciens clans frontaliers avec leurs homologues de la
chefferie voisine prennent parfois encore le pas sur leurs affinités avec la
chefferie elle-même. C'est ainsi qu'ils ont adopté la même religion: les
clans autrefois installés à l'amont de la rivière, à l'est, et à proximité des
clans de la chefferie de Bondé précocement convertie par les pères
maristes, fournissent ses seuls effectifs à l'église catholique de Koumac,
où tous les autres clans sont protestants. De plus, les anciens réseaux
d'alliances entre les clans frontaliers de deux chefferies voisines ont été
maintenus, probablement grâce à la réciprocité à long terme requise dans
le système des alliances matrimoniales et des adoptions. Enfin, les
particularités linguistiques de chaque sous-groupe, élément essentiel du
dispositif des relations inter-chefferies, ont toujours été conservées.

28



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Figure 6 : Organisation territoriale en "chaînons" à Koumac

Pour tous ces anciens clans frontaliers, la volonté de retour sur les
terres ancestrales est devenue envisageable avec la réforme foncière
lancée en 1978. Les fondements symboliques et culturels de ce retour au
territoire initial sont les moteurs principaux des revendications foncières;
mais il ne faut pour autant sous-estimer ni le souci de s'émanciper de la
tutelle politique de la chefferie de Koumac, ni les contraintes foncières et
économiques liées au statut de clan accueiUi.

Formes et échelles de la territorialité

La démonstration pourrait s'interrompre sur le constat qu'il
existe, dans chacune des communautés examinées, une organisation
immanente du territoire que l'histoire du peuplement éclaire et légitime à
la fois, et que des facteurs extérieurs ne parviennent pas aisément à
contrarier. Le modèle du partage foncier entre les quartiers du bourg
d'Aribinda est celui qui régit le partage de la région toute entière; les
découpages du sultanat de Jambi resurgissent inexorablement dans les
subdivisions administratives modernes; les communautés kanak de
Koumac aspirent à la reconstitution d'une territorialité antérieure, dans
son étendue mais surtout dans les discriminations au sein de son espace.
Mais en fin de compte, rien n'indique que l'on ait affaire à une
territorialité si inéluctable : celle-ci, en fait, correspond à des
représentations mentales qui, en tant que telles, évoluent au gré des
mutations que connaît la société. Parfois même, il faut bien parler de
discours rétroactif sur le territoire, discours dont les visées sont parfois

29



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

clairement stratégiques : à Koumac, les clans des frontières prétendent
ainsi avoir formé une chefferie distincte et autonome, ce qui contredit
tous les autres témoignages ainsi que les sources historiques.

Dernière observation, la structure du territoire est perçue ici à
l'échelle de l'ensemble socio-politique pris dans sa totalité: les chefferies
à Koumac et à Aribinda, le sultanat à Jambi. Tous trois correspondent à
des étendues et à des effectifs de population qui n'ont rien de
comparable. L'échelle géographique serait-elle indifférente, comme le
montre parallèlement le cas de l'Aribinda, où le modèle est extensible?
Qui plus est, la territorialité est aussi perceptible et opérationnelle à
d'autres niveaux; l'emboîtement de ces différents niveaux de la
territorialité a d'ailleurs été démontré à propos de l'Aribinda (Guillaud,
1990) : la parcelle de culture y est aux mains de la famille, le lieu-dit aux
mains du lignage, le faisceau relève du groupe social et donc du quartier,
et enfin la maîtrise générale de la terre est du ressort des premiers
arrivants, les Songhay. Une démonstration similaire pourrait être
conduite pour les deux autres terrains présentés ici. Mais ce n'est qu'à un
niveau supérieur que devient perceptible la forme, on pourrait presque
dire la métaphore, qui résume les références sociales et spatiales des
communautés: les quartiers du bourg d'Aribinda, le palais du sultan de
Jambi, l'enchafnement indéfectible des clans de Koumac. A cette échelle
optimale d'observation, l'\>rganisation à la fois sociale et spatiale des
communautés se résume en une image. Elle fournit une clé pour la
compréhension des phénomènes de toute nature qui affectent ces
communautés.

Bibliographie

BENSA, A. et J.-C. RIVIERRE, 1982, Les chemins de l'alliance. L'organisation
sociale et ses représentations en Nouvelle-Calédonie, Paris, SELAF, 586 p.

CLAVAL, P., 1968, Régions. nations, grands espaces. Géographie générale des
ensembles territoriaux, Paris, Genin, 837 p.

GUILLAUD, D., 1990, "Sociogenèse et territoire dans l'Aribinda : le système foncier
et ses enjeux·, Cahiers des Sciences Humaines, Paris, DRSTDM, vol. 26, n° 3,
p.313-326.

GUILLAUD, D., 1994, "Les douze ventres du sultan: la permanence des territoires à
Jambi (Sumatra)", Géographie et Cultures, n° 12, p. 109-130.

MAPDU, L.. à paraître, Représentations et pratiques de l'espace foncier chez les
Kanak de Vaté (Nouvelle-Calédonie), DRSTDM, Ms.

30



GROUPES ET TERRITOIRES

AU MAASINA (MALI)

Logiques du contrat et logiques de la force

Claude FAY

ORSTOM - Paris

Résumé : Le Maasina (Mali) est historiquement peuplé par des groupes successifs
d'abord largement polyvalents. Ils se forgent progressivement des identités
oppositionnelles fondées sur la maîtrise d'un secteur d'activité (pêche, élevage),
sur les exclusivités sacrificielles qui fondent en droit l'activité, et sur le partage,
induit, de "territoires" ou de types de "territoires".
Ceux-ci renvoient évidemment dans le contexte à des réalités complexes. On peut
avoir affaire aussi bien à des étendues virtuelles définies par le rayonnement d'un
"fétiche", qu'à des marquages ponctuels, à des découpages plus géométriques, ou
à l'investissement complémentaire et successif de mêmes étendues par différents
groupes ayant différentes activités productives à différents moments du cycle
annuel. Il faut ajouter que les différents pouvoirs qui ont régné sur le Maasina ont
opéré des découpages et attributions qui relèvent de logiques impériales encore
différentes.
A chacun de ces découpages correspondent des types d'identité (Iignagère,
villageoise, historique et "politique", ethnique) qui se sont conjugués historiquement
selon des modes divers allant de la coexistence dans une sorte de "paix armée" à la
subordination, en passant par des pactes très formalisés qui sont à la fois des
contrats d'utilisation des ressources et des contrats identitaires de groupe.
Depuis une trentaine d'années, des politiques d'Etat en proclament la domanialité et
en légiférant sur le foncier, introduisent un nouveau découpage "impérial" au nom
d'un principe de "citoyenneté", qui n'est pas vraiment un nouveau principe d'identité,
mais, dans le contexte, un principe d'indifférenciation. La sécheresse, en modifiant
les configurations géo-morphologiques, rend géographiquement et politiquement
moins "lisibles" un des grands principes (intersectoriel) d'attribution des territoires.

Mots-clés : Alliance cathartique, élevage, ethnie, fétiche, identité, Maasina, Mali,
pêche, politique, territoire.

Ab.f,scf : The Maasina (Mali) was peoplad by various groups characterised by
polyact.ivity, which gradua/ly evolved opposite identities based on one activity
(fishing, breeding) and particular types of te"itories. The latter could be either the
virtual extent of the influence of a 'fetish', punctual marlcings or more geometrical
limits, and did not preclude complementary or successive use of one place for
different activities at different times of the year. Moreover, foreign powers which
rulad the Maasina set yet other boundaries basad on imperial notions.

31



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Each typs of division co"esponded to a typs of identity (bas9d upon lineage, village,
history and politics, ethny) which interplayed through time in more or less conflictual
forms: from 'armed psaC9' to subordination, these could also include very formaI
pacts or contracts b9aring on both the use of ressourC9S and group identities.
ln the last thirty years, these relations have evolved under the pressure of State
policies, which produced a land law on the basis of a notion of citizenship implying
not so much a principle of identity as a principle of indifferenciation. Draught also
play9d a part, by changing g90morpho/ogical conditions and blurring what was one of
the principl9s of land allocation.

Key-word. : Breeding, cathartic alliance, ethny, fishing, identity, Maasina,
politics, territory.

Le Maasina (entendu ici comme la partie du Delta central du
Niger, au Mali, située sur la rive gauche du Niger) (figure 1) a été
progressivement peuplé par des groupes divers et souvent d'abord
polyvalents, pratiquant chasse, pêche, bOcheronnage, élevage... Ces
groupes se sont peu à peu définis en s'articulant, et notamment en
précisant par contraposition de grandes identités "ethniques" (Peuls,
Bozos, Somonos, Malinkés), qui se sont principalement fondées sur des
spécialisations à la fois professionnelles et religieuses1. Le terme peul sii,
qui désigne une race, une espèce, une variété - animales ou végétales ­
ou une "catégorie" dans son sens le plus vaste, sert à nommer ces groupes
que nous appellerons, par convention, "ethnies". Celles-ci se caractérisent
par la liaison intime avec un élément (l'eau, l'herbe, la terre), qui est
fondée par la maitrise religieuse ou "mystique" des relations à ses
divinités spécifiques ("génies" - seytan ou seyùan ou nyenne - d'eau ou
de terre). Cette maftrise permet des pratiques productives déterminées
(pêche dans les eaux profondes ou basses pour les Bozos et Somonos,
élevage pour les Peuls, agriculture pluviale ou fluvio-pluviale pour les
Malinkés) en rapport avec l'élément concerné, qui est lié au groupe par
une relation mutuelle "d'amour" ("le Bozo aime l'eau" et "l'eau aime le
Bozo"). Cette relation peut également être définie par une alimentation
privilégiée (lait, céréales, poisson). Chaque ethnie est en principe, et dans
les faits jusqu'à une période récente, endogame2.

A l'intérieur de chaque groupe ethnique, et un niveau plus bas à
l'intérieur de chaque communauté locale de producteurs, des procédures
déterminées vont également fixer les modes d'accès aux ressources
naturelles et aux espaces de production. Enfin, l'ensemble des groupes

1. C'est la "division ethnico-professionnelle" d'abord décrite par Gallais, 1967. Pour des
précisions sur l'histoire du peuplement, cf Fay, 1995b. Les hétéronymes, francisés ou
non, sont écrits en caractères romains et accordés en français.
2. C'est-à-dire qu'elle défmit ses limites et sa fermeture en instaurant à sa frontière (et en
créant ainsi cette frontière) un principe d'endogamie qui inverse l'exigence interne de
l'échange interlignager. Sur ce point, cfBouju, 1995.

32



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

concernés a été historiquement "coiffé" par des forces guerrières
impériales, d'abord les princes peuls Diallo-Dikko ou Arjte du Maasina à
partir du XYlème siècle, ensuite la Diina, l'empire théocratique fondé par
Sékou Amadou au début du XIXème siècle, avant que déferlent les
troupes de El Haj Oumar Tall et que vienne la "pacification" française
puis l'Etat malien indépendant. Ces différents pouvoirs ont, chacun à leur
façon, manifesté certaines emprises sur les espaces de production. Nous
analyserons ici les principes qui articulaient indissociablement des
identités et des territoires dans les trois relations évoquées entre
différentes ethnies, entre communautés ou lignages de même ethnie et
entre l'ensemble de ces groupes ruraux d'une part et les pouvoirs
impériaux précoloniaux de l'autre. Après avoir dégagé ces principes, on
examinera comment de nouveaux découpages spatiaux et identitaires
posés par l'Etat contemporain ébranlent de façon très particulière les
principes mêmes de l'organisation passée et produisent un syndrome
anomique1•

On peut définir de façons très différentes la notion de "territoire",
qui peut aussi bien référer (cf. "le nouveau petit Robert") à "l'étendue où
vit un groupe humain", ou à "l'étendue sur laquelle s'exerce une autorité,
une juridiction", ou à une "zone précisément déterminée" ou "qu'un
animal se réserve et auquel il interdit l'accès à ses congénères". En jouant
sur ces différents critères, on peut baptiser "territoire" à peu près
n'importe quelle portion d'espace humanisé d'une façon ou d'une autre,
c'est-à-dire manifestant un type quelconque d'emprise humaine et un
type quelconque (cela va évidemment de pair) de frontières en traçant
les limites. Mieux vaut donc partir d'abord des réalités empiriques,
analyser les différents types concrets d'humanisation, d'emprise et de
délimitation, puis procéder par convention. On reviendra sur ce
problème en fin d'analyse.

Espaces et sangs communs, usages et identités ciblés : l'ordre de
l'articulation ethnique

Les principales ethnies du Maasina se partagent donc
fondamentalement des "éléments" (eau, herbe, terre), et, par conséquent,
des secteurs ou sous-secteurs de production, et non des portions
d'espaces géométriquement définies de façon exclusive2• Rappelons à
grands traits (cf. Fay, 1995b) la genèse de ces distributions inter­
ethniques d'usages spécifiques et alternés de grands espaces communs.

Le modèle le plus pur de ces relations est donné par les récits

1. Les matériaux utilisés ici ont principalement été recueillis avant l'avènement de la
démocratie en 1991.
2. On présente ici un modèle simplifié. Pour des précisions, cf Gallais, 1967; Kassibo,
1994 et Fay, 1993, 1994.

33



......
\0
\0
0\

C)
~

~.,
-§
;:­
~.

~...
Cl
l::
:::;­
l::.,
.~
::so
IV
9

o 200 km
l , !

D'après: La p6che dans le Delra Central
du Niger (approche pluridisciplinaire
d'un système de production halieutique)
1ER· ORSTOM - KARTHALA (1994)
Vol. l, de Jacques Quensière.

4°E

NIGER

0°

ALGËRIE

MALI

BURKINA­
FASO

8°

MAURITANIE

\

12°

Limite d'état

• Capitale

20°_

24°_

·!~
"",

~~u_
~.'"

.~ ~ !SËNËGAL'

.~~ .
~.~ 12°_

.!.~

1~
"e
f~1 GUINËE ~
00 1 !! 1

w
~

Figure nO 1 : Le Maasina (ou delta central du Niger au Mali).



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

mythico-historiques locaux comme l'instauration d'un pacte de
confiance dit hoolaare (lin. "confiance" enfulfulde, langue des Peuls).
Ce pacte, semblable à ce que la littérature africaniste a nommé "alliance
cathartique"l, est fondé par l'établissement rituel d'une consubstantialité
physique ayant le plus souvent, sous une forme ou une autre, l'échange
des sangs comme support. On fixe ensuite le contenu du pacte, les
prérogatives qui en résultent, et qui s'énoncent comme un contrat,
comme la prescription d'une série de droits et de devoirs respectifs.
Chacun aura l'exclusivité d'un type de production. Le mariage et les
relations sexuelles entre partenaires, qui introduiraient un principe de
confusion, sont généralement proscrits il est formellement interdit de
s'agresser ou de s'injurier gravement. Les partenaires conviennent
généralement d'échanger leurs produits (lait, poisson, céréales). Ils
s'aviseront mutuellement des principaux actes initiateurs (sacrificiels et
techniques) tenant à leurs activités respectives (récolte, pêche dans les
plaines, traversée du fleuve), faute de quoi ces actes échoueraient. Ils se
faciliteront les "passages" intersectoriels (les Bozos assureront par
exemple rituellement et matériellement la traversée du fleuve par les
bœufs des Peuls). La consubstantialité établie par le rite donne une force
toute particulière aux obligations qui en résultent : on dit que les
partenaires "se sont pris", et transgresser l'une ou l'autre des règles
établies (exclusivités, échanges prescrits, non-agression) exposerait les
contrevenants à la mort: on dirait que "le pacte les a pris". D'ailleurs une
mort dans un camp est dite annoncer une mort dans l'autre, ce qui
couronne le thème de la communauté des destins.

Le rituel subsume donc la distinction-complémentarité des
groupes sous une consubstantialité mystique2 qui fait de chacun des
partenaires le garant de la spécificité de l'autre et son médiateur implicite
avec son propre élément, le garant aussi de la vie de tous en général.
Espace naturel commun, même identité mystique substantielle d'une
part; activités différentes, liens mystiques et techniques spécifiques aux
éléments différents de l'espace d'autre part; échange et contrôle mutuel à
la fois politique et religieux enfin. La formule est complète qui permet
ce type de coexistence, en conjuguant la communauté de l'espace et la
diversité articulée de ses investissements. Ceux-ci se combinent au cycle
des saisons pour dessiner des territoires "élémentaires" en leur posant des
frontières à la fois naturelles et techniques. Ces territoires sont
doublement identitaires, parce qu'ils ne manifestent pas seulement l'être
de chaque groupe, mais qu'ils le fondent par une double contraposition

1. Griaule, 1948; certains groupes pass~nt une simple convention d'échange. qui peut ou
non être nommée hoolare; il y a en fait un continuum de relations possibles. Mais le
hoolare "de sang" est la forme majeure et exemplaire qui préside à l'articulation de
diverses activités sur un même territoire. Pour des détails, cf Fay, 1995b.
2. Elle prête facilement à des expressions émiques - ou étiques - de la gémellité : cf
Griaule, op. cit.

35



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

(des milieux, des techniques). Le contrat mutuel de répartition des
ressources se donne comme un contrat identitaire de groupes.

Identité commune, territoires séparés ou droits hiérarchisés : l'ordre
de l'articulation villageoise et Iignagère

Limitons nous cette fois au cas des pêcheurs Bozos pour étudier
les modalités de l'articulation entre lignages et groupements de pêcheurs
(les "villages" au sens strict n'apparaissent qu'avec la sédentarisation
forcée par la Diina au XIXème siècle).

On a d'abord affaire à des lignages regroupés autour d'un
lignage premier installé et dont l'ancêtre, qui est un "connaisseur d'eau"
(anduéJo ndiyam), a maîtrisé les relations avec les génies d'eau. Ces
génies sont pluriels, il les a rencontrés par des visites infra-aquatiques
dans des lieux ponctuels (mares, chenaux), chaque lieu nécessitant des
procédures particulières de conciliation avec un génie précis, des
marquages rituels particuliers. Mais la relation aux génies d'eau s'établit
grâce à la force magique du fondateur, souvent référée à celle de son
"fétiche" toru. A la logique du marquage sacrificiel de lieux précis, se
combine donc avec le temps une logique du rayonnement du fétiche, des
pouvoirs mystiques du féticheur l . Dans les premiers temps, expliquent
les informateurs, "tu pêchais aussi loin que la force de ton fétiche le
permettait", et celle-ci était implicitement limitée par la présence de
divinités trop fortes pour lui, mais aussi, et l'un semble souvent
métaphoriser l'autre, d'un autre fétiche qui était aussi (ou plus) puissant.
Les luttes des féticheurs avec les divinités d'eau n'étaient d'ailleurs pas
exclusives d'affrontements plus directement guerriers avec d'autres
groupes. Les forces magiques délimitent ainsi, aux frontières fixées par
la rencontre de leurs champs respectifs de rayonnement, de grands
"territoires-maîtrises" flous et contigus (on parlera de "l'eau" de tel
groupement ou lignage), des espaces sur lesquels des lignages, et par
extension des communautés2, ont des droits exclusifs qu'ils font valoir
comme tels, espaces aquatiques comprenant des ensembles de sections de
fleuves et de chenaux et de portions de plaine. Mais il faut préciser que :

- Toute communauté ne "possède" pas "d'eau" (n'est pas jeyéJo
ndiyam), ou dans notre langage n'a pas de "territoire". Certaines

1. Les types de relations avec les génies sont en fait divers, d'un simple échange
sacrificiel ("sacrifices contre poisson") à une véritable opération de "domptage­
domestication" (maarde) quasi-guerrier des génies par le féticheur.
2. Stricto-sensu, des eaux données appartiennent toujours à des lignages, c'est un lignage
qui est "propriétaire d'eau" (jeudo ndiyam ) et détient les charges sacrificielles. Mais il
distribue des pêcheries aux autres lignages du groupement et certaines pêches sont
communes; un sentiment "d'appartenance collective", surtout en opposition aux autres
groupements se crée ainsi.

36



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

d'un groupe voisin qui les a laissés s'installer ou les a installés lui-même
(pour "surveiller ses eaux"), leur donnant un droit d'usage et leur
apprenant certains sacrifices mineurs. Les lignages de ces communautés
vassales ont donc des droits collectifs sur ce qu'on peut appeler par
convention un "finage" 1 (on dira qu'ils peuvent y "pêcher pour
manger"). Mais les grands sacrifices fondant la pêche, ainsi que la
possibilité d'accueillir les étrangers, demeurent l'exclusivité du
groupement "propriétaire", qui peut d'ailleurs ponctuellement prélever
des tributs symboliques.

- Parallèlement à ces grands ensembles territoriaux, les pêcheries
particulières dessinaient des réseaux lâches et entremêlés. Des lignages
ou fractions de lignage peuvent en effet acquérir des pêcheries au hasard
des déplacements (et des "conquêtes" de génies de rencontre) et des
alliances matrimoniales : les groupements ne sont pas endogames, on
peut donner une pêcherie en dot; inversement les donneurs de femme
peuvent offrir une pêcherie aux descendants de "leur fille", et de toutes
façons les neveux utérins ont des droits de prélèvement sur les pêcheries
de leurs oncles. Beaucoup de pêcheries lignagères peuvent par
conséquent être fort éloignées du petit rayon qui définit les migrations
de pêche annuelles du groupe sous la houlette du "connaisseur d'eau".

- Enfin, de même que les différentes ethnies ne se partagent pas
des portions géométriques d'espace mais des droits sur des éléments
naturels (des "territoires élémentaires"), à l'intérieur d'un groupement de
pêcheurs, les lignages ne se partagent pas des "sections d'eau" au sens
strict, mais des droits déterminés (des exclusivités, des préséances ou des
privilèges) sur des pêcheries2 , c'est-à-dire le droit de pêcher de façon
exclusive, ou en première place, ou en plus grand nombre, sur des
emplacements déterminés, avec des dispositifs techniques déterminés, à
des moments déterminés du cycle. Les mêmes emplacements seront, à
d'autres moments et pour d'autres pêches, d'accès libre à tous ou
relèveront de privilèges différents. Il s'agit bien d'une distribution de
droits variés sur un rapport engins/lieux/temps, et non d'une distribution
de propriétés sur des lieux.

1. Le Nouveau petit Robert définit le "fmage" comme "les limites, l'étendue d'une
paroisse ou d'une juridiction. d'un territoire communal". Les halieutes ont coutume de
désigner par le même terme les limites du territoire de pêche d'une communauté. J'utilise
ici ce terme pour indiquer une portion d'espace (aquatique) relativement homogène sur
laquelle une communauté de pêcheurs pêche et a des droits plus ou moins solidaires.
2. ravais proposé (Fay, 1993) d'appeler ces pêcheries des "technotopes", en opposition
à l'idée biologiste que les pêcheurs se regroupent sur des "biotopes". Beaucoup de ces
pêcheries ne sont en effet des lieux de concentrations de poisson que parce qu'un
dispositif technique déterminé permet de les y attirer de façon "prenable". Pour des détails
sur la complexité du foncier halieutique dont je ne fais ici que résumer les principes, cf.
Daget, 1949: Gallais, 1967; Fay, 1993, 1994.

37



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Entre ethnies, groupements et lignages, on avait donc affaire à
des modes différents de traitement de l'espace et de territorialisation,
tantÔt conjoints tantÔt subordonnés :

- distinction de vastes espaces communs en territoires
"élémentaires" attribués aux ethnies.

- distinction des territoires "élémentaires" (dans notre exemple
halieutiques) continus en territoires-maitrises contenant éventuellement
plusieurs finages.

- distinction des territoires-maitrises et des finages en droits
ponctuels (dans le rapport lieu/engin/moment) hiérarchisés d'accès aux
eaux, fondant des "territoires de pêche" qui relèvent d'appartenances très
diverses (sacrificielles, matrimoniales, lignagères) et débordent les
découpages des territoires-maitrises.

Le pouvoir

Puis les Bozos croissent et se multiplient, des pouvoirs impériaux
apparaissent pour lesquels le fleuve est un vecteur privilégié de transport
(le Mali, les Ar,Pe, Ségou). Dans le cadre de ces pouvoirs (cf Fay, 1995a),
apparaît une organisation d'ensemble, où les différents groupements
successifs sur le fleuve 1 sont dotés d'une organisation similaire, centrés
autour de maîtres d'eau Ù'itigi, jituu, jeyao ndiyam : descendants des
premiers sacrificateurs) qui pratiquent des sacrifices similaires,
appliquent des réglementations homogènes (sur les périodes de pêche et
l'ordre des pêches, les mises en défens) et disposent de prérogatives
foncières et rituelles sur un espace déterminé de fleuve2.

Le pouvoir guerrier impérial (laamu) est défini localement
comme un opérateur a priori légitime de changement sous le signe de la
violence (Cf Fay, 1995a). Force et droit ("vérité" : ngoonga) coïncident
ici, "c'est le pouvoir, on n'y peut rien", et s'il est vrai que le pouvoir
guerrier s'exerce sur les hommes (en opposition à celui du féticheur qui
s'exerce sur les éléments), il est aussi vrai que "celui qui peut te tordre le
cou peut bien faire ce qu'il veut dans ta propriété". Les pouvoirs (et en
tout premier lieu celui des Ar,Pe dans notre région de référence) vont
donc agir de trois façons principales sur l'ordre halieutique antérieur:

- Ils vont, on l'a dit, englober les découpages préexistants dans
les nouvelles aires d'influence (les territoires guerriers) qu'ils dessinent et

1. Je simplifie là aussi, mais les villages bozo sont effectivement beaucoup plus
nombreux sur les fleuves (Niger. Diaka, Bani) que dans la plaine.
2. Dans le cadre de ces aires de pouvoir, des réglementations articulent les pêches des
divers groupements: interdiction de barrer le lit principal des fleuves (empêchant le
monopole d'un groupement sur des bancs donnés de poisson), organisation de pêches
collectives mêlant divers groupements et divers acteurs (notamment les captifs des
empereurs). On ne peut ici rentrer dans le détail.

38



Giographie et Cultures, n° 20, 1996

qui sont définies (là aussi de façon plus ou moins floues) par une
domination fondée sur un usage de la force qu'on pourrait qualifier de
"légitime" puisqu'il est formellement reconnu par ceux qui s'y
soumettent (et en même temps évidemment limité par la force guerrière
adjacente). Certains groupements perdent ainsi des droits sur des
pêcheries englobées par un territoire guerrier adjacent.

- Ils vont plus généralement, en même temps qu'ils
"reconnaissent" la propriété de certains groupes (signifiant ainsi qu'elle
est désormais fondée par et suspendue à cette reconnaissance)
désapproprier certaines pêcheries et les réapproprier à des lignages
clients de pêcheurs.

- Dans ce dernier cadre, ils vont édicter de nouvelles règles
d'appropriation de l'espace (de territorialisation). Une de ces règles sera
par exemple le "prix du sang" 1 au nom duquel on attribue, selon diverses
modalités, une portion de territoire ou une pêcherie à un groupement ou
un lignage ayant perdu un membre dans le cadre d'un combat. Certaines
propriétés (jeyal) changent ainsi de main et les vaincus se consolent en
méditant sur la toute puissance du pouvoir. Les nouvelles règles
d'acquisition se juxtaposent aux anciennes, définissent de nouveaux
types d'attribution conjuguant bien de nouveaux espaces et de nouvelles
identités et appartenances. Dans tous les cas, les territoires ainsi acquis se
réintègrent ensuite à la logique antérieure, sont hérités par les agnats,
donnés en dot ou à des utérins... Des positions changent dans le système
des attributions, qui se complexifie sans pour autant être détruit ni
vraiment altéré.

Avec l'apparition des Etats "modernes", colonial d'abord, Malien
et indépendant ensuite, c'est à des processus très différents qu'on va
progressivement assister. Le second hérite du premier un certain nombre
de principes d'action nouveaux et les intègre dans sa logique propre, ce
d'une façon complexeZ. On se contentera ici d'analyser en vrac, sans en
faire l'histoire, les principaux principes et pratiques successifs dont la
conjonction va progressivement altérer les règles du jeu :

- La proclamation de la domanialité des terres et des eaux (de
leur appartenance à l'Etat), la création d'un permis de pêche donnant en
principe droit à tout citoyen de pêcher sur toutes les eaux nationales.

- La conjugaison des nouveaux principes liés à l'Etat "moderne"
et des principes antérieurs, dans les pratiques complexes des responsables
liés au nouveau découpage administratif (régions, cercle,
arrondissement). Chargés de faire respecter les lois et les conventions de
pêche, ils sont par ailleurs incités par l'Etat, dans le but de préserver la
paix sociale, à respecter la coutume dans les limites de la légalité. Les
conventions officielles elles-mêmes ont un aspect syncrétique. On met

1. Dyo, manifestement d'inspiration islamique, bien que ces princes câfres combattent
l'islam...
2. cf. Fay, 1994 et 1996, à paraître.

39



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

ainsi parfois l'accent sur la libre circulation et le libre accès aux
territoires de pêche, ce qui favorise virtuellement les "non-propriétaires",
locaux ou migrants (pêcheurs venus du sud). Mais certains textes (ou
d'autres parties des mêmes textes) évoquent les droits de pêche
spécifiques "pour l'autosubsistance" des villages riverains (avec des
engins et pour des périodes déterminées). D'autres textes enfin insistent
tantÔt sur la nécessaire disparition des autorités coutumières, tantÔt sur la
possibilité d'utiliser leurs capacités rituelles à des fins de conciliation.

- La transformation radicale induite de ce fait dans la relation
entre le monde rural et l'ordre du pouvoir (ou, ce qui revient au même,
dans la perception qu'a le monde rural de cette articulation). En temps
que pouvoir, l'Etat malien est, dans la représentation locale, en droit
d'opérer des changements brutaux et par principe légitimes. Comme
d'autres pouvoirs avant lui. il définit pour ce faire de nouvelles identités
(citoyen malien, membre d'un cercle ou d'un arrondissement, "village
riverain", "consommateur auto-subsistant"). Il fait correspondre ces
identités à des espaces (eaux nationales, "eaux du cercle". '''eaux
riveraines") et à des droits. à de nouveaux principes d'accès aux
territoires: droit d'acquérir un permis de pêche, droit d'être départagé en
cas de conflit par les autorités liées aux découpages administratifs l , droit
d'accès privilégié et techniquement déterminé aux eaux riveraines...etc.
Mais on voit bien que les nouvelles identités sont abstraites, indifférentes
aux appartenances sociales concrètes qui règlent la vie rurale, et que les
nouveaux découpages sont hétérogènes, contradictoires entre eux, et par
ailleurs contradictoires avec les droits "traditionnels" avec lesquels on est
censé tenter de les conjuguer2. S'ensuivent deux conséquences majeures:

- La conjonction de principes (anciens et nouveaux)
contradictoires tend à produire une déterritorialisation au sens strict,
c'est-à-dire non pas une recomposition territoriale liée à de nouveaux
principes, mais une contradiction à effet anomique entre plusieurs
principes coexistants et contradictoires de territorialisation.

- L'injonction faite aux administrateurs de "tenir compte de la
coutume" fait qu'ils se transforment volontiers (d'abord sous la
colonisation, ensuite sous l'indépendance) en "historiens amateurs".
incitant les acteurs des conflits à faire paraftre les fondements de leurs
droits respectifs. Or, normalement. le pouvoir tranche, il reconduit ou
récuse les principes d'appropriation en place. il en introduit de nouveaux,
mais il n'interroge pas sur leur validité. De même, normalement, des

1. Et par les autorités politiques liées aux mêmes découpages...
2. Certains responsables tendent par ailleurs à trancher entre les différents principes en
fonction des bénéfices personnels qu'ils peuvent espérer retirer, et sont régulièrement
mutés environ tous les trois ans, ce qui favorise la réapparition des mêmes conflits. Si
l'on ajoute que le nombre restreint de fonctionnaires d'autorité (agents des eaux et forêts
notamment) ne permet aucun contrôle réel des réglementations, on voit que l'Etat agit
moins en appliquant des réglementations positives qu'en créant et en entretenant des
contradictions.

40



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

droits donnés sont invoqués de façon contextuelle, en fonction de ce qui
est socialement admis à une époque détenninée et des rappons de force
(entre lignages, avec le pouvoir en place, entre pouvoirs adjacents,
rapports qui sont naturellement changeants) qui sont en place. Dans le
cadre de la déterritorialisation évoquée, et devant la curieuse disposition
du pouvoir à demander de justifier des "droits traditionnels" au lieu de
trancher, toutes sortes de droits, non seulement contradictoires, mais de
plus évoquant des fondements d'époque différentes, vont être évoqués
anarchiquement, puisqu'après tout le pouvoir peut aussi bien reconnaftre
comme "tradition" une position de neveu utérin qu'un fondement
sacrificiel ou un don fait à tel lignage par tel pouvoir de n'impone quelle
époque (Arfle du Maasina, Diina, commandant de cercle colonial)l. La
déterritorialisation est donc produite dans le cadre d'une
décontextualisation.

Significativement, les principaux conflits vont naitre aux lieux
d'emboitement des différents ordres territoriaux qui étaient conjugués
par les systèmes antérieurs (et par les pouvoirs antérieurs), soit:

- à l'aniculation de la géographie des territoires-mattrises
(fondés par la maitrise sacrificielle) et de celle des finages inclus. Des
villages vassaux vont ainsi revendiquer, au nom de la riveraineté, des
droits relevant normalement de la mattrise d'eau (notamment celui
d'accueillir des étrangers pêchant dans le finage, et de percevoir une
rente à cette occasion).

- à l'aniculation de la géographie des finages et de celle, fonnée
de réseaux entremêlés, des pêcheries ponctuelles (technotopes). Un
village revendiquera ainsi en tant que tel l'héritage d'une pêcherie parce
que le plus vieux du lignage propriétaire s'y est installé, faisant mine
d'ignorer que ce type de possession ne relève que d'une logique
lignagère.

- à l'articulation de la géographie des territoires-maitrises et des
finages, et de la géographie des territoires guerriers historiquement
superposées: des droits donnés à des lignages, ou à des ensembles de
village par un pouvoir antérieur, vont ainsi rentrer en compétition, dans
le cadre de l'effet décrit de décontextualisation, avec des revendications
prenant pour suppons les nouvelles divisions administratives (cercle,
arrondissement), celles-ci étant évidemment indifférentes aussi bien à
l'ordre lignager qu'aux découpages de pouvoir antérieur.

1. La tendance est alors à la multiplication des conflits partout où les rapports de force en
présence, pour différentes raisons, sont instables. II va de soi que ces conflits se sont
particulièrement développés dans le triple contexte de l'accroissement démographique
des pêcheurs, du boom halieutique (et de la monétarisation accrue du secteur) des années
cinquante-soixante puis des vagues successives de sécheresse. Mais leur caractère
structurellement récurrent et la quasi impossibilité de les régler se comprend dans le cadre
des phénomènes analysés.

41



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Les distorsions induites par les changements techniques et
climatiques ne semblent pour leur part produire de conflits majeurs que
lorsqu'elles sont surdéterminées par celles qu'on vient de présenter.
Beaucoup de modes de pêche anciens ont par exemple disparu, et les
techniques se sont homogénéisées; l'articulation des droits de pêche dans
le finage a donc dû se remodeler en fonction de ces nouvelles
techniques, réinvestir de façon différente la hiérarchie des appartenances
lignagères sur un espace autrement exploité. Elle l'a fait en général de
façon souple, non sans frictions, mais sans drame majeur (Cf Fay, 1994).
De même, les déficits de pluie et de crue ont produit une modification
des configurations géo-hydrologiques sur la base desquelles on
distinguait, dans le système inter-ethnique présenté, des droits respectifs
sur des éléments. Ces phénomènes géo-climatiques induisent donc ici en
tant que tels une "déterritorialisation", et c'est dans ce cadre certes qu'on
assiste ces dernières années à quelques-uns des conflits les plus
meurtriers, entre éleveurs pour l'attribution de pâturages, entre éleveurs et
agriculteurs pour l'investissement concurrent d'espaces donnés. Mais
lorsqu'on considère de près ces conflits, on s'aperçoit presque toujours
qu'ils se sont dramatisés sur la base des pratiques décrites, pratiques
"décontextualisantes" et "déterritorialisantes" de l'administration ou du
politique, qui empêchaient d'accoucher - certes dans la douleur - de
modes nouveaux ou remaniés d'articulation!.

"L'ordre antérieur", qu'il ne faut pas confondre avec une
"tradition" intemporelle, était le résultat de l'intégration progressive de
différents principes qui s'étaient successivement articulés et/ou englobés.
Coexistaient ainsi divers modes de territorialisation, liés à la conjugaison
de logiques du pacte et de la force, de la séparation et de la coexistence,
de l'appartenance identitaire de groupe et de la subordination politique.

Les droits que les logiques les plus anciennes attribuaient aux
hommes sur l'espace étaient le résultat de projections sur celui-ci de liens
identitaires entre les hommes d'une part, entre les hommes et les
instances constitutives de l'espace lui-même (les diverses divinités) d'autre
part. Ces projections construisaient des "territoires" d'ordre différent. Les
territoires "élémentaires" (géo-hydrologiques : l'eau, l'herbe, la terre)
croisés étaient fondés par le contrat identitaire entre groupes que pose le
pacte interethnique, qui mettait habilement en position de détermination
mutuelle (en "reflet") le lien entre groupes et le lien de chaque groupe à
son élément. Dans chaque configuration "élémentaire", les réseaux
complexes de droits (sur des pêcheries particulières dans l'exemple
bozo) matérialisaient la complexité des entrecroisements matrimoniaux
et lignagers. Coiffant ces droits entrecroisés, les territoires des maîtrises
paysannes étaient fondés par la force mystique, le lien aux finages qu'ils

1. Pour des exemples. cf. Fay, 1994.

42



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

comprenaient était défini par la délégation partielle de cette force et par
le "droit de manger" reconnu aux vassaux l .

Les logiques impériales plus tardives affirment d'abord un
pouvoir sur les hommes, leurs "territoires" sont définis par l'ensemble des
groupes qu'ils contrOlent. Mais du fait de ce contrOle, ils englobent
("recouvrent", en langage local) les différentes formes de territoires
paysans. Ce faisant, ces pouvoirs définissent également, de leur point de
vue, qui est logiquement celui de la force et du sang, la projection de
nouvelles identités (vassales, guerrières) sur de nouveaux territoires (le
chenal pour lequel on a été tué, celui le long duquel on s'est battu...)
substantiellement attachés à ces identités, et qui sont ensuite réintégrés
par les paysans dans leurs logiques fondamentales (héritage, succession,
alliance). Ils surdéterminent les relations entre groupes antérieurs,
"surterritorialisent" l'espace construit par ceux-ci, et ce, dans des
contextualisations successives définies par leur temps de règne (qui
oserait, pendant celui-ci, évoquer des territorialités autres et
antérieures 1). .

A chaque moment, tout territoire était bien un territoire
identitaire, puisque c'est un· jeu d'identités relationnelles
(hommes/éléments-divinités/pouvoirs) qui posait ses frontières
fondatrices. Les recompositions territoriales vont de pair avec les
réidentifications et les changements de frontières (y compris, dans la
longue durée, de frontières ethniques). La déterritorialisation guette
quand la nature se met, par sa dynamique propre, à bouleverser les
référents sur la base desquels les groupes avaient imaginé leurs
découpages; mais surtout quand l'ordre de la force impose des systèmes
de découpages identitaires et territoriaux, confusionnels et
décontextualisés. Rien d'étonnant alors si, dans un apparent paradoxe, la
violence qui s'ensuit prend souvent, dans le Maasina comme ailleurs, la
forme d'obsessions identitaires2 d'autant plus violentes que les frontières
s'effacent dangereusement.

1. La relation entre maîtres d'eau et villages vassaux (comme, à un autre niveau, celle
entre agnats et utérins) était en fait un lieu de tension structurelle du système, la
"tradition" n'était pas plus irénique qu'intemporelle. Mais les changements s'inscrivaient
dans le cadre de rapports de force évolutifs dans la moyenne ou la longue durée (et
repensés en terme de force magique et de rapports aux divinités d'eau) et ne surgissaient
pas dans la confusion brusque des principes.
2. On verra par exemple des bozos qui n'avaient jamais pratiqué certaines pêches d'étiage
s'indigner violemment, au nom de l'identité ethnique, de la venue d'autres pêcheurs
invités pour cela par un chef de village, ou des descendants de captifs de culture des Peuls
mettre en avant cette identité décontextualisée pour prétendre toucher une rente auprès de
cultivateurs venus du sud venant travailler sur d'anciens lieux de pâture. Dans d'autre
régions du Mali on assiste d'ailleurs à la brusque mise en avant d'identité "ethniques"
réinterprétées pour réagir à des situations de tension.

43



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Bibliographie

BOUJU, J., 1995, .Ou'est ce que "l'ethnie" dogon ?-, in C.Fay (éd.) "Identités et
appartenances dans les sociétés sahéliennes", Cahiers des Sciences Humaines
(ORSTOM), 31, n° 2, p.329-364.

DAGET, J., 1949, "La pêche dans le Delta central du Niger", Journal de la société
des africanistes, 1949,1. 19, fasc.1, p. 1-77.

FAY, C., 1993, "Repères technologiques et repères d'identité chez les pëcheurs du
Macina (Mali)", in Marie José Jolivet et Diana Rey-U1man (eds.), Jeux d'identités,
Etudes comparatives à partir de la Caraïbe, Paris, L'Harmattan, p. 167-202.

FAY, C., 1994, "Systèmes de production et d'activités: Le Maasina", in J.Ouensière
(éd.) : La pêche dans le Delta central du Niger, approche pluridisciplinaire d'un
système de production halieutique, Paris, IER-ORSTOM-KARTHALA, p. 363­
383.

FAY, C., 1995a, "La démocratie au Mali ou le pouvoir en pâture", in J. Schmitz et
M.E. Gruénais (éds.), "La démocratie déclinée", Cahiers d'Etudes Africaines,
XXXV(1), 137, p. 19-55.

FAY, C., 1995b, "Car nous ne faisons qu'un. Identités, équivalences, homologies au
Maasina (Mali)", in C.Fay (éd.), "Identités et appartenances dans les sociétés
sahéliennes", Cahiers des Sciences Humaines (ORSTOM), 31, n° 2, 1995,
p.427-456.

FAY, C., 1996, à paraître, 'Des poissons et des hommes: pëcheurs, chercheurs et
administrateurs face à la pêche au Maasina (Mali), 32p. dact., à paraître in Actes
du Séminaire sur les pêches piroguières ouest-africaines, Bergen, 25-28 août
1993, Centre d'Etudes de Développement de l'Université de Bergen et ORSTOM.

GALLAIS, J., 1967, Le delta intérieur du niger, étude de géographie régionale,
Dakar, IFAN, 21.

GRIAULE, M., 1948, "L'alliance cathartique", Africa, XVIII, 4 octobre, p. 242-259.
KASSIBO, B., 1994, "Histoire du peuplement humain", in J.Ouensière (éd.), La

pêche dans le Delta central du Niger, approche pluridisciplinaire d'un système de
production halieutique, Paris, IER-ORSTOM·KARTHALA, p. 81-97.

44



REPENSER LE TERRITOIRE,

A PROPOS DE L'EXPERIENCE ANTILLAISE

Christine CHIVALLON

TIDE-CNRS, Talence

Résumé : la première acception du territoire aurait une visée généralisante et
désignerait Jes processus par lesquels l'espace sert de médiation dans la
construction des identités sociales. la seconde, de portée plus étroite,
s'intéresserait plutôt à une manière parmi d'autres de mettre en œuvre ce rapport et
concernerait le territoire pensé par référence à l'aire et à l'unité sociale bien
circonscrites dans l'espace et dans le temps. C'est cette deuxième acception qui
semble avoir retenu l'attention. l'idée d'une 'in des territoires· a pu d'ailleurs
signifier comme la fin des identités sociales, un éclatement du social en autant
d'individualités nomades. Certaines approches nous ont cependant invité à dégager
le social de ce territoire là pour le concevoir ailleurs, notamment dans le déploiement
des réseaux. Mais il reste sans doute à appliquer ce changement de perspectives au
social lui-même pour le dégager de l'idée d'un système normatif centré et s'autoriser
ainsi à découvrir des identités plus dynamiques, diverses et excentrées. De ce point
de vue, l'expérience antillaise, notamment celle de la diaspora au Royaume-uni,
donne un témoignage de socialités peu enclines à faire émerger des orientations
collectives unitaires. le monde antillais semble détourner le sens de la dynamique
de J'inclusion/exclusion à laquelle l'histoire n'a cessé de le confronter. Du même
coup, il nous invite à découvrir d'autres logiques que certains pourraient ramener à la
métaphore du métissage ou de l'hybridité. D'un point de vue théorique se trouve
posée la question de la nécessité de la délimitation territoriale dans la construction
des identités.

Mots-clés : Antillais, diasporas, enracinement, identité, métissage, réseau,
Royaume-uni, territoire.

Ab.trsct : The first acception of the word territory with genera/ising aims,
designates processes whereby space acts as a mediation in the construction of
social identities. The second, more restrictive, one looks at a specifie manner of
implementing this relationship and deals with teffitory conceived in reference to the
area or social unit, circumscribed in space and time. The latter of these acceptations
has attracted most attention .
The notion of an ·end of territories· could mean, as weIl as the end of social
identities, an explosion of the social into nomadic individualities. Some approaches
allow to rethink that territory as social, not least through networlcing; this new
perspective ought to be applied to the social ilseff, to separate il from the idea of a
normative, centered system and discover more diverse, dynamic and excentric
identities.

45



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

From this point of view, the experience of the East Indian diaspora in the United
Kingdom, testifies to socialities not prone to establish collective, unitary
orientations. The East Indian world thus seems to divert the inclusive/exclusive
dynamics to which history has repeatedly subjected if. Other logics are to be
uncovered, related to the metaphor of interbreeding or hybridity. Theoretically we are
confronted to the question of the necessity of territorial delimitation for identity
construction.

Key-words : Antillan, diaspora, identity, interbreeding, network, rootedness,
territory, United-Kingdom.

Pour aborder les nécessaires manifestations de l'identité à travers
l'espace, la notion de territoire devait atteindre au cours des années -1980,
au moins pour la géographie française, le statut d'une notion
fondamentale indispensable à la compréhension de notre rapport au
monde. Avec le territoire, une certaine rupture était en train de
s'amorcer. D'un espace conçu comme une donné à l'expérience humaine,
un cadre naturel de déploiement des activités sociales cartographiables et
quantifiables, on passait à l'idée d'un espace forcément dépendant des
cadres conceptuels de ceux qui le pratiquent, y compris même du
géographe. Le territoire donnait place au sens et indiquait, dans la
perspective d'une véritable anthropologie des formes spatiales, que
l'espace est avant tout une médiation et le moyen de générer de l'altérité.
Claude Raffestin dont on peut dire qu'il a ouvert la voie à la formulation
du paradigme territorial, a clairement exprimé ces changements de
perspectives en même temps qu'il introduisait l'étude d'un territoire
conçu comme le résultat d'un processus de sémantisation de l'espace
(Raffestin, 1980, 1986). Le territoire du géographe ainsi conceptualisé
devenait très proche de l'espace des anthropologues ou du "lieu
anthropologique" pour reprendre le langage de Marc Augé (1992), c'est­
à-dire de ces emplacements travaillés par le social, traités par l'esprit
humain et qui deviennent pourvoyeurs de relations et d'histoire.

Cette effervescence autour du territoire, bienvenue au sein de
notre discipline, a peut-être fait oublier les nécessités de pousser au plus
loin la réflexion qui venait à peine d'être engagée. Au territoire censé
désigner les processus d'encodage symbolique et de traitement de
l'espace ne s'est-il pas subrepticement substitué un seul et unique modèle
de ce processus même ? C'est à cette question que je voudrais consacrer
cet article, non pas pour apporter des réponses, mais bien pour formuler
certaines interrogations.

46



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Les multiples formes de la territorialité

Au moment où le territoire invitait donc à théoriser sur l'espace
comme médiateur de la relation sociale, la conception d'une forme
territoriale quasi invariante et universelle, presque une structure
élémentaire des identités, se profilait et contribuait peut-être à conduire
vers une impasse théorique. Car le territoire peut être vu comme porteur
de deux acceptions (Chivallon, 1994). La première convie à envisager la
relation consubstantielle entre l'espace et le social, et s'attache plutÔt à
repérer l'efficacité d'une telle coexistence dans ce qui a été désigné plus
haut par un "processus de sémantisation de l'espace". Cette approche du
territoire ne présume en rien du contenu de cette relation et des formes
prises par la territorialité. La seconde envisage précisément ce contenu et
dote les territoires de certains attributs qui donnent forme à une socialité
particulière. Les termes de stabilité, durée, contiguïté, localité, unité,
jalonnent plus ou moins une telle conception. Ainsi associé à l'idée d'une
cohésion sociale sur du temps long, ce territoire ne nous éloigne guère
des présupposés d'une communauté solidaire qui, même dépouillés de
toutes projections romantiques ou nostalgiques, imposent les notions de
continuité, cohésion, équilibre, reproduction. C'est bien cette acception
du territoire qui semble être venue en première ligne de bien des
approches, au point d'avoir pu postuler çà-et-Ià "la fin des territoires",
notre époque marquée par le règne de la vitesse ne donnant plus au
social, selon la formule célèbre, "le temps de se spatialiser". Une telle
approche peut se révéler toujours pertinente, à condition qu'elle ne
conduise pas à des amalgames, ou qu'elle ne s'érige pas en norme
conceptuelle dominante.

Or, faire entrer le territoire dans un tel cadre de définition, c'est
peut-être se priver de toute possibilité de découvrir d'autres manières de
vivre l'espace, d'autres façons de conformer à cet espace un projet social
qui n'est pas forcément pensé par référence à l'unité. C'est aussi postuler
implicitement un modèle de socialité à l'aune duquel sont évaluées
d'autres formes sociales, moins classiques. C'est prendre le risque
d'établir des hiérarchies réductrices, de dégager arbitrairement des
cultures et des territoires "authentiques". Car le territoire ainsi abordé
assigne aux identités sociales certains présupposés nécessaires ou
déterminations constitutives et relègue en définitive toute expression non
conforme au modèle dans le domaine d'un social instable, imprécis, ou
inachevé. De ce point de vue, les recherches sur le monde antillais
pourraient illustrer combien le social et ses territoires sont voués à entrer
dans le cadre de définitions parfois bien étroites. Et comme l'adéquation
avec les concepts ne s'est pas ici produite, on a pu parler à propos de cet
univers antillais, d'un monde éclaté, a-social, et inachevé...

Le propos ici n'est pas de dire qu'une telle conceptualisation du
territoire n'est pas valable. Il est de suggérer qu'elle représente une
alternative parmi d'autres, qu'elle est l'abstraction d'un des possibles de la

47



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

territorialité, entendue cene fois-ci dans son sens large. Pour éviter toute
confusion des territoires, j'ai pu proposer par ailleurs (Chivallon, 1994)
de renouer avec l'idée de spatialité. Celle-ci renverrait aux multiples
formes de l'expérience sociale de l'espace et se prêterait à envisager
n'importe lequel des dispositifs de spatialisation du social. Le territoire
serait quant à lui l'une des fonnes prises par la spatialité.

Les territoires nomades

Nous avons pu constater au cours des dernières années, une
certaine nécessité de sortir du cadre d'une territorialité que l'on dira, par
facilité, conçue comme une aire. Un bon exemple est fourni par la
contribution de Xavier Piolle (1991) qui nous invite à envisager une
territorialité nomade, non circonscrite à l'unité de lieu. On pourrait
multiplier les exemples de qualificatifs ou préfixes apposés au territoire,
comme si celui-ci ne se suffisait plus à lui-même et montrait l'étroitesse
de son champ sémantique. Il ne fait aucun doute que les espaces de
moins en moins circonscrits générés sous l'ère de l'accélération du
mouvement ont révélé des identités de moins en moins stables, fluides ou
flexibles. "La pluri -appartenance est le destin de l'individu
d'aujourd'hui", un individu en qui se superposerait "une variété
d'identités", nous dit Jean-Pierre Saez (1995).

Cene reconnaissance du caractère multiple et changeant des
référents de l'identité n'indique pas pour autant de changement radical
ou général dans notre manière de conceptualiser le social et ses
territoires. Ce que nous recherchons dans ce mouvement n'est-il pas
encore lié à la démonstration de la pérennité des fonnes de l'unité et de
la constance du recours aux territoires comme outils d'affirmation des
"tribus" des temps modernes 1 Le quotidien Le Monde (9 novembre
1994) s'est fait l'écho de ce débat sur les identités en posant la question
pertinente de savoir "comment penser la communauté ou comment sortir
de l'alternative "tribalisme-nomadisme 1". Cette alternative pourrait bien
d'ailleurs incarner les tendances de la recherche actuelle côté anglo­
saxon et côté français. Les mouvances postmodernes britanniques
seraient en effet disposées à adhérer sans concession au nouveau
paradigme fédérateur du "tout est mobile" tandis que les recherches
françaises seraient plus enclines à privilégier ce qui, par delà le
mouvement et ses désordres, atteste encore d'une certaine pennanence du
couple mémoire/territoire. La sociologie de la complexité laisse elle aussi
transparaître sur ce point une certaine difficulté à envisager les formes
sociales hors d'un système d'unité. Si dans cette perspective le désordre
est réhabilité, il n'en reste pas moins qu'il semble être supplanté par les
notions de cohérence et d'équilibre. Michel Maffesoli pourtant très
attaché à insister sur la présence du chaos au cœur même des processus
de constructions sociales, ne suggère-t-il pas que l'équilibre finit en

48



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

quelque sorte par l'emporter (Maffesoli, 1988, p. 173-182). Dans cette
perspective, il postule que la délimitation territoriale serait
"structurellement fondatrice" de ces équilibres sociaux (ibid., p. 213).

Les diasporas et les territoires

L'étude des diasporas permet d'aboutir au même constat d'une
sorte d'impuissance à imaginer le lien social hors d'un système normatif
spatialement balisé. Ce que les diasporas semblent nous apprendre, c'est
que l'affirmation identitaire peut se passer du cadre lourd des formations
territoriales étatiques. Elle peut s'accommoder de la dispersion, en
s'appuyant toutefois sur la souplesse des micro-territoires formés aux
cours des trajectoires migratoires et au sein des sociétés d'accueil. Mais
surtout, les diasporas semblent enseigner la puissance d'ur:t lien
mnémonique avec le territoire d'origine, territoire mythique amplement
mobilisé en lieu et place d'un territoire concret que la dispersion ne rend
pas toujours définitivement accessible. C'est à travers ce dispositif spatial
composite que la diaspora parvient à maintenir durablement son identité,
son "ethnicité" dirait Gabriel Sheffer (1993 a et b). Et là encore, nous
retrouvons l'implicite de la communauté solidaire et unie au sein de la
définition des identités diasporiques. Car érigée en concept, la diaspora
renvoie bien au maintien de l'unité communautaire par delà la
dispersion. On pourrait parler à son propos de "nation sans territoire" ou
encore de "proto-nation" à la manière d'Eric Hobsbawm (1990) qui
semble désigner ainsi tous les peuples que ne fédèrent pas le cadre et
l'idéologie des Etats-nations. L'idée d'unité est à ce point centrale dans
l'approche des phénomènes diasporiques, que le sociologue Alain
Medam (1993) la pose comme critère de définition. Il parvient ainsi à
une typologie d'où émergent d'un côté des diasporas "actives",
"dynamiques", "organisées" et de l'autre des diasporas "amorphes,
anomiques, dépourvues d'initiatives et de capacités d'action", le cas
antillais figurant d'ailleurs parmi ce second groupe. Le retour à la
formation diasporique archétypale, c'est-à-dire le peuple juif, permet à
Médam de mettre en valeur le paradoxe constitutif du fait diasporique,
c'est-à-dire la préservation du "Un", d'un "corps" au cœur même des
processus de dispersion. Ce faisant, c'est bien l'unité qui est érigée en
notion nodale ou centrale. Une telle approche convie dès lors à penser
toute expérience de la dispersion par référence à l'archétype et à
l'identité unitaire. Cette démarche ne poserait aucun problème si elle se
limitait à conceptualiser une expérience sociale parmi d'autres. Or, il ya
un réel danger de glissement vers l'établissement de catégories
hiérarchiques dès lors que le modèle est en passe de devenir une norme.
Et c'est un tel glissement que je serais tentée de relever, en dehors
d'ailleurs des travaux d'Alain Médam, lorsque toute "diaspora" non

49



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

confonne au modèle est qualifiée à partir de notions privatives : absence
d'unité, absence de cohésion, absence de dynamisme communautaire etc.

Au territoire pensé comme délimitation de l'identité fait ainsi
écho une approche du social comme système de définitions
d'orientations unitaires. La question essentielle me paraît bien résider en
ce point. Le lien social est-il capable d'émerger à partir de constructions
faiblement circonscrites et instables? A quelle expérience de l'espace est
dès lors confonné ce projet d'une socialité qui n'est pas celle de l'unité,
voire de la clôture ? Est-il possible de dépasser ce que Sylvia
Ostrowetsky (1993) appelle "l'assignation identitaire à résidence" pour
découvrir ce qu'elle nomme joliment "les lieux de tension du mobile et
de l'immobile" ?

La "Black atlantie"

Sur ces questions, les recherches et les essais récents sur le monde
antillais apportent, sinon des réponses, au moins des perspectives riches
de renouvellement de la pensée. L'application au réel antillais des
concepts tirés d'une sociologie quelque peu orthodoxe a conduit le plus
souvent à appréhender ce réel de façon négative. Celui-ci en est presque
venu à incarner le monde de l'absence ou de l'incomplétude puisque ses
manifestations ne sont pas celles d'une socialité classique où peuvent
aisément se repérer les attributs de la cohérence et de la stabilité : pour le
monde antillais, on ainsi pu parler pêle-mêle de structures familiales
dégradées, de mémoire raturée, d'absence de consolidation des savoirs
communautaires, de faiblesse de la conscience collective etc. Les écrits
récents d'Edouard Glissant (1991), nourris de philosophie post­
structuraliste, renversent cette perspective. Si le monde antillais n'est pas
celui de l'unité sur du temps long, il n'est pas non plus celui du manque
et de l'absence. Plutôt que d'être redevable des principes de la linéarité et
de la filiation, il est animé par les principes de transversalité et de
connexion. Glissant voit en définitive l'univers créole comme déjouant
les attributs de la sédentarité : un monde de la "relation" et de
"l'emmêlement", c'est-à-dire baroque, polyphonique, inspiré de cette
rencontre des cultures propre au nouveau monde et d'où ne semble avoir
émergé aucune forme culturelle dominante. Une mosaïque de
références, qui aurait su éviter en quelque sorte le piège des "intolérances
territoriales" (p. 33).

Cette conception se retrouve dans les écrits actuels de certains
sociologues britanniques. Elargissant la perspective sur le monde antillais
à l'idée d'une culture transatlantique faite de connections reliant les
Amériques Noires et la vieille Europe, Paul Gilroy (1993) propose par
exemple une interprétation tout à fait intéressante lorsqu'il parle de la
"Black Atlantic" comme d'une formation politique et culturelle moderne
définie par "un désir de transcender les structures de la nation et les

50



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

contraintes de l'ethnicité" (1993, p.19). Vu sous cet angle, le monde
antillais n'est plus l'expression de manquements, mais conduit au
contraire à envisager des alternatives à nos conceptions trop éprises
d'ordre, de cohérence et de délimitation. Le sociologue d'origine
jamaïcaine, Stuan Hall s'empare quant à lui résolument du concept de
diaspora et de l'idée d'éclatement qu'il suggère pour interpréter les
identités antillaises comme sans cesse en mouvement, des identités que la
métaphore de la dispersion est toute prête à illustrer. Pour Stuan Hall
(1993), deux processus sont cependant simultanément à l'œuvre dans le
complexe culturel antillais. L'un s'anicule autour du vecteur de la
similitude et de la continuité et explique sans doute qu'il est toujours
possible d'entreprendre une lecture classique des manifestations du réel
antillais en termes d'orientations communautaires particularistes. L'autre
est le vecteur de la différence et de la rupture, celui qui fait précisément
que cette lecture classique finit par se révéler incenaine. On comprend
dès lors le recours au concept d'hybridité ou encore de métissag~ pour
rendre compte d'un univers qui semble échapper sans cesse à la logique
du "Un".

En essayant de confronter une telle approche à une réalité faite
de pratiques ordinaires et de quotidiennetés, il est peut-être possible de
mieux saisir son potentiel de pertinence. Une recherche menée
récemment auprès de groupes jamaïcains au Royaume-Uni m'a conduite
à explorer cette perspective. Sans m'attarder sur les résultats que j'ai
exposés par ailleurs (Chivallon, 1995), je dirai simplement qu'un tel
cadre de réflexion m'a semblé fournir une certaine justesse
d'appréciation. Il est apte à rendre compte de la diversité des orientations
collectives antillaises, de la mosaïque de componements d'où il semble
bien difficile de dégager un corpus de normes dominantes servant de
référence à l'ensemble du groupe. La diaspora antillaise au Royaume­
Uni ne renvoie pas en effet à l'idée de corps social pour lequel il serait
possible d'identifier des repères et des symboles communs, des
représentations qui font, au moins à un moment donné, que le groupe
s'identifie en tant que tel en fonction des différentes stratégies qui
l'animent. Nous sommes plutôt en présence d'une sorte d'empilement
d'orientations communautaires. Une de mes interlocutrices jamaïcaines
parlait de façon très clairvoyante de "segments communautaires". Il
existe en effet des segments, des réseaux qui s'interconnectent mais qui
ne sont pas réductibles à un élément dominant. Il n'y pas de centralité au
sein de la diaspora antillaise. Un bon exemple est fourni par le domaine
religieux où fonctionne une pluralité de registres de références :
rastafarisme, pentecôtisme, adventisme, différentes affiliations aux églises
historiques. Quand on pénètre dans un de ces segments communautaires,
tel que le mouvement pentecôtiste, on retrouve de nouveau une
multiplicité d'appartenances religieuses. Le champ religieux est ici
dynamique, formé d'une myriade d'églises plus ou moins stables. On est
dans ce que Denis Constant (1982) appelle un contexte d'innovation
religieuse. De son côté Roswith Gerloff (1992, 1994) a décrit la

51



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

complexité de ce paysage religieux pour en déduire la présence d'une
structure réticulaire s'opposant à l'organisation hiérarchique et
bureaucratique des églises historiques occidentales. Le système de
croyances ne débouche donc pas sur une sorte de monolinguisme
religieux, ni ne donne fonne à un pôle structurant l'ensemble du corps
social comparable à celui des diasporas pour lesquelles la religion est le
rouage essentiel de la reproduction d'une identité.

La logique de J'emmêJement

La question que l'on peut maintenant se poser est de savoir à
quelles fonnes spatiales est confonnée cette socialité multipJe ? Se
référer à l'idée de territoires ethniques au sein des villes britanniques est
tout à fait hasardeux. Les pratiques discriminatoires interférent ,ici au
point de ne pas savoir ce qui dans les quartiers antillais relèvent d'un
"désir d'être avec", ou de l'imposition de contraintes résidentielles. Le
géographe John Western (1993) a pu parler d'un attachement ambivalent
des Antillais à Jeurs lieux d'installation. Les espaces antiJlais offrent en
fait une sorte de plasticité qu'a très bien décrite le sociologue Ken Pryce
(1979). A propos d'un quartier antiJlais de Bristol, celui-ci parle d'un lieu
transitoire, instable, sans ligne fédératrice, sans nonne communautaire
contraignante, une sorte d'espace où tout est possible. Si l'on se réfère
maintenant aux rapports avec le pays d'origine, on pourrait conclure à la
même flexibilité des références. La désignation du pays d'origine
comme "chez soi" n'est pas une valeur qui se transmet et s'érige en culte.
Elle est centrale pour certains mais supporte de n'être pas partagée, de
rester de l'ordre de l'attachement individuel. Il y a bien absence de
narration collective unitaire dans la mesure où aucun discours ne s'érige
en idéologie dominante de la diaspora.

Autant les espaces d'appartenance que les espaces de référence de
la diaspora antiJlaise renvoient ainsi à la faiblesse de l'emprise donnée à
la limite entre le dedans et le dehors. Ces espaces ne sont pas clairement
circonscrits, ni ne fonnent d'insularité, et ne sont pas a fortiori
l'expression de la réification d'une frontière. Au contraire, ils témoignent
d'un tracé très mobile qui se veut à la fois constitutif d'une identité, mais
soumettant sans cesse cette identité au changement. Ces processus
expriment une sorte de jeu avec la limite et concourent à éviter la
fonnation d'un centre, d'un noyau dur de l'identité que l'espace serait
chargé de mettre en scène. Je crois que l'on peut parler de l'évitement
d'un système de clôture qui mobiliserait la dynamique de
l'inclusion/exclusion. Le couple "eux/nous", s'il fonctionne à l'intérieur de
certains segments, est cependant rendu caduque au niveau plus large de
la diaspora par la multiplication des systèmes de références et par les
connections établies entre eux. Il n'est plus alors étonnant de ne pas

52



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

trouver l'expression de fonnes territoriales bien circonscrites puisque
c'est l'aire, l'insularité identitaire qui est précisément ici évitée. Nous
sommes bien en présence d'une logique du métissage ou de
l'emmêlement comme dirait Glissant.

Il me semble possible de pouvoir expliquer ce projet d'une
identité flexible par la confrontation pennanente du peuple antillais à
l'ordre occidental, par cette impossibilité de se défaire de la violence
symbolique du rapport avec les sociétés européennes, rapport que la
trajectoire migratoire a reproduit de façon inattendue. De par sa
connaissance intime de la contrainte que l'Autre est en mesure d'imposer,
la diaspora antillaise, comme les cultures antillaises en général, fonnule
peut-être le projet d'une identité qui détourne le sens des constructions
duales et des frontières qui les façonnent.

Je voudrais pour conclure élargir cette perspective à des aspects
plus théoriques. En argumentant autour de l'idée de l'évitement' d'une
réification de la limite entre le dedans et le dehors ou encore de la
délimitation territoriale, mon propos n'est pas de dire que le social, et
donc l'activité symbolique puisse se passer du recours à la limite. Les
apports d'un certain structuralisme restent toujours précieux pour
comprendre que le sens ne peut émerger que des discontinuités apposées
dans le réel, ce qui explique comme l'ont si bien démontré Paul-Levy et
Ségaud (1983), que l'espace soit au cœur des processus de mise en signe
et d'encodage symbolique. Ce que l'expérience antillaise nous enseigne,
ce n'est pas le non-usage de la limite, mais plutôt la façon d'éviter de
faire de cet usage un instrument de clôture, un instrument
d'enfennement sur des orientations identitaires particularistes.

Bibliographie

AUGE, M., 1992, Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité,
Paris, Editions du Seuil, 153 p.

CHIVALLON, C, 1994, ·Crise des territoires ou nécessité d'une conceptualisation
autre 1", in Fin des territoires ou diversification des territorialités. La géographie
interrogée, Université de Pau et des Pays de l'Adour, SET, (Actes de colloque,
Octobre 1994).

CHIVALLON, C., 1995, "Les espaces de la diaspora antillaise au Royaume-Uni.
Limites des concepts socio-anthropologiques", Annales de la recherche urbaine,
n° 68-69, p. 199-210.

CONSTANT, M., 1982, Aux sources du reggae. Musique, société et politique à la
Jamaïque, Roquevaire (France), Editions Parenthèses.

GERLOFF, R., 1994, "Religious Traditions in the African Diaspora", Paper presented
at the Annual Conference of the Centre for New Religions, King's College,
Londres, 10 décembre 1994.

53



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

GERLOFF, R., 1992, A Plea for British Black Theologies. The Black Church
Movement in its transatlantic cultural and theological interaction, Frankfurt,
Peter Lang.

GILROY, P., 1993, The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness,
Londres, Verso, 261 p.

GLISSANT, E., 1990, Poétique de la relation, Paris, Gallimard.
HALL, S., 1993, "Cultural Identity and Diaspora-, in Williams P., Chrisman L. (eds),

Colonial Discourse and Post-Colonial Theory. A Reader, London, Harvester­
Wheatsheaf.

HOBSBAWM, E., 1990. Nations et nationalisme depuis 1780. Programme, mythe,
réaNté, Paris, Gallimard.

LE MONDE, 1994 (encart -Etre de plusieurs lieux et milieux à la fois-, publié à
l'occasion de la campagne du mécénat SeitalAnvie), 9 novembre.

MAFFESOLI, M., 1988, Le temps des tribus. Le déclin de l'individualisme dans les
sociétés de masse, Paris, Méridiens Klincksieck (Livre de Poche).

MEDAM, A., 1993, -Diaspora/Diasporas. Archétype et typologie-, Revue
Européenne des Migrations Internationales, vol 9, n° 1, p. 59-65.

OSTROWETSKY, S., 1993, "Civilités passagères-, Actions et Recherches Sociales,
n° 3-4, p. 79-87.

LEVY, Paul, et M. SEGAUD, 1983, Anthropologie de l'espace, -Alors-, Centre
Georges Pompidou, Paris, 346 p.

PIOLLE. X., 1991, -Proximité géographique et lien social-, L'espace Géographique,
n° 4, p. 349-358.

PRYCE, K., 1979, Endless pressure: a study of West Indian lifes-styles in Bristol,
Bristol, Bristol Classical Press, 301 p.

RAFFESTIN, C., 1980, Pour une géographie du pouvoir, Paris, L1TEC
RAFFESTIN, C., 1986, -Ecogénèse territoriale et territorialité-, in Espaces, jeux et

enjeux, sous la direction de F. Auriac et R. Brunet, Paris, Fayard, p. 173-185.
SAEZ, J. P. (ed), 1995, Identités, cultures et territoires, Habiter, Paris, Desclée de

Brouwer.
SHEFFER, G., 1993, -Ethnic Diasporas: a threat to their hosts ?-, International

Migration and Security, n° 70, Weiner M (ed), Boulder, Westview Press.
SHEFFER, G., 1996, -Whither the study of ethnie diaspora? Some theoretical,

definitional, analatycal and comparative considerations-, in Les Réseaux de
Diasporas, Paris, L'Harmattan.

WESTERN, J, 1993, -Ambivalent attachments to place in London: twelve Barbadian
families-, Environment and Planning ,0 : Society and Space, vol 11 (2).

:54



LE "SANG" ET LE "SOL"

Le patrimoine, facteur d'appartenance
à un territoire urbain

Maria GRAVARI-BARBAS

ESTHUA - Université d'Angers

Résumé : Selon le corpus des définitions courantes, le patrimoine est fondé sur la
loi du "sang" (patrimonium : "héritage du père, ce qui nous vient de nos ancêtres).
Par un jeu subtil d'exclusion - inclusion, il assure ainsi le rôle de "ciment identitaire"
d'un groupe, à travers une démarche d'identification des héritiers.
La situation est différente lorsque le patrimoine est transmis par le territoire lui-même
à un groupe qui ne se reconnaît pas dans "héritage du groupe créateur (patrimoine
"sol"), C'est alors non seulement la survie des éléments patrimoniaux qui est
menacée, mais, dans certains cas, la cohésion même du groupe.
Ce phénomène a alimenté de nouveaux discours de la part de ceux qui voient dans
le patrimoine un outil de fixation d'un groupe à un territoire : ils prônent la
"monumentalisation" du territoire, notamment dans les périphéries urbaines, où la
population accuse un tum-over important. Il s'agit de patrimonialiser le territoire, en
créant ex nihilo des objets appelés à jouer le rôle du monument, sinon du monument
historique. On ignore cependant le nature intrinsèque du patrimoine immatériel, qui
est, souvent, le seul patrimoine "authentique" des "nomades" de nos villes. La
démarche inverse, qui consisterait plutôt à territorialiser le patrimoine, et qui
nécessiterait en effet un cadre urbain souple, façonnable et adaptable, est
généralement occultée.

Mots-clés : Patrimoine, patrimonialisation, territoire, monument, immatériel,
périphérie urbaine.

Ab.t,act : According to current definitions, heritage is based on the law of
"blooer: the patrimonium is the legacy of the pater, of the ancestors. Thanks to a
subt/e inclusion - exclusion game, it thus insures a raIe of "identity cement" through
a proc9SS of identification of the heirs.
The situation is different when the patrimonium is handad down by the territory itself
to a group which doesn't r900gnize itse/f in the heritage of the creators (heritage of
"soir). In this case, not only is the survival of the heritage in danger, but also the
very cohesion of the group.
The phenomenon has fuelad some new reactions from those who see in the heritage
landmarks a way to fix a group on a territory. They thus advocate the
"monumentalisation" of the space, more particularly in the urban periphery, where
the population turn-over is high. They aim at the "patrimonilisation of the territory",
and at the creation ex nihilo, of landmarks or "monuments", The immaterial heritage,
(oral, traditions, skills) is however not taken into account, although is often the only

55



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

authentic heritage possesed by the new wnomadsw of our cities. It seems, indeed,
much more difficult to 'Territorialize the patrimoniumw, as it rsquires an adaptable and
flexible urban trame.

Key-word. : Heritage, patrimonium, te"ito'1, monument, immaterial, urban
periphe'1.

Au cours des dernières années on a assisté à un élargissement
sans précédent des champs thématique, chronologique et spatial du
patrimoine. Cet élargissement correspond à une prise de conscience du
public vis-à-vis des témoins rares et souvent fragiles d'un passé de plus
en plus proche l .

La sensibilisation du public s'exprime à travers la ré­
appropriation de territoires ou d'objets. Elle entrai'ne l'émerge~ce de
nouvelles responsabilités et suscite de nouvelles tâches, souvent confiées
à des organismes ad hoc2.

L'évolution de l'environnement associatif

L'extension du champ patrimonial est en effet accompagnée
d'une évolution considérable de l'environnement associatif. Si le
patrimoine est certainement un des secteurs culturels qui compte les plus
anciennes associations, dont certaines remontent à la Première Guerre
mondiale, le nombre de celles-ci s'est considérablement accru à partir du
septennat 1974-198}3.

Les grandes associations à vocation nationale4 , émanent
généralement d'un groupe restreint, le plus souvent d'une élite

1. Si, en effet, jusqu'à 1981, seulement 30% des Français affirmaient visiter un
monument historique, ce pourcentage passe à 37% en 1987 et à 57% en 1993. Faucheur,
Patrick, 1994, "Mise en valeur du patrimoine et aménagement du territoire", in Cahiers
des Espaces, nO 37.
Par ailleurs, les 12èmes "Journées portes ouvertes" des Monuments Historiques, les 16 et
17 septembre derniers, ont mobilisé 7 millions de visiteurs contre 6,5 millions l'année
dernière.
2. Jeannot, Gilles, 1988, Du monument historique au patrimoine local, histoire des
sociétés savantes et associations de sauvegarde du patrimoine en France depuis 1945,
Thèse 3ème cycle, dir. Françoise Choay, Paris VIII.
3. Leniaud, Jean-Michel, 1992, L'Utopie française, Essai sur le patrimoine, Paris,
Mengès.
4. Pour en citer quelques-unes: "Sauvegarde de l'Art Français", 1914; "La Demeure
Historique", 1923; "Les Vieilles Maisons Françaises", 1958; "La Ligue Urbaine et
Rurale", "Les Sites et Monuments", "Les Maisons Paysannes de France", "La Section
Française de l'ICOMOS", "Gallia Nostra", "Civitas Nostra", "Patrimoine Rhônalpin". On

56



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

aristocratique, intellectuelle ou scientifique (propriétaires de châteaux ou
de monuments historiques privés, chercheurs, architectes), mais elles
ciblent, grâce à une politique médiatique (édition de revues et bulletins,
manifestations, colloques, ou même distribution de prix l ), un grand
public, s'intéressant à la sauvegarde du patrimoine.

En même temps, un grand nombre d'associations est créé à un
échelon local. L'année du Patrimoine, en 1980, fut sans doute à l'origine
de leur multiplication. Dès cette année, en France, on estimait leur
nombre à 60002• Il s'agit d'associations créées pour la plupart dans un
contexte urbain, ayant un objectif qui se résume souvent à la volonté de
préserver un seul et unique témoin du passé. Celui-ci est généralement
qualifié de "mineur" (de manière explicite ou implicite), de la part des
acteurs qui interviennent dans la protection du patrimoine. fi n'attire pas,
par conséquent, l'attention des grandes instances et ne justifie pas des
mesures de protection ou des fonds importants. C'est la boutique "du
coin", l'ancienne usine, la chapelle, ou la vieille école. Des él~ments

patrimoniaux auxquels un groupe précis s'identifie, parce que ses parents
y ont travaillé, parce qu'on y a vécu, parce que ces témoins font partie de
l'imaginaire local.

Le patrimoine facteur d'appartenance

La mobilisation de l'association ou du groupe s'intensifie si le
patrimoine en question est menacé. A l'origine de la plupart des
associations locales, on trouve en effet la concrétisation d'une réaction de
défense pour sauvegarder un monument, un quartier ou un site, menacés
par des projets iconoclastes3. Dans ce cas, l'opposition au projet revêt un
caractère d'opposition sociale (c'est le cas d'un projet qui menace par
exemple la composition démographique d'un quartier), ou politique.
Nombreuses sont les associations de quartier créées in extremis pour
s'opposer à un projet ambitieux de "valorisation" d'un élément ou d'un
ensemble urbain par la municipalité. Si donc l'engouement du public
pour les richesses patrimoniales s'exprime par une "consommation"
touristique focalisée sur quelques monuments majeurs d'envergure

pourrait ajouter les associations du secteur des jeunes bénévoles, comme "Rempart",
"Cotravaux", "Le Club du Vieux Manoir", et j'en oublie.
1. C'est par exemple le cas de la "Ligue Urbaine et Rurale".
2. Neyret, Régis, 1992, "Le Patrimoine Valeur Ajoutée", in Le patrimoine atout du
développement, Lyon, Presses Universitaires, p. 1-11.
3. Idem. Le patrimoine devient donc aujourd'hui le terrain de rencontre entre
administrations et associations, un enchevêtrement de partenaires et d'instances de
décision.

57



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

nationale l , sa mobilisation (donc le passage de la contemplation à l'acte)
se concentre sur un patrimoine de proximité, de caractère local. On peut
bien évidemment s'intéresser aux problèmes de Venise ou de la Tour de
Pise, on peut même "se sentir aussi autorisés à avoir un avis que les
habitants de pure souche"2, mais cela n'entraînera pas, sans doute, la
création d'une association dans un petit bourg français.

A un échelon local, la mobilisation d'un groupe pour la
sauvegarde d'un bien patrimonial de proximité n'est pas par ailleurs
étrangère au fait que le groupe en question se sent souvent dessaisi des
éléments patrimoniaux majeurs, pris en charge par les acteurs
institutionnels. En effet, la marge de réaction ou d'intervention dans les
grands chantiers du patrimoine, devenus au cours des dernières années
l'objet d'un nouveau "culte" où s'affairent le Ministère de la Culture avec
son "clergé" d'inspecteurs ou d'architectes, les grandes entreprises
d'ingénierie culturelle, ou les agences spécialisées, est limitée.

Les actions de sauvegarde sont souvent accompagnées d'un
projet ou d'un contre-projet de valorisation, qui propose la réinsenion de
l'élément patrimonial dans la vie quotidienne du quanier. Il est souvent
proposé d'y installer le centre du quanier, voire les 'locaux de
l'association elle-même. Dans ce cas, la démarche d'identification à un
élément patrimonial se concrétise par le réinvestissement concret de
celui-ci.

Il est imponant de cerner cette démarche d'identification au
patrimoine. Selon André Chastel, l'attachement au patrimoine "explicite
une relation particulière entre un groupe juridiquement défini et cenains
biens matériels tout à fait concrets : un espace, un trésor, ou moins
encore"3.

Comme le souligne Jean-Michel Leniaud, le patrimoine n'existe
pas a priori. Un processus préalable d'adoption est nécessaire. Le groupe
qui se l'approprie "non seulement comprend sa signification, mais encore
s'identifie à travers lui"4.

L'identification à un ensemble de biens patrimoniaux forge le
sentiment d'appanenance à un groupe, grâce à un jeu subtil d'inclusion­
exclusion. Le patrimoine découle de "la valeur humaine des possessions,

1. Corardelle, Michel, et Alain Monferrand, 1995, Economie touristique et patrimoine
Culturel, Conseil National du Tourisme, Section de l'aménagement touristique, La
Documentation Française.
Agnus, Jean-Michel, et Edwige Zadora, 1987, Repères sur les monuments historiques
protégés. Ministère de la Culture et de la Communication, Direction de l'administration
générale et de l'environnement culturel, Département des études et de la prospective, La
Documentation Française.
2. Bourdin, Alain, 1992, "Patrimoine et demande sociale", in Le patrimoine atout du
développement, Lyon, Presses Universitaires, p. 21-30.
3. Chastel, André, 1993. "La notion du patrimoine", in Nora, Les lieux de mémoire, La
nation, tome 2, Paris, Gallimard.
4. Leniaud, op.cit.

58



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

des espaces défendus contre des forces adverses, des espaces aimés"l.
Comme l'a écrit Fernand Braudel dans l'Identité de la France,

«une nation ne peut "être" qu'à condition de s'identifier au meilleur, à
l'essentiel de soi, conséquemment de se reconnaître au vu des images de
marque, de mots de passe connus des initiés».

Le patrimoine"sang"

Mais, parlant du patrimoine, qui sont donc ces initiés disposant
des "mots de passe"? La définition courante du patrimoine présente
celui-ci comme l'ensemble des biens qui "descendent, suivant les lois, des
pères et des mères aux enfants"2 ou bien comme "les biens de famille
qu'on a hérité de ses ascendants"3 et qu'on doit à son tour transmettre à
ses descendants. C'est le patrimonium, ce qui nous vient de nos pères, de
ceux qui nous ont donné naissance. Selon ce corpus de définitions, le
patrimoine est fondé sur la loi du "sang", sur une filiation directe entre le
groupe producteur de richesses (devenues patrimoniales) et ses héritiers.
Ceux-ci sont ses gérants actuels mais également les initiés disposant des
"mots de passe", pennettant de reconnaftre ces richesses en tant que
patrimoine.

Le patrimoine est en effet lié à la recherche des origines,
leitmotiv des préoccupations humaines4• Le principe de l'héritage est un
des liens éternellement nécessaires à toute construction sociale, dans le
sens où seule la tradition pennet l'intégration temporelle d'une société :
l'en priver c'est la menacer "d'anomie"5.

L'héritage des biens patrimoniaux et l'identification d'un groupe
à ceux-ci, légitime les actions qui sont menées par lui en vue de sa
sauvegarde. Les associations que nous venons d'évoquer agissent au nom
du groupe désigné comme l'héritier d'un bien ou d'un ensemble de
biens, par opposition donc à un ensemble d'acteurs institutionnels, qui
eux, voient leur légitimité mise en cause.

Dans un territoire urbain, cette action revêt une importance
particulière. L'éclatement des modes de vie, la désagrégation des
pratiques sociales, le morcellement des rapports entre les habitants,
pennettent au patrimoine "sang" de jouer un rôle fédérateur, à travers

1. Bachelard, cité in Parent Michel, 1991, "Les élans sublimés de la mémoire", in
Apologie dM périssable, sous la direction de Robert Dulau, éd. du Rouergue, p. 13-17.
2. Dictionnaire Littré.
3. Dictionnaire Petit Robert.
4. Il est responsable, entre autres, de l'apparition de musées d'archéologie et de
préhistoire.
S. Shils, Edward, Tradition, Chicago 1981, cité in Poulot Dominique, 1994,
Bibliographie de l'Histoire des Musées de Frœu:e. Paris, Editions du Comité des Travaux
Historiques et Scientifiques.

59



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

une démarche d'identification. Ils lui permettent également de légitimer
des actions d'opposition aux pouvoirs institutionnels. L'élément
patrimonial devient alors le "drapeau" d'un groupe, le fondement de sa
résistance, l'objet de démarches concrètes, le pôle fédérateur.

Le processus d'identification au patrimoine est donc essentiel,
puisqu'il permet non seulement la survie du bien patrimonial mais aussi
l'identification d'un groupe, fédéré autour de l'élément patrimonial.

En d'autres termes, la fédération des individus autour d'un
élément patrimonial permet non seulement de le défendre, mais aussi de
se défendre, voire passer de la "défensive à l'offensive" notamment par
l'affirmation d'une autre option politique, exprimée elle aussi par le biais
du patrimoine.

Schéma 1.

L'identification d'un groupe à un territoire est donc exprimée
essentiellement à travers les éléments patrimoniaux matériels, portés par
le territoire. Nous sommes ici dans un schéma où le groupe en question,
installé sur un ~erritoire (en l'occurrence urbain), adopte, en tant
qu'héritier du groupe créateur, le patrimoine de son territoire. Dans ce
cas de figure, il existe, pour le groupe, une correspondance territoire­
patrimoine (schéma 1).

Le patrimoine "sol"

Le schéma est tout autre quand le patrimoine est transmis par le
territoire lui-même à un groupe qui ne se reconnaît pas dans l'héritage
du groupe créateur, qui ne s'identifie donc pas aux richesses historiques,
artistiques, ethnologiques héritées du territoire.

On pourrait, certes, contester ici l'emploi du terme "patrimoine".
Si effectivement celui-ci n'existe pas a priori, comme nous l'avons
montré, comment peut-on qualifier de patrimoniaux les biens qui sont
ignorés en tant que tels par le groupe qui les a hérités? En fait on tient
compte ici des richesses artistiques, esthétiques, historiques, importantes

60



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

pour un autre groupe qui se reconnatt dans ce patrimoine, ce groupe
pouvant s'étendre, dans certains cas, à l'humanité1•

Deux problèmes peuvent alors se poser :
• Le premier concerne la survie du patrimoine lui-même. N'ayant

pas pu établir des liens identitaires avec les héritiers du sol, aboutissant à
son "adoption", il n'est pas pris en compte en tant que bien patrimonial
par ses gérants actuels. Les exemples sont nombreux, mais le cas des
édifices cultuels est le plus représentatif. On peut citer celui des
synagogues grecques, laissées à l'abandon après l'extermination quasi
totale des juifs au cours de la Deuxième Guerre mondiale, et cela malgré
leur incontestable intérêt architectural et artistique2• C'est également le
cas de l'architecture religieuse musulmane héritée de l'occupation
ottomane : en Grèce, un grand nombre de mosquées ont péri au cours
des XIX~me et XX~me siècles, délibérément ou par un lent processus de
détérioration; d'autres le seront dans les années à venir, car cette marche
se poursuit3 . C'est inversement le cas de l'architecture religieuse
orthodoxe dans les anciens foyers de l'hellénisme, aujourd'hui en
territoire turc. Ici aussi, des témoins majeurs de l'architecture byzantine
ont subi les effets de l'abandon. Les dégâts ont pu être limités seulement
là où il y a eu reconversion de l'édifice, donc ré-appropriation
fonctionnelle, sinon affective4, par les héritiers du sol.

Les cas évoqués, extrêmes, soulignent les rapports difficiles avec
des richesses artistiques qui font appel à un passé douloureux ou
simplement inconfortable, que l'on préfère effacer (on recherche dans le
passé beaucoup plus la justification du présent que sa remise en cause)
ou oublier : dans la plupart des cas, la disparition des témoins du passé
est due à l'indifférence. Certains seraient par ailleurs tentés de dire que la
notion même de "patrimoine mondial" est utopique ou trop abstraite,
puisque l'élément patrimonial échappe alors à un processus d'adoption
par le groupe qui devrait être concerné - en l'occurrence l'humanités.

• Le deuxième problème est d'ordre différent. Nous avons
évoqué le rôle fédérateur du patrimoine qui peut se transformer dans

1. On rejomt ici la défmition du Patrimoine mondial, selon l'UNESCO.
2. Batopoulos, Nikos, 1995, "Synagoges stin Ellada", (Les Synagogues en Grèce),
journal Kalhimerini, 2 avril.
3. Sotiriou-Dorovini, Ioanna, 1995, 'To Yeni Tzami kai to Azizié Hamam", (La Yeni
mosquée le hamam Azizié), joumal Kathimerini, 21 mai.
4. La sauvegarde des églises orthodoxes (au moins pour ce qui concerne le bâti) a pu être
assurée notanunent là oà il Y a eu reconversion de l'édifice en mosquée, donc adoption
"affective" du monument à travers le culte.
5. Comme le note par ailleurs 1.P. Babelon. «la notion des chefs d'œuvre de l'art
universel patronné par l'UNESCO et mise en œuvre par ICOMOS, marque un retour au
tableau prestigieux des "merveilles du monde", inventé par l'universalisme antique», ce
qui ne correspond pas effectivement au contexte actuel. Babelon 1.-P. et Chastel André,
"La notion de patrimoine", première éd., Revue de l'Arl, 49/1980, Aubenas, Ed. Liana
Levi, 1995, p. 104.

61



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

certains cas en outil d'opposition sociale ou politique. Les cas que nous
venons d'évoquer soulignent le fait qu'il n'existe pas toujours, pour un
groupe, une correspondance patrimoine-territoire.

Cependant, dans ces exemples, si l'identification au territoire ne
s'opère pas à travers un ensemble de biens patrimoniaux (non reconnus),
elle en est assurée à travers d'autres. Si le patrimoine laisse de côté
certaines unités, il en englobe d'autres, et assure donc toujours une
fonction fédératrice, sociale, culturelle, politique (schéma 2).

Le patrimoine exterritorialisé

Examinons maintenant le cas d'un quartier dans une périphérie
urbaine. Nous avons souvent affaire à une population installée
récemment, accusant une mobilité importante, ou ayant des origines très
diverses (habitants de souche, rapatriés, immigrés, saisonniers). Dans
certaines banlieues le turn-over est de quatre ans en moyenne!. Le
processus de territorialisation ne passe pas, dans un premier temps, par le
biais du patrimoine. Si le territoire est marqué et jalonné par les groupes,
ces jalons peuvent ne pas avoir une représentation matérielle de "signal
urbain", de monument, en tout cas pas forcément une représentation
patrimoniale. Quant aux références patrimoniales du groupe, elles
peuvent faire appel à d'autres territoires, ou être dénuées de support
te rri to ri al.

Schéma 2

1. Il s'agit notamment de villes-banlieues dominées par des grands ensembles. La
mobilité de la population à Chenôve (Côte.d'or) est de 4 ans en moyenne.

62



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

Schéma 3.

Le patrimoine peut en effet se concentrer dans des traditions
orales ou artisanales, présentant, elles aussi, une grande "mobilité", dans
le sens où elles sont en mesure d'accompagner le groupe dans ses
migrations. On peut donc évoquer dans ce cas de figure, sinon une
absence, en tous cas un phénomène d'exterritorialisation du patrimoine
(schéma 3).

L'absence de repères patrimoniaux territorialisés, prive le groupe
d'une expression identitaire spatialement exprimée, à travers des lieux
affectifs. Elle le prive aussi d'un outil de contrôle (par le biais d'un
consensus ou d'une opposition) de son territoire.

"Patrimonialisation" - "Territorialisation"

Cette situation a suscité des réactions de la part de ceux qui
voient dans le patrimoine un outil de fixation d'un groupe à un territoire.
Il s'agit de ceux qu'on peut appeler les "entrepreneurs de localisation"
pour emprunter l'expression d'Alain Bourdin, "ceux qui, par leur
fonction, ou pour d'autres raisons, ont intérêt à ce que les groupes
s'attachent à un lieu" 1. L'opposition étant préférable à l'anomie, au

1. Bourdin, Alain, "Patrimoine et Demande Sociale", in Le Patrimoine Atout du
Développement. Lyon. Presses Universitaires. 1992. p. 21-30.

63



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

premier rang de ces entrepreneurs de localisation, on trouve évidemment
les maires l .

Ainsi, l'absence de liens identitaires entre une population et son
territoire, a alimenté, au cours des dernières années de nouveaux discours
prônant la "monumentalisation des banlieues"2 et la création, voire
l'invention ex nihilo, d'objets appelés à jouer le rôle du Monument (sinon
du Monument Historique). fi s'agit de faire accéder les territoires de la
périphérie urbaine au rang du "territoire-patrimoine", monopolisé
jusqu'à une date assez récente par le centre historique.

La démarche n'a rien de surprenant. En effet, au cours du siècle,
on est conceptuellement passé de l'élément patrimonial isolé, à
l'ensemble monumental, au centre historique urbain et finalement (et
timidement) à l'organisme urbain dans sa totalité3. Les démarches qui
visent à montrer les mérites du patrimoine de la périphérie urbaine et à le
valoriser se multiplient et s'organisent4• Ce phénomène a exigé une
mutation conceptuelle portant non seulement sur l'extension spatiale
mais aussi sur l'extension thématique du champ patrimonial : parlant de
patrimoine de banlieue on pensera probablement à d'autres témoins que
ceux pris en compte par la Direction du PatrimoineS. Celle-ci s'efforce
cependant de suivre : on a ainsi assisté à la réhabilitation des "tags" - les
graffitis qui fleurissent sur les murs des banlieues - suite à une
exposition organisée sous la coupole du Musée National des Monuments
Français6.

Cette extension de la notion du patrimoine exprime une volonté
d'échapper au "risque majeur" qui est:

"avant tout la disqualification et l'homogénéisation de nos lieux de vie... Il
suffit de penser à nos banlieues et aux disgracieuses zones commerciales et
artisanales qui cement le moindre de nos villages"7.

1. A.M.V.B.F. (Association des Maires Ville et Banlieue de France), Connaître et
Valoriser le patrimoiTU! culturel des villes de banlieue, Actes de Séminaire, octobre 1988.
2. Entretien de Oriol Bohigas, 1994, in "La ville, six interviews d'architectes", Le
Moniteur.
3. Choay, Françoise, 1992, L'allégorie du patrimoiTU!, Paris, Seuil.
4. A.M.V.B.F., idem
Dans ce type de démarches, on peut citer le Projet de Valorisation du Patrimoine de la
ville de Rézé (Loire-atlantique), à l'initiative de la municipalité, élaboré par l'agence
d'Ingénierie Culturelle "Prospective et Patrimoine".
5. C'est-à-dire un patrimoine généralement caractérisé de "monumental". Cependant, en
l'absence d'un doctrine précise, la définition du patrimoine selon la Direction du
Patrimoine fait état d'un certain éclectisme, soumis à la politique et aux effets de "l'air du
temps". Elle reste donc dans un flou relatif.
6. Exposition de graffitis organisée par le Ministère de la Culture au Musée National des
Monuments Historiques, Palais de Chaillot, 1992.
7. Augé, Marc, 1991, "Le patrimoine contre la mort", in Apologie du périssable, sous la
direction de Robert Dulau, éd. du Rouergue, p. 331-333.

64



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Le patrimoine deviendrait alors un rempart contre l'espace vague
et anomique.

La démarche mérite une analyse. Le patrimoine, nous l'avons
montré, n'existe pas a priori. Or, il lui est demandé ici d'exister a
posteriori, ce qui n'est pas dénué de paradoxes. On impose ainsi une
correspondance spatiale (jusqu'alors inexistante) entre le patrimoine et le
territoire d'un groupe, c'est-à-dire on opère, de force, une
patrimonialisation du territoire.

Il convient ici de souligner la différence essentielle entre
patrimonial et patrimonialisation. La première notion, propose une
lecture "pérennialiste" du patrimoine qui insiste sur le "temps long". La
seconde insiste sur le caractère profondément contingent de la forme
patrimoniale et particulièrement sur son lien avec la culture politique
contemporaine1•

Dans ce dernier cas, la désignation des objets élus, susceptibles
d'accéder au rang patrimonial, est ordonnée de l'extérieur, de la part de
décideurs et d'acteurs appelés à intervenir dans un territoire mal intégré
au vécu de sa population. Le patrimoine est alors appelé à jouer le rôle
qui lui est généralement attribué, à savoir celui du ciment identitaire. On
peut voir dans le processus de patrimonialisation présenté ci-dessus, un
exercice intellectuel périlleux, caractérisé à l'évidence par une volonté de
"brOler les étapes".

Des études ont mis en évidence la parenté· conceptuelle qui
rapproche le patrimoine et le territoire2• Or, les concepts de
territorialisation et de patrimonialisation n'en gardent pas moins leur
autonomie relative, même si, effectivement, l'ultime et décisive étape
d'enracinement correspond à la patrimonialisation du territoire.

En effet, si la territorialisation trouve ses racines dans le passé,
elle est solidement ancrée dans le présent. En revanche, la
patrimonialisation, passe inévitablement par une étape de déconnexion
avec le présent. Un objet, un ensemble, un espace devient patrimonial
après avoir consommé sa rupture avec le présent, après avoir perdu sa
valeur d'usage. Comme Chastel et Babelon l'ont démontré, l'objet
devenant élément de patrimoine, change de fonction et de nature.

Depuis quelques années, on est donc entré dans une logique de
patrimonialisation du territoire urbain, logique exprimée jusqu'à un
certain degré par l'évolution du cadre juridique3. Or, pour l'instant, celle-

1. Poulot, Dominique, op.cit., p. 15.
2. Di Méo. Guy. 1995. "Patrimoine et territoire. une parenté conceptuelle". in Espaces et
Sociétés. Méthodes et enjeu spalUlU. nO 78. L'Harmattan.
3. Loi de 1913 et périmètre de 500 m, loi de 1930. secteurs sauvegardés 1962, ZPPAU
1983. ZPPAUP 1993. Le cadre juridique accuse évidemment un retard notable par rapport
à l'élargissement conceptuel du champ spatial du patrimoine.

65



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

ci n'est exprimée que par une élite scientifique ou institutionnelle, en
porte-à-faux avec la perception du patrimoine par les individus l .

Cette logique compte par ailleurs sur la pérennité de la notion de
patrimoine matériel, correspondant au patrimoine "sang", mais elle ne
peut pas s'appliquer au patrimoine immatériel (l'oral, les traditions, les
savoir-faire), même si ce dernier est inclus dans le concept2.

D'ailleurs, dans les débats sur la notion du patrimoine, on sent
bien une difficulté à admettre l'existence ou la nature intrinsèque du
patrimoine immatériel :

"Comment interpréter le patrimoine sans tenir compte de l'assise spatiale,
donc territoriale ?3

Les analyses de la notion du patrimoine, abondantes au cours des
deux dernières décennies, ont plus insisté sur l'objet (traité généralement
comme un patrimoine - identité nationale: patrimoine "sang" et "sol" à
la fois) que sur le sujet, à savoir les différents groupes sur le territoire
national, pour lesquels le patrimoine est investi de sens multiples et
différents. Les situations plus complexes ont été évacuées. Or, dans un
contexte d'éclatement multiculturel, pouvons-nous rester dans une
logique unanimiste, dont la facticité est souvent notoire ?

Si le patrimoine "sang" présente les attributs courants de l'élément
patrimonial, assurant ainsi l'ensemble des rôles qu'il est appelé à jouer, et
notamment celui de l'élément fédérateur, le patrimoine "sol", ou le
patrimoine "exterritorialisé", nécessitent une approche différente, pour
qu'ils puissent assurer ces TÔles.

Le patrimoine "sol", parait généralement pris en cornpte par les
mesures de protection dans les pays développés ayant une législation sur
le patrimoine, même si celle-ci présente des lacunes et des décalages
notables. Il faut cependant rester prudent quant aux modalités du choix
des éléments pris en compte, opération éminemment délicate qui relève

1. Selon une enquête menée par l'Association des Maires ViIle et Banlieue de France, la
grande partie de la population des villes-banlieues est peu ou pas sensibilisée par son
patrimoine. Les références patrimoniales, quand elles existent, se focalisent
essentiellement sur la ville-centre. A.M.V.B.F., Op.cil., p. 7.
2. C'est le cas des "lieux de mémoire", expression récente, qui visait à combler le vide du
patrimoine immatériel, expression qui est par ailleurs ambiguë, dans le sens où la
mémoire n'a pas de "lieu". Le Ministère de la Culture cherchait cependant "des lieux
profondément matériels, de terre et de pierres, qu'une sorte d'osmose avec les
événements, les hommes ou les œuvres qu'ils ont vécus arrache à leur existence naturelle
tout en les soustrayant à l'univers abstrait de la culture", Leniaud, op. cil., p. 122.
3. Di Méo, Guy, Op.Cil., p. 16.
Il faut souligner par ailleurs les difficultés réelles des démarches visant à prendre en
compte aujourd'hui le patrimoine immatériel. "L'affaire" du Fouquet's a démontré les
limites de la protection d'un patrimoine immatériel tel qu'une griffe prestigieuse, la
désignation d'un grand cru, un savoir faire. La loi de 1913, fondée sur une distinction
entre les biens meubles et immeubles, n'était en rien adaptée à la protection des choses
immatérielles. Voir Leniaud, Op.cil., p. 120.

66



Géographie et Cultures. nO 20. 1996

de la question : "comment écrit-on l'histoire" ? Dans les pays qui
commencent à s'intéresser à la question, les choses sont plus difficiles.
Cependant, on peut imaginer que dans une économie mondialisée, la
protection du patrimoine "sol" (au moins là où celui-ci a aussi une
dimension économique) n'est qu'une question de temps.

Le patrimoine exterritorialisé nécessite, en revanche, une
approche beaucoup plus nuancée. Que conservent les populations
déracinées, les nouveaux nomades de nos villes ? Souvenirs, coutumes,
chants, danses, traditions orales? Une fois les ponts rompus, que reste-t-il
des éléments matériels d'un ex-patrimoine ? Presque rien, que des
images, difficilement transposables dans un nouveau territoire. Comment
traiter ce patrimoine immatériel, sans ancrages dans' les nouveaux
territoires, dans le nouveau port d'attache du groupe ?

Dans le cas des périphéries urbaines que nous avons évoquées
préalablement, la "monumentalisation", plutôt que de patrimonialiser le
territoire, tendance actuellement esquissée, consisterait davantage à
territorialiser le patrimoine, démarche qui nécessiterait un cadre urbain
souple, "façonnable" et adaptable. Réflexion utopique dans notre société,
où le patrimoine est aussi une mémoire monnayable, un élément
répondant à des "normes" précises ? Peut-être, mais à cinq ans du
deuxième millénaire, à l'ère de l'immatériel, des autoroutes de
l'information, de l'image instantanée, où la prophétie du "domaine urbain
du non-lieu" semble être accomplie!, on peut se sentir autorisé à plaider
pour une prise en compte du patrimoine exterritorialisé et du patrimoine
nomade.

1. On se réfère ici à la notion du "non-place urban realm". proposée par Melvin Webber,
voulant désigner la création de l'image composite d'un environnement urbain
cosmopolite, indépendant du contexte urbain existant. Webber, Melvin, 1964, 'The
Urban Place and the Non-Place Urban Realm", in Explorations in Urban Structure,
Philadelphia, éd. Melvin Webber.

67



Géographie et Cultures, na 20, 1996

.'Cahiers Non thématique.. ' "..',;:>J'iii. Volume 32, n° 2/1996

:'."'i~.:i~t~l(~
hûmaiA~:

V&Oniqu..,- Boyer.. Possession et exorcisme dans une ~glise pentecôtiste au
,B~~.;.;
.~ .... ' ...
,Ï~ud~ Roux. - La ligne Madeira-Yavari : une impossible frontière amazo­

. nienœpour la Bolivie.

,Lo~ètl'D!u Olvera et Didier Plal- Mobilités quotidiennes à Ouagadougou.
"............. '''' '.

Patrick d'Aquino. - Du sable à l'argile. L'occupation de l'espace dans le Djelgodji
(Nord-Burkina Faso).

Carole lauga-Sallenave. - La clôture, une signature au pays des Peuls de Guinée.

étienne Zangato. - ~tude du mégalithisme en République centrafricaine.
Nouvelles découvertes de monuments à chambre dans le secteur de Ndio.

Jean-Luc Dubois. - L'e~rience du programme Dimensions sociales de l'ajuste­
ment .Apports méthodologiques et réflexions d'ensemble

Croissance urbaine et risques lllltureis dans les pays en développement

L'Institut Jean-Claude Thourel- Présentation.

fr:lllçais de Jean-Claude Thouret et Robert D'Ercole. - Vulnérabilité aux risques naturels en
milieu urbain : effets, facteurs et réponses sociales.

recherche
G&ald Gany et Yvette Veyrel - La prévention du risque d'inondation :

scientifique l'exemple français est-il transposable aux pays en développemenl

pour le Robert D'Ercole. - La catastrophe et son impact à moyen terme: l'exemple de
Popayan (Colombie), dix ans après le séisme du 31 mars 1983 .

~velOppcmcDt

Notes de lecture
en coo~ration Résumés

CR5R-~
éditIons

6RSTOMt&litièns:.Dit'lùsio~"i;, X f'.~ .. ::_ .. ,; •. ' ..:'-.:~'" '
32';a~oHenri-Vlll'llgJl8t-,~'?3143Bo~d1.;. : ,: .. ', ". ,.'
Tarmd'abonnement(4 numâos par.ao.}; Praoc:c: 215 F..~
6lral1gc1:l.~31S F(sudacc)'"\420-FEaYiOlt)o: :':.~,,,. ,",,,>~,
Tarif Etudiant ~22Q,F- Prix aunÛrn6ro:" 8S P ". ,.

68



NOTRE TERRITORIALITE N'EST-ELLE PAS

ESSENTIELLEMENT MASCULINE ?

Jean-Luc PIVETEAU

Université de Fribourg - Suisse

R6sum6: Le territoire apparait comme un signe et un adjuvant des frontières,
mais aussi des liens, qui s'établissent entre hommes et femmes.
1- De la division sexuelle à la sexuation, on assiste à la mainmise progressive de
l'homme sur la sexualité. Le territoire est un agent auxiliaire de la sexuation. La
femme est complice du processus en internalisant les représentations territoriales
masculines.
2- Des convergences existent entre hommes et femmes dans leur relation au
territoire. Celui-ci a un impact sur les synergies nées de la biodiversité que
représente la dualité biologique.
Trois éléments conduisent à relativiser ce qui précède: la présence d'autres
clivages sociaux, la différenciation régionale de la planète. et le déphasage induit
par la mondialisation entre prise de conscience féministe et territorialisation
actuelle.
Une ambivalence née de la liberté des individus et des groupes caractérise les
relations entre territoire et identités hommelfemme.

Mots-c16s: Territoire, identité, homme, femme, sexuation.

Abstract: Territory appears as a sign and an implementation of boundaries - as
weil as links - b8fw88n men and wamen.
1-From gender division to gendering, men have extended the;r control over
sexuality. Territory is an auxiliary of gendering. Women are accompliees in the
process, s;nce they intemalize masculine territorial representations.
2- Convergencies exist between men and women in their relation to territory. This
latter furthers synergies deriving from the biodiversity embodied by the biologieal
duality of gendering.
Three elements relativise the preceding assertions: the existence of other social
divisions, the regional differenciation of the Earth, and the increasing gap induced
by globalisation betw8en feminist awareness and current territorialisation.
An ambivalence dependent on individual and group liberty characterizes relations
betwenn terrifory and mallfemale identity.

Key-words: Territory, idendity, man, waman, sexuation.

69



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Sous cette proposition unique sont fonnulées en réalité deux
interrogations emboîtées. L'une concerne les faits eux-mêmes: "Notre
relation au territoire est-elle l'expression d'une communauté de pratiques
et de représentations environnementalistes entre hommes et femmes ? Ne
porte-t-elle pas plutÔt la marque d'une domination masculine ?", Et
l'autre, enveloppante, s'applique à la lecture des faits: "Ne prenons-nous
pas bien tardivement conscience que notre territorialité est
essentiellement masculine ?"

Il ne sera pas traité de cette seconde question. Elle n'en mérite
pas moins une attention liminaire, car elle relève tout autant que la
première, bien qu'à un plan épistémologique, d'une problématique
culturelle cardinale.

Il est patent que les géographes, dans leur ensemble, ont très peu
abordé les "études de genre", Notre discipline transgresserait-elle ses
limites à s'occuper de ce clivage sociologique? Notre démarche se doit­
elle de rester "androgyne" à l'instar de ce à quoi s'en tenait E. Goffman1,

lui-même jusqu'au milieu des années 1970? Ou bien nous sommes-nous
mis sur la touche, de notre propre mouvement, parce que prisonniers de
certains schémas de pensée - rivés à d'autres "catégories d'identités
sociales" (naguère les "genres de vie" aujourd'hui les "styles de vie", les
"milieux") minimisant l'opposition hommes/femmes? Ce demi-silence de
la corporation - il n'est pas total grâce aux géographes gennanophones
et surtout anglo-saxons - devient mutisme chez les géographes
européens de langue française. La bibliographie fait foi de ce vide. Et
plus significative encore celle que l'on pourrait appeler la bibliographie
"en creux", constituée des textes de géographie sociale dont on attendrait
qu'ils abordent le sujet et qui n'en soufflent mot.

La question à laquelle tentent de répondre les pages suivantes est
donc celle-ci : notre relation au territoire est-elle l'expression d'une
vision élaborée en commun par les hommes et les femmes? Ne porte-t­
elle pas, au contraire, la signature d'un leadership masculin plus ou
moins explicite? Et si elle se vérifie, cette préséance de l'homme-mâle ne
traduit-elle pas, alors, un fait primordial ?

L'exposé comporte trois parties. Les deux premières défendent
l'idée que la réponse au problème ne peut être qu'ambivalente; car si, au
vrai, l'empreinte masculine ne fait guère de doute, une lecture
simplement hiérarchique des sexes passe à côté de la réalité. La troisième
rappelle la nécessité de relativiser l'interrogation de départ.

1. Voir Winkin, Y., 1995, L'arrangemenl enlre les sexes selon Gojfman, Ephesia.

70



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

La relation humaine au territoire - notre "habiter le monde", notre
"habiter les lieux" - porte une empreinte masculine manifeste...

Chez les êtres humains, la sexualité prend une configuration
spécifique : elle est, infiniment plus que pour toute autre espèce animale,
investie de sens. De phénomène essentiellement biologique, elle devient
dès lors une véritable construction bio-culturelle: la "sexuation". La
domination de la femme par l'homme en est le principal élément de
représentation. Cette "suprématie masculine" s'institutionnalise, pour les
anthropologues de la lignée de C. Lévi-Strauss, à travers les quatre piliers
de la prohibition de l'inceste, de la répartition sexuelle des tâches, de la
forme reconnue d'union et enfin - et surtout, souligne Françoise
Héritier1 -, de l'appropriation de la fécondité féminine par les hommes.
Tous les quatre, à des degrés très variables, ont des incidences
territoriales.

La territorÜllisation, corrélat de longue durée de la sexuation

La sexuation a été agent de disjonctions, de commutations ou de
polarisations spatiales à plusieurs échelles. Elle a induit des interactions
commensales et symbiotiques. Elle a créé des réseaux d'appartenance et
d'appropriation aussitÔt enregistrés par le sol sur lequel les humains
vivent présentement leurs "gendérismes"2. Les deux derniers temps forts
de cette tendance lourde de l'histoire de l'espèce humaine sont la
révolution néolithique et la modernité.

La première s'est accompagnée, à travers la naissance de
l'agriculture et l'émergence de villages au sein de populations jusque-là
nomades, d'un partage plus que probable des tâches et des terroirs entre
les sexes. Aux hommes revinrent le soin des surfaces nourricières de
céréales plus ou moins éloignées; aux femmes, celui du foyer et de ses
abords horticoles. Epaulée, sur un autre plan, par l'ébauche de structures
étatiques, une impulsion, puissante, fut alors donnée à ce qui allait
devenir la grande dualité de l'espace à caractère collectif et de l'espace lié
à l'individu.

La modernité, quant à elle, donna sa pleine assise, au long de ses
quatre siècles, à l'identification du familial-privé à la femme et du
public-marchand à l'homme. Le déploiement des grands appareils
d'Etat ajouta encore au mouvement croissant de sectorialisation des
actions humaines (séparation de l'économique, du politique, du
cultureL.) et à la catégorisation des acteurs : l'enfant, le pauvre, le fou ­
la femme...

1. Héritier, F., 1996, Masculin/Féminin, Paris, Odile Jacob.
2. E. Goffman définit ainsi les "gendérismes" : "pratiques comportementales liées à une
classe sexuelle".

71



Géographie et Cultures. n° 20. 1996

La mobilité accr(}t l'écan entre l'emprise spatiale dévolue à
chacun des deux sexes. La valorisation des tâches domestiques de la
femme tendit à confiner davantage encore celle-ci dans les espaces
restreints du quotidien d'une famille nucléaire; alors que.
symétriquement, l'ouvenure de l'économie appela les hommes à se
déplacer davantage.

La sécularisation, enfin - bien qu'ayant, en absolu, bénéficié à
l'individu pour chacun des deux sexes et quoiqu'ayant fait prendre
lentement conscience, et aux hommes et aux femmes, des inégalités à
combler - a, en relatif, profité davantage au sexe (déjà) fon. Elle a
consolidé la suprématie masculine. Les femmes, dans l'opinion savante
autant que populaire, semblaient comme aux temps antérieurs plus
proches de la nature. Or c'est précisément l'époque où l'homme - l'être
humain en général, mais par une métonymie perverse, le mâle seul - se
voulut désormais "maitre et possesseur de la nature". La Réforme
protestante n'a, au surplus. pas été sans pousser involontairement à la
roue dans ce sens, une cenaine masculinisation de l'image de Dieu
dérivant du refus de tout culte de la Vierge. Rien d'étonnant à ce qu'en
1840, Mme de Chaulieu écrive à sa confidente, Mme de Meaucombes :

"Toute notre destinée est faite par l'homme et pour l'homme"

(H. de Balzac, Mémoires de deux jeunes mariées).

L'impact territorial de la sexuation remodelée par la modernité
aurait mérité davantage d'attention de la part des géographes. La femme,
pour une longue période que le présent n'a pas encore complètement
effacée, loin de là, s'identifie au "lieu" - soumis à "la loi du propre", et
l'homme à "l'espace" - cet espace "animé de l'ensemble des mouvements
qui s'y déploient, cet espace aux fonctions polyvalentes..."I. La femme
symbolise dans une large mesure le local - ce qui est proche, qu'il
s'agisse des êtres ou de l'environnement; et l'homme le global, aux
différentes échelles régionales, nationales, mondiales, de l'organisation de
la société. La femme, enfin, reste à la périphérie, parce qu'elle n'est qu'un
lieu parmi beaucoup d'autres lieux équivalents, tandis que l'homme se
trouve, au figuré comme au propre, associé aux centres : "là où se
passent les choses" - aux pôles de croissance, aux points d'intersections.

La "postmodemité" que nous vivons présentement et qui se
surimpose beaucoup plus qu'elle ne succède à la modernité, marque un
infléchissement souvent noté, mais encore limité, dans la question qui
nous occupe.

On assiste, selon toute apparence, à l'émancipation de la femme et
donc au brouillage des frontières qui la sépare de l'homme : il n'y aurait
plus, dans ces conditions, de façonneur privilégié de l'espace. La femme
tient aujourd'hui une pan fondamentale de sa liberté à son accès à une

1. Certeau (de), M., 1980, L'invention du quotidien, Paris. U.G.E.

72



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

"sexualité à la cane"; mais aussi, bien s6r, au fait de ne plus être identifiée
au privé, au foyer, et d'avoir vu tomber les barrières universitaires et
politiques - elle a acquis le droit de savoir et les chemins du pouvoir
sont à sa ponée.

Pounant, si : "l'entrée massive des femmes dans la sphère
professionnelle (ou plutÔt leur retour) ne manque pas de transformer les
rappons sociaux... l'effacement des espaces sexuels, des rôles et des
représentations n'est pas avéré ... Les frontières bougent, le contenu et les
représentations évoluent, mais les oppositions masculin/féminin
demeurent caractéristiques de notre société" (Segalen).

La femme, à y regarder de près, a en effet moins gagné qu'on ne
serait tenté de le penser. "La femme libre d'aujourd'hui - relève V.
Nahum-Grappel - n'est pas celle qui décide vraiment de ses choix, mais
bien celle qui se conforme à ce qui convient avant tout au regard
masculin......

E. Goffman avait publié, en 1976, une étude sur l'iconographie
publicitaire concluant déjà à des "masculinisations manquées". Par
ailleurs, la promotion féminine se paye de la pene d'un cenain contrôle
territorial : celui que conférait à l'épouse-mère la "centralité.. (au sens
christallérien), morale et gestionnaire, qu'elle exerçait au sein du foyer et
de son environnement immédiat. Quant à un rôle dans l'organisation
effective de l'espace, elle a acquis encore bien peu des responsabilités
civiques et professionnelles auxquelles elle serait en droit de prétendre.
Combien de femmes architectes? Combien de femmes urbanistes?
Combien de femmes aux affaires politiques? (à la mi-année 1996, les
gouvernements cantonaux helvétiques ne comptaient que 12% de
ministres féminins) ? Dans l'ordre le plus humble, enfin, celui du
quotidien, Manine Ségalen remarque que : "l'investissement de l'espace
de la rue par les jeunes est essentiellement masculin... Où se cachent ­
demande-t-elle - les filles de 12 à 18 ans le dimanche ?"2.

Rétroaction: si le territoire porte l'empreinte de la sexuation humaine, il
devknt à son tour la matrice du comportement humain

Le territoire joue un double rÔle de contrôle social. Celui d'un
"espace de représentations" - il maintient ou remet en mémoire - et
celui d'un guide actif des componements humains, "espace
disciplinaire"3; avec des finalités non intentionnelles ("téléonomiques") et
d'autres intentionnelles (téléologiques), il canalise les actions des
hommes et des femmes dans le sens d'une reproduction de modèles

1 Nahum-Grappe. V., 1996, Le féminin, Paris, Hachette.
2. Les différences, lui répondrait-on, sont sensibles d'un pays à l'autte, voire d'un quartier
à l'autre. Son observation vaut principalement pour les banlieues françaises d'immigrés.
3. Loschak, Danièle, 1978, "Espace et contrôle social", in Chevallier, Centre.
périphérie, territoire, Paris, PUF.

73



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

d'intelligibilité et de pratiques. La distribution très concrète des fonctions
de base, au sein d'une agglomération, fait converger une majorité
d'hommes vers la city et disperse au contraire une part importante de la
population féminine en périphérie résidentielle. Nos espaces-temps
respectifs d'hommes et de femmes s'inscrivent de façon différenciée le
long des sept niveaux de "coquilles" territoriales d'Abraham Moles et
Elisabeth Rohmer1• L'expérience que nous en faisons quotidiennement
constitue une interface "constat/norme" : nous enregistrons les
affectations spatiales héritées de la culture ambiante ou reçues par
formation (constat), puis nous nous y référons pour agir (nonne). Quasi­
instinctivement.

L'attribution qui s'est faite à chacun des deux sexes d'échelles
d'action préférentielles, a marché de pair avec des aspects symboliques.
L'imaginaire populaire, véhiculé par les traditions orales puis relayé par
les littératures, a établi des correspondances entre la terre, la femme et
l'homme. Le thème de la fertilité est commun aux deux premières : que
l'on songe à la Terre-promise-épouse de l'Ancien Testament, figure de
toutes les fécondités - lait et miel y coulent. Mais, simultanément, les
images de violation, de conquête et d'appropriation, applicables à l'une
autant qu'à l'autre, ont confirmé l'aura de supériorité et d'initiative
réservée à l'homme. Longtemps, dans de nombreux contextes agraires
(et cela est significatif), le mariage n'allait pas sans dot de l'épouse - et la
dot était prioritairement constituée de biens fonciers.

Dans la mesure où, pour une part, "l'immense légitimation de la
sphère terrestre", dont parle Marcel Gauchet2 pour définir la modernité
désenchanteresse, représente l'échelle macro-régionale de gestion du
monde, elle est une affaire masculine.

La femme complice de son dominateur

On comprend l'émergence des mouvements protestataires des
cent dernières années :

"A l'instar du marxisme naguère, le féminisme a été créé en réponse à
l'oppression réelle d'une catégorie d'êtres humains"3 (J. Lubecki).

Et pourtant la femme collabore à l'ordre qu'elle subit. Dans cette
partie à trois qu'elle joue avec l'homme et le territoire, elle fait preuve de
complicité. Non seulement elle consent à la hiérarchie établie, mais elle
l'appuie et devient, ce faisant, l'auxiliaire de sa propre minorisation dans
l'organisation de l'espace. Elle a internalisé, au long des millénaires, les
représentations masculines.

1. Moles, A. et E. Rohme, 1978, Psychologie de l'espace, Paris, Casterman.
2. Gauchet, M., 1985, Le désent:hantemenl du monde, Paris, Gallimard.
3. Lubecki, J., 1994, "Gender Studies", in Sciences Humaines, nO 42.

74



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Cette acceptation des disparités, cette "alliance objective", cette
co-responsabilité globalement assumée a quelque chose de paradoxal. Si
l'on se réfère à la dichotomie de la révolte (l'antithèse connue, re­
développée avec force par Hirschman l : "Exit" versus "Voice"), il apparaît
à l'évidence qu'une infime et récente minorité, seulement, a choisi la
"protestation" (Voice); et qu'aucune femme n'a adopté la "défection"
(Exit). Comment expliquer cet étonnant "loyalisme" ?

Notre relation au territoire repose également sur des convergences et
des synergies essentielles entre hommes et femmes

Les critiques décapantes des analyses féministes ­
particulièrement incisives depuis les années soixante-dix - ont un revers.
Elles passent sous silence les convergences comme les synergies,
pourtant essentielles, entre hommes et femmes.

L'oubli d'un décalage entre le conçu visible et le vécu caché de la
"richesse sociole"

Dans la mesure où, surtout depuis quatre siècles, et de façon
croissante, la richesse sociale ne s'apprécie qu'en fonction des objets
matériels échangeables occupant de l'espace, il est normal que la femme
soit marginalisée puisqu'elle produit moins que l'homme de tout ce qui
tombe sous le coup du mesurable. Et pourtant, à y regarder de près, par­
delà les apparences, la "richesse sociale" est la même pour les deux
sexes: "c'est l'ensemble des talents, des hommes en bonne santé et des
œuvres de Shakespeare" pour Malthus, nous rappelle D. Méda2, qui
complète:

"c'est tout ce qui fait la richesse d'un individu, tout ce qui lie une société et
est bon pour elle - la qualité de l'air, l'absence de violence,... la capacité à
promouvoir la paix ...".

Qui pourrait démontrer qu'en ce domaine le rôle joué par la
femme est mineur ?

1. Hirschman, A., 1995, Défection et prise de parole, Paris, Fayard.
2. Méda, D., 1995, Le travail, IUle valeur en voie de disparition, Paris, Aubier.

75



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Des schémas mentaux similaires, dans la très longue durée, chez
l'homme et la femme; et, dans le temps court, une convergence
majeure: "la transition culturelle"

Il Y a identité de réactions fondamentales, chez l'homme et chez
la femme, face au territoire. En allant du plus conceptuel au plus
sensoriel, on observe, d'abord, qu'ils pratiquent une même analyse des
structures élémentaires de l'espace. Pour déchiffrer leur environnement ­
et agir sur lui - ils recourent, l'un comme l'autre, à un petit nombre de
formes simples (pavages, noyaux, réseaux ...), associées à une batterie de
fonctions de base (conjonctives, complémentaires, hiérarchiques ...).

Dans leur dialogue interactif avec ce qui les entoure, hommes et
femmes appliquent une "double grammaire" "centrée et cartésienne".
"Centrée sur l'ici-maintenant" dès lors qu'il s'agit d'identification et donc
de relation; "cartésienne" aussitÔt qu'il y a action car la valeur des lieux
doit rester indépendante de la position de l'acteur1•

Hommes et femmes, enfin, font les mêmes expériences de
relation aux paysages. Ils vivent en connivences avec leur
environnement: connivences qui s'appuient sur les cinq sens en dépit du
primat du visuel; connivences conscientes quand bien même elles
traversent de longues phases de latence; connivences à plusieurs niveaux
("à soi-même", "à l'autre", "à l'échelle de groupes") que G. Sautter2 a
mises en évidence avec une extrême subtilité.

En surimpression à ces dispositions structurelles du temps long,
on évoque volontiers, aujourd'hui, une "transition culturelle" à propos de
l'évolution en cours de la relation territoriale. Avec raison, car nous
sommes soumis à une mutation profonde dans notre rapport au monde
ambiant. Nous nous trouvons écartelés, et cela sans distinction des deux
genres, entre trois types de territoires3. Il yale groupe, large, des
"territoires désinvestis", c'est-à-dire déconnectés du support physique.
L'homme et la femme y font l'expérience commune de ce que J. Remy
appelle "la fin de la globalisation de l'existence" - celle-ci procédant de
la multiplication des espaces fonctionnels différents et non coïncidents
auxquels chacun se trouve participer. La mobilité aidant, les individus et
les groupes cessent d'assimiler l'identité à une localisation précise.
"Exister" n'équivaut plus nécessairement à "être là" : une démonétisation
du "Dasein", dit Pierre Lévy, accroît nos territoires virtuels, "hors sol"4.

1. C'est le thème, on l'aura reconnu, développé par A. Moles et E. Rohmer, Psychologie
de l'espace, op. cit. Mais avec d'autres grilles de lecture, par exemple celle se fondant sur
la distinction que propose Heidegger entre trois espaces (celui du "projet technique",
celui de "l'art", celui de "l'agir quotidien"), la similitude de réaction de l'homme et de la
femme ne serait nullement démentie.
2. Sauner, G., 1979, "Le paysage comme connivence", Hérodote, nO 16, p. 74-89.
3. Cf Theys, Jacques et alii, 1995, Les héritiers du futur, Paris, Ed. de l'Aube.
4. Cf Lévy, Pierre, 1995, Qu'est-ce-que le virtuel, Paris, La Découverte.

76



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

C'est une des formes de la montée, si fréquemment soulignée, de
l'immatériel.

Les "territoires surinvestis" forment un deuxième type. Il s'agit
d'une catégorie d'espaces qui augmentent en quelque sorte en proportion
des précédents, puisqu'ils ont pour finalité de compenser les déficits
symboliques. Ce sont des lieux non nécessairement étendus, mais
porteurs de mémoire ou de projet, aux vertus sécuritaires de repères et
donc agents actifs de cohésion. Ils s'accompagnent de nouvelles
représentations, de nouveaux mythes : le "vivre à la campagne", la
"jubilation résidentielle" liée à la possession de résidence secondaire, la
mise en défends de "Tiers espaces" naturels... sont autant d'expression de
cette catégorie montante.

Le troisième groupe concerne les "territoires névralgiques", ceux
que font surgir les crises écologiques de tous types. Ce sont notamment
les périmètres sinistrés des catastrophes naturelles ou les zones explosives
des périphéries urbaines. Ces espaces que les lois du marché, de la
technologie et de la mobilité avaient totalement banalisées, prennent
soudain une valeur aiguë, une personnalité - au moins temporaire.

La sexuation, principe de synergie territoriale

L'existence des sexes constitue une forme primordiale de
biodiversité. Et celle-ci, renouvelée et accentuée par la multiplication
contemporaine des espaces de référence (pour l'habitat, le travail, les
loisirs, etc.), a des effets constructeurs. Le désir de l'autre ou le désir du
désir de l'autre, qui gère, à des degrés différents, un très grand nombre
de relations hommes/femmes, débouche pour les deux partenaires sur
des représentations environnementales communes - entendre similaires
et partagées - répondant aux caractéristiques des économies externes: à
savoir celles de biens supérieurs, indivis, hors marché. Du foyer à la
nation, les images des lieux perdent leur connotation masculine ou
féminine. La dialectique homme/femme, inégalitaire au départ, comporte
un troisième temps de synthèse, générateur, au propre comme au figuré,
d'espaces fabriqués en commun.

A la question initiale : "Notre territorialité n'est-elle pas
essentiellement masculine 7", la réponse proposée est donc: "oui", si l'on
s'en tient à un certain niveau d'analyse de la sexuation. Et il est difficile
de ne pas souscrire à la remarque de Françoise Héritierl : "Les racines de
l'inégalité sont profondément ancrées dans les schèmes de pensée de
l'humanité". Mais si l'on considère - nullement pour des motifs éthiques,
mais pour de simples raisons positives - que cet échelon de rivalité est
englobé dans une combinaison systémique homme/femme plus large, la
sexuation donne lieu, dans le même temps, à un type de territorialité
inter-genre s'apparentant de très près à ''l'interactionnisme symbolique".
Le territoire porte la trace et devient le moule de cet ordre interactionnel.

1. Héritier, F., 1996, op. cil.

77



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Avec le même objectif d'expliquer et de comprendre
l'ambivalence spatiale de la sexuation, on pourrait recourir au distinguo
pascalien des "trois ordres" (l'ordre des corps, celui des esprits, celui de la
charité). Au niveau très sociétal des "corps" et des "esprits", la position
dominatrice de l'homme est patente : elle est culturellement et
socialement bien ancrée dans l'espace - encore que présentement
ébranlée. Mais au niveau de la "charité", c'est-à-dire de ces relations,
fussent-elles très fugaces, de l'amour partagé; au niveau de l'éros et de
l'agapè, générateurs d'une dynamique partenariale homme/femme
fractionnée à des millions d'exemplaires, alors un processus d'imaginaire
synergétique vient en surimpression de l'inégalité territoriale sous­
jacente, et la relativise.

L'énigmatique connivence, évoquée plus haut, combine une peu
contestable aliénation, reproduite par inertie de générations en
générations; et une immense synergie multiple (il n'est question que
d'elle à travers la littérature romanesque) à peine invoquée pourtant dans
son rôle créateur du lien social territorial. La conscience obscure de cette
synergie forte masque, dans la mentalité féminine, les réalités de
l'aliénation.

Mise en perspective nécessaire de la double approche précédente - ou
la "géographie" des rapports de genre

Le tableau qui vient d'être présenté correspond grosso modo à
l'idéal-type de l'Européen sécularisé moyen. Entendons par là l'habitant
des pays du nord-ouest de notre continent, imprégné d'une idéologie
judéo-chrétienne, rationaliste, libérale et démocratique. C'est ce modèle
qui s'est signalé à la Conférence mondiale de septembre 1995 à Pékin, en
marquant quelques points dans la longue bataille pour l'émancipation
des femmes.

Une approche attentive montre vite que ce paradigme déborde
l'Europe (il s'étend aux pays occidentaux) et qu'à l'intérieur de celle-ci, il
comporte des nuances sensibles d'un groupe de régions à l'autre. Au
contraste Nord-Sud, bien connu - des enquêtes sociologiques récentes
en montrent la pérennité1 - s'ajoute l'opposition Est-Ouest, creusée par
un demi-siècle ou davantage de clivages socio-politiques profonds.

Une synthèse, cursive, des nombreuses études anthropologiques
et ethnologiques portant sur ce thème des "genres" invite à distinguer, à
l'échelle de la planète entière, deux grands groupes. Celui de pays à
schéma traditionnel dominant, où l'on retrouverait, à côté de la
singularité occidentale, les pays musulmans, la Chine, l'Inde et une partie

1. Comme celles de V. Scardigli, 1992, "Européens du Nord, Européens du sud", in
Futuribles, nO 163, mars.

78



Géographie et Cultures, n° 20. 1996

de l'Amérique latine; et celui des pays de l'Asie du Sud-Est et d'une
fraction importante de l'Afrique subsaharienne.

Dans le premier lot. avec on s'en doute infiniment de nuances
d'une grande région à l'autre. les femmes sont recluses. en tout cas
subordonnées à l'homme. Mais elles ont leur royaume : le foyer. Elles
détiennent les clés de la fertilité. La philosophie ancienne du yin et du
yang et les lois récentes de limitation des naissances pour la Chine. le
système des castes pour l'Inde. la longue tradition machiste
méditerranéenne aggravée par le capitalisme pour l'Amérique ibérique.
apportent en surimpression. cela va de soi. bien des variantes. Dans le
second groupe. une coutume profondément ancrée d'accès égal au
travail de la terre instaure une parité de base originale entre hommes et
femmes. Sans compter que. complémentairement. les tâches familiales se
trouvent partagées. Cependant. là encore. une relativisation s'impose. Car
d'une part les clivages intergénérationnels jouent un rôle majeur et la
notoriété échoit. en ce domaine. en règle générale aux hommes. D'autre
part. la période colonialiste a partiellement déstabilisé les comportements
traditionnels en faveur du sexe masculin.

Rejoignant discrètement les sociologues. pour qui. à la fin des
années soixante-dix. "la différenciation sociale des sexes est un processus
sociétal au moins aussi important que la division du travail ou que la
reproduction des classes sociales". bon nombre d'historiens admettent.
aujourd'hui. que «la catégorie du "social" ne désigne plus seulement des
clivages d'ordre socioprofessionnel. mais également des polarités
corporatives. politiques. territoriales ou sexuelles»! (R. Chartier).

Chez les géographes. l'intérêt heuristique d'une prise en compte
accrue de la sexuation ne doit pas faire sous-estimer ses contradictions ­
curieusement. par exemple. l'opinion suisse si vigilante à l'égard de tout
ce qui touche au statut de la femme. répond. lors d'un sondage récent,
que le gendérisme est l'avant-dernière de ses préoccupations; elle ne doit
pas, surtout. se substituer aux autres césures du corps social. Le facteur
masculin/féminin ne s'inscrit nullement dans le cadre d'un jeu à somme
nulle. Les différenciations socio-démographiques liées à l'âge et aux
"cycles de vie". et les catégorisations socio-économiques et
socioprofessionnelles. bien évidemment. demeurent des déterminants
fondamentaux du rapport des êtres humains à l'espace.

On ne peut clore cette mise en perspective sans rappeler que
notre approche contemporaine de la relation homme/femme au territoire
porte les stigmates de temporalités contradictoires. Nos conduites
masculines/féminines - plusieurs d'entre elles du moins - sont guidées
par des schémas de pensée dont certains ne sont plus ceux de la
civilisation industrielle actuelle. mais les devancent. Et. symétriquement.
nombre de nos modèles mentaux s'enracinent dans un passé remontant
très loin dans le temps2.

1. C'est moi qui souligne (lL. P), Chartier, R., 1995, C.R., Le Monde, 8 septembre.
2. EIIul, Jacques, 1982, Changer la révolution, /'inéluctable prolétarial, Paris, Seuil.

79



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

La prise de conscience du facteur "genre" est un événement
scientifique actuel, à distinguer clairement du fonctionnement présent
des genres, qui, lui, entrecroise "horizons d'attente" et "espaces
d'expérience" de rythmes inégaux!.

Une double proposition en guise de conclusion.
Sexuation et relations au territoire forment boucle. Boucle

dynamique c'est-à-dire donnant lieu à des rétroactions cumulatives,
susceptibles soit de réduire, soit d'amplifier l'écart entre hommes et
femmes dans la manière dont ils vivent leurs rapports avec le sol qui les
porte. Et cet écart, à son tour, réduit ou accroit la spécificité des deux
genres, et donc leurs divergences ou leurs convergences bioculturelles :
la relation au territoire est une composante active de la culture.

Trop longtemps discrets - voire silencieux - les géographes ont
une responsabilité scientifique à développer. Puisqu'ils privilégient - et
donc valorisent: c'est leur spécificité dans l'ordre de la connaissance - le
rôle joué par l'espace dans la "boule de facteurs" que constitue le réel, il
leur revient de montrer dans quelle mesure - et comment - la relation
au territoire est "empreinte" et "matrice" des relations sociales
hommes/femmes, et comment elle varie - si elle varie - d'un point à
l'autre du globe.

Ce texte a été exposé sous cette forme à Lausanne, en mars 1996, dans le cadre
du Troisième cycle romand de géographie. Mais tout en en développant plusieurs points.
il reprend, pour l'essentiel. l'argumentaire présenté au colloque à Paris. le 2 octobre
1995.

1. Lepetit. Bernard. 1995. Les formes de l'expérience. Paris. Albin Michel.

80



LA NOTION DU TERRITOIRE

DANS LA PENSEE DE JEAN GOTTMANN

Georges PREVELAKIS

Université de Paris-Sorbonne

Réaumé : La notion de territoire est à la fois simple et complexe. Relativement
facile à définir, elle renferme et renvoie à la quasi-totalité des références
identitaires, sociales, politiques, économiques des groupes humains. Pour ceUe
raison, le territoire intéresse un grand nombre de disciplines : la géographie, mais
aussi les sciences politiques, les sciences juridiques. la sociologie, l'anthropologie,
etc.
Pour la géographie politique, le territoire est un concept-elé. Jean GoUmann a
consacré un de ses principaux ouvrages à ceUe notion, (The Significance of
Terrritory, 1973). Préparé par trente ans de réflexion, cet ouvrage permet de
comprendre la pensée de GoUmann en ce qui concerne la notion de territoire. Pour
avoir une idée globale de la place de ceUe notion dans son œuvre, sa lecture doit
être complétée par celle de ses autres travaux (La politique des Etats et leur
géographie, ses articles de géographie politique).
Une telle étude montre la place des facteurs culturels dans une pensée qui reste
néanmoins géographique, c'est-à-dire qui n'élimine pas de ses schémas explicatifs
les facteurs matériels et physiques.
La communication proposée présente les principales idées de Jean GoUmann sur la
notion de territoire en les replaçant dans leur contexte historique et biographique,
pour ensuite discuter de leur utilité dans les débats actuels concernant les
questions de géographie politique et de géopolitique.

Mota-cléa : Territoire, nation, Etats, théorie, identités, géopolitique.

Ab.tract : The notion of territory is both simple and camplex. Relatively easily
defined, it contains virtually ail social, political, economic and identity references of
human groups. Therefore, the territory interests many disciplines : geography, but
also political science, law, sociology, anthropology, etc.
For political geography the territory is a key-concept. Jean Gottmann devoted one of
his main worlcs to it (T"he Significance of Territory, 1973).
Prepared by thirty years of reflection, The Significance of Territory provides insights
into the author's thought about the notion of territory, but its reading is to be
completed with that of Gottmann's other worlcs (his classic on States' policy and
their G90graphy, his articles on political geography, etc) in order to muster a global
vision of the place this notion occupies in his work.
Such a study shows the place of cultural factors in a basica/ly g90graphical
perspective, i. e., one that does not omit material and physical factors.

81



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

This paper aims to present Gottmann 's main ideas about the notion of territory. in
their historical and biographical context, and to discuss their usefulness in current
debates about political geography and geopolitics.

Key.words: Territory, nation, states, theory, identities, geopolitic.

Jean Gottrnann est célèbre pour sa contribution à la géographie
urbaine et pour l'invention d'un terme qui a connu une notoriété
internationale, la Mégalopolis. Pourtant, une grande partie de son œuvre
est consacrée à la géographie politique. Les idées fondamentales de Jean
Gottmann en ce domaine ont été présentées dans son ouvrage La
politique des Etats et leur géographie, paru à Paris en 1952 (Gottrnann,
1952). Vingt ans plus tard, après avoir publié le livre auquel il doit sa
renommée (Gottmann, 1961), il présente encore une fois ses idées en
géographie politique dans un livre nouveau (Gottmann, 1973). Ce livre a
connu beaucoup moins de succès que ses autres ouvrages, ce qui était
probablement dO à l'intérêt limité des géographes pour la géographie
politique à celte époque. Le titre de ce livre est en anglais The
Significance of Territory. On peut le traduire en français comme la
signification, mais aussi comme l'importance du territoire. Dans la
préface de cet ouvrage, Jean Gottmann affirmait que le concept du
territoire était un de ses principaux intérêts depuis trente ans (donc
depuis son départ de la France pour les Etats-Unis). En étudiant sa
pensée, on comprend facilement le rôle fondamental du concept du
territoire.

La définition du territoire

La définition du territoire dans la pensée de Jean Gottmann
repose sur deux autres notions, celle de l'espace géographique et celle du
cloisonnement de l'espace.

L'espace géographique selon Gottmann coïncide avec l'espace
politique, ce qui fait l'intérêt du rapprochement des deux disciplines qui
sont la Géographie et les Sciences politiques sous la forme de la
géographie politique. L'espace géographique se définit essentiellement
par son accessibilité à l'action humaine. 11 est pour cette raison limité par
les possibilités technologiques et économiques de la société humaine. En
même temps, parce que ces conditions changent, l'espace géographique
est en expansion continue. Limité mais en expansion, l'espace
géographique est aussi tridimensionnel, puisqu'il inclut l'espace maritime
et l'espace aérien. Gottmann s'intéresse particulièrement à la question des
limites de l'espace géographique et se tourne vers le droit international

82



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

pour voir comment les juristes répondent à la question des limites de la
souveraineté des Etats dans la mer et dans l'air. L'espace géographique
de Gotttnann est donc protéique, en mutation continue et ne se limite pas
à l'épiderme de la Terre, définition que Jean Gottmann critiqua
sévèrement (Gotunann, 1965, p. 149).

Il est évident que la dynamique de l'espace géographique ne se
limite pas aux métamorphoses de sa forme externe. L'espace
géographique est différencié. L'action humaine conduit à l'organisation
de l'espace géographique, et cette organisation, qui varie d'une région à
l'autre, constitue une des principales causes de sa différenciation
(Gottmann, 1952, p. 215).

Comment expliquer la grande diversité dans l'organisation de
l'espace ? n est évident qu'il y a un substrat physique, puisque l'espace
naturel est déjà différencié avant l'arrivée de l'homme. L'héritage naturel
n'explique cependant qu'une partie de la diversité de l'organisation,
puisqu'on peut avoir de très grandes différences dans l'organisation de
milieux similaires et des similarités dans des milieux différents. Il s'agit
de la question classique du déterminisme de l'environnement.

C'est à ce moment que Gottmann fait intervenir la notion du
cloisonnement. L'espace géographique est divisé en entités politiques, à
l'intérieur desquelles s'exerce l'action humaine. Ainsi, l'organisation est
différente d'une entité à l'autre. L'organisation repose sur le
cloisonnement et le renforce à son tour. Le cloisonnement prend ainsi
une fonction axiomatique dans la pensée gottmannienne. En 1952,
Gottmann suggérait qu'à l'origine du cloisonnement pouvaient se trouver
les traits physiques du globe. Il écrivait:

«La "boule ronde" sur laquelle se déroule le jeu de la politique internationale,
peut s'enorgueillir d'une surface très variée. Cette variété de la surface de la
Terre constitue un phénomène fondamental exigeant quelque réflexion. Si
notre globe était une boule bien ronde, uniforme, polie, d'une consistance
homogène. comme une boule de billard, les problèmes qui se posent à sa
surface seraient bien différents. Il est probable qu'il n'y aurait guère de
différences régionales et que les sources de production, la population,
seraient également réparties partout... On peut se demander si l'humanité
habitant une "boule de billard" aurait été divisée en autant de groupements
différents que les Etats de notre planète. Il semble probable que, si des
relations internationales avaient existé entre des unités territoriales disposant
des mêmes ressources, ayant toujours communiqué entre elles de manière
égale, elles ne poseraient guère de problèmes. On s'aperçoit alors que
relations internationales et géographie ont une même et unique raison d'être:
la variété de l'espace qui sert d'habitat à l'humanité.» (Gottmann, 1952,
p. 1-2)

Plus de deux décennies plus tard, Jean Gottmann a ressenti le
besoin de rectifier sa position dans un sens moins déterministe:

83



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

"En étudiant son cloisonnement dans un précédent ouvrage, déjà ancien, je
me suis demandé (Gotunann, 1952) si l'humanité habitant une sphère bien
ronde, uniforme, polie, d'une consistance homogène, comme une boule de
billard, aurait été divisée en autant de groupements différents que les Etats de
notre planète. Je ne sais si j'avais bien répondu par l'affirmative en 1952; un
éminent spécialiste de science politique me fit remarquer en 1975 qu'en 1952
je ne paraissais pas absolument certain de la réponse. Aujourd'hui cependant
ma conviction est faite: le cloisonnement du monde a sans aucun doute eu
dans le passé un substratum de géographie physique; mais c'est une œuvre de
l'homme, que les peuples font et refont et qui, sans se lasser, influence aussi
et profondément les populations qui subissent et participent à cette
évolution" (Gotunann, 1980, p. 53)

Quelle est donc l'origine du cloisonnement, si ce n'est pas la
nature '/ Nous arrivons ainsi à la question fondamentale de la géographie
politique, dont le rÔle est, selon Jean Gottmann, d'expliquer le jeu
continu du cloisonnement, le changement incessant de la carte politique
du monde ("Le fait fondamental de la géographie politique est bien
entendu le cloisonnement du monde habité" Gottmann, 1952, p. 213).
Pour apporter une réponse à cette question, Jean Gottmann introduisit
l'idée de la confrontation de deux catégories de forces. Il s'agit du
couple circulation/iconographie qui constitue une des principales
contributions de Gottmann à la théorie de la géographie politique.

La circulation concerne les flux de toutes sortes, qui suivent les
lignes de moindre effort définies par l'espace physique, la technologie,
les réseaux déjà constitués, etc. La circulation peut parfois renforcer le
cloisonnement; toutefois, la circulation est en général une force de
changement qui, par conséquent, a plutÔt tendance à défaire les cloisons
existantes.

"La circulation est tout naturellement créatrice de changement dans l'ordre
établi dans l'espace: elle consiste à déplacer. Dans l'ordre politique, elle
déplace les hommes, les armées et les idées; dans l'ordre économique, elle
déplace les marchandises, les techniques, les capitaux et les marchés; dans
l'ordre culturel, elle déplace les idées, brasse les hommes." (Gottmann,
1952, p. 215)

L'iconographie est plus difficile à définir que la circulation. Elle
se définit comme une force de résistance au changement, "d'autodéfense"
d'une "politique établie" (Gottmann, 1955, fasc. II, p. 200). Une
iconographie est faite de symboles, d'icônes. Sa matière première est
donc culturelle. Elle peut inclure la religion, l'histoire, les tabous, le
folklore; ce n'est pas son contenu qui compte, mais sa fonction. Une
iconographie joue le rÔle d'un lien solide entre les membres d'une
communauté ou encore entre la communauté et son territoire. Une
iconographie est beaucoup plus coriace qu'une simple représentation
spatiale. Elle se caractérise par une forte résistance au temps et a
tendance à devenir plus rigide face au changement des conditions

84



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

environnantes. Dans le même temps, elle peut changer, s'adapter à des
conditions nouvelles, emprunter des fonnes nouvelles. La fonction de
l'iconographie est décrite par Gottmann :

"Il faut en effet qu'un ciment solide lie les membres de la communauté qui
acceptent la cohabitation sous la même autorité politique. Il n'est pas, nous
l'avons vu, de frontière inscrite dans la nature des choses qui sépare deux
peuples de façon tout à fait efficace. Il y a en revanche toute la vie de
circulation qui unit les différentes régions du monde entre elles. Comment
faire que dans ce cas la cohabitation ne comporte pas les mêmes
conséquences d'unifIcation pour tous les hommes dans tout l'espace qui leur
est accessible? Il faut leur inculquer les principes abstraits, des symboles en
quoi ils auront foi. et qui seront ignorés ou niés par les hommes d'autres
communautés. C'est ainsi que les cloisons les plus importantes sont dans
les esprits." (Gownann, 1952, p. 220)

Malgré leur opposition, ces deux forces que sont la circulation et
l'iconographie, ne sont pas contradictoires. Gottmann a montré comment
elles ne sont que les deux aspects de la même réalité géographique. Il
suffit de penser que les iconographies se développent à panir de
carrefours dont l'existence est due à la circulation, et, qu'inversement,
l'unification de l'espace produit par l'iconographie facilite la circulation.
L'iconographie romaine, soviétique ou européenne ont créé les
conditions d'un essor de la circulation à l'intérieur d'énonnes espaces.
L'iconographie d'une diaspora crée des réseaux de circulation d'idées, de
produits, de capitaux.

Le schéma gottmannien de circulation/iconographie est
beaucoup plus subtil, fin et riche qu'une simple dichotomie, comme
celle, classique en géographie politique, des forces centrifuges et forces
centripètes. Comme un outil conceptuel, il ouvre des grandes possibilités
théoriques très peu exploitées jusqu'à maintenant, en grande panie à
cause d'une lecture souvent trop superficielle d'un géographe de l'école
française par ses collègues anglais ou américains (voir par exemple
Taylor P.J., 1985, p. 111-117). La définition du territoire devient
maintenant aisée. Le territoire est le produit du cloisonnement de
l'espace géographique :

"Dans le monde cloisonné de la géographie, l'unité politique, c'est le
territoire. Que ce soit l'ensemble du territoire national d'un Etat, ou bien
l'ensemble des terres groupées en une unité qui dépend d'une autorité
commune et jouit d'un régime donné, le territoire est un compartiment
d'espace politiquement distinct de ceux qui l'entourent." (Gottmann, 1952,
p.70)

85



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

Le rôle politique du territoire et son évolution

The Significance of Territory est, dans sa plus grande partie,
l'histoire de la dialectique de la circulation et de l'iconographie dans la
civilisation occidentale.

Gottmann s'intéressa tout particulièrement à l'histoire des idées. Il
a montré le rÔle fondamental de deux modèles politiques antiques dans
les attitudes politiques concernant le territoire. Dans le modèle de Platon,
il a trouvé l'idée de la séparation d'un territoire du reste du monde pour
assurer la stabilité de la société. Le territoire fonctionne dans ce cas
comme un refuge. Dans les idées d'Aristote et dans la politique de son
élève Alexandre, il a trouvé une autre fonction du territoire, celle d'une
plate-forme pour l'expansion politique et commerciale.

Gottmann s'est aussi attardé à d'autres penseurs comme Jean
Bodin pour son idée de la souveraineté politique, Vauban pour la
puissance économique et militaire de l'Etat, Monstesquieu, Novalis,
Tocqueville, etc., personnalités qui ont toutes marqué par leurs idées le
chemin vers le concept territorial et l'organisation politique moderne. De
la même manière, il a examiné l'évolution économique et technologique
et a présenté un véritable panorama des transformations de la carte
politique du monde depuis l'Antiquité. Il a dégagé trois étapes
principales dans l'évolution du concept de territoire, étapes qui
correspondent à trois grands tournants dans l'histoire de l'humanité. La
"fonnation de la densité" a conduit à la création de la polis grecque et
des Etats plus larges organisés autour d'un bassin fluvial (Egypte,
Mésopotamie, etc.). Ensuite vient l'époque de "l'imperium universel" qui
commence avec la constitution de l'empire d'Alexandre et se prolonge
par l'empire romain et ses héritiers. La troisième étape est celle de la
modernité occidentale, c'est-à-dire de l'Etat territorial. Commencée aux
environs de 1500 (Gottmann, 1973, p. 123-126), elle est en train de
s'achever pour donner sa place à une ère nouvelle.

Cette synthèse historique lui a permis de démontrer la relativité
de la notion du territoire, puisque, dans d'autres époques et dans d'autres
civilisation, le territoire avait un sens et une importance bien différents de
ceux qui caractérisent les sociétés occidentales du XIXème et du XXème
siècle. C'est en suivant un long chemin de plusieurs siècles que l'Europe
occidentale a abandonné les allégeances personnelles et religieuses qui
l'ont caractérisée pendant les siècles qui ont suivi l'effondrement de
l'empire romain d'Occident. La France et l'Angleterre ont été les
pionniers du mouvement vers la souveraineté nationale, mouvement qui
est passé par le renforcement de la monarchie, la centralisation du
pouvoir, le développement du patriotisme (pro patria mori, voir
Gottmann, 1973, p. 34-35), la contestation de l'autorité de Rome au
moment des grandes découvertes, etc., avant de trouver une expression
idéologique achevée dans les idées de la révolution française. La
Réforme, les guerres de religion et les traités de Westphalie (1648) ont

86



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

joué un rôle fondamental en ce qui concerne le monde gennanique. Le
principe cujus regio, illius religio institué à Westphalie a établi un lien
stable entre chaque territoire et son peuple à travers une iconographie
religieuse. Le nationalisme du XIX~me siècle et le droit à
l'autodétennination des peuples érigé en principe fondamental des
relations internationales par le président américain Wilson ont achev~ la
construction d'une nouvelle famille d'iconographies fondées sur l'Etat
territorial national qui a remplacé en Occident les iconographies
religieuses. L'organisation internationale qui découle de cette évolution
est simplifiée à l'extrême. La communauté internationale est composée
d'entités étatiques censées être indépendantes et qui exercent une
souveraineté absolue sur un territoire délimité avec une précision
scientifique. Dans le monde moderne, le territoire est le fondement de la
politique, à l'intérieur et à l'extérieur des Etats.

C'est pour cette raison que le droit s'intéresse tellement à la
notion du territoire. Jean Gottmann, étudiant en droit à la Sorbonne
avant d'être attiré par Albert Demangeon vers la géographie, se penche
sur les textes juridiques. Dans The Significance of Territory, Gottmann
nous présente la manière dont les juristes traitent la question du territoire,
ce qui lui pennet de montrer le lien essentiel entre souveraineté et
territoire dans notre système politique et de souligner encore une fois la
grande importance politique du territoire (Gottmann, 1973, p. 2-10) .

L'approche historique, l'approche juridique et la connaissance
géographique du monde et de ses processus de changement ont mené
Jean Gottrnann à la conclusion que :

"le mouvement vers l'étatisme et vers la souveraineté nationale, commencé
au XVI~me siècle. paraît avoir atteint son apogée"l (Gottmann, 1973,
p. 126).

Apogée signifie aussi tournant

"... le XX~e siècle apparaît comme une étape seulement dans un processus
d'évolution, quoique peut-être (une étape qui constitue) un tournant
essentiel. Du XVI~me jusqu'au milieu du XX~me siècle, l'Etat souverain,
fondé sur la juridiction territoriale exclusive, a peut-être été l'objectif final de
l'évolution. Déjà en 1970 la souveraineté a été dépassée et une nouvelle
fluidité s'est infiltrée dans la carte récemment ébauchée des multiples Etats
nationaux"2 (Gottmann, 1973, p. 126-127)

1. "The movemenl towards statehood and national sovereignly, beglUl in the sixteenth
cenlury, seems to have achieved its apogee".
2...... the twentieth century appears to be only one more stage in an evolutionary
process, although perhaps an essential turning poinl. The sovereign state, based on
exclusive territorial juridiction, may have been the evolution's purpose [rom the

87



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Quelles sont les raisons de cette nouvelle mutation? Comme
cause principale, Gottmann voyait la disparition de la fonction du
territoire en tant que refuge. La technologie nucléaire, les fusées, les
possibilités d'observation d'un territoire étranger par les avions et les
satellites, rendent la frontière de moins en moins efficace. Le
développement économique a intensifié les échanges, donc
l'interdépendance. Il devient de plus en plus difficile d'adopter une
attitude platonicienne. L'isolement conduit au retard technologique et
économique, à l'affaiblissement, enfin à la déstabilisation. De plus,
l'urbanisation et surtout la métropolisation conduisent à la constitution
de liens qui transcendent les frontières. Des réseaux comme ceux des
sociétés multinationales se constituent, réseaux qui sont peu limités par le
territoire et par la souveraineté nationale. La circulation conteste à
nouveau le cloisonnement du monde.

L'avenir du territoire

Cet exposé rapide et fort schématique des idées de Gottmann sur
le territoire montre le caractère presque prophétique de sa pensée. A une
époque pendant laquelle on se préoccupait peu des questions de
géographie politique, au moment de "l'apogée" de l'Etat territorial et
national, alors que l'on avait tendance à considérer cette forme
d'organisation politique comme quasi-naturelle, indépendante de l'espace
et du temps, Gottmann a montré que notre conception du territoire
n'était qu'une possibilité parmi d'autres et qu'à d'autres époques, notre
civilisation avait une relation avec l'espace politique très différente de
celle que nous connaissons depuis le XVIème siècle.

Cette relativisation de la notion du territoire à travers une
approche historique ouvre la voie à la prévision des enjeux de l'avenir.
Jean Gottmann a consacré les dernières pages de son livre à cette
réflexion, qui parait aujourd'hui encore plus actuelle qu'au moment de
leur rédaction. En effet, l'évolution technologique et économique des
dernières décennies, ainsi que l'effondrement du communisme et de
l'ordre international de la guerre froide ont conduit un grand nombre de
spécialistes des relations internationales à penser, comme l'avait fait
Gottmann en 1973, que notre monde se trouve à un tournant et que ce
tournant est lié au rÔle politique de l'espace géographique. De La fin de
l'Histoire de Fukuyama (Fukuyama, 1992), jusqu'à La fin des territoires
de Badie (Badie, 1995), en passant par la fin de la géographie d'O'Brien
(O'Brien, 1992; voir sa critique dans Gottmann, 1993), on trouve la
même préoccupation. Etant habitués à considérer l'Etat national et son
territoire comme une réalité quasi-naturelle, on se sent déstabilisé face à

sÎXleenlh to lhe mid-twenlieth cenlury. By 1970 sovereignJy lias been by-passed. and a
new jluidity lias inJiltrated the recenlly shaped map of multiple national states".

88



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

une évolution qui montre que l'association entre souveraineté et
territoire, et le monopole d'allégeances que comporte l'iconographie
nationale, ne sont pas à l'abri des forces de transformation. On arrive
souvent à des positions extrêmes, en considérant que ces changements
signifient une rupture complète avec le passé, ce qu'expriment les
formules adoptées pour les titres des trois ouvrages cités.

Dans ce contexte, l'optique de Gottmann est précieuse parce
qu'elle a anticipé cette évolution en réfléchissant sur le territoire avec une
sérénité qui était encore possible il y a vingt ans, avant la cascade
d'événements qui ont complètement bouleversé notre monde. Gottmann
n'a pas sous-estimé l'importance des changements de la deuxième moitié
du XXème siècle. Il considérait la mutation que nous traversons comme
équivalente à celle du XVIème siècle :

"quand les influences combinées de la Renaissance, de la Réforme et des
grandes découvertes ont placé le contrôle et la séparation territoriale au centre
de la politique"l (Gottmann, 1973, p. 155).

La transformation, il la voyait sous la forme d'une "nouvelle
universalité". Aujourd'hui on utilise des termes tels que "globalisation"
ou "mondialisation" pour exprimer une idée similaire. On revient ainsi à
un principe qui avait existé dans le passé, mais la nouvelle universalité ne
peut pas être celle de l'empire romain ou chinois. Elle concerne tout
d'abord l'ensemble du globe, sans exclusion, sans limes ni barbares.
Aussi, cette universalité est basée sur un pluralisme beaucoup plus avancé
que celui des empires universalistes du passé. Il s'agit de l'intégration
d'un grand nombre de territoires séparés. Cette séparation est le produit
de l'histoire, l'héritage du triomphe de l'Etat national. Elle est le
fondement d'une nouvelle structure universelle.

Le monde va continuer à être cloisonné, mais l'unité de
cloisonnement, le territoire, ne jouera plus le même rôle. Il ne pourra
plus assurer la souveraineté absolue, ni la sécurité de ses habitants, étant
donnés les progrès technologiques, l'urbanisation, les mouvements
migratoires, etc. La sécurité devient de plus en plus une question
mondiale, gérée dans le cadre d'institutions internationales. Quel est alors
le rôle du territoire? Sommes-nous devant la "fin des territoires" ? Pour
Gottmann, il est impossible d'assister à la disparition, à la fin des
territoires. Il est persuadé de la persistance des iconographies, du moins
pendant quelques siècles :

«Des périodes de transition d'une telle portée peuvent facilement durer
pendant quelques siècles et malgré "l'accélération de l'histoire" on ne peut
pas attendre à ce que les cloisons élevées dans les esprits des peuples

1. "TaJcing the long view to conform to the spirit of this analysis, one recognises in the
evollllion of territory a new stage as momentou.s as thtJl which occu"ed in the sixleenth
centwy when the combined influences of the Renaissance, the Reformation, and the
greal discoveries brought territorial control and separalion into the focus ofpolilics".

89



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

disparaissent rapidement Les idées de la terre comme ressource principale de
survie, du territoire comme "la terre sacrée de nos ancêtres" qui mérite bien
le sacrifice ultime pour la défendre ou pour la regagner, restent vivantes pour
la grande majorité de l'humanité; elles peuvent encore provoquer des conflits,
des guerres et des souffrances.»l (Gottmann, 1973, p. 157-158)

Ainsi, la "fin des territoires" est-elle lointaine; il reste à voir quel
sera le rôle des territoires dans le "nouvel universalisme" pluraliste. Les
territoires vont d'abord fonctionner comme les cadres d'auto­
administration des peuples, comme les moyens pour la préservation des
spécificités culturelles, comme les abris des iconographies. Cette
remarque se trouve confirmée par l'évolution de l'espace ex-soviétique et
ex-yougoslave, puisque le cloisonnement continue et s'achève dans ces
régions en suivant les iconographies, et puisque de nouveaux territoires
s'ajoutent ainsi sur la carte politique du monde. Elle constitue la réponse
à l'idée d'une uniformisation culturelle généralisée. Plus les médias
diffusent un mode de consommation universel, plus on aura tendance à
se réfugier dans des territoires marqués par des iconographies
particulières pour trouver un équilibre identitaire.

Le "succès" du territoire auprès des peuples est lié aussi à sa
deuxième fonction, qui est nouvelle. Gottmann s'inspire d'une expression
utilisée par le Juge Alvarez (Gottmann, 1973, p. 155, voir aussi p. 6-7)
selon laquelle la souveraineté des Etats nationaux est devenue une
"fonction sociale internationale". Pour Gottmann, le territoire pennet aux
nations d'accéder à cette fonction. il sert comme une union cardo Sans
cette carte d'accès, on ne peut participer à la société mondiale. Gottmann
peut ainsi donner une nouvelle définition du territoire :

"Nous arrivons à la conclusion que le concept du terriLoire avec ses
composames malérielles et psychologiques est un instrument
psychosomatique nécessaire pour préserver la liberté et la diversité de
communautés séparées dans un espace interdépendam et accessible. "2
(Gottmann, 1975, p. 45)

Le rôle du territoire change après cinq cents ans (Gottmann,
1975, p. 46) mais son importance reste:

1. «TransitioMI periods of such portenl easily last a few cenluries and, despite the
"acceleration of history". one cannot expect the partitions in the minds of people to
shift quiclcly. Ideas of land as the basic resource for survival, of territory as the "sacred
land of our ancestors", weil worth the ultimate sacrifice to defend or to regain, remain
alive for the great majority of mankind; they may still cause conf/icts. wars, and
suffering.»
2. "We comt! to the conclusion that the concept of territory with its material and
psychological componenls is a psychosomaJic device needed to preserve the freedom
and variety of separate communilies in an inlerdependenl accessible space".

90



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

"Si certaines fonctions, qui étaient considérées comme essentielles pour le
concept du territoire, sont en train de perdre une grande partie de leur
importance, le territoire reste une préoccupation fondamentale de la politique
contemporaine. C'est la nature du concept qui change; des principes
nouveaux dirigent maintenant l'organisation du territoire."1 (Gottrnann,
1975. p. 36)

Le monde paraît ainsi évoluer de la jungle internationale dans
laquelle pourtant chaque Etat était maître dans son territoire, vers une
communauté avec ses lois, ses règles et ses droits d'ingérence. Pour être
membre de cette communauté, il faut avoir une existence territoriale à
part, mais cette dernière ne signifie pas, comme dans le passé, une
souveraineté exclusive. La sécurité n'est plus assurée par la maîtrise d'un
territoire, mais par la participation à une communauté internationale
dont on est exclu sans territoire.

Le nouvel universalisme est aussi fondé sur la complémentarité
qui est à la fois la condition et la conséquence de l'unification du monde,
de la globalisation. La complémentarité implique l'abandon de la vision
platonicienne de fermeture et l'adoption du modèle alexandrin
d'ouverture. Le territoire ayant perdu son rôle de refuge, il se transforme
définitivement en plate-forme d'expansion commerciale, politique,
culturelle. De cette manière, il perd une partie de sa consistance. Des
liens privilégiés s'établissent entre éléments qui appartiennent à des
territoires différents. A la carte des cloisons politiques se juxtapose une
carte de réseaux. Sociétés multinationales, diasporas, sectes religieuses et
organisations internationales animent ce monde d'une circulation de
capitaux, d'idées et d'hommes qui vient contester les cloisons créées et
défendues par les iconographies. La géographie politique doit ajouter à
son intérêt pour le cloisonnement du monde un deuxième domaine de
recherche, celui de l'étude des réseaux. Jean Gottmann a exprimé
clairement cette idée lors du colloque organisé par la commission de
géographie politique à Chypre en 1993 sur "Les réseaux des diasporas".

Ce monde nouveau que Gottrnann avait imaginé en 1973 et que
nous voyons de plus en plus prendre corps sous nos yeux est un monde
instable. Comme le disait Gottmann : "l'humanité a choisi de vivre
dangereusement" (Gottrnann, 1973, p. 158). Son livre s'achève par la
phrase suivante:

"Peut-être la compréhension des changements introduits graduellement dans
la signification du territoire pourra contribuer à un fonctionnement plus sûr
du facteur spatial en politique."2 (Gottrnann, 1973, p. 158)

1. "If certain functions thm used to be considered essential to the concept of territory are
MW losing much of their significance. territory remains a fundamental concern of
contemporary politics. It is the nature of the concept tluJt is changing; new principles
now direct the organisation of territory".
2. '70 allow some freedom in a political process thm inevitably includes a struggle for
power pursued with determination. the international as weil as the national government

91



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

Par son travail intellectuel, Jean Gotunann espérait contribuer à la
sécurité d'un monde qu'il prévoyait de plus en plus rempli de dangers...

La pensée de Jean Gotonann a souvent été trop avancée pour être
appréciée à sa juste valeur par ses contemporains. Sa réflexion sur le
territoire représente une double richesse pour la géographie. Elle
constitue une synthèse très riche de l'histoire du territoire en Occident et
permet donc de définir et d'analyser ce concept tellement complexe et
chargé de sens à partir d'une approche concrète. On peut éviter ainsi les
mystifications et les anachronismes qui caractérisent d'habitude les
débats actuels concernant les conflits territoriaux. Aussi, la pensée de
Gottmann nous permet, à un moment de forte "turbulence spatiale", de
prendre du recul, de relativiser la signification des changements que
nous vivons, sans néanmoins perdre le sens général de l'évolution. Elle
nous montre enfin que le territoire est encore loin de sa disparition, ce
que d'ailleurs ne fait que confirmer notre observation quotidienne.

Bibliographie

BADIE, B., 1995, La fin des territoires, Paris, Fayard.
FUKUYAMA, F., 1992, La fin delHistoire et le demier homme, Paris, Flammarion.
GOTIMANN, J., 1952, La Politique des Etats et leur géographie, Paris, A. Colin.
GOTIMANN, J., 1955, Eléments de géographie politique, Paris, Les cours de Droit,

Fascicules 1et Il.
GOTIMANN, J., 1961, Megalopolis, New York, Twentieth Century Fund.
GOTIMANN, J., 1965, "La géographie politique", Die modernen Wissenschaften und

die Aufgaben der Diplomatie, Vienne, Verlag Styria, p. 141-160.
GOTIMANN, J., 1973, The Significance of Territory, Charlottesville, University

Press of Virginia.
GOTTMANN, J., 1975, "The evolution of the concept of territory", Social Science

Information, Paris, 1975, XIV-3/4, p.29-47.
GOTIMANN, J., 1980, "Les frontières et les marches: cloisonnement et dynamique

du monde" in H. Kishimoto (éditeur), Geography and ifs Frontiers : in memory of
Hans Boesch, Berne, Kummerly und Frei, p. 53-58.

GOTIMANN, J., 1993, "The end of Geography", Geographieal Joumal, Vol. 159, l,
mars 1993, p. 101.

O'BRIEN, R., 1992, Global financial integration : the end of Geography, Londres,
Chatham House.

TAYLOR, P. J., 1985, Political Geography : world economy, nation-state and
locality, Londres.

agencies cannot strictly en/orce stabilising policies. The internai organisation of
territory will concern itself with the provision of minimum daily security. With the
powerfully concentrated vested interests of great hubs, of huge corporations, and of
agrowing rutmber of super-powers, the security of individual territories can on/y be
assllred on a collective basis and managed in the general interest. Plato's Laws may be
recalled once more at this junctllre, but with the exciting opportunity of our time,
mankind has chosen to live dangerously. Perhaps the realisation of the changes
gradually wrollght in the significance of territory may contribute to a safer operation of
the spatial factor in politics".

92



LE TERRITOIRE DANS LA TRANSITION A LA

POSTMODERNITE

Paul CLAVAL

Université de Paris-Sorbonne

R6sum6 : La géographie humaine, qui ne s'intéresse au territoire que depuis peu,
l'associe selon les cas à l'idée de contrôle et de pouvoir, à la nature du lien social ou
au rôle des représentations symboliques. L'intérêt des sciences sociales pour les
problèmes d'identité s'est développé parallèlement à celui que les géographes
nourrissent pour le territoire: J'identité est liée à la construction individuelle de la
personne, ou au jeu des relations avec l'Autre, mais reste une notion élusive. Le
territoire sert de support aux sentiments d'identité selon des modalités variables.
La transition à la postmodernité remet en cause les ressorts identitaires
traditionnels, ce qui se traduit par une recherche forcenée d'identification aux objets
ou aux paysages. Elle entraine la fin des philosophies de l'histoire, sur lesquelles
reposaient les identités et les territoires d'hier. La prolifération de discours
identitaires qui en résulte traduit le déficit de sens du monde actuel, et peut se
révéler dangereuse par ses conséquences politiques.

Mots-clefs: Altérité, contrôle, histoire, identité, personne, postmodernité,
pouvoir, territoire.

Abstract : Human geography, which deve/oped only recently an interest for
territory, links it, according to circumstances, to the idea of power and control, the
nature of the social link, or the ro/e of symbolic representations. The interest of
social sciences for the prob/ems of identity grew at the same time than that of
geographers for territory : identity is linked to the construction of se" or the
relations with others, and remains an elusive notion. Territory serves as a basis for
identity feelings according to variable modes.
The transition to postmodernity challenges the forces behind traditional identities,
which induces a frienzed quest of identification ta things or Iandscapes. It provokes
the end of the philosophis of history, upon which were bui/t the identities and
territories of yesterday. The ensuing proliferatation of identitary discourses
expresses the deficit of sense of the World of to-day, and may be dangerous
through its political consequences.

Key words: Control, history, identity, otherness, postmodernity, power, self,
territory.

93



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Les géographes des années 1960 ramenaient tout à l'espace.
Ceux d'aujourd'hui parlent plus volontiers de territoire. Ce changement
reflète pour une pan les débats épistémologiques internes à la discipline.
Il témoigne sunout d'une transformation profonde du monde et d'une
mutation corrélative des façons de le comprendre: y concourent le
déclin des idéologies à dominante économique si populaires durant les
Trente Glorieuses, l'attention plus aiguë accordée à la manière dont les
hommes vivent le milieu où ils sont installés, et la fragilisation des
identités qu'entraîne le déclin des philosophies de l'histoire qui servaient
à interpréter le monde. C'est désormais aux lieux et à ce qui les
différencient que beaucoup se réfèrent pour dire ce qu'ils sont, et en
quoi ils se différencient des autres.

Le territoire : une découverte récente de la géographie humaine

Territoire, contr6le et pouvoir

a- Dès le début du siècle, les géographes sont amenés à parler de
territoire lorsqu'ils s'attachent aux problèmes de géographie politique et
traitent de l'espace dévolu à une nation et structuré par un Etat. Bien des
problèmes naissent du désaccord entre la distribution des populations et
les limites étatiques; d'autres résultent de la difficulté que cenains pays
éprouvent à assurer leur sécurité dans les limites que le peuplement
national devrait leur imposer: ils cherchent à se donner des frontières
plus faciles à défendre, fleuves ou chaînes de montagne. Pour les
justifier, leurs représentants prétendent que c'est la nature qui les a
assignées comme bornes au territoire national.

Le territoire, dans ces acceptions, résulte de l'appropriation
collective de l'espace par un groupe.

b - Jean Gottmann tire pani à la fois des approches de la
géographie politique et de la géopolitique de l'Entre-deux-guerres, et de
la pensée des théoriciens de l'Etat lorsqu'il associe la conception
moderne du territoire à celle de souveraineté (1973). Pour qu'une entité
politique puisse faire l'expérience de l'absolu du pouvoir, il faut qu'elle
soit sans concurrence et exerce un monopole total sur un espace donné :
elle est alors souveraine. L'idée de territoire se trouve ainsi liée à celle de
contrÔle, et le justifie.

Au territoire de l'Etat tel qu'il résulte de la théorie politique
moderne s'opposent ceux qui reflétaient d'autres structures du pouvoir:
la pratique féodale d'un pouvoir hiérarchisé et dont chaque échelon ne
dispose que d'attributs limités aboutit à une structuration d'espaces qui
s'emboitent ou qui se chevauchent; elle ne conduit pas à la géométrie
simple des territoires à laquelle la pratique internationale a conduit en
Europe d'abord, puis dans l'ensemble du monde, depuis le XVIIème
siècle.

94



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

c - Robert Sack (1986) a proposé une interprétation de la
territorialité assez voisine de celle de Gottmann, mais applicable à toutes
les échelles. Lorsque vous avez de jeunes enfants, dit-il, vous pouvez leur
interdire d'ouvrir tel ou tel tiroir de votre bureau, de jouer avec votre
ordinateur, votre téléphone ou votre télécopieur, de prendre des livres sur
les étagères et de les remettre n'importe où. La liste des interdits risque
ainsi de s'allonger à l'infini, ce qui en atténue l'effet et nuit à leur
efficacité. En interdisant purement et simplement l'accès du bureau à
votre progéniture, vous parviendrez au résultat recherché à bien
moindres frais. Le territoire nait donc des stratégies de contrôle
nécessaire à la vie sociale - ce qui est une autre manière de dire qu'il
exprime une souveraineté. La démarche de Robert Sack a l'intérêt de
souligner que l'idée de territorialité s'applique à toutes les échelles, de
celle de la pièce à celle de l'Etat.

Territoire et réalité sociale

a - Une autre composante de l'idée de territoire vient de
l'éthologie animale. Les travaux de l'Autrichien Konrad Lorenz (1973)
et du Néerlandais Nikolaas Tinbergen (1967) font découvrir le rôle que
joue la territorialité dans la vie de beaucoup d'espèces. Les espaces de vie
y sont jalousement marqués. A l'intérieur des cellules ainsi délimitées, un
ordre hiérarchique est institué - un pecking order selon l'expression
anglaise souvent reprise. Un mâle les domine généralement, affirme sa
supériorité sur les plus jeunes à l'occasion d'affrontements qui
reprennent périodiquement. Il élimine les concurrents éventuels dès
qu'ils franchissent les limites. C'est par ce contrôle du territoire que les
groupes animaux assurent leur reproduction et limitent leurs effectifs.

L'idée de transposer les enseignements de l'éthologie aux sociétés
humaines est popularisée à travers les publications de Robert Ardrey
(1966) ou de Desmond Morris (1969). La plupart des spécialistes des
sciences sociales n'approuvent pas la transposition aux comportements
humains d'acquis de la biologie ou des sciences naturelles. Ils se
demandent ce que valent les comparaisons effectuées entre groupes de
primates et bandes de primitifs.

Les géographes se refusent à transposer les leçons de Tinbergen
ou de Lorenz à leur domaine, mais retirent des exemples fournis par
l'éthologie l'idée qu'il faut s'attacher aux moyens mis en œuvre pour
contrôler l'espace si l'on veut comprendre le dynamisme des sociétés
(Malmberg, 1980). Pourquoi l'appropriation d'une certaine étendue ne
serait-elle pas nécessaire à l'épanouissement de certaines fonctions
sociales?

b- Le succès de la géographie radicale d'inspiration marxiste
aboutit, au début des années 1970, à une étrange rhétorique sur la
création de l'espace: par refus de "naturaliser" les faits sociaux, on fait de

95



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

la société la réalité première. Elle n'est pas plongée dans un milieu qui
lui préexisterait au moins en partie : elle le suscite et le façonne.

De telles positions sont intenables pour qui se veut matérialiste :
les géographes marxistes qui se veulent cohérents découvrent vite qu'il
leur faut cesser de parler de création d'espace. Les sociétés humaines
construisent leurs territoires à partir de l'étendue qu'elles contrôlent et
transforment.

Territoire, symboles et représentations

a- La dimension symbolique du territoire est présente dans les
travaux des géographes depuis l'Entre-deux-guerres au moins. Jean
Gottmann la systématise lorsqu'il propose, en 1952, de faire l'analyse des
iconographies, c'est-à-dire des représentations territoriales, une des bases
de la géographie politique.

Les travaux d'inspiration phénoménologique et humaniste vont
dans le même sens. Eric Dardel souligne que pour les sociétés primitives,
la terre est puissance, car elle est origine (c'est d'elle que toute réalité
procède), présence (c'est "de sa rencontre avec un paysage qui lui fait
face et s'annonce à lui" "que le présent se retrempe et se transmet comme
en une réserve cachée de verdeur et de force" [Dardel, 1990, p. 69]) et
force surnaturelle «(à la base de la géographie des primitifs, il y a ... un
comportement religieux, et c'est au travers de cette valeur sacrée que se
manifestent les "faits" géographiques» [Dardel, 1990, p. 74]).

b- La dimension symbolique du territoire devient un des thèmes
essentiels de la géographie lorsque se développent les recherches sur
l'espace vécu, dans les années 1970 et dans les années 1980. Dans les
pays anglo-saxons, on s'attache au sens des lieux, the sense of place; la
tradition vidalienne d'analyse de la personnalité des constructions
géographiques ressuscite. L'attention va aussi à la manière dont les
toponymes sont choisis, et aux significations qui leur sont attachés.

Les hauts lieux suscitent un grand intérêt:

"Ce sont des lieux de mémoire; leur valeur symbolique est plus ou moins
élevée, locale, nationale, internationale, mondiale, ou propre à une religion,
à une culture; ils sont souvent sources d'identité collective et, aussi,
d'activités économiques." (Brunet et alii. 1992, p.232)

c - La géographie se penche de nouveau sur le sentiment
d'enracinement, sur les liens affectifs et moraux que les groupes tissent
avec le sol où ils sont nés et où sont enterrés leurs ancêtres.

Les géographes s'étaient contentés, entre les deux guerres
mondiales. de sonder les âmes et les cœurs des citoyens des nations
modernes. Dans le même temps, les ethnologues découvraient des
attachements analogues, mais souvent beaucoup plus forts encore, chez
les peuples primitifs. Les travaux d'Elkin (1967) le soulignaient. Les

96



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

aborigènes australiens pratiquaient une économie de chasse et de
cueillette qui aurait dO les laisser indifférents à l'environnement à partir
du moment où ils y trouvaient plantes utiles et gibier, ils s'identifiaient si
profondément aux lieux de séjour de leurs ancêtres fondateurs du temps
du mythe, que beaucoup se laissaient mourir lorsqu'ils se trouvaient
déplacés.

Les travaux de géographie tropicale se rapprochent peu à peu de
ceux des ethnologues par les méthodes mises en œuvre: les séjours sur le
terrain se font plus longs, l'attention accordée aux monographies de
détail devient plus grande. Il n'est plus question de parler de gens dont
on ne comprend pas la langue.

Jean-Pierre Raison (1977) est fasciné, à Madagascar, par
l'incapacité des cultures indigènes à se définir sans référence à l'espace.
Les groupes n'existent que par le territoire avec lequel il s'identifie. Joël
Bonnemaison (1986) découvre, au Vanuatu, une réalité analogue, et
démonte patiemment l'écheveau de mythes qui ont ancré les ancêtres
venus en pirogue dans des temps reculés à l'espace qu'ils occupent
aujourd'hui. Hong-Key Yoon (1986) souligne que les conflits entre la
population de souche européenne et les Maoris de Nouvelle-Zélande
résultent le plus souvent de la relation différente que les deux groupes
nouent avec la terre: les premiers n'y voient qu'une commodité qui
s'échange comme n'importe quelle autre, alors que les seconds n'existent
que par et pour la place sacrée, le marae. où ils se retrouvent et où ils
dansent.

Les sociétés géographiques, selon l'expression forgée par Jean­
Pierre Raison, sont exceptionnelles, mais les liens symboliques que les
groupes nouent avec le territoire paraissent universels. Le vocabulaire
occidental le dit: l'on se bat pour la patrie, la terre du père dit
l'étymologie, ou pour la mère-patrie, curieuse expression puisqu'elle
voudrait que la terre du père soit notre mère. Comment souligner plus
fortement le rôle de l'enracinement dans des sociétés qui proclament
haut et fort qu'elles sont attachées à la mobilité responsable du progrès?

d - La prise en compte de la dimension territoriale traduit une
mutation profonde dans la démarche géographique: parler de territoire
au lieu d'espace, c'est souligner que les lieux dans lesquels s'inscrivent les
existences humaines sont construits par les hommes à la fois par leur
action technique et par les discours qu'ils tiennent à leur propos. Les
relations que les groupes nouent avec le milieu ne sont pas simplement
matérielles: elles sont aussi d'ordre symbolique, ce qui les rend
réflexives. Les hommes créent leur environnement, qui leur offre en
miroir une image d'eux-mêmes et les aide à prendre conscience de ce
qu'ils partagent:

"(Le territoire) contribue en retour (...) à conforter le sentiment
d'appartenance, il aide à la cristallisation de représentations collectives, des
symboles qui s'incarnent dans des hauts lieux." (Brunet et alii, 1992, p. 436)

97



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Les géographes sont longtemps restés très prudents dès que l'on
évoquait les clivages sociaux. Le concept de classe n'est utilisé par la
discipline qu'à partir des années 1950 en France, 1970 dans le monde
anglo-saxon, mais il l'est sans esprit critique: on l'adopte sans préciser
que la prise de conscience qui crée la classe (ou toute autre catégorie
collective) implique, outre la similarité objective des situations, un
système de communication assez efficace pour que chacun puisse
comparer son statut à celui d'autres membres du groupe (Oaval, 1973).

Le territoire apparaft, de ce point de vue, comme essentiel:
offrant à ceux qui l'habitent des conditions d'intercommunication facile
et des repères symboliques forts, il constitue une catégorie fondamentale
de toute structure vécue: la classe spatiale. Comme pour tous les
phénomènes de classes, des hiérarchies existent: l'on dit "nous" pour le
quartier, le village, le petit pays, ou la nation selon le contexte dans
lequel on se trouve, où le type de match auquel on assiste (Oaval, 1973).

L'apport des travaux sur l'identité

Les sciences de l'homme ne se passionnent que depuis peu pour
les problèmes d'identité: c'est par la psychanalyse que les recherches
débutent en ce domaine, aux alentours de la Seconde Guerre mondiale.
La curiosité s'élargit brusquement à l'ensemble des sciences sociales dans
les années 1970, au moment où l'on commence à faire des problèmes
d'identité une des caractéristiques des sociétés contemporaines.

Identité et personnalité: la conception essentialiste de l'individu et du
groupe

Le premier courant de recherche sur l'identité la met en rapport
avec l'idée de personnalité. Erik Erikson (1972) s'attache à la crise de
l'adolescence. Jusqu'à cet âge, la société attend des enfants qu'ils se
conforment à des modèles de comportement qui leur sont imposés de
l'extérieur par les codes et grammaires de communication qu'ils doivent
assimiler, les ordres qu'ils reçoivent, les interdictions qui leur sont
signifiées et les règles de politesse qu'on les force à appliquer.
L'adolescence est un moment difficile parce que les jeunes doivent
apprendre à ne compter que sur eux: il leur faut intérioriser les règles et
les obligations qu'on leur a apprises, ce qui les oblige à rendre cohérent
leur système de valeur. Ce travail d'assimilation et de hiérarchisation
façonne le caractère de l'individu et le transforme en "personne".

Le résultat des ajustements qui se déroulent ainsi avant l'entrée
dans l'âge adulte, et que des rites de passage solennisent, varie d'une
culture à l'autre. Ici, on admet que beaucoup des choix sont dictés de
l'extérieur, ce qui restreint considérablement la responsabilité de chacun
(Héritier, 1977). Ailleurs, ce qui compte surtout, c'est de ne jamais perdre

98



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

de vue l'intérêt supérieur du groupe dont on est solidaire, comme dans
les morales du point d'honneur. Dans les sociétés chrétiennes, pour le
protestantisme en particulier, l'homme est libre et responsable de ses
choix. Le marxisme et le freudisme insistent sur les conditionnements
externes de l'individu, celui qui vient de la classe à laquelle on appartient,
ou celui que la société impose, à travers l'image du Père, à l'être profond
de chacun. Pour ces philosophies modernes, la personne cesse d'être du
côté de la société et de la culture; elle a ses sources dans la nature et dans
la spontanéité que l'éducation ou les conventions sociales répriment.

La construction de l'identité prend une dimension nouvelle
chaque fois que les jeunes ont la possibilité de choisir entre plusieurs
systèmes de valeurs. Tous n'intériorisent pas alors les mêmes règles: les
milieux où les cultures se mélangent connaissent des identités fuyantes
ou instables. De là les critiques qui sont souvent adressées aux métis : on
ne sait pas toujours quel système de valeurs ils ont fait leur, celui du père
ou celui de la mère; il leur arrive, dans des moments difficiles ou lors de
crises, de changer d'identité.

Les situations de contact sont si dangereuses pour le maintien des
identités que les cultures depuis longtemps exposées ont imaginé des
systèmes qui limitent la ponée des échanges auxquels elles se livrent.
L'endogamie évite le métissage biologique. Les interdits alimentaires
interdisent de s'asseoir à la même table que l'autre, ou de boire avec lui.

La construction des identités prend, de ce point de vue, une
dimension géographique: un groupe soucieux de ne pas voir ses jeunes
générations s'écarter des idéaux traditionnellement professés à intérêt à
vivre isolé. La construction du territoire fait partie des stratégies
identitaires.

Identité et altérité: les conceptions relationnelles de l'identité

L'identité est-elle toujours réellement le résultat de ce que l'on est,
et des manières que l'on s'est données de sentir, de réagir et d'agir? Non.
Depuis une vingtaine d'années, l'accent est volontiers mis sur la nature
relationnelle des sentiments d'identité. C'est le regard que les autres
portent sur vous qui vous définit.

Les historiens ont très largement contribué à faire triompher ces
approches. Dans les sociétés occidentales, les bouleversements politiques
et l'accroissement de la mobilité ont souvent remis en cause les identités
traditionnelles. Etre français, dans la France d'Ancien Régime, c'était être
lié au Roi. Selon les provinces, la relation était différente en fonction du
moment et des circonstances où l'intégration au Royaume s'était faite. Il
n'y avait nulle contradiction à se sentir à la fois provençal et français.

La Révolution rompt ces liens et accélère la mutation vers la
mobilité. Un exemple le montre. Il n'y avait pas, en France, de Midi
avant 1789. C'est à la suite de l'épisode révolutionnaire que les gens
prennent conscience de la similitude des accents et des attitudes de ce
gros tiers du pays (Manel, 1987). Les études linguistlques n'ont pas

99



Géographie et Cultures. n° 20, 1996

encore fait assez de progrès pour qu'on les attribue au fait occitan. C'est
des réactions des Français du Nord face à des concitoyens volontiers
hâbleurs et démonstratifs que nait l'image du méridional, bientÔt
appropriée par les gens du Midi. C'est parce que la psychologie de
l'époque attribue volontiers la faconde aux effets d'un climat plus
clément et d'un soleil généreux que le Midi est présenté comme un pays
de soleil et d'exubérance. Les recherches d'Olivier Carbonell (1987)
datent très bien la mutation qui marque la naissance du Midi.

Les travaux de Catherine Bertho (1980) sur la naissance de la
Bretagne sont plus connus encore, mais ils ont trait à une réalité plus
complexe. La Bretagne est une vieille province qui a toujours été jalouse
de ses prérogatives et chatouilleuse à l'égard de certaines initiatives
parisiennes :

"Le génie de la Bretagne, écrivait Michelet, c'est un génie d'indomptable
résistance et d'opposition intrépide, opiniâtre, aveugle; témoin Moreau,
l'adversaire de Bonaparte. La chose est plus sensible encore dans l'histoire de
la philosophie et de la littérature." (Michelet, 1966, p. 20)

Mais ce n'est pas autour de cette image traditionnelle et flatteuse,
qui reflète la manière dont les Bretons se conçoivent eux-mêmes, que les
stéréotypes modernes se sont construits. Le type populaire du Breton
sort plutÔt du personnage de Bécassine et de la réaction des Parisiens
confrontés à l'afflux de paysans pauvres, peu instruits, ignorant tout de la
ville, et partant balourds. L'identité est bâtie par le regard de l'autre. Les
Bretons font contre mauvaise fortune bon cœur et s'approprient une
image qui ne les flattent pourtant pas, mais dont ils ne peuvent se libérer.

La nature des identités

Les analyses de la personnalité abordent le problème de la
personne sous l'angle de l'individu et de la psychologie. Les approches
relationnelles nous rappellent que ce qui en est jeu, c'est à la fois le moi
et le nous, qui ne peuvent se concevoir sans un regard sur les autres, et
bien souvent, sans le regard des autres.

L'ethnologie repose sur le décentrement et la découverte de ce
qui est étranger. Celui qui la pratique est nécessairement conduit, à
travers ses expériences de terrain, à se poser des questions sur ce qu'il est,
et à découvrir que sa propre identité, qui lui semblait aller de soi, n'est
pas un absolu. C'est dire tout ce que la réflexion des anthropologues
apporte à la compréhension de l'identité.

C'est parce qu'il est confronté à des forces d'altérité que l'individu
a besoin d'identité. Parlant des Samo, Françoise Héritier écrit:

«Pour exister, l'homme doit vaincre l'indifférence de Dieu, l'impuissance des
ancêtres, l'hostilité de la brousse et de la féminité. Il ne peut naître vraiment
que d'une tolérance de la nature et de la féminité. C'est pour cela que des
structures sociales sont nécessaires à l'homme-vir. Sans elles, il n'aurait pas

100



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

d'existence. C'est un cadre rigoureux, déterminé pour "faire" l'individu
comme existant, posé contre l'hostilité ou l'indifférence de la nature dont
relève les femmes, de ces forces de vie que sont naturellement la brousse et
les femmes, conçues de façon antinomiques comme forces de mort (...).
C'est en ce sens que la socialisation, affaire masculine, est là pour donner à
l'homme en groupe, nié en tant qu'individu, une vérité et une identité dont la
fonction est de contenir autant que faire se peut des forces incontrôlables.»
(Héritier, dans Lévi-Strauss, 1977, p. 70-71)

L'identité apparaît comme une construction culturelle. Elle
répond à un besoin existentiel profond, celui de répondre à la question :
"qui suis-je 1". Elle le fait en sélectionnant un certain nombre des
éléments qui caractérisent à la fois l'individu et le groupe: artefacts,
costumes, genres de vie, milieux, mais aussi systèmes de relations
institutionnalisés, conceptions de la nature, de l'individu et du groupe,
comme le rappelle Françoise Héritier à propos des Samo. Les traits qui
caractérisent les gens sont si nombreux qu'une partie seulement est
retenue pour définir l'identité - ce qui veut dire qu'à partir de la même
situation, d'autres conceptualisations seraient possibles. Mais l'identité,
une fois définie, contribue à figer la constellation des traits qu'elle a
retenus et à les soustraire aux dérives du temps.

A travers le témoignage des anthropologues se dessine l'idée que
l'identité doit être analysée comme un discours que les groupes tiennent
sur eux-mêmes et sur les autres pour donner un sens à leur existence. Le
type ainsi défini prend appui sur des traits bien réels de la vie matérielle,
de l'organisation sociale et de l'univers des valeurs de la collectivité, mais
c'est une construction qui est par nature arbitraire. C'est ce qui explique
que les termes auxquels on a recours soient souvent imposés par les
autres et intériorisés et valorisés par défi.

L'identité est une notion élusive. Denis-Constant Martin le
souligne très bien :

"La difficulté à laquelle se sont heurtées les sciences sociales a probablement
consisté en ce qu'elles ont évoqué l'identité à propos de certains phénomènes
tout en la caractérisant par un manque, une absence, un défaut: Erik Erikson
parle de quête; Claude Lévi-Strauss, de foyer virtuel; Lucian Paye, de crise et
Jacques Berque d'horizon." (Martin, 1994, p. 18)

Oaude Lévi-Strauss était tout aussi explicite:

"(...) l'identité est une sorte de foyer virtuel auquel il nous est indispensable
de nous référer pour expliquer un certain nombre de choses, mais sans qu'il
ait jamais d'existence réelle." (Lévi-Strauss, 1977, p. 332)

101



Géographie et Cultures. n° 20. 1996

Identité, temporalité et terrilorilllité

L'identité implique des référents sans lesquels elle ne pourrait
être définie : "Le récit identitaire reconstruit quatre piliers de l'expérience
humaine: le temps, l'espace, la culture et les systèmes de croyance" écrit
Denis-Constant Martin. Il a besoin du temps pour prouver le sérieux des
reconstitutions qu'il propose :

«L'unité devant l'événement, la cohésion nécessaire à l'action face à l'Autre
qui a été défini doivent être enracinées dans le passé. Il convient de recréer
l'histoire, "d'inventer des traditions" (Hobsbawm et Ranger, 1983) pour
démontrer que la communauté a, de tous temps, été pareillement organisée et
que (...) un passé glorieux lui donne le droit d'espérer un avenir heureux, et
de luner pour en jouir.» (Martin, 1994, p. 25)

Le sentiment identitaire permet de se sentir pleinement membre
d'un groupe. Le doter d'une base spatiale le leste de réalité:

«La mémoire s'investit dans des "lieux", des "portions de nature" où sont
enracinés des potentiels, disait Jacques Berque (Berque, 1970, p. 478) et la
relation tissée entre l'histoire et l'espace fournit une base apparemment
matérielle à l'identité: elle lui procure un territoire. L'occupation, entraînant
le travail de la sensibilité sur l'enracinement physique, confère aux "pays",
aux villes, aux quartiers, une dimension symbolique (...), une qualité qui
secrète l'attachement.» (Martin, 1994, p. 25-26)

On voit donc pourquoi les problèmes du territoire et la question
de l'identité sont indissolublement liés: la construction des
représentations qui font de certaines portions de l'espace humanisé des
territoires est inséparable de la construction des identités. L'une et l'autre
de ces catégories sont des produits de la culture, à un certain moment,
dans un certain cadre. Comme toutes les constructions, elles peuvent être
remises en cause et le sont parfois: il y a des crises identitaires, qui
entrafnent souvent une modification du rapport à l'espace; les
transformations de la réalité spatiale risquent d'entrafner, à l'inverse, une
remise en cause des constructions identitaires: celles-ci doivent être
reformulées ou rebâties sur des bases nouvelles.

Le support territorial identitaire le plus simple est celui qui est
exclusif et se présente d'un seul tenant; c'est celui des sociétés
géographiques dont nous parlions plus haut. Dans de tels contextes,
l'espace et les identités sont des réalités clairement définies. Chaque
groupe peut s'épanouir dans un espace où il échappe aux risques de
pollution dont l'Autre est porteur. Mais de telles situations seraient
intenables sans aménagements, car elles rendraient impossible tout
contact et tout échange entre les groupes; elles condamneraient
l'humanité à ne vivre que sous le signe de l'hostilité ou de l'indifférence.
La trame des territoires est donc interrompue par des marches aux statuts
indécis, mais où les groupes se rencontrent, ou par des places neutres où

102



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

les relations deviennent licites - les marchés jouent souvent ce rÔle, mais
il peut l'être aussi par des aires cérémonielles ou des pèlerinages.

Le support territorial des identités

Le support territorial des identités n'a pas besoin d'être continu et
d'un seul bloc lorsque la construction du "moi" et du "nous" est moins
fragile et n'est pas menacée de dissolution au moindre contact: ce qui
compte en pareil cas, c'est la dimension symbolique de certains référents
spatiaux, lieux de culte, tombes des ancêtres. La territorialité s'exprime
plutÔt en termes de polarité que d'étendue. Rien ne s'oppose, en pareil
cas, à ce que les groupes dont les identités diffèrent se juxtaposent ou
s'imbriquent: leur cohabitation ne soulève pas de problème de nature
politique et religieuse puisque chacun dispose de repères qui l'amarrent à
une portion d'espace. Les sociétés traditionnelles offrent de multiples
exemples, à la campagne ou à la ville, de mosarques territoriales stables.

Peut-il y avoir des identités sans référent spatial? Oui et non.
Non, tout d'abord: les groupes éclatés souffrent à tel point de ne pas
disposer de référents spatiaux qui garantissent leur existence qu'ils se les
créent dans l'imaginaire. Ils les situent parfois dans le passé, dans la terre
des origines, ou les projettent vers l'avenir, dans la terre promise. Les
Juifs de la diaspora se disaient rituellement: "L'an prochain à Jérusalem",
ce qui était à la fois rappel d'une histoire révolue et référence au futur.

Les communautés éclatées ne se contentent pas toujours d'un
centre symbolique proche, clocher ou minaret, pour se fédérer. Elles
éprouvent le besoin de se barricader dans des micro-territoires dont elles
ne sortent que pour effectuer le travail et les échanges qui les font vivre.
Elles créent des colonies, ou acceptent sans trop en souffrir d'être
enfermées dans des ghettos, dans la mesure où ceux-ci garantissent leur
identité. L'idéal, pour beaucoup, n'est pas de se rassembler pour recréer
une grande unité territoriale, mais de transformer le ghetto en petit
territoire inviolable - ce que réalisait par exemple le shtetl des anciens
territoires du royaume de Pologne-Lituanie (Ertel, 1986).

Au stade suivant, le territoire symbolique devient mobile. C'est le
cas de certains nomades, qui reconstituent l'espace sacré qui donne un
sens à leur vie partout où ils s'installent. On le dit aussi des Juifs, pour
lesquels l'espace territorial se reconstitue partout où se trouvent réalisées
les conditions pour que la Torah soit respectée et louée.

Les constructions politiques modernes, les Etats, sont nées de la
fusion de populations diverses. Celles-ci ont dû renoncer, en s'unissant,
aux territorialités exclusives qui étaient les leurs dans le passé, et
apprendre à vivre avec des territorialités polarisées, qui permettent
juxtapositions ou emboftements. Elles ont appris à s'identifier à des
constructions territoriales plus vastes et souvent continues - le territoire
national - mais aussi à des symboles qui peuvent partout rappeler la
collectivité - ainsi le drapeau.

103



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

L'identité et le territoire dans la transition à la postmodernité

L'évolution des identités et des territorialités

Quoique les identités semblent faites d'abord pour soustraire les
individus et les groupes aux atteintes du temps, elles ne sont pas figées.
Lorsque les gens font partie de plusieurs groupes, il leur est possible de
se réclamer, selon les moments et les opportunités, de l'un ou de l'autre
d'entre eux. La conversion fait rompre avec des éléments centraux du
système de valeurs incorporés dans l'identité pour leur en substituer
d'autres.

On serait tenté de proposer un schéma général d'évolution des
identités et des territorialités: on passerait ainsi de constructions
culturelles du moi et du nous ressenties comme fragiles, et partant
assorties de territorialités exclusives et jalouses, à des identités fortement
structurées, plus résistantes aux contacts et aux échanges, et partant plus
facilement associées à des territorialités symboliques, et donc
discontinues, en mosaïque ou emboîtées. La modernisation des sociétés
conduirait, à la suite de l'uniformisation des techniques et des conditions
de vie et de l'adoption de valeurs universelles, à l'élargissement des
sentiments identitaires et au triomphe du village planétaire. C'est un peu
en ce sens que l'on présentait traditionnellement les réflexions sur le
territoire.

L'observation incite à la prudence. Dans les grandes cités qui
prolifèrent un peu partout, les groupes de jeunes se structurent en gangs
et essaient de s'assurer le contrÔle exclusif de territoires qu'ils défendent
jalousement contre les intrusions des voisins. Dans les sociétés paysannes
traditionnelles, les jeunes se battaient de même, village contre village,
pour s'affirmer, prouver leur virilité et montrer leur capacité à s'imposer
face aux autres. Le progrès technique a-t-il les effets supposés? Dans ce
cas, non.

La multiplication des déplacements et la rapidité des
communications a cependant des effets incontestables sur les sentiments
identitaires. Tant que l'univers dans lequel vivent les gens est borné,
l'identité est vécue sur le mode de la nécessité: l'individu ne voit pas
comment il pourrait se soustraire à ce que le groupe dont il fait partie, et
ceux qui s'opposent à lui de manière permanente, lui imposent comme
disciplines, valeurs, manières d'être et images. L'identité est si prégnante
qu'il n'est guère besoin de la définir. On se contente de s'opposer aux
autres, de dire nous pour tous ceux que l'on sent proches, et de ranger le
reste du monde dans quelques grandes catégories fourre-tout. Les êtres
qui en font partie ne valent pas ceux qui font partie du groupe. Ce sont
des gavaches, des barbares. Ils appartiennent à une humanité inférieure, à
une sous-humanité, ou sont exclus de l'humanité. Dans la construction
de ces identités, éléments matériels, appartenances territoriales et valeurs
sont mises sur le même plan.

104



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

L'ouverture de la société remet en cause ces certitudes faciles:
elle multiplie les contacts avec l'Autre, et montre la complexité et la
diversité de celui-ci. Cette confrontation élargie conduit souvent à des
attitudes défensives: l'affirmation identitaire devient explicite. Pour la
souligner, on multiplie les signes et l'on investit les éléments objectifs de
différenciation d'une valeur symbolique nouvelle. Les sociétés paysannes
européennes réagissent ainsi, durant le XIX~me siècle, à la menace de
dissolution dans de grands ensembles anonymes qu'apportent le chemin
de fer et le progrès en inventant de nouveaux costumes, de nouvelles
coiffes ou des formes nouvelles d'architecture. En mois d'un siècle, on
passe en Bretagne de moins de 10 types de coiffes à plus de 100
(Creston, 1974) !

De telles stratégies cessent d'être applicables lorsque le progrès se
poursuit et que les aires de circulation des biens et des personnes
s'élargissent. Avec l'industrialisation des fabrications, les outillages se
standardisent, les costumes sont faits des mêmes étoffes et selon des
modèles similaires - le pantalon en blue jean qui est devenu l'uniforme
d'une partie de la population du monde en fournit la démonstration.

Mais la dissolution des identités traditionnelles va de pair, au
XIX~me siècle et durant la première moitié du XX~me siècle, avec la
formation d'identités élargies, celles des Etats-nations qui en viennent à
occuper toute la scène mondiale. Allant dans le sens de l'histoire, elles
englobent, sans que cela soulève généralement de difficulté, ce qui
subsiste des sentiments d'appartenance et des territorialités du passé.
Celles-ci cessent d'être vécues sur le mode de la territorialité continue:
elles se transforment en territorialités symboliques qui se prêtent
parfaitement au jeu de la hiérarchisation et de l'imbrication des
appartenances.

De l'identité à l'identification

Les référents matériels qui proclamaient les identités et
affichaient la nature des individus et des groupes cessent de s'imposer à
chacun par nécessité. Rien n'oblige, c'est vrai, les jeunes à s'habiller
partout de la même manière: les choix qui leur sont offerts n'ont jamais
été aussi larges. Tout se passe comme si de très larges parts de l'univers
matériel avaient cessé d'être conçues comme des supports possibles
d'identité.

Le besoin de se différencier ne disparaît cependant pas. Il n'est
pas vécu de la même manière : ce qui nous oppose aux autres ne nous
est pas imposé par le climat, le genre de vie, les techniques à disposition.
L'identité cesse de s'instituer toute seule, naturellement. Ceux qui ne
veulent pas ou ne savent pas la fonder sur une construction rigoureuse
de la personne en sont réduits à la chercher dans l'univers des objets dont
ils s'entourent (Maffesoli, 1988). L'identité est conférée par
l'environnement ou certains des éléments de l'environnement que l'on a

105



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

choisis. Nous sommes entrés dans un monde de signes et de
consommations culturelles (Clavai, 1979).

Celui qui désire s'affirmer achète une maison ancienne qu'il
restaure religieusement en respectant les règles traditionnelles de
construction. Il pave le sol de tommettes, court les antiquaires pour
trouver des meubles qui aillent bien avec le décor ainsi planté.

Les stratégies d'identification sont infinies: c'est Michel
Maffesoli (1988) qui souligne ainsi le passage entre les modalités
traditionnelles de l'identité et celles qui naissent de l'universalisation des
instruments de la vie matérielle, mais aussi de leur diversification.
L'identité traditionnelle s'inscrivait dans le registre du subi, du profond et
de l'authentique. Le souci d'identification qui éclate dans les sociétés
contemporaines ressort plutÔt du jeu et de l'arbitraire. Il ne doit pas pour
autant être pris à la légère: il témoigne de l'inquiétude de gens qui ne
savent plus quel sens donner à leur vie.

La transformation contemporaine des sentiments d'identité a des
répercussions sur la territorialité: elle entraîne une réaffirmation
appuyée des formes symboliques d'identification. Le sens retrouvé de la
fête en témoigne. Les gens sont plus sensibles aux lieux, et aux hauts­
lieux, que ce n'était le cas il y a une ou deux générations. L'engouement
que connaît le patrimoine est un autre signe de ces transfOlmations.

Dans la mesure où l'identification à des objets laisse l'individu et
le groupe fragiles, cenains pensent nécessaire de les consolider par des
mesures territoriales d'exclusion.

Fin de l'histoire, postmodernité et territorialité

Les formes traditionnelles de territorialité ne sont pas remises en
cause seulement par l'incidence de l'industrialisation et du progrès des
moyens de communication. Elles sont profondément affectées par le
déclin ou l'effondrement d'une panie des idéologies sur lesquelles
reposait notre monde. Les principes sur lesquels étaient fondées les
sociétés occidentales ont perdu leur crédibilité: c'est ce qui conduit à
dire que nous vivons le passage à la postrnodemité.

Les pays de l'Est s'étaient donné une religion laïque, le
communisme. Son credo reposait sur une idée simple: les hommes
peuvent et doivent connaître le bonheur auquel ils ont droit en ce
monde, et qui leur permettra de s'épanouir pleinement. Le
développement des forces productives y conduira, à la condition que le
cours de l'histoire ne soit pas infléchi par des modes d'organisation
sociale et économique défectueux ou injustes - à condition donc que
l'on combatte, détruise et dépasse le capitalisme.

Le marxisme-léninisme est une philosophie totalitariste de
l'histoire, car elle s'arroge le monopole du futur. Elle offre aux hommes
la seule solution possible pour accéder aux lendemains qui chantent.
Toutes les autres formes de pensée sont récusées ou combattues: les

106



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

religions, parce qu'elles donnent des recettes illusoires de bonheur; le
libéralisme, parce qu'il n'est que le camouflage des intérêts du Capital.

Le communisme interdisait donc aux populations des pays de
l'Est de rêver autrement que selon les schémas marxistes-léninistes. Un
dérivatif était cependant toléré: comme les cultures populaires étaient
tenues en haute estime, les différents peuples constituant l'Union
Soviétique ou l'Europe de l'Est étaient invités à se retrouver dans leurs
folklores. Les sentiments nationaux se trouvaient à cette occasion
magnifiés, mais hors de tout contexte historique. Chaque groupe avait
tendance à s'identifier aux grands moments révolus du passé. Le
territoire rêvé des nationalismes qui se formaient ainsi débordait
largement de celui que le groupe occupe aujourd'hui. L'histoire devait
être revue, pour remettre en accord la géographie des territoires avec les
aspirations des groupes. C'était revenir vers les formes de territorialité
exclusives que les philosophies de l'histoire avaient permis de dépasser
au nom de l'universalisme.

La remise en cause des philosophies de l'histoire a été
particulièrement brutale dans le monde socialiste, mais elle n'épargne pas
les pays où régnait le libéralisme. La fin de la guerre froide rend
manifeste une évolution engagée depuis une cinquantaine d'années au
moins. Les sociétés développées ont toutes désormais des régimes
démocratiques qu'aucune idéologie n'appelle à dépasser. On ne voit pas
ce qui peut faire sortir la vie de la plus grande partie des gens de la
grisaille où elle s'inscrit actuellement.

La quête d'identification que nous notions plus haut manifeste ce
désenchantement. Il est propice, comme à l'Est, à la résurgence de
formes de territorialité qu'on avait cru un moment dépassées.

Lo prolifération des discours identitaires

Le sentiment d'identité est de tous les temps. Le besoin d'en
parler est propre à certaines périodes, celle où les certitudes
s'évanouissent et où la multiplication des contacts conduit les gens à
douter de ce qu'ils sont. Denis-Constant Martin écrit:

«Le caractère récent de (la) littérature (sur l'identité) suggère que c'est dans le
monde contemporain qu'il faut d'abord étudier ce que les textes désignent par
identité: le monde d'après la décolonisation et l'effondrement des blocs, le
monde "retourné" par l'arrivée sur la scène internationale de tant de nouveaux
Etats.» (Martin, 1994, p. 18)

Nous vivons dans un monde où les gens ne savent plus toujours
ce qu'ils sont, mais où les facilités de communication et de déplacement
multiplient les points de référence où ils peuvent s'accrocher. Les valeurs
naguère dominantes sont érodées, mais il y a hésitation sur celles qui
pourraient leur être substituées. Les voies que peuvent suivre la
reconstruction des identités sont donc multiples. C'est pour cela qu'on en

107



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

parle tant. La raison en est simple, comme le souligne Denis-Constant
Martin:

"(L'individu) peut donc (...) changer ses affiliations et ses degrés
d'appartenance."
"La fonction du récit identitaire est d'orienter ce choix, de rendre normal,
logique, nécessaire, inévitable le sentiment d'appartenir, avec une forte
intensité, à un groupe. Il s'adresse à l'émotivité; il s'efforce de toucher.
d'émouvoir afin que ce sentiment d'appartenance pousse, le cas échéant, à
agir; rende insupportable le refus de soutenir. Afin de créer les conditions de
cette adhésion, le récit identitaire a pour tâche de définir le groupe, de le faire
passer de l'état latent à celui de "communauté" dont les membres sont
persuadés d'avoir des intérêts communs, d'avoir quelque chose à défendre
ensemble." (Martin, 1994, p. 23)

Quels sont les effets des identités que l'on cherche ainsi à
susciter?

"D'abord. le récit identitaire classe. définit et pousse à opérer des choix. Il
doit conduire à distinguer l'un de l'Autre, de manière à exclure l'autre, à en
faire un responsable, un péril... Cette distinction, cette division, entrent dans
les têtes, dans les pratiques; des deux côtés, car désigner un Autre, c'est
l'inciter, le contraindre parfois à accepter cette altérité et cette définition qui
est fournie de l'extérieur." (Martin, 1994, p. 24)

Les discours identitaires contemporains se veulent militants. Ils
ont pour but de faire sortir un ordre de ce qui est ressenti comme le
chaos. Les groupes qui se forment espèrent ainsi échapper à l'inquiétude
ambiante, mais ils savent leur entreprise menacée. Pour la mener à bien,
il ne suffit pas de démontrer aux gens qu'ils appartiennent à un groupe
uni. Il faut les délivrer des forces dissolvantes qui risqueraient de ruiner
l'entreprise qu'ils sont en train de mener.

Rien d'étonnant, donc, à constater que les identités que l'on
cherche à mettre en place exige des territorialités continues et absolues:
il ne s'agit pas simplement de s'affirmer; l'objectif est de se soustraire à la
contagion de modes de pensée que l'on condamne, à l'effet
d'entraînement de comportements et d'attitudes que l'on réprouve
moralement, et aux pollutions auxquels on s'expose à rester dans des
environnements impurs. Les discours identitaires contemporains
proclament donc la nécessité pour le groupe de disposer d'un contrôle
absolu du territoire qu'il fait sien. Il ne lui suffit pas de disposer d'un
foyer symbolique, d'un pôle de ralliement. Il lui faut s'isoler des autres.
Les mouvements nationalistes ou régionalistes réclament la constitution à
leur profit de nouvelles entités souveraines. Les minorités urbaines
affichent la volonté de disposer de quartiers où elles feront régner l'ordre
à leur guise, sans avoir recours à la police et à la justice officielles,
auxquelles elles dénient toute autorité.

108



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

Denis-Constant Manin souligne à juste titre l'écart entre le
contenu explicite des discours identitaires et les réalités qu'ils recouvrent.
La volonté de s'isoler et d'ignorer l'Autre "signifie également que
derrière les énoncés, on s'efforce de rechercher, à l'inverse de ce qui est
affirmé, des structures relationnelles et interactives, des modalités de
gestion du changement. Et bien sOr, du changement dans les relations, en
d'autres termes, des évolutions de rapports collectifs qui, dans les sociétés
modernes, se nouent, dès qu'ils ont quelque ampleur et conditionnent
l'accès aux ressources, autour du pouvoir." (Martin, 1994, p. 21-22).

La contradiction est évidente entre la volonté affichée d'ignorer
le monde et le souci réel de renégocier avec les autres, ou avec les
autorités encadrantes, sa position. La position affichée ignore en effet, les
nécessités de l'échange banal, les complémentarités économiques. Dans
les revendications territoriales, il n'est nulle part prévu d'instituer ces
espaces de contact, ces aires de neutralité qui permettaient
traditionnellement aux espaces voisins de communiquer sans risque
d'être dénaturés.

L'organisation de la vie selon les normes et les valeurs affirmées
par une culture et la mise en place systèmes de relations institutionnalisés
qu'elle suppose ne peuvent se faire dans le vide: elles se déroulent dans
l'espace et l'impliquent à tous les niveaux. Il leur est nécessaire comme
support matériel, et leur fournit une de leurs bases symboliques. La
plupart des structures connues de la vie collective se traduisent par des
formes de territorialité.

Celles-ci sont variées: elles vont de la prise de possession
complète au simple ancrage symbolique, et partant, de la division en
unités discrètes et qui se nient et s'ignorent, à l'articulation autour de
foyers auxquels s'accrochent les identités. Si la territorialité est
indispensable à l'affirmation et à l'épanouissement des formes d'existence
et d'identité collectives, ses formes et ses modalités sont multiples.

La diversification de l'humanité, et l'enrichissement collectif
global qui en est résulté, doivent beaucoup aux stratégies de structuration
territoriale et aux modalités d'échange qui les ont généralement
accompagnées: institutions de zones neutres entre territoires
indépendants, ou d'aires de rencontres entre des groupes juxtaposés et
polarisés plutôt autour de lieux d'identité et de mémoire.

La mise en œuvre des territorialités exclusives implique prise de
possession globale, exercice de la souveraineté et mise en œuvre de
stratégies de contrÔle. C'est sous cette forme qu'une nouvelle forme de
territorialité exclusive a été codifiée, au début des temps modernes : celle
de l'Etat. Elle mettait en œuvre des espaces neutres - marchés, ou
enclaves extra-territoriales des ambassades. Tout le système international
de relations que nous connaissons repose sur ce modèle territorial, et sur
la capacité de la société nationale à dépasser des formes de sociabilité et

109



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

de culture qui lui préexistaient, et à englober les territoires qui leur
correspondaient (Badie, 1995).

La généralisation des fonnes territoriales de l'Etat-nation est
devenue universelle avec la décolonisation. Mais ce triomphe est à la fois
trompeur et fragile: trompeur, parce que dans beaucoup de nouveaux
Etats, le territoire n'est qu'une coquille vide et sans valeur symbolique
pour la plupart des citoyens; fragile, parce que les philosophies sociales
sur lesquelles reposaient la modernité sont aujourd'hui critiquées.

Cette érosion des valeurs traditionnelles s'ajoute à la mobilité
accrue et à la facilité des communications pour créer des situations
profondément nouvelles pour l'immense majorité de la population
mondiale: celle où les opportunités de choisir ses propres valeurs
s'ouvrent, et où les identités de jadis cessent d'être vécues comme
éléments d'un destin auxquels on ne peut se soustraire. L'universalisation
des modes de vie matériel et la ruine des philosophies de l'histoire créent
un vide. Face au désarroi qui s'ensuit (Badie et Smouts, 1992), les
tentatives sont nombreuses. Les discours identitaires se multiplient.
Quelles vont être leurs effets sur les structures territoriales et
l'organisation de l'espace? C'est là un des défis essentiels que pose le
monde actuel à la géographie

L'intérêt que suscite la notion de territoire, les nouvelles fonnes
de territorialité et les géopolitiques qu'elles impliquent est considérable.
C'est en explorant ces modalités inédites des rapports des groupes à
l'espace que les géographes peuvent œuvrer positivement pour un monde
meilleur et plus juste. La tâche comporte cependant un risque: celui de
favoriser l'éclosion de nouveaux discours identitaires, au lieu de les
considérer d'un œil critique ceux qui existent. Le rôle de l'intellectuel
n'est pas de forger des idéologies, mais de démonter leurs mécanismes et
de faire comprendre à quoi elles servent, et quels dangers elles
comportent.

110



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Bibliographie

ANDERSON, Benedict, 1983, Imagined Communities. Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism, Londres, Verso.

ARDREY, Robert, 1966, Le Territoire. Une enquête personnelle sur les origines
animales de la propriété et des nations, Paris, Stock.

BADIE, Bertrand, 1995, La Fin des te"itoires. Essai sur le désordre international et
sur futilité sociale du respect, Paris, Fayard.

BADlE, Bertrand. Marie-Claude SMOUTS, 1992, Le Retournement du monde.
Sociologie de la vie internationale. Paris, Presses de la Fondation Nationale des
Sciences Politiques et Dalloz.

BERQUE, Jacques, 1970, "Qu'est-ce qu'une identité collective", in Jean Pouillon et
Pierre Miranda (dir.), Echanges et communications, Mélanges offerts à Claude
Lévi-Strauss à Ibccasion de son 6()ème anniversaire, La Haye, Paris, Mouton,
p.11-18.

BERTHO, Catherine, 1980," L'invention de la Bretagne. Genèse sociale d'un
stéréotype", Actes de la recherche en sciences sociales, vol. 35, p.45-62.

BONNEMAISON, Joël, 1986, Les Fondements d'une identité. Te"itoire, histoire et
société dans l'archipel du Vanuatu, Paris, ORSTOM, 2 vol.

BRUNET, Roger et alii, 1992, Les Mots de la géographie. Dictionnaire critique, Paris,
Montpellier, La Documentation française, Reclus.

CARBONNELL, Ch.-O., 1987, "Midi, histoire d'un mot", Midi. Revue de Sciences
Humaines et de Littérature de la France du Sud, p. 11-24.

CLAVAL, Paul, 1973, Principes de géographie humaine, Paris, Genin et Litec.
CLAVAL, Paul, 1979, Régionalisme et consommation culturelle, L'Espace

Géographique, vol. 8, n° 4, p. 293-302.
CRESTON, R.Y., 1974, Le Costume breton, Paris.
DARDEL, Eric, 1990, La Te"e et l'Homme, Paris, C.T.H.S.; 1ère éd. 1952.
ELKIN, A.P., 1967, Les Aborigènes australiens, Paris, Gallimard; 1ère éd. 1938.
ERIKSON, Eric, 1972, Adolescence et crise. La quête de l'identité, Paris,

Flammarion; 1ère éd., 1968.
ERTEL, Rachel, 1986. Le Shtetl. La bourgade juive de Pologne, Paris, Payot.
GOTTMANN, Jean, 1952, La Politique des Etats et leur géographie, Paris, A. Colin.
GOTTMANN, Jean, 1973, The Significance of Territory, Charlottesville (Va.),

University of Virginia Press.
HERITIER, Françoise, 1977, "L'identité samo", in Claude Lévi-Strauss (dir.),

L'Identité, Paris, PUF, p. 51-72.
HOBSBAWM, Eric, RANGER, Terence O. (eds.), 1983, The Invention of Tradition,

Cambridge, Cambridge University Press.
LEVI-STRAUSS, Claude (dir.), 1977, L'Identité, Paris, PUF.
LORENZ, Konrad, 1973, Evolution and Modification of Behaviour, Chicago,

University of Chicago Press; 1ère éd. 1965.
MAFFESOLl, Michel, 1988, Le Temps des tf/bus. Le déclin de l'individualisme dans

les sociétés de masse, Paris, Méridiens Klincksieck.
MALMBERG, Torsten, 1980, Human Territoriality, New York, La Haye, Paris.

Mouton.
MARTEL, Philippe (dir.), 1987, L'Invention du Midi. Représentations du Sud pendant

la période révolutionnaire, Aix-en-Provence, Edisud.
MARTIN, Denis-Constant, 1994, "Identités et politique: récit, mythe et idéologie",

in Martin, Denis-Constant (dir.), Cartes d'identité. Comment dit-on "nous" en
politique, Paris, Presses de la Fondation Nationale des Sciences Politiques,
p. 13-38.

111



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

MICHELET, Jules, 1966, Tableau de la France, Paris, Hermés-Waleffe; 1ère éd.,
1833.

MORRIS, Desmond, 1969, Le Singe nu, Paris, Grasset.
RAISON, J.-P., 1977, wPerception et réalisation de l'espace dans la société Mérinaw,

Annales, E.S.C., n° 3, p. 412-432.
SACK, Robert D., 1986, Human Territoriality. Its Theory and History, Cambridge,

Cambridge University Press.
THUAL, François, 1995, Les Conflits identitaires, Paris, Ellipses.
TINBERGEN, Nikolaas, 1967, La Vie sociale des animaux: introduction à la

sociologie animale, Paris, Payot.
YOON, Hong-Key, 1986, Maori Mind, Maori Land, Berne, Peter Lang.

112



DEBAT

Les textes qui suivent sont la transcriptIon d'interventions orales
enregistrées lors de la séance de clôture du colloque. Ainsi repris pour s'adapter à la
forme écrite. ces articles n'en gardent pas moins un ton et un style propre à la
communication orale.

La fin des territoires westphaliens

Bertrand BADIE

Institut d'Etudes Politiques de Paris

Je voudrais parler du territoire à partir de la science sociale à
laquelle j'appartiens, c'est-à-dire à partir de la science politique et en
tant que spécialiste des relations internationales.

Une intervention du débat fort intéressant de ce matin rappelait
que le concept en soi n'est rien, que ce qui compte c'est l'usage que
l'on en fait; et je préciserai l'usage que l'on en fait en sciences sociales.
A quoi sert le concept de territoire pour un spécialiste en relations
internationales? Quel usage en font les acteurs? Que fait-on au nom du
territoire et au nom d'une certaine définition du territoire? Voilà qui est
beaucoup plus douloureux, et malheureusement parfois sanglant. C'est la
raison pour laquelle on n'a pas le droit d'être imprécis, du point de vue
même de l'utilité des science sociales, de l'usage social de notre
discipline, et il faut être extrêmement rigoureux sur l'emploi, la
définition et la conceptualisation de ce mot.

En tant que spécialiste de relations internationales, je pars de
l'idée que le territoire a une fonction politique extrêmement importante
puisque, si on regarde notre système international westphalien et post­
westphalien, on s'aperçoit: que le territoire a été le seul fondement de la
codification des relations internationales, que la construction territoriale
a été la seule base réelle de l'institutionnalisation de l'organisation des
rapports inter-étatiques. A partir du moment où le territoire ne peut plus
accomplir cette fonction, nous nous trouvons confrontés à une crise
institutionnelle extrêmement grave et nous nous trouvons en même
temps confrontés à une responsabilité double, à savoir répondre à deux
questions : existe-t-il des substituts fonctionnels au territoire? Quels
risques de crise internationale, de crise humaine et de crise sociale
tendent à dériver de cet affaiblissement du fondement territorial du
système inter-étatique?

113



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Si on voulait maintenant partir d'une présentation plus prosaïque
de la question, on pourrait constater un curieux paradoxe. Ce paradoxe
consiste à remarquer que jamais on a autant parlé de territoire, jamais les
acteurs sociaux n'ont autant revendiqué de territoires et n'ont autant
produit d'imaginaires territoriaux alors qu'en même temps, et de façon
tout à fait synchronique, on s'aperçoit que le territoire régule de moins
en moins les rapports internationaux. C'est là qu'interviennent les flux
transnationaux: les réseaux par l'intermédiaire desquels l'essentiel de la
vie économique, l'essentiel de la vie culturelle, de la communication
s'accomplit, hors de tout ancrage territorial, hors de toute codification
territoriale, hors de toute institutionnalisation territoriale. En outre, plus
les acteurs contemporains revendiquent du territoire, plus on s'aperçoit
que ces revendications territoriales sont des impasses. Que l'on regarde
la Yougoslavie, le Caucase, que l'on regarde l'Afrique, l'Asie, que l'on
regarde même l'Amérique latine et de plus en plus, d'un certain point
de vue, l'Europe occidentale aussi, on s'aperçoit que les revendications
territoriales ne peuvent pas aboutir ou n'aboutissent pas à des solutions
ou à des innovations et, qu'au contraire, elles conduisent, comme pour
forcer cette thérapie territoriale, à l'abominable, c'est-à-dire à
l'épuration ethnique, voire au génocide. Le paradoxe est alors énorme
du point de vue des responsabilités qui en dérivent pour nous et il est
énorme aussi du point de vue du flou et de l'incertitude qui maintenant
environnent cette notion de territoire.

Pourquoi ce paradoxe? Il tient, à mon sens, à ce que
j'appellerais la crise du principe de territorialité: s'il y a paradoxe, ce
n'est pas parce que le territoire est malmené comme mot mais parce que
les rapports internationaux qui se sont construits à partir d'un certain
usage politique du territoire, sont en crise.

Quel est ce fameux principe de territorialité aujourd 'hui en
crise? Deux éléments extraordinairement importants lui sont attachés.
Le principe de la territorialité, c'est en premier lieu le principe par lequel
le territoire est attributif de compétence, c'est-à-dire donne compétence
à l'Etat. C'est par le biais du territoire que l'Etat est compétent et
attributif non seulement de compétence mais d'allégeance. C'est
l'appartenance à un territoire qui fonde la hiérarchie des allégeances,
c'est-à-dire les rapports d'obéissance à l'intérieur de l'espace public
constitutif de compétence et d'allégeance. En second lieu, le principe de
territorialité découle de l'usage que l'acteur politique a fait du territoire
pour le rendre constitutif du politique lui-même. Je voudrais m'appuyer
ici sur deux auteurs. L'un est Max Weber, qui définit ainsi le
groupement politique:

"un groupement politique est un groupement dont l'existence et la validité
de ses règlements sont garanties de façon continue à l'intérieur d'un territoire
géographiquement déterminé par l'application de la contrainte physique
légitime".

114



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Cette phrase, qui me parait essentielle, montre comment nous
sommes entrés dans ce qu'il est convenu d'appeler la modernité
politique, dans ce système inter-stato-national, ce système d'Etat-nation,
à partir d'une définition du politique qui repose sur la notion de
territoire. Le territoire est bien instituant, il est bien producteur, créateur
de l'ordre politique.

Ce qui me paraît extrêmement important du point de vue des
relations internationales, c'est que cette définition du politique par le
territoire montre que la fonction du territoire est de réunir, de
transcender les particularismes, les ethnies, et de dépasser la définition
ethnique du politique pour en donner une définition territoriale. C'est
cette codification qui a pennis, non pas au monde de vivre en paix, mais
de reposer sur une grammaire claire. Le concept de territoire est donc
entré en science politique à partir de cette vision et je m'appuie sur la
définition que Robert Sack nous en donne - nous en faisons directement
usage en science politique :

"espace dont la configuration et le bornage deviennent le principe structurant
de la communauté politique et le mode discriminant de contrôler une
population, de lui imposer une autorité, d'affecter et d'influencer son
comportement."

Autrement dit, le politique et le territorial sont antérieurs à
l'ethnique, aux particularismes, et c'est bien ici du territoire que dérive
l'ordre politique.

A partir de là et de ce qui est le reflet un peu rapide de quelque
trois cent ans d'histoire, trois remarques peuvent être faites. La première
c'est que, du point de vue de la science politique et, plus largement, du
point de vue des sciences sociales, le territoire est un construit social; il
n'est pas une donnée de nature mais une donnée construite et, en tant
que construit social, c'est bien un fait de culture, un fait d'histoire et ce
n'est donc pas une nécessité. Ainsi le territoire se distingue d'autres
formes possibles, concevables et identifiables d'aménagement de
l'espace, territoire et espace ne se situant pas, bien entendu, dans un
rapport de synonymie.

La deuxième remarque, c'est qu'il ne faut pas oublier que cette
construction politique du territoire devient la grammaire de l'Etat­
nation, c'est-à-dire qu'elle a, en quelque sorte, pennis, là aussi avec
violence et douleur, de chasser peu à peu la définition herdérienne de la
nation, celle qui faisait partir la nation d'une culture, voire d'une
construction ethnique pour, délibérément, dans sa perspective jacobine,
la rattacher à l'idée de communauté politique territorialement construite.

Enfin, troisième remarque toute simple - mais que de choses
dérivent de cette simplicité ! - il n'y a pas depuis 1648 d'ordre
international, de système international qui ne reposent sur cette
conception, d'où la crise grave que nous vivons actuellement.

115



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Pourquoi doit-on parler de crise ? De façon tout à fait
significative, je crois que cette construction territoriale est prise en étau,
dans la mesure où elle est contestée, défiée en même temps par des
éléments dits de modernité et, d'autre part, par des éléments que
j'apparenterais au contraire à la réinvention de la tradition.
Modernisation et réinvention de la tradition, qui d'ailleurs vont très
généralement de pair et s'associent pour porter des coups décisifs à cette
construction territoriale.

La modernisation, c'est l'essor du transnational, cette formidable
ascension des réseaux transnationaux qui irriguent la scène mondiale en
contournant les Etats-nations, en cisaillant leur souveraineté, en ignorant
leur bornage, en transcendant leurs particularités. Que ce soient des flux
de nature économique, financière, commerciale, que ce soient des flux
mafieux, des flux liés à tous les usages délinquants de la violence, qu'il
s'agisse encore de flux culturels, de flux migratoires ou de certaines
formes de structuration de ces flux migratoires, et de la
déterritorialisation qui en dérive, notre scène mondiale se mondialise
précisément parce qu'elle est irriguée par tout un ensemble de relations
qui tiennent leur force, qui tirent leur avantage de leur ignorance du
territoire stato-national. Si ces réseaux transnationaux ont la capacité et
la performance que nous leur connaissons, c'est parce qu'ils se trouvent
alimentés de l'ignorance des bornages stato-nationaux; pis que cela peut
être, ils s'alimentent de ces bornages pour se renforcer et ignorer ainsi
encore plus superbement les logiques de souveraineté stato-nationale, de
souveraineté territoriale. Il serait bien entendu trop schématique
d'oublier de dire que les Etats savent aussi en profiter dans certaines
circonstances, mais de l'essor des flux transnationaux dérive une remise
en cause de cette codification monopolistique liée à la territorialisation
du système international. Un monde interactif est en train de s'ouvrir où
le territoire stato-national a maintenant à interagir avec d'autres
constructions de l'espace. C'est ouvrir, tant aux chercheurs qu'aux
praticiens, une belle aventure, que de conceptualiser cette tractation entre
ces nouveaux espaces et ces anciennes logiques territoriales, dont
j'admets qu'elles résistent et qu'elles tirent quelquefois profit de cette
aventure.

Mais en même temps, les acteurs sociaux, victimes ou frustrés par
la mondialisation, tous ceux qui restent à l'écart de celle-ci ou tous ceux
qui, pour une raison ou pour une autre, réagissent de façon stratégique à
cette mondialisation, répondent, non pas par une réinsertion des
codifications territoriales mais par une autre forme de critique des
logiques territoriales. C'est là que nous nous trouvons confrontés à
l'importance des réactions culturelles à la mondialisation et à ce que
l'on appelle, d'une façon un peu rapide, des réactions de type
identitaire.

Je m'appuierai sur deux constats pour alimenter ce point. Tout
d'abord, à mesure que se construit cette mondialisation, on voit
apparaître ce que l'univers européen stato-national ne laissait que très

116



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

marginalement apparaftre : d'autres cultures de l'espace. Au nom de
quoi réduirions nous la culture de l'espace, par exemple en pays
musulman, à une culture territoriale '1 En quoi pouvons-nous liquider
1'histoire impériale de la Russie, considérant qu'elle peut se confondre,
comme on l'a cru quand le mur de Berlin est tombé, avec une logique
de territoire stato-national '1 En quoi pouvons-nous dire que les logiques
impériales sont des logiques qui peuvent se transformer par coup de
baguette magique en territoires stato-nationaux démocratiques et se
livrant à l'économie de marché '1 n y a là tout un univers de recherches
qui s'ouvre à nous : s'il y avait d'autres cultures de l'espace où
bornages, frontières, souverainetés territoriales, identification territoriale
de l'individu n'auraient pas le même sens voire simplement ne feraient
pas sens '1 Comment peut-on comprendre ce que sont les imaginaires de
l'Umma autrement qu'en dépassant ces logiques de territorialité stato­
nationale, pour toucher à autre chose qu'on a encore du mal à
conceptualiser sauf si on prend peut-être les catégories, non traduites,
élaborées par la langue arabe '1

Le ~euxième palier de cette réinvention de la tradition et de ses
capacités d'érosion, c'est ce que l'on appelle justement l'identitarisme
ou l'aventure identitaire. Nous sommes tous d'accord pour considérer
qu'il n'y a pas de réveil de la religion, qu'il n'y a pas de réveil des
identités, que tout ceci est formule d'hebdomadaire et de magazine.
Nous sommes également d'accord pour considérer que derrière ces
expressions identitaires se cache une crise des institutions. Que signifie
l'identitarisme sinon l'expression en direct du malaise, de la frustration,
de l'aliénation des individus face aux institutions préfabriquées qu'on
leur propose ? Et c'est, comme par hasard, là où l'Etat-nation est
défaillant que l'on voit cette fièvre identitaire pousser. Le propre de cette
identitarisme c'est qu'il s'alimente du malaise de l'Etat-nation et qu'il va
intervenir à son tour comme dérégulateur des géométries territoriales
stato-nationales, c'est-à-dire du modèle national dans son inspiration
jacobine, et par là, qu'il est producteur de cet effet d'inversion dont nous
commençons à entrevoir les effets catastrophiques : désormais la
territorialité et le territoire sont soumis aux logiques identitaires et non
plus le contraire. Les soumettre, c'est évidemment et nécessairement tuer,
c'est évidemment et nécessairement créer un monde où l'intolérance
deviendrait la règle du jeu.

Pour terminer, j'insisterais sur un dernier point : sur l'hybridation
nécessaire de nos connaissances et de notre façon d'appréhender la
scène mondiale actuelle. Je la crois, non pas basculant dans un autre
ordre inconnu, mais entre les deux, entre une ancienne grammaire
territoriale westphalienne et une grammaire nouvelle que nous ignorons.
Je la crois coincée entre des souverainetés dont les vecteurs sont quelque
peu vermoulus - ce sont les territoires stato-nationaux - et de nouveaux
modes de domination dont on ne connaft que certains aspects, styles,
effets d'influence liés aux réseaux, effets de ce que Suzann Strange
appelle "les nouveaux types d'autorité" qui se mettent en place autour du

117



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

marché et autour des flux transnationaux. Je la crois entre l'aporie de la
territorialisation et le génocide, qui devient un risque lorsque l'on
s'entête dans la thérapeutique territoriale. C'est ce que j'appelle, - les
deux termes sont rigoureusement synonymes - la ghettoïsation ou la
diabolisation du monde. Je la crois prisonnière entre l'individualisation
et la désinstitutionnalisation. L'individualisation, c'est ce qui reste quand
on enlève le territoire au niveau des relations internationales; les
désinstitutionnalisations, c'est la pathologie qui nous guette si nous ne
créons pas de nouveaux codes pour soutenir ces nouvelles logiques
d'agrégations. Je crois la scène mondiale partagée entre anomie et
réinvention de l'espace : anomie, car le territoire est maintenant
producteur d'anomie et non plus d'identité et une réinvention de
l'espace qui tarde à venir parce qu'on ne sait pas comment l'aménager.

La solution est-elle entre les acteurs sociaux au-delà des
territoires? Car des flux transnationaux, il peut en ressortir du bien
comme du mal. Un flux transnational est neutre en lui-même: si on veut
en faire du bien, on en fait de l'humanitaire; si on veut en faire du mal,
on en fait des réseaux terroristes. Nous sommes là à la croisée des
chemins et confrontés à la question suivante : le démantèlement des
territoires peut-il produire d'autres solidarités sociales, ce que j'appelle
en sous-titre de mon livre "l'utilité sociale du respect". On peut aussi
évoquer des modes d'institutionnalisations futures comme la
régionalisation, de nouveaux espaces régionaux, européens, extrême­
orientaux - pour prendre en quelque sorte les deux pôles où les choses
se passent le moins mal ou le mieux -, où l'on voit que ce ne sont plus
des territoires qui naissent mais des géométries territoriales extrêmement
complexes, volatiles où tout individu se définit comme appartenant
simultanément à plusieurs espaces et dont l'allégeance prioritaire change
en fonction des enjeux. Ce nouveau marché identitaire, cette nouvelle
volatilité identitaire, c'est peut-être l'ordre social de demain mais ce
n'est certainement plus l'ordre territorial westphalien.

118



Encore et toujours des territoires

Yves LACOSTE

Université de Paris VIII

Monsieur le Président l , vous m'avez taquiné sur le contenu du
dictionnaire de géopolitique, en me faisant remarquer qu'il n'y avait pas
d'article "territoire" dans le sommaire. Je vous en remercie. Mais
reconnaissez que "territoire", tout comme "géopolitique" ou "histoire" ­
qui ne font pas l'objet d'anic1e paniculier - sont largement traités dans le
préambule.

Quand on parle de géopolitique, il faut entendre rivalité de
pouvoir sur des territoires. C'est un thème qui est souvent abordé
aujourd'hui. Mais si vous m'avez demandé de venir, ce n'est pas pour
rompre des lances avec Bertrand Badie, mais pour parler de son livre, La
fin des territoires et rebondir sur ce qu'il vient de nous dire.

11 nous dit que le territoire n'existe plus. Cela est tout à fait
surprenant, car lui-même reconnaît qu'on parle de plus en plus de
territoire aujourd'hui. Regardez aussi le succès du terme "délocalisation"
dans les milieux professionnels et dans les medias; cela ne veut pas dire
qu'il n'y a plus de localisation, mais qu'il s'agit d'une autre localisation.
Lorsqu'on parle de "déterritorialisation", cela ne veut pas dire non plus
qu'il n'y a plus de territoire, mais qu'il s'agit d'un autre territoire.

Tout cela me semble curieux et, Monsieur le Président, vous avez
à mon avis très bien fait de souligner le silence de la plupart des
géographes à propos des territoires. Cela a été mon fait autrefois, j'en
conviens, comme cela a été celui de Pierre Georges et d'autres. Le terme
n'est apparu que petit à petit. Je dirais aussi qu'il y a eu un autre silence
depuis cinquante ans et bien avant, et qui pourtant doit être souligné
aujourd'hui, puisque nous avons un politiste : c'est le silence des
géographes sur le politique. S'il y a eu silence des géographes sur le
territoire, c'est peut-être parce qu'il y a eu aussi ce tabou, ce non-dit, sur
les problèmes politiques; à la limite les géographes ne parlaient même
pas de frontières. Ceci peut être mis en rapport avec cela.

Si l'on s'efforce à l'heure actuelle de dire qu'il n'y a plus de
territoire, ce n'est pas tout à fait innocent. Il y a des enjeux de groupes de
disciplines. Monsieur le Président, vous avez évoqué la géologie,
l'économie comme disciplines dominantes. J'ajouterai l'histoire. Quand
Braudel dit que "la géographie est une discipline asservie", alors qu'il fut
lui-même un très bon géographe, cela veut dire que les historiens ne
tiennent pas du tout à ce que les géographes se mêlent de politique. Que
des politistes spécialistes de sciences politiques parlent du politique en

1. n s'agit de Jean-Robert Pille.

119



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

tennes théoriques, les historiens s'en félicitent, mais que des géographes
parlent du politique, eh bien.. non ! Les géographes peuvent faire un peu
d'histoire, ça tout à fait d'accord, mais ils ne doivent pas toucher aux
problèmes politiques c'est, pour les historiens, un domaine réservé.

Je voudrais souligner très sincèrement l'intérêt du livre de
Benrand Badie. Je ne suis pas du tout d'accord avec son titre puisque j'ai
proposé comme titre pour ma communication "encore et toujours des
territoires", mais ce qu'il dit et surtout les exemples concrets qu'il
présente dans la seconde partie de son ouvrage sur les crises, sont pour
les géographes d'un intérêt considérable. Au fond, Bertrand Badie nous a
fait un exposé sur les relations internationales et le territoire. Mais il y a
beaucoup d'autres choses très intéressantes qui n'entrent pas dans ce
cadre et sur lesquelles les géographes doivent méditer. Non pas du tout
pour en conclure qu'il n'y a plus de territoires, mais pour dire que
justement c'est très compliqué. A plusieurs reprises, je ne voudrais pas
faire des citations parce que cela nous prendrait du temps, Bertrand
Badie dit qu'il n'y a plus d'ordre territorial mais pourquoi devrait-il y
avoir un ordre ? Je ne suis pas un partisan du désordre pennanent, mais
un ordre cela signifie une réalité simple et qui doit pouvoir se fonnuler
en tennes juridiques.

Or, nous savons tous que les choses sont compliquées et je crois
qu'il faut aussi penser le désordre. Je ne sais pas si, aux tables rondes
auxquelles malheureusement je n'ai pu assister, vous avez abordé un
problème de territoire qui est d'une extraordinaire nouveauté : c'est la
territorialisation d'une très grande partie des étendues marines depuis la
Seconde Guerre mondiale. C'est quelque chose d'absolument nouveau
dans l'histoire. Avec la promulgation de ce nouveau code de la mer, ce
qui n'a pas été sans mal, on a vu des Etats, y compris des tout petits
revendiquer des étendues territoriales gigantesques. Et ce partage s'est
passé sans guerres ouvertes, même s'il y a des guerres insidieuses comme
par exemple entre le Sénégal et la Guinée Bissau ou dans ce que les
Chinois appellent la mer de Chine, où la tension est très vive entre les
Etats de l'Asie du Sud-Est.

Toute une série de problèmes politiques nouveaux émergent à
propos des territoires. Mon propos n'est pas de les énumérer, ni d'en
faire l'analyse. Bertrand Badie, et il n'est pas le seul, avance l'idée que,
compte tenu de ce que l'on appelle la mondialisation d'une part, et la
globalisation des poussées identitaires de l'autre, l'ordre territorial
étatique est de plus en plus mis en cause. C'est juste, mais cette
désagrégation d'un ordre traduit-elle nécessairement la crise des Etats,
implique-t-elle la fin des territoires?

Je ne le crois pas. Je rappellerai la définition que je donne dans le
Dictionnaire de ce qui relève du géopolitique en tant que discipline, en
tant que science. Ce sont, je le répète, des rivalités de pouvoir de
différents types sur des territoires : pouvoirs des Etats, mais aussi des

120



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

groupes, des ethnies, etc. On pourrait me dire, et on ne s'en est pas privé,
qu'il n'y a là rien de très nouveau, que cela a toujours existé et que dès
lors, il n'était pas nécessaire d'aller chercher un tenne nouveau. Or il y a
aujourd'hui dans ces rivalités de pouvoir sur les territoires, quelque chose
de très nouveau : c'est qu'elles sont l'objet de débats, de polémiques entre
citoyens, au sein d'une même nation mais également au plan
international; si bien que nous voyons des petits groupes arriver à faire
connaitre leurs revendications au plan international, grâce à tel ou tel
avocat particulièrement habile, à des intellectuels dévoués ou à des
journalistes sympathisants. Des Etats, fussent-ils très puissants, peuvent
dès lors être mis dans une situation embarrassante par les revendications
territoriales émanant parfois de quelques milliers d'hommes.

La poussée de ces phénomènes qu'on appelle identitaires (je
n'aime pas ce mot, mais je n'arrive pas à fonnuler les raisons pour
lesquelles je ne l'aime pas) mettent en difficulté beaucoup d'Etats de
l'Afrique au sud du Sahara. Ils mettent aussi en cause "l'ordre
westphalien" comme le dit Bertrand Badie. Mais n'est-ce pas là, au fond,
le résultat des progrès de la démocratie ? Des gens, des groupes sont
aujourd'hui en mesure de contester, de fonnuler des idées sur le
territoire, sans qu'ils se fassent nécessairement massacrer ou mettre en
prison. Il y a des revendications territoriales qui portent non seulement
sur les frontières des Etats mais aussi sur leurs frontières internes... Il
faut se rappeler que la tragédie yougoslave fut au départ un phénomène
démocratique, né d'une perestroïka au sein de la Ligue des communistes
yougoslaves, perestroïka qui a très mal tourné. Comme par exemple la
Révolution française - qui n'a pas été nécessairement une partie de
plaisir - fut un progrès de la démocratie mais aussi la terreur.

Il y a là une contradiction de fond. Je pense que le
développement des projets territoriaux qui souvent se formulent en
termes d'autonomie, de régionalisation, de développement du local, etc ...
n'ont lieu que dans des sociétés démocratiques, ou dans des sociétés
peut-être non démocratiques mais qui ont la possibilité de recourir à
l'opinion internationale. Prenez par exemple le cas extraordinaire du
Canada : les Inuit du Nunavik près de la baie d'Hudson n'y sont que
8 000, (7 800 exactement), mais ils ont pu, grâce à la force de pression
des avocats new-yorkais, se faire reconnaître un territoire autonome de
500 000 km2• C'est extraordinaire! Ils n'étaient que 7 800 !... on aurait
pu les "coller au trou" et ne plus en parler!

Il Y a à l'heure actuelle tout un débat à propos du patrimoine.
Des conservateurs expliquent que le patrimoine, c'est ce qui se met dans
les musées, mais beaucoup d'autres disent le contraire. Prenons les
Basques, pas seulement ceux au sud de notre frontière, mais aussi ceux
du nord. Ils disent que le patrimoine basque, c'est tel nom de lieu, telle
colline, telle forêt, telle rivière. Ils ont recours à la géographie historique
et à la géographie culturelle pour dire que le territoire, c'est le patrimoine

121



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

des Basques, c'est-à-dire que c'est à eux et non pas aux Français ou aux
Espagnols. Il y a là des conséquences géopolitiques considérables.

Tout à l'heure, Monsieur le Président, vous avez fait allusion à un
dictionnaire de géographie que j'ai critiqué, celui de Brunet et vous avez
cité une définition qu'il donne du territoire. Mais beaucoup de
géographes seront d'accord avec lui et moi tout autant, lorsqu'il dit que
l'idée de territoire implique une appropriation de l'espace. Or cette
volonté d'appropriation d'une portion du territoire d'un Etat, même en
revendiquant des droits politiques partiels, par un groupe minoritaire,
même tout petit, cela traduit les progrès de la démocratie.

Bertrand Badie va nous dire que cela complique, que c'est un
désordre ... et il a raison. Mais il ne s'agit pas d'établir un ordre - Badie
ne nous le propose pas d'ailleurs -, il s'agit d'essayer de comprendre,
d'analyser la complexité. Il faut, comme tous les historiens et comme
Braudel l'a fait, distinguer des temps d'histoire, des temps longs et des
temps courts, de grands espaces et de petits espaces. C'est ce que je fais
depuis vingt ans en essayant de distinguer les différents niveaux
d'analyse spatiale, en les classant, non par niveau d'échelle (ce qui est un
procédé mathématique de réduction d'objets), mais par ordre de
grandeur. Il y a des ensembles, comme il y a des réseaux: un réseau,
c'est un ensemble qui bouge plus ou moins, qui se défonne. Le premier
ordre de grandeur concerne des ensembles qui se mesurent en dizaines
de milliers de kilomètres, le deuxième ordre se mesure en milliers de
kilomètres, le troisième en centaines, etc. pour en arriver à des ensembles
de réseaux qui se mesurent en kilomètres, en centaines de mètres, etc.

La première démarche consiste à classer par ordre de grandeur
les ensembles spatiaux et à noter que plus ces ensembles sont vastes et
plus ils sont fonnulés en tennes abstraits, alors que plus ils sont petits et
plus ils sont fonnulés en tennes concrets avec des mots différents. Sur
chacun des ces plans, je considère que les ensembles doivent être
envisagés dans leur fonne, dans leur contour réel, tel que l'on peut les
connaître (il ne s'agit absolument pas de les réduire à des modèles
mathématiques) et que cet entrecroisement, cet enchevêtrement
d'ensembles d'un même ordre de grandeur, donne une représentation
assez précise de la complexité de territoires qui sont revendiqués dans le
même temps par des gens qui y fonctionnent dans tels ou tels rôles
sociaux de façon différente. Les choses ne sont pas simples, mais la
complexité, le désordre cela peut s'analyser. Les progrès de la
démocratie, ne signifient pas nécessairement le désordre et
l'effondrement de l'ordre. Cela peut signifier malaise, mais cela peut
aussi signifier progrès.

Une nation peut avoir différents territoires, notamment dans des
situations géopolitiques compliquées comme dans les Balkans ou
autrefois dans l'Europe médiévale. Lorsque j'ai lancé cene idée en 1991,
tout le monde a rigolé doucement, mais finalement on commence à se
dire "Pourquoi pas 1" Une nation avec plusieurs territoires, cela a-t-il un

122



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

sens? Bien sOr il y a d'abord le cas des nations-archipels qui peuvent
effectivement avoir plusieurs territoires, comme les Iles Britanniques ou
le Japon, mais cette idée ne nous entraine pas très loin.

Le premier territoire de la nation, disons que c'est celui de l'Etat
où cette nation est majoritaire, ce qui ne signifie pas qu'elle en constitue
nécessairement le peuplement exclusif, quoiqu'en disent souvent les
dirigeants de cet Etat. Le deuxième territoire de la nation, c'est la somme
des territoires situés au-delà des frontières de cet Etat et qui sont occupés
par des gens qui se réclament de cette même nation, mais qui ne sont pas
majoritaires sur les territoires des Etats où ils habitent. Le rêve d'essayer,
en déplaçant la frontière de force, par la guerre, pour regrouper tous ces
gens d'une même nation dans un même territoire, dans un même Etat, est
une vieille histoire. C'est ce qu'on appelle la Grande Croatie, la Grande
Serbie, la Grande Albanie, etc. Aujourd'hui tout le monde trouve ce
genre de projet affreux, mais c'est une démarche tout à fait logique si
une nation occupant un territoire sur lequel elle est majoritaire, considère
que ses concitoyens habitant le territoire d'un autre Etat y sont opprimés.
Que cela soit vrai ou faux, ce qui compte, c;'est que des gens le disent.

Le troisième territoire de la nation - et il peut être essentiel ­
c'est le territoire où la nation en question a été présente autrefois mais
elle en a été chassée dans un passé plus ou moins récent; ce qui se traduit
par des bâtiments, des églises ou des lieux (cimetières) considérés
comme faisant partie de son patrimoine. Compte tenu du déplacement
des frontières ou des phénomènes d'éviction de population, les exemples
en sont nombreux. C'est le cas des 15 millions d'Allemands chassés en
1945 des villes d'Europe orientale où ils se trouvaient depuis le Moyen­
âge. Ils considèrent que Koenisberg appartient toujours un peu à leur
territoire. Cela pose évidemment un problème juridique et politique. Où
commencent les droits et les devoirs sur le territoire? Si la guerre se
calme en Bosnie, le problème va rebondir au Kosovo. Les Albanais,
majoritaires, vont revendiquer la création d'une république albanaise du
Kosovo ou son rattachement à l'Albanie. Les Serbes se cramponnent à
l'idée que le patrimoine du Kosovo est leur patrimoine historique et,
Dieu sait si, depuis 1919, ils en ont entretenu les églises, les monastères et
les tombeaux, car c'était là le centre du royaume de Serbie. Ils ne
lâcheront pas le Kosovo. La plupart des Etats de l'Europe médiane se
trouvent dans des situations de ce type. Les Allemands avec toute la
force de la République Fédérale disent qu'il y a encore des Allemands en
Pologne, en Silésie, à Koenisberg. Les Hongrois pensent à ceux de
Transylvanie et ainsi de suite... Le développement de la démocratie
favorise l'essor de revendications géopolitiques qui peuvent conduire au
drame.

L'idée qu'une même nation puisse avoir plusieurs territoires avec
des droits politiques différents et évidemment plus ou moins atténués, est
une idée qui peut faire son chemin dans un cadre international. Ceci

123



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

n'infirme d'ailleurs pas le livre de Bertrand Badie qui s'appuie sur une
conception unique du territoire de l'Etat-nation et ne fonctionne qu'à un
seul niveau d'analyse. En ce sens, il peut effectivement parler d'illusion
cartographique. Je pense de mon cÔté qu'il faut envisager les problèmes
de territoires à différents niveaux d'analyse et dans leurs
enchevêtrements, en considérant que ces enchevêtrements font partie de
la réalité même des choses et que le meilleur moyen d'éviter qu'ils ne
dégénèrent en catastrophes, est d'en tenir compte.

124



LECTURES

"Toulouse . Sorbonne"
ou la Géographie comme genre de vie

un itinéraire intellectuel

A première vue, l'itinéraire de Paul Clavai paraît classique. C'est un
"Toulouse-Sorbonne", comme d'autres ont fait "Paris-Montpellier, aller et retour",
titre de l'autobiographie très vivante d'Emmanuel Leroy-Ladurie. Mais l'itinéraire
que Paul Claval nous présente est d'abord intellectuel, plus "professoral" si l'on
veut: les lectures et les ouvrages publiés en marquent les jalons essentiels. Son
livrel n'est pas "sec" pour autant, les digressions "existentielles" sont multiples et
souvent heureuses, elles donnent son charme à l'ouvrage, depuis l'évocation des
promenades en vélo dans le Quercy, le lycée toulousain, le voyage initiatique au
Maroc, l'arrivée à l'Université de Toulouse - premier choc -, puis à Besançon ­
second choc -, et les multiples voyages qui ont suivi dans les universités
d'Amérique ou d'ailleurs où, infatigable pèlerin de la géographie française, il se rend
régulièrement à l'invitation de nos collègues étrangers. Par ses conférences, comme
par son œuvre - elle est redoutable -, Paul Claval est devenu le géographe français le
plus connu hors de nos frontières. On peut dire, sans grand risque de se tromper,
qu'il est le plus international des géographes français et le plus français des
géographes internationaux.

Curieusement si l'on connaît la suite de son itinéraire, Paul Clavai, à la
sortie du lycée, se ressentait d'abord comme un "scientifique", peu attiré par les
lettres ou par la philosophie. Par tradition familiale, ce fils d'un "vérificateur des
poids et des mesures" du Sud-Ouest fit d'abord "Maths Sup", ce qui eut l'avantage de
lui ôter tout complexe d'infériorité par rapport aux mathématiques. Mais il va par la
suite supporter assez mal le carcan de la "taupe". Il se rebelle, lit des romans
policiers durant les cours (de préférence en anglais), va au cinéma et, comble de
malheurs, tombe amoureux. Bref, nobody is perfecto Il suit alors la pente de ses
curiosités et sans trop analyser les raisons de son choix, confie: "Je n'avais plus de
raison de faire autre chose que (de) la géographie" (p. 20).

Il reste toutefois marqué par l'esprit "sciences dures" de sa prime jeunesse et
s'intéresse d'abord, sous l'influence de François Taillefer qu'il apprécie, à la
géomorphologie dans laquelle il voit une "discipline mieux bâtie" et à l'époque "en
plein renouvellement". Ce qu'elle est sans doute toujours, mais sa curiosité
l'entraîne au-delà: le projet de thèse de morphologie avec François Taillefer va vite
tomber. Les années 1950 et 60 sont en France dominées par l'économie, science
rayonnante, dont on attend qu'elle apporte à la société française, comme au reste du
monde, les lumières du progrès. En géographie, les mots de développement,
d'aménagement, de décentralisation apparaissent au détour de chaque paragraphe.

1. ClavaI, Paul. 1996. La géographie comme genre de vie, lUI itinéraire intellectuel.
Paris. L'Harmattan (coll. Géographies en liberté).

125



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Clavai découvre "en scientifique" l'économie spatiale. "Je décidai de traduire en
termes géographiques ce que l'économie m'apprenait" (p. 27). La tâche va lui
prendre quelques années... le temps, par ailleurs, d'acheter sa première voiture, une 2
CV, et de passer à l'Université de Besançon, en octobre 1960. Il Ydécouvre une
équipe réduite et sympathique - small is beautiful - et, chemin faisant, son épouse,
qui n'est autre que l'élément féminin de cette équipe: Françoise Daillens. Elle va
jouer un rôle essentiel dans son itinéraire intellectuel, tout comme dans son "genre
de vie".

Clavai cherche à cette époque le fondement théorique d'une géographie
humaine générale qu'il voudrait contribuer à renouveler à partir des bases de
l'économie spatiale et de l'école régionale américaine. La "théorie des lieux
centraux", les modèles de recherche sur la localisation et les effets de la "distance"
paraissent à Clavai comme porteurs d'idées-clés. La notion de "portée-limite"
explique notamment la structuration de l'espace autour de pôles de relation d'où
divergent flux et réseaux de communication. L'étude des mécanismes purement
économiques apporte les idées dont la géographie a besoin pour se doter d'une
véritable crédibilité scientifique. Toutefois notre auteur n'est pas sans marquer un
certain recul envers sa propre démarche. L'influence humaniste de la géographie
humaine "classique" - il organisera plus tard un colloque autour de celle-ci avec AL
Sanguin - le retient sur la route du néo-positivisme. Il relit les pères-fondateurs,
comme Vidal de la Blache, Demangeon, Ratzel, Herder, etc... et découvre les
travaux de géographes contemporains qui vont le marquer: Roger Dion, André
Meynier, Xavier de Planhol, Paul Pélissier, Jean Gallais, Jean Gottmann, Eric
Dardel, Pierre Gourou ete...

Il admire dans la géographie de l'époque classique la finesse de l'approche,
la justesse de la vision et les qualités de style, mais il manifeste à son égard une
certaine insatisfaction. Il lui reproche - bien qu'avec modération - "d'éclairer
davantage le passé ou les formes traditionnelles d'organisation de l'espace que les
forces à l'œuvre dans un monde en voie de modernisation rapide" (p. 43). Bref, la
géographie classique lui paraît un peu passéiste ou trop proche de la géographie
historique, constat qui l'entraîne à regarder encore au-delà des mers où, semble-t-il,
souffle un vent nouveau. Son épouse qui a déjà eu une expérience outre-atlantique le
pousse au voyage américain. C'est alors la rencontre avec les courants d'une certaine
"nouvelle géographie", appellation qu'il contribue à faire connaître dès 1963 dans
son Essai sur l'évolution de la géographie humaine et sur laquelle il écrira bon
nombre d'ouvrages et d'articles. S'il estime alors que "la nouvelle géographie....
essaie de créer des modèles d'interrelations spatiales.... (ce qui) lui restitue sa
plénitude de science de l'espace" (1963, p. 135 et 149), l'essentiel pour lui n'est
peut-être pas tant de délivrer un illusoire label de modernité à la géographie, que
d'œuvrer à une voie rigoureuse qui permettra à la géographie humaine de devenir une
science sociale authentique.

Il y contribue. Il publie, notamment à la demande de F. Daillens-Claval,
La logique des villes, qu'il perçoit comme un système dont la finalité est de
permettre le déroulement rapide des flux et l'intensité maximale de tous les types de
communication. Cette idée donne toute sa cohérence à la théorie des réseaux et de la
forme urbaine. La ville est vue comme une structure organisée de l'espace dont les
"termes essentiels" sont l'échange et l'extension de la circulation généralisée.

126



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

A la fin des années 1970, Paul Clavai passe à la Sorbonne où, autre lieu,
autre cheminement, il pousse sa réflexion vers de nouveaux "espaces". Les
structures en réseau, les effets géographiques de la communication l'ont entraîné au­
delà de la sphère de l'économie. Plus exactement, ce sont maintenant la dimension
culturelle et les représentations sous-jacentes à l'organisation des fonnes matérielles
de l'espace qui l'intéressent. Les recherches épistémologiques d'Anne Buttimer, de
David Lowenthal, de Yu Fu-Tuan ou d'autres auteurs ayant découvert "the sense of
place" - ce qui n'est autre, en moins poétique, que notre vieil "esprit des lieux"­
l'avaient déjà conforté dans cette voie humaniste. Il décide alors de se consacrer plus
intensément au "versant réellement humain de la géographie humaine" (p. 116).

Un livre de grande ampleur va servir de fondement à cette nouvelle
orientation: Les mythes fondateurs des Sciences Sociales qu'il publie aux PUF en
1980. Ce tableau critique de la genèse de la modernité et des mythes qui la sous­
tendent représente à celte époque un exercice encore peu usuel et intellectuellement
périlleux. Clavai, qui a lu avec profit Mircea Eliade, arrive à celte conclusion:

"il n'y a pas d'existence sociale possible sans systèmes de croyances et sans au­
delà. Les efforts pour s'affranchir des modes de pensée religieux n'aboutissent
qu'à leur substituer des modes de pensée idéologiques. Les uns et les autres ont
pour but de formuler des jugements de valeur, d'opposer le bien et le maL."
(p. 121).

Clavai est alors quasi seul sur celle voie. Je crois que son livre est passé
presque inaperçu. Personnellement, je le lirai par hasard dans "mes" îles
mélanésiennes, entre deux pirogues si l'on peut dire, dans un univers où le mythe
est quotidien. Il deviendra pour moi un véritable livre-culte, ouvrant une libre voie à
des recherches que je pressentais comme essentielles et qui faisaient éclater un
certain nombre de barrières du type : "ce que vous faites, monsieur, n'est que de la
pseudo-anthropologie, ce n'est pas de la géographie". En posant la question du sens
que les hommes et les sociétés donnent à leur relation à l'espace, un peu comme les
historiens le font à propos du temps, le livre de Clavai hissait la géographie haut
sur le pavois des sciences sociales. Ce livre m'encouragea à considérer comme
essentielle l'influence du mythe, du rite, du symbole et de la valeur sur les fonnes
matérielles de l'espace ou, pour faire plus bref, de rechercher l'influence du signe sur
la fonction et non plus l'inverse.

Celte démarche s'est depuis enrichie. Clavai, bien qu'il s'en défendrait sans
doute, a fait école. La création du laboratoire "Espace et culture" en a été le premier
résultat, et le lancement de la revue Géographie et Cultures. dont nous publions ici
le 2()ème numéro - c'est un miracle culturel -, un second.

La géographie comme genre de vie nous fait entrer dans un processus
personnalisé d'itinéraire intellectuel. Ce faisant, c'est une certaine histoire de la
pensée géographique qui défile. Paul Clavai applique à lui-même sa propre méthode
"réflexive". Infatigable lecteur et remarquable synthétiseur, l'auteur impressionne par
son érudition, sa production, son inlassable curiosité. Chaque année, chaque lieu de
sa vie est marqué par une ou plusieurs publications, par un moment de réflexion
dont il se fait l'historien et par une avancée sur la route. On découvre alors qu'il fut
fréquemment en réaction contre les modes intellectuelles et les "pensées uniques" de

127



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

son temps et parfois assez seul dans son itinéraire. On comprend mieux à cette
lecture, l'histoire d'une certaine génération d'après-guerre qui s'est longuement
affrontée à un marxisme intolérant et dominateur et qui s'est forgée par ce combat
même. Il en résulte une certaine sensibilité, que l'on pressent toujours vive, bien
que contenue.

Les deux derniers chapitres qui portent sur le renouvellement de la
géographie par l'approche culturelle sont les meilleurs du livre; ils se lisent avec
aisance, comme les deux premiers, mais ceux-là pour d'autres raisons, car ils sont
plus personnels. En revanche, certains passages sur l'approche économique me sont
apparus parfois difficiles. L'itinéraire de Paul Clavai représente en effet un cercle
intellectuel quasi-complet: parti de l'économie spatiale, il aboutit aux fondements
d'une géographie culturelle "à la française", qui dépasse la géographie des aires
culturelles et des espaces vécus pour poser la question des représentations.

L'homme, bien que discret, reste constamment présent dans ces lignes qu'il
écrit en toute liberté, avec une certaine impertinence à l'égard des modes et un parti
pris réel d'humanisme. Cette relation entre une vie et la construction des idées vue
par leur propre auteur donne encore un intérêt supplémentaire à ce livre, qui
décidément n'en manque guère. On peut le considérer comme une incontestable
réussite. J'évoquerai pour finir l'une de ces petites phrases poétiques, un brin
nostalgiques, jaillies entre deux énoncés intellectuels et qui rajoutent infiniment au
plaisir de la lecture, comme par exemple celle-ci :

"Je revois les rives d'un fjord norvégien où les couples d'une noce en costume
national tournaient indéfmiment dans la lumière pâle de la nuit de juin" (p. 133).

Nostalgie des paysages qui passent et d'un temps insaisissable où valsent
les idées et les questions...

Joel BONNEMAISON
Université Paris-Sorbonne

Temps du territoire

Jean-Luc Piveteau vient de réunir 18 articles dont la publication s'était
échelonnée sur un quart de siècle, de 1969 à 1983, en un ouvrage dense, Temps du
territoire l . Chaque pièce de cet ensemble a été méditée et polie; la langue est
nerveuse, précise, toujours claire. La tentation, devant une forme si parfaite, est
celle de la facilité: parcourir l'ensemble d'une traite, alors qu'il faut le lire la plume
à la main si l'on veut vraiment en découvrir la richesse et la portée.

S'agissant de textes préparés à des moments différents et pour des publics
dissemblables, la structure ne peut avoir la simplicité et le dessin linéaire d'un
ouvrage conçu comme un tout. Plusieurs arrangements étaient possibles. La Suisse

1. Piveteau, Jean-Luc, 1995, Temps du territoire, Carouge-Genève. Editions Zoé, 261 p.

128



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

a inspiré huit des essais, la France deux, les Hébreux deux également. Six
contributions sont thématiques. Piveteau a préféré une organisation chronologique
pour les deux premières parties ("Le territoire: vues d'hier"; "Le territoire :
questionnements d'aujourd'hui") et a consacré la b'Oisième partie à la "Territorialité :
empreinte et matrice de la foi religieuse". Dans l'introduction, il s'interroge sur
"Territorialité et condition humaine", "Territorialité et épaisseur du présent",
"Territorialité et éthique". On voit bien le rapport qui existe entre "Le territoire :
questionnements d'aujourd'hui" et "Territorialité et épaisseur du present", ou entre
"Territorialité: empreinte et matrice de la foi religieuse", et "Territorialité et
éthique", mais d'une composition à l'autre,le recouvrement n'est pas parfait.

D'article en article, Piveteau change de genre. Les commentaires de textes
sont des modèles. POlU nous parler de la territorialité que l'on peut lire au travers des
mémoires d'Vii Brtlker, des voyages en zig-zag de R. TlSppfer, des œuvres de Jean­
Jacques Rousseau, de La République de Bodin, du Tableau de la France de Michelet,
de Sylvie de Gérard de Nerval, ou de l'Ancien Testament, il applique des grilles qui
lui permettent de dégager en quelques pages l'essentiel de ce qu'un dépouillement
minutieux des ouvrages analysés, et de multiples lectures sur le contexte où ils
s'inscrivent, a mis en évidence. Piveteau s'essaie au pastiche dans la "Nouvelle lettre
au Maréchal de Luxembourg", qui répond à celle que Rousseau écrivait il y a plus de
deux siècles. Ailleurs, il mène son enquête sur "La voiture, signe et agent d'une
nouvelle relation de l'homme à l'espace" en tirant parti de l'immense littérature sur
les formes modernes de la mobilité, qu'il croise avec une approche
phénoménologique. S'interrogeant sur "L'épaisseur temporelle de l'organisation de
l'espace", c'est des méthodes de l'analyse de la perception qu'il s'inspire.

La variété des démarches ne nuit pas à l'unité de l'ensemble: Jean-Luc
Piveteau ouvre généralement ses textes par un constat, dans lequel il rappelle les
traits essentiels du livre analysé ou du phénomène étudié. A partir de cette base
simple, il nous fait découvrir par un raisonnement d'une logique impeccable toutes
les implications et toutes les conséquences que ceux qui ont le regard moins aigu
que lui et la persévérance moins acharnée, risquent de ne pas voir. 11 faut se méfier
de la prose de Piveteau : sa clarté va de pair avec une grande subtilité, qui oblige à
ne rien négliger. Sous la modestie apparente du texte se cache un esprit
suprêmement libre; on sent le plaisir qu'il éprouve à rompre avec les habitudes et à
tenir sur un ton mesuré des propos originaux, parfois à la limite de l'insolence.

Jean-Luc Piveteau n'a cessé de suivre le mouvement de la géographie: on
le sent informé des discussions les plus récentes dans la plupart des champs de notre
discipline. Les références qu'il donne renvoient pourtant rarement aux géographes. Il
cite Eric Dardel plusieurs fois, Gilles Sautter pour son article sur le paysage comme
connivence, Roger Brunet pour les chorèmes, Augustin Berque plusieurs fois pour
l'idée de médiance. Mais ce qui intéresse Piveteau, c'est la confrontation de notre
discipline aux autres disciplines, et ce qu'elle nous apprend sur le monde et sur la
condition humaine. Sa réflexion s'inspire de la psychologie de l'espace d'Abraham
Moles et Elizabeth Rohmer, de la sociologie puisée chez Edgar Morin, Jean Remy
ou Michel Maffésoli, de l'histoire des religions à la manière de Mircea Eliade, de
l'urbanisme de Françoise Choay et d'essayistes très divers, Pierre Sansot aussi bien
que Jacques Ellut. Une large place revient à la pensée religieuse, chrétienne aussi
bien que juive. Certains thèmes majeurs sont empruntés à Marcel Gauchet.

129



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

Ce choix de références indique clairement que Jean-Luc Piveteau n'entend
pas ajouter un chapitre nouveau à la géographie: il s'intéresse à ce que la
géographie, la plus moderne si possible, nous apprend sur la condition humaine, et
sur l'impact qu'ont eu sur elle les transformations que le monde a subies à un
rythme progressivement accéléré depuis cinq siècles, et plus particulièrement, à
l'occasion des révolutions techniques de la fin du XVIIIème et du XIXème siècles et
depuis que la mondialisation de plus en plus complète des échanges est en cours
durnnt ces ttente ou quarante dernières années.

L'ouvrage de Piveteau couronne plus de trente ans de réflexion sur la
Suisse: nommé jeune professeur à Fribourg, il s'attache à comprendre ce pays si
différent de la France bien qu'un cinquième de ses habitants parle notre langue. Il
découvre que la spécificité helvétique a longuement mûri au cours du temps: c'est
l'exemple suisse qui lui a montré ce que l'on pouvait attendre de l'analyse de la
territorialité.

Pour Piveteau, qui s'inspire sur ce point d'Abraham Moles et d'Elizabeth
Rohmer, l'homme mobilise deux grammaires dans ses rapports à l'espace: ou bien
il se prend comme mesure et ramène tout à lui; c'est le thème de la centralité, d'une
philosophie du moi-ici-maintenant, et de l'univers structuré en coquilles emboîtées;
ou bien il appréhende l'espace comme étendue, le regarde verticalement, comme
Dieu peut le faire, et leste chaque parcelle du même poids. C'est dans ce contexte
que s'inscrit la curiosité de Piveteau pour la territorialité :

"(elle) préférencie notre manière de percevoir et d'évaluer le contexte et dit le
double sentiment d'une appartenance précise, et d'une domination vague sur
l'espace" (p. 161).

Il écrit ailleurs:

"Sous l'angle des structures socio-spatiales, auxquelles elle donne lieu. comment
imaginer que la notion de territoire puisse jamais perdre ses deux caractères
d'appartenance et d'appropriation liés comme dans un anneau de Mœbius.
L'appartenance se muant en appropriation, et celle-ci se transformant
insensiblement en appartenance: j'appartiens à une communauté nationale, ce
qui implique bien sûr des obligations, mais ce qui me vaut le droit de posséder,
d'user et de décider sur plus d'une chose" (p. 7).

La première raison qui conduit ainsi à se pencher sur la relation de l'homme
au territoire "c'est probablement la prise de conscience de soi, à bien des échelles,
que permet l'espace. En commun avec le règne animal. l'homme participe, dans son
rapport à l'environnement, du double mouvement d'ouverture et de fermeture
fondateur d'identité" (p. 7).

S'y ajoute "qu'à toutes les époques de l'histoire, l'étendue a fourni des
balises aux hommes, a été porteuse de signes et de symboles. De tout temps,
l'espace a été l'instrument de dépassements potentiels" (ibid). Troisième
dimension:

"Le territoire, enfin, a toujours constitué un instrument d'action, puisqu'il
introduit, par définition. du discontinu dans le réel" (p. 7).

130



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Piveteau se penche donc sur le territoire, et sur l'évolution des pratiques et
des sentiments qui lui sont liés, pour apprécier les transformations historiques des
rapports de l'homme et de l'espace: les Temps du territoire révèlent à la fois ce
qu'était la condition humaine à tel ou tel moment, et la manière dont elle s'articulait
à l'espace. De même que dans le paysage se lisent des traits hérités qui montrent que
des modes anciens d'organiser l'espace affleurent dans le présent, de même, dans les
altitudes d'aujourd'hui à l'égard du territoire se lit toute une épaisseur de traits
progressivement mis en place; à terme, ils se remplaceront sans doute, mais
coexistent auparavant longuement

Les mutations techniques déjà sensibles au XVIII~e siècle expliquent que
les coquilles où s'inscrit l'existence d'Uli Braker soient en pleine transformation: la
proto-industrialisation renforce le rôle de la maison, où tout le monde tisse ou file,
et l'échelon intermédiaire de la petite région où s'inscrivent l'essentiel des rencontres
et des transactions liées à ces activités - le Toggenburg en l'espèce. La Suisse
s'esquisse. Le monde plus lointain, que le narrateur a fréquenté lorsqu'il servait
comme soldat le roi de Prusse, est surtout connu par les lectures, et le récit des
départs pour l'Amérique. C'est un ailleurs qui alimente les rêves. A l'époque de R.
Tôppfer, c'est l'irruption du tourisme et celle du chemin de fer qui perturbent
l'équilibre suisse.

De manière plus générale. c'est à un mouvement de déterritorialisation que
le progrès paraît conduire. Celui-ci amène plutôt de nouvelles formes de
territorialisation :

"Aux temps de la territorialité locale compacte, il n'était pas de personne.
d'objet, d'action, d'événement qu'on ne puisse rattacher immédiatement à un ou
plusieurs réseaux de relations, eux-mêmes immédiatement interconnectables. A
l'heure actuelle, les branchements sont lacunaires ou incertains. Le rapport à
l'espace ressemble à un filet aux mailles larges. irrégulières. par place rompues,
et en constant processus de substitution" (p. 5).

Jean-Luc Piveteau analyse très finement les transformations induites par la
voiture, qui renforce l'effet-coquille de protection, prolonge le corps en transformant
l'homme en centaure, fait naître une érotique de la perforation de l'espace et devient
l'instrument des trois formes d'évasion que l'homme a toujours pratiquées pour
mieux se définir, "pour se purifier, pour se rincer de la corruption ambiante" (p.
180) et "pour se recoudre enfin" (p. 150), puisque chaque retour tend à consolider
l'enracinement

Mais le progrès technique, qui élargit les horizons, favorise les contacts
lointains et rend familières de nouvelles références, n'est pas le seul responsable de
ces évolutions. L'homme a besoin de coquilles où se replier pour se protéger, mais
il est capable aussi de concevoir le monde selon la vue verticale, non-centrée, de
celui qui sait se détacher de l'instant et du lieu. C'est ce que nous rappellent aussi les
temps de la territorialité. Il y a, dans la religion des Hébreux, dans l'idée de Terre
promise, dans la promotion de Juda, dans l'affirmation du rôle de Jérusalem et dans
la construction du Temple, un effort continu pour imposer au monde. à cause du
monothéisme, une centralité absolue. Mais bientôt s'impose l'idée que le Dieu
d'Israêl ne peut être que le Dieu de tous, ce qui superpose à cet espace polarisé une
conception plus "désenchantée". C'est celle qui s'impose avec le christianisme.

131



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Les cinq derniers siècles ont vu, à travers l'évolution de la territorialité, une
sécularisation progressive du monde. Mais n'est-elle pas dans la lignée de la
théologie qui s'impose à la Renaissance? N'est-elle pas alors le signe d'une
nouvelle façon de vivre la religion?

"Dans la mesure où ... l'œuvre de l'homme est adoptée par Dieu, nous sommes à
chaque instant tentés de la prendre pour sainte par elle-même, et nous prenons
alors possession de la justice et de la sainteté par l'intermédiaire de nos œuvres"
écrit Jacques Ellul. (cité par Piveteau, p. 217).

Piveteau fait siennes les réflexions de Marcel Gauchet :

"Dieu prenant forme humaine, c'est Dieu se découvrant à ce point différent que
sans le secours de la Révélation, il fut resté ignoré des hommes. Mais c'est du
même coup... l'immense légitimation de la sphère terrestre".

Dans cette perspective, le désenchantement du monde ne doit pas être
interprété comme un renoncement à Dieu, mais paradoxalement, comme la
poursuite par d'autres voies de son œuvre. C'est l'optique qu'adopte Piveteau, et qui
explique qu'il soit si ouvert aux formes émergentes de la territorialité - si novateur
et radical donc.

Temps des territoires? Un livre rare et à méditer sur le sens que les
hommes donnent à l'espace auquel ils appartiennent, et qu'ils s'approprient plus ou
moins: une réflexion philosophique sur la portée réelle de la géographie.

PaulCLAVAL
Université de Paris-Sorbonne

Le territoire des politologues

Après le livre de Bernard Badie Lafin des territoires1 le numéro 21/22 de la
revue Cultures et Conflits2 présente les communications d'un colloque qui a porté
sur la même problématique : quel est le rôle du territoire dans le domaine des
relations internationales aujourd'hui? Ce volume, sous la direction de Bertrand
Badie et de Marie-Claude Smouts rassemble dix-huit articles d'éminents spécialistes
des relations internationales comme Robert W. Cox, Alfred Grosser, Pierre Hassner,
Marcel Merle, etc.

Dans l'introduction, B. Badie et M.-C. Smouts résument la problématique
du colloque, en suivant la ligne que suit aussi le livre de Bertrand Badie, Lafin des
territoires. Ils insistent d'abord sur la diminution de la "capacité régulatrice" des

1. Badie, Bertrand, 1995, lA fin des territoires. Essai sur le désordre international et SUT

l'utilité sociale du respect, Paris, Fayard.
2. Badie. Bertrand et Marie-Claude Smouts (sous dir.), 1996, "L'international sans
territoire", CulIures el Conflits, nO 21f22, Paris, L'Harmattan. 424 p.

132



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

temtOires sous l'influence des évolutions technologiques, économiques et
idéologiques qui accompagnent le phénomène de "globalisation". Ils mettent en
valeur le paradoxe apparent de la multiplication et de l'intensification des
"revendications territoriales" au moment même où l'on constate la dévalorisation du
territoire. Ainsi se dégage une double crise de la territorialité. Le territoire ne peut
plus jouer son rôle traditionnel d'instrument pour la construction simultanée d'un
Etat et d'une société politique et il se transforme en lieu de refuge du "culturel"; "lui
qui jadis transcendait les différences culturelles, servait de support à l'Etat et
suscitait les communautés politiques devient maintenant le mode privilégié de la
"ghettoysation" des cultures"l.

La dégradation du territoire ainsi décrite accompagne une crise beaucoup
plus générale. L'Etat-nation est menacé et toute l'analyse des relations
internationales basée sur l'étude de l'interaction d'acteurs étatiques perd sa
signification. "L'International" doit donc être conçu différemment, comme un champ
d'étude de flux et de réseaux, régi par des alliances ad hoc d'acteurs hétérogènes. Les
directeurs du volume invitent à l'exploration de ces nouvelles dimensions de
"l'International" et à la découverte de nouveaux concepts plus aptes à analyser et à
appréhender le monde nouveau de la globalisation et de la fragmentation identitaire
qui nous attend au seuil du troisième millénaire. En même temps ils découvrent leur
aporie : la déconstruction de l'ordre international basé sur le territoire qu'ils
proposent n'est pas accompagnée d'une reconstruction. Ainsi, Marcel Merle n'a pas
tort de remarquer que la disparition de la notion du territoire "westphalien" (et celle
de l'Etat-nation qui en découle) conduit à une situation telle que: "l'International"
devient une nébuleuse dont les modes de fonctionnement sont et seront à jamais
impénétrables puisqu'on ne peut identifier aucune des particules qui la composent,
ni aucune des trajectoires qui mettent ses particules en relation"; et d'ajouter:

"Autant essayer de décrire le paysage environnant quand celui-ci est plongé dans
le brouillard le plus opaque ou masqué par une éblouissante tempête de neige."2

Les textes que rassemble ce volume peuvent être classés en trois
catégories: il y a ceux qui présentent, avec plus ou moins de réserves, les thèses
des directeurs du volume, sous différents aspects : géographique, économique, de
défense, ete. Ensuite, viennent les textes qui expriment une résistance, voire une
opposition aux thèses de BadieiSmouts, comme celui de Maurice Flory qui affirme
"qu'à une détérioration apparente du concept classique du territoire, répond sa
pérennité juridique") ou de Marcel Merle qui conclut "qu'en l'absence d'un
gouvernement mondial, qui relève de l'utopie, il n'est pas d'autre autorité que celle
des Etats pour endiguer les débordements d'un système aussi dépourvu de pilote
qu'un bateau ivre"4. Enfin le volume comporte une série d'analyses régionales qui
illustrent les enjeux de la territorialité à travers des situations concrètes. Dans cene

1. Badie, Bertrand et Marie-Claude Smouts, "Introduction", in ibid., p. 10.
2. Merle. Marcel, "Un système international sans territoire ?", in ibid., p. 189-310.
p.290.
3. Flory. Maurice. "Le couple Etat-territoire en droit international contemporain", in
ibid., p. 251-266, p. 252.
4. Merle, Marcel, id., p. 305.

133



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

dernière catégorie, le thème européen détient une place privilégiée avec l'article de
Pierre Hassner "Ni sang ni sol ? Crise de l'Europe et dialectique de la territorialité";
d'autres articles, les analyses d'Alain Dieckoff (Israêl) et de Jean-Luc Domenach
(Asie orientale) sont très enrichissantes aussi.

Dans l'ensemble, ce volume, grâce à la qualité des textes et à la diversité
des approches dans le cadre d'une problématique bien définie, propose une précieuse
ouverture à un débat passionnant. Il constitue ainsi un complément indispensable au
livre de Bernard Badie !.Afin des territoires et pennet au lecteur de confronter les
thèses de Badie avec d'autres points de vue. A travers les notes infrapaginales, on
devine aussi la problématique anglo-saxonne qui se trouve en amont du
développement de la réflexion sur le territoire chez les politologues et les
spécialistes français des relations internationales.

L'optique des politologues et des spécialistes des relations internationales
ne couvre qu'un aspect du concept géographique, celui du territoire en tant que
"portion détenninée de l'espace qui a fait (et fait encore) l'objet d'une appropriation
par un groupe politique dont il devient, par là même, l'un des attributs
constitutifs"}. Pourtant, cet aspect est fondamental, puisqu'il s'agit du territoire
politique, le condensé de toutes les autres dimensions du territoire qui intéressent la
géographie.

Pour la géographie, et surtout pour la géographie politique, le territoire a
toujours été considéré comme un enjeu fondamental. Ce qui paraît quelque peu
bizarre, c'est la surprise que l'on devine chez les politologues quand ils découvrent
l'importance des enjeux territoriaux. L'explication de l'aporie de Bertrand Badie ne se
trouve-t-elle pas justement dans cette "découverte", qui suppose un oubli préalable?

Depuis les traités de Westphalie, le territoire est devenu le fondement des
relations internationales; Jean Gottmann l'a expliqué clairement en 19522 et en
19733. A tel point que les politologues qui fonctionnaient intellectuellement à
partir des réalités territoriales, oubliaient peut-être de s'interroger sur la nature du
concept et qu'il fallait leur rappeler de temps à autre son importance (et l'importance
de la géographie). Ce qui, avec la mondialisation et surtout après la fin de la guerre
froide, paraît comme une remise en cause de la fonction du territoire, évidemment
déstabilise. Grâce à cette déstabilisation, le dialogue peut commencer, ce qui est fort
enrichissant pour la géographie aussi. Cette déstabilisation pourtant ne correspond
pas à la fin du monde, ni à la "fin des territoires". Les territoires ont encore un rôle
important à jouer, mais ce rôle change, s'adapte aux grandes mutations de notre
monde, devient moins monolithique; il est peut-être vrai que nous sommes à la fin
des territoires "westphaliens", comme d'ailleurs Jean Gottman l'avait anticipé en
19734• Ces changements du rôle des territoires constituent une piste de recherche
fascinante pour les géographes et les politologues, dont les préoccupations se
rapprochent à travers cette commune curiosité. Le volume sur L'International sans

1. Ibid, p. 290.
2. Gotbnann. Jean. 1952, La Politique des Etats et leur géographie, Paris, A. Colin.
3. Gotbnann, Jean, 1973. The signiftcance of territory. Charlottesville, University Press

of Virginia.
4. Voir dans ce numéro Georges Prévélakis "La notion du territoire dans la pensée de Jean

Gottrnann", p. 81-92.

134



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

territoire, dont d'ailleurs l'approche explicitement géographique n'est pas absente1,
constitue une contribution considérable à cette problématique et à ce rapprochement

Georges PREVELAKIS
Université Paris-Sorbonne

Le vertige de Babel

Dans l'abondance d'écrits traitant "de la mondialisation accélérée des
échanges" dans le contexte de l'après guerre froide, ce petit ouvrage de 62 pages2 fait
certainement exception. Une fois n'est pas coutume, c'est sur le plan philosophique
et culturel que le problème est posé et non pas, comme il est plus fréquent, selon
une approche économique et/ou géopolitique. Il faut saluer cette échappée car ce
débat ne peut recevoir de réponses satisfaisantes tant que ne sont pas abordées les
questions essentielles justement posées par l'auteur. C'est dire que Pascal Bruckner
ne se b'Ompe pas d'objet. C'est dire aussi que ses prises de position, très critiques
par rapport à l'air du temps, pourront sembler dérangeantes.

De quoi s'agit-il? Dans ce qui ressemble malgré tout à une polémique
délibérées de la part de l'auteur, P. Bruckner voit naître, ou plutôt renaître, deux
courants d'opinion opposés qui obligeraient une nouvelle fois à choisir son camp
lorsque l'esprit libre et sage (?) cherche à savourer le plaisir solitaire des chemins de
traverse. D'un côté, les tenants du mondialisme qui serait notre seule garantie et
notre antidote contre "toute retombée dans le chauvinisme"; de l'autre bien sûr, le
camp des nationalistes qui respirent "la rancœur, la province ou l'hospice".

Au moment où le monde hésite, oscille, entre l'union et la division, entre
la crispation identitaire et la création d'ensembles géographiques supranationaux,
notre vue se brouille, la confusion nous guette. Il est donc plus que jamais
nécessaire de faire le point et d'éclaircir l'apparente contradiction de ces mouvements
opposés. P. Bruckner y contribue à sa façon en nous montrant comment une idée
apparemment aussi généreuse que le mondialisme est à l'opposé du "vrai
cosmopolitisme". En nous disant que la Nation n'est peut-être pas une réalité aussi
désuète, réactionnaire et porteuse de guerre que ce que disent les mondialistes,
Bruckner annonce très vite la couleur et s'insurge.

Epinglant au passage Edgar Morin, l'auteur refuse l'ultimatum entre
"association ou barbarie". Car, selon P. Bruckner, le mondialisme est d'autant plus
dangereux qu'il se construit sur un pacifisme qui veut tout ignorer de "nos pulsions
identitaires" et du "fond barbare de l'humanité". Bruckner voudrait "applaudir de tout
cœur à cet altruisme consensuel" mais il ne croit pas à l'illusion du mondialisme,
pas plus qu'à celle de la grande fraternité universelle basée sur l'union, l'abolition

1. Denis Retaillé, "L'impératif territorial" in Bernard Badie, Marie-Claude Smouts (sous la
dir.), "L'International sans territoire", id., p. 21-40.

2. Bruckner, Pascal, 1992, Le vertige de Babel. Cosmopolitisme ou mondialisme, Paris,
Arléa, 62 p.

135



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

des frontières, mais surtout sur une "culture" affadie, appauvrie et lyophilisée. Bien
plus, il n'éprouve aucune sympathie pour le "citoyen multinational", "l'homme
relié et mobile", "l'individu sans frontières", dès lors que celui-ci est "un être
singulièrement abstrait qui ne s'expose jamais à l'autre".

C'est la raison du sous-titre de l'ouvrage. Le mondialisme est une
perversion du cosmopolitisme, vertu réservée à quelques êtres d'exception qui ont su
aller vers l'autre au prix de "l'atroce malheur d'être un exilé", au prix de l'écoute, de
l'effort et de la souffrance. Autrement dit, n'est pas cosmopolite qui veut Pas plus
les branchés d'Internet que les collectionneurs de noms de grandes capitales,
manifestation du "snobisme de 1'homme aux semelles de vent".

Bref, le cosmopolitisme s'incarne.

"Il faut d'abord s'incorporer des pans entiers d'un autre monde, faire
l'apprentissage modeste, ingrat, d'une culture étrangère dont on reconnaît le
caractère formidablement opaque".

Mais en même temps, parce que le cosmopolitisme exige des personnalités
d'exception vivant des circonstances historiques très particulières, il serait
impensable que le cosmopolitisme, puisse se "démocratiser" comme le pensent ceux
qui confondant mondialisation et cosmopolitisme, voient dans le fait de manger du
couscous ou se teindre les cheveux au henné, le signe d'une interpénétration, ou
mieux, d'un échange véritable entre les cultures. Bruckner le rappelle, le fait de
danser sur du rai ne protège pas des préjugés racistes.

Quant aux "amants du métissage", dans leurs excès et leur dogmatisme,
l'auteur les soupçonne de ressembler à ceux qu'ils dénoncent "L'éloge du mélange
pour le mélange et l'exclusion de ce qui n'est pas lui n'est que le renversement de la
mystique de la pureté". Détestant le mélange, l'auteur - qui n'aime guère la
macédoine - préfère la "saveur des petites sociétés (...), les manières de table, les
rites gastronomiques qui sont comme autant d'expressions de la richesse humaine".
Pour autant, préservation, conservation du divers et du varié ne signifient pas
fermeture sur le monde. Simplement, "à la générosité de l'éponge qui absorbe
n'importe quoi pour le dégorger après", Bruckner préfere "l'intelligence de l'écoute".
L'évolution des cultures et des sociétés se produit au prix de lentes synthèses, ce qui
n'arien à voir avec la "distraction perpétuelle" du "zapping culturel".

"Au tourisme planétaire qui embrasse tout et n'étreint rien", Bruckner
oppose le devoir de fidélité à son territoire, à sa langue, à son histoire, autant de
"tremplins pour rejoindre autrui" mais aussi autant de conditions pour savoir donner
l'hospitalité. Il n'y aurait donc pas lieu d'avoir honte de son enracinement dès lors
que les frontières sont d'abord le moyen pour un peuple de préserver son intégrité. A
propos de l'Europe, mais la réflexion vaut pour d'autres continents, Bruckner nous
dit que c'est moins la sacralisation des frontières que leur incertitude qui fait le
malheur des peuples. Aussi, comme aujourd'hui où, sur le vieux continent, "la
grande saveur des frontières, une fois reconnues et garanties, (est) qu'on peut les
franchir", rêver de leur abolition, c'est d'abord manifester, au nom du mondialisme,
des ambitions totalitaires et conquérantes.

A l'uniformisation et au nivellement par le bas, Bruckner oppose donc un
autre projet pour l'Europe - qui n'est rien d'autre que l'Europe des Nations - mais
qui ferait de celle-ci le "premier Empire démocratique".

136



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

Bruckner aime l'humanité dans sa pluralité et sa diversité et non pas dans
"le sourire de Mickey" de Disneyworld, "mise en scène à la fois niaise et géniale de
la fraternité universelle, de la concorde mièvre du genre humain". L'humanité tire sa
richesse de sa diversité, et c'est seulement ainsi qu'on peut l'aimer. A chacun
ensuite de faire preuve d'humilité et se résigner à l'idée qu'il "faut renoncer au rêve
de l'homme universel que caressait la Renaissance et se rabattre plus modestement
sur l'idéal de l'homme accompli, c'est-à-dire partiellement réalisé, toujours
inachevé". Voilà qui devrait rassurer le lecteur soupçonneux.

Ce serait certainement lui faire injure que de ranger Bruckner dans le camp
des traditionalistes. L'amour du local, son goût pour la diversité et le "génie des
lieux", son admiration pour la richesse des langues, des cultures et des traditions ne
transforment pas pour autant Bruckner en idéologue. II reste qu'il se pose ainsi une
question essentielle trop souvent évitée. Peut-on aimer l'idée de Nation - dans tout
ce que cette idée implique en matière de terrritorialité et d'affmnation identitaire ­
sans immédiatement être classé par l'autre camp dans la catégorie conservatrice et
réactionnaire des fauteurs de guerre? L'opinion de Bruckner est sans ambiguïté :
oui, à la condition de rester dans le respect du droit et des valeurs de la démocratie, la
défense de la Nation - à condition qu'elle soit critique - serait même porteuse de
paix. Bruckner aime le monde mais n'est pas mondialiste. II défend les traditions
mais n'est pas traditionaliste. II prône la Nation mais n'est pas nationaliste.
Bruckner n'est donc jamais là où on l'attend. Politiquement, ce n'est guère correct,
il est plaisant d'imaginer que cela puisse exaspérer.

On pourrait cependant reprocher à Bruckner ses généralisations abusives qui
tournent parfois au procès d'intention. II y a peu de chances que les mondialistes - à
supposer qu'existe un tel corps constitué - soient des adorateurs invétérés de
Mickey. Ce serait par ailleurs les sous-estimer de ne voir dans ces coureurs de
colloques que des troupeaux bêlants de touristes planétaires. II est également exagéré
de prêter à ces derniers l'intention de détruire la diversité d'un monde dont ils sont
souvent les premiers à savourer les délices. C'est pourquoi on peut douter du projet
qui serait le leur d'homogénéiser le monde dans une infâme macédoine. De toute
façon, si tel était le cas, les faits sont suffisamment têtus pour que cela reste du
domaine de la pure spéculation. II y a donc de l'excès et de la violence dans les
propos de Bruckner, mais l'ensemble est d'autant plus salutaire qu'il appelle à la
vigilance. II reste qu'on se demande si l'auteur ne se trompe pas de cible car, comme
il le dit lui-même, "au-dessus du droit des peuples à disposer d'eux-mêmes, il y a les
droits de homme". Voilà la vraie question et c'est pourquoi il faut dire "Oui à toutes
les différences, à condition qu'elles s'inclinent devant l'universalité des principes et
des normes et n'arguent pas de leur légitimité pour saborder l'idée même du genre
humain". En subordonnant l'économique au culturel, P. Bruckner prend le risque de
s'afficher à contre-courant de la pensée tristement unique. La démonstration est
vertigineuse.

Luc CAMBREZY
ORSTOM

137



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Sous le couvercle balkanique

Jacques Ancel (1882-1943) fait partie des rares représentants de la discipline
géopolitique en France avant la Deuxième Guerre mondiale. Bon connaisseur des
Balkans, avec une thèse sur la Macédoine soutenue en 1930, il s'inscrit dans la
tradition géopolitique instaurée peu avant par Vidal de la Blache. Il prend ses
distances avec les conceptions de la géopolitique allemande et reste quelque peu
marginal par rapport au cadre universitaire établi de son temps bien qu'enseignant à
l'Institut des Hautes Etudes Internationales. Son œuvre, décriée alors, reste
aujourd'hui un moment important de la réflexion géopolitique.

Peuples et nations des Balkans!, qui vient d'être réimprimé est paru en
1930, mais il reste une approche passionnante de la péninsule balkanique. Le guide
de sa réflexion est le suivant: certaines données du milieu ont offert des conditions
favorables à l'émergence de noyaux de consciences nationales et de constructions
territoriales dans la péninsule. Ces données sont les suivantes: les cadres physiques,
les routes de liaison, les facilités et les obstacles de la nature, les genres de vie et les
types de relations sociales. Elles ont aidé les sociétés locales, fondamentalement
rurales mais souvent ouvertes sur la mer, dans leur progression vers la
cristallisation du sentiment national et vers la fonnation des Etats. Pour écrire ce
petit manuel de géopolititque des Etats balkaniques, l'auteur a déployé sa réflexion
en cinq temps forts avec l'étude des aspects suivants : les cadres physiques, les
diverses possibilités de liaison dans et autour de la péninsule, les facteurs humains,
historiques et sociaux de la fonnation des Etats; enfin le processus d'apparition des
consciences nationales et des Etats territoriaux, avec notamment l'étude du rôle
incontournable et traditionnel des grandes puissances européennes. Pour ces
dernières, et Georges Prévélakis l'a montré récemment dans un ouvrage consacré aux
Balkans2, la péninsule reste un enjeu stratégique, un passage sine qua non entre
l'Orient et l'Occident

Quels sont les grands caractères physiques des Balkans ? L'auteur ne
cherche pas ici à faire un lien nécessaire et d'établir une causalité implacable entre
telle donnée physique et telle fonne territoriale. Il vise plutôt à dire que les cadres
physiques offrent un ensemble de conditions préalables on dirait aujourd'hui de
potentialités, dont les hommes disposent ensuite d'une façon ou d'une autre. Ces
données n'imposent pas une action univoque, mais l'étude des Etats-nations doit s'y
référer. C'est ce que fait J. Ancel dans les deux premières parties de l'ouvrage.
Premier aspect du cadre: une dualité fondamentale: au sud, l'ouverture maritime
méditerranéenne et une civilisation répondant volontiers aux appels du large; à
l'intérieur, un partage entre des espaces horizontaux et ouverts, autour du Danube, et
de nombreux obstacles opposés aux hommes par la forêt, souvent profonde, ou les
massifs montagneux renfennant des vallées volontiers cernées de crêtes et sujettes
au repli sur soit. A cette dualité répond une dualité de civilisations: à l'intérieur, un

1. Ance}, Jacques, 1995, Peuples et nations et Balkans, crHS; 1ère édition 1930, Paris,
A. Colin.
2. Prévélakis, Georges, 1994, Les Balkans. Cultures et géopolitique, Paris, Nathan.

138



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

monde rural partagé entre plaines, piedmonts et montagnes au rythme des saisons;
sur le littoral une·civilisation maritime.

Deuxième facteur physique incontournable: un paysage disloqué par les
montagnes. Mais des "montagnes remparts qui font rarement obstacle". Ce
cloisonnement détermine un extrême variété de milieux: quoi de commun entre les
paysages du Péloponèse et de ceux des Campanies du Nord, entre le noir rocher
albanais, le karst yougoslave et les verts mamelons dinariques, entre les platitudes
amphibies du Danube et les Rhodopes impénétrables? Autant de discontinuités qui
donnent toute leur importance aux routes et aux carrefours, souvent stratégiques,
seuls capables de faire passer de l'un à l'autre, seuls points d'appui valables pour une
puissance souhaitant imposer sa paix à la région; plus tard, axes d'expansion
souvent obligés des jeunes Etats aux XIXème et XXème siècles. Les meilleures
routes ne sont pas nombreuses. C'est d'abord la mer, souvent capricieuse voire
hostile, mais qui offre aussi des passages protégés grâce aux îles. Ce sont aussi "les
plaines excentriques", steppes pontiques venteuses et sèches, vallée danubienne
amphibie mais franchissable, traditionnel lieu de passage et de contact. A l'intérieur
de la péninsule, c'est le fameux axe Morava-Vardar et l'axe Morava-Maritsa dans le
sens Nord-Sud; la via Egnatia et la via di Zenta, mais aussi la plaine du Kossovo
dans le sens Est-Ouest; enfin on ne saurait ingnorer sans dommage la porte de
Fiume, et les innombrables sentes pastorales faisant le lien d'un milieu à l'autre.
Ces voies déterminent des points stratégiques, des carrefours importants : la
"Dobrodgea", rendez-vous des peuples instables; l'attrayante Thrace, lieu d'exode et
de guerre. Constantinople et ses détroits; les seuils reliant les hautes plaines de la
Macédoine, carrefour géopolitique s'il en fut; Salonique. porte macédonienne et
serbe à la fois. Voilà pour les conditions offertes aux hommes. Qu'en ont-ils fait?

L'auteur répond en étudiant d'abord les diverses formes d'associations
humaines : les liens du passé peuvent-ils légitimer telle ou telle annexion
territoriale, telle expansion? Jacques Ancel s'intéresse tout à tour aux races ou
caractères anthropologiques, aux langues, aux Empires, aux religions; et est obligé
de conclure qu'aucun de ces facteurs n'est suffisant pour fonder la nation ou légitimer
l'EtaL A propos des races, que dit-il?

«Contentons-nous de dégager de notre ignorance un scepticisme général quand
on parle de "races" balkaniques, on se satisfait d'étiquettes, sans plus. La race,
groupe physique, n'est nulle part à l'état pur.... Telle est la conclusion purement
négative de ce sommaire aperçu. La race ne saurait être la base de l'Etat.» (p. 82)

A propos des langues, l'auteur rappelle que si les langues de civilisation
progressent. les parlers locaux restent majoritaires. Sa conclusion est sans appel :
les limites linguistiques sont tellement floues qu'en déduire des frontières politiques
est impossible. Mais l'on ne sy trompe pas. "ne cette impossibilité de tracer les
limites linguistiques, la politique tire profit" (p. 92), en invoquant tel droit
historique ou telle nécessité stratégique. L'invocation des facteurs historiques offre-t­
elle plus de légitimité aux ambitions des uns et des autres? Pas plus! Aucune idée
nationale n'a présidé à la construction et à la vie des empires qui se sont succédé ici;
aucun d'eux n'a présenté d'unité linguistique ou religieuse. D'ailleurs, certains
empereurs (bulgares ou serbes notamment) traînaient des titulatures fort longues

139



Géographie et Cultures, n° 20, 1996

surpassant largement les limites territoriales effectives de leur souveraineté, au
surplus souvent floues et mouvantes. L'auteur se rabat alors sur un éventuel facteur
religieux : il ne joua qu'un rôle mineur dans la formation des Etats. Des
antagonismes religieux ne sont apparus au plus que dans les régions politiquement
contestées, créés et entretenues par les "Etats-majors d'intellectuels et de politiques
des Etats voisins déjà constitués" (p. 106).

La question reste alors entière: comment se sont forgées les nations? Y a­
t-il eu ici, entre la terre et l'homme, des liens permanents et des genres de vie qui
expliquent l'agglutination inconsciente des nations? Ces genres de vie sont très
variés dans les Balkans: marins grecs très mobiles qui s'exportent volontiers ou se
retranchent sur des îles, derniers et premiers bastions de la liberté grecque; pasteurs
valaques toujours mobiles, brassés continuellement; hommes du fiss albanais
vivant en cellules retranchées au rythme des troupeaux et du sang des vendettas;
petits propriétaires bulgares ou Balkandji de la montage profonde. Certes, l'auteur
parvient à cerner, au moins parmi les paysans pasteurs des régions montagneuses,
une vie balkanique. Mais les genres de vie sont insuffisants pour cristalliser les
consciences nationales. Plus encore, les limites linguistiques et les frontières ne
séparent jamais des genres de vie différents. Les cartes ne se superposent pas !

C'est que la nation est venue ici après la construction territoriale. Et cette
dernière s'est appuyée éventuellement sur ce que la nature lui offrait Les sociétés
balkaniques se sont volontiers organisées en cellules, éloignées du pouvoir central
otttoman : bassins, îles, vallées ou acropoles grecs; fiss des vallées petites et
fermées du rocher albanais; joupa slave au gré des unions de plateaux alpestres,
organisées autour d'un gros village ou d'une ville; églises-châteaux ou cités­
citadelles des vallées carpatiques, conservatoire de la conscience roumaine... Les
constructions territoriales tirent parti de ces données physiques et humaines, mais à
la faveur d'événements historiques: affaiblissement ottoman, souffle révolutionnaire
venu de France, renaissances littéraires et intellectuelles exhumant les titres
historiques des territoires à venir ou créant les unités linguistiques des nationalités
en gestation; aide des puissances européennes favorisant la formation d'Etats
chrétiens, révoltes paysannes pour la réforme agraire se déversant à partir des réduits
montagneux. A partir de ces bastions montagneux, les Etats croissent. Dans un
deuxième temps, ceux-ci recherchent les grands axes de circulation afin de s'étendre.
C'est le schéma valable pour la plupart des Etats balkaniques. Mais d'où viennent
les nations, ces "grandes solidarités" ?

Quelques facteurs créent un socle fertile : des régions naturelles qui
stabilisent et groupent les hommes, des liaisons physiques pour échanger produits
du sol et idées; un passé historique maintenant un noyau de langue uniforme pour
faciliter les contacts et le commerce, ouvrir l'esprit; des genres de vie ouverts mais
harmonieux et en équilibre. Mais ces conditions sont au plus favorables; elles
n'imposent rien. Les nations se forgent principalement à partir des Etats, tout en
donnant l'étincelle de départ de la construction des territoires, en stimulant les
volontés. Vient donc le moment où naît le désir de fonder un groupement politique
commun; le noyau est l'Etat qui affirme son indépendance et sa volonté de durer; ce
noyau attise et attire les espérances, cristallise des territoires supplémentaires,
rattache des tronçons épars et devient l'Etat national (p. 167). Voilà le schéma: des

140



Géographie et Cultures. nO 20, 1996

cellules bastions proposées par la nature et dont les hommes disposent; des Etats
qui cherchent à s'étendre "noyautés" par des ambitions nationales et fouettant ces
dernières en retour pour finalement leur donner corps. Processus favorisé ici,
contrecarré là, par les puissances européennes qui interviennent, défendent des
intérêts politiques et stratégiques traditionnels, heurtent leurs ambitions
antagonistes.

Ce petit ouvrage, d'une remarquable densité, est le fruit d'un savoir
immense et d'une culture solidement organisée. Malgré sa publication en 1930, il
reste actuel et permet de comprendre les Balkans d'aujourd'hui comme un
traditionnel carrefour géopolitique, selon les termes de Georges Prévélakis; et
comme une mosaïque de cultures. de genres de vie prête à se transformer en
poudrière au gré des ambitions nationalistes et territoriales. Cette lecture salutaire
nous montre au moins que les ambitions des uns et des autres ne sauraient ici
trouver de légitimitation dans la race, la langue. l'histoire ou les religions. C'est à
croire que les revendications récentes des nationalistes dangereux, relayées par les
opinions publiques, furent ici ou là le fruit de malentendus ? Sûrement ! Ou de
manipulations? Peut-être ...

Yann RICHARD
Université Paris-Sorbonne

141



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

TABLE DES ARTICLES PARUS EN 1996

Adam, Francine, La primeur du nom dans la Terre québécoise, 1996, XVII, p. 45-
54.

Badie, Bertrand, Lafin des territoires westphaliens, 1996, XX, p. 113-118.
Bélanger, Marcel ,Interférences, 1996, XVII, p. 99- 106.
Bernier, Jacques, Identité et métamorphose. Du Québec à l'Afrique noire, 1996,

XVII, p. 91-98.
Bonnemaison, Joêl et Luc Cambrézy, Avant-propos, 1996, XX, p. 3-6.
Bonnemaison, Joêl et Luc Cambrézy, Le lien territorial, 1996, XX, p. 7-18.
Brosseau, Marc et Anne Gilbert, Problématique pour un lieu frontalier: le cas de

Hull, Québec, 1996, XVII, p. 75-90.
Bureau, Luc et Eric Waddell, Présentation, 1996, XVII, p. 3-5.
Buttimer, Anne et Gérard Fahy, Images de l'Irlande et des Irlandais dans les textes

géographiques, 1996, XVIII, p. 53-74.
Chanteraud, Annabel, Le chant du Kava en Nouvelle-Calédonie, 1996, XIX, p. 3­

16.
Chivallon, Christine, Repenser le territoire, à propos de l'expérience antillaise,

1996, XX, p. 45-54.
ClavaI, Paul, Le territoire dans la transition à la postmodernité, 1996, XX, p. 93­

112.
Dorofeeva-Lichtmann, Véra, Produire un espace sacré (le Shan hai jing), 1996,

XVIII, p. 3-30.
Dupont, Louis, La logique continentale nord-américaine et ses avatars .. le regard

culturel et la géographie, 1996, XVII, p. 7-30.
Elineau, Dorothée, Encadrement pastoral et comportements religieux: le diocèse de

Luçon en Vendée, 1996, XIX, p. 17-32.
Fay, Claude, Groupes et territoires au Maasina (Mali). Logiques du contrat et

logiques de laforce, 1996, XX, p. 31-44.
Frérot, Anne-Marie, Finesse et géométrie - De l'orientation chez les Maures

(République Islamique de Mauritanie), 1996, XVIII, p. 31-52.
Gravari-Barbas, Maria, Le "Sang" et le "sol". Le patrimoine,factelU d'appartenance à

un territoire urbain, 1996, XX, p. 55-67.
Guillaud, Dominique, Les formes du territoire. Trois modèles d'organisation

territoriale: Aribinda (Burkina-Faso), Jambi (Indonésie) et Koumac (Nouvelle­
Calédonie), 1996, XX, p. 19-30.

Hamelin, Louis-Edmond, Le paradigme de l'interculturel appliqué aux relations avec
les autochtones, 1996, XVIII, p. 119-136.

Jelen, Igor, Le calendrier écologique,fondement de la cohésion sociale des
communautés alpines slovènes, 1996, XVIII, p. 93-118.

Lacoste, Yves, Encore et toujours des territoires, 1996, XX, p. 119-124
Ladouceur, Micheline, Droits territoriaux et espaces socio-culturels au Brésil .' le

cas du Carajas, 1996, XIX, p. 79-94.
Louder, Dean, L'Archipel: un commentaire personnel sur deux cultlUes fortes mais

marginales, 1996, XVII, p. 107-122.

142



Géographie et Cultures, nO 20, 1996

Marshall, Joan, Lieu et appartenance: le sens et le rôle de la religion, 1996, XVII,
p.31-44.

Matos, Rafael, Les îles Canaries: relais pour l'invention et la conquête du Nouveau
Monde, 1996, XVIII, p. 75-91.

Morisset, Jean, Exploration identitaire et géographie métisse, 1996, XVII, p. 123­
141.

Piveteau, Jean-Luc, Notre territorialité n'est-elle pas essentiellement masculine?,
1996, XX, p. 69-80.

Prévéla1cis, Georges, La notion de territoire dans la pensée de Jean Gottmann, 1996,
XX, p. 81- 92.

Sanjuan. Thierry. Les populations urbaines du delta de la Rivière des Perles
(province du Guangdong, Chine). 1996. XIX. p. 33-49.

Staszak. Jean-François, Nature et culture: des origines du "déterminisme
géographique", 1996. XIX. p. 95-123.

Trépanier. Cécyle. Le mythe de "l'Acadie des Maritimes". 1996. XVII. p. 55-74.
Van Waerbeke. Jacques. La poétique spatiale des représentations de la banlieue de

Paris, 1996. XIX. p. 51-78.

Humeurs

Monnet, Jérôme. De la mondialisation et des manières d'aborder le problème. 1996.
XIX. p. 120-123.
Pitle. Jean-Robert, A propos du devoir de différence. 1996. XIX. p. 117-119.

Notes des lectures

Asie du Sud-Est, Océanie (Géographie Universelle Reclus), 1996, XVIII, p. 139-141.
Charlemagne était-il français ? 1996. XIX. p. 140-143.
Géographie et empire, 1996. XIX. p. 131-133.
L'ethnopolitique. 1996. XIX, p. 133-135.
La Géographie comme genre de vie: un itinéraire intellectuel, XX. 1996, p. 125-128.
La géographie d'avant la géographie, 1996, XVIII, p. 137-139.
La métrologie historique, 1996. XIX. p. 138-139.
Le territoire des politologues. XX. 1996, p. 132-135.
Le vertige de Babel. XX, 1996. p. 135-137.
Les bibliothèques publiques en Bretagne, 1996, XVIII. p. 142-143.
Les raisons du paysage. 1996, XIX. p. 125-126.
Mœurs et coutumes balnéaires, 1996. XIX, p. 139-140.
Re-reading cultlU'al geography, 1996, XIX, p. 126-131.
Repenser le réseau postal, 1996, XIX, p. 135-137.
Science et politique des forêts espagnoles (1848-1936), 1996, XVII, p. 142- 144.
Sous le couvercle balkanique. 1996, XX. p. 138-141.
Temps du territoire. XX, 1996, p. 128-132.
Une histoire du climat, 1996, XIX. p. 137-138.

143



Achevé d'impimer en janvier 1997
sur les presses de la Nouvelle Imprimerie LabaIlery

58S00 Clamecy
Dépôt légal: janvier 1997

Numéro d'impression: 701020

Imprimi en France

'[

,.
ï

.,



Lieu de confrontation d'idées et d'expériences,
Géographie et cultures répond à l'intérêt renouvelé de la
géographie pour les faits de civilisation, et des sciences sociales
pour l'environnement.

Quel est le rôle de l'espace dans la structuration d'une
culture ? Comment se perçoit l'influence d'une civilisation dans
l'organisation par les hommes de leur espace et de leur milieu?
Un domaine fécond et encore peu exploré s'ouvre à l'analyse,
lorsqu'on observe les relations entre phénomènes
géographiques (espace, milieu, territoire, paysage, régions...) et
phénomènes culturels (identité, valeur, mémoire,
représentation .. .).

Cette revue de géographie culturelle et d'ethno­
géographie s'adresse à tous ceux qui s'interrogent sur les
interactions entre espace et culture, sous toutes les latitudes et
à toutes les échelles : historiens, ethnologues, sociologues,
psychologues, géographes ou écrivains.

Géographie et cultures n° 20,1996

J. Bonnemaison et L. Cambrézy Le lien territorial
D. Guillaud 0 0 • 0 Trois modèles d'organisation territoriale:

au Burkina-Faso, en Indonésie et en Nouvelle-Calédonie
C. Fay ..... 0 ••• 0 0 0 • 0 ••••••• 0 •• Groupes et territoires au Maasina (Mali)
C. Chivallon 0 0 ••••• Repenser le territoire, à propos de l'expérience antillaise
M. Gravari-Barbas. 0 ••• 0 •••••••• 0 •• Le patrimoine, facteur d'appartenance

à un territoire urbain
loL. Piveteau ... 0 0 ••••••••• 0 0 Notre territorialité n'est-elle pas masculine?
G. Prévélakis . 0 ••••• La notion de territoire dans la pensée de Jean Gottmann
P Claval . 0 •••• 0 0 ••••• 0 0 Le territoire dans la transition à la post-modernité
B. Badie 0 0 ••• 0 0 •••• 0 0 0 0 •• 0 • La fin des territoires westphaliens
y. Lacoste 0 ••• 0 0 0 •••• 0 0 • 0 ••••••••• 0 ••• Encore et toujours des territoires

Photo de couverture: Empreintes vers un trou d'eau
Peinture de D. Greindl (d'après un dessin aborigène)

911~11~A~IIU~IJIJ~11 90 FF
ISBN: 2-7384-4955-7

ISSN : 1165-0354




