




Kota, l'égalité nécessaire



Collection « Études africaines»
dirigée par Denis Pryen et son équipe

Forte de plus de mille titres publiés à ce jour, la collection «Études
africaines» fait peau neuve. Elle présentera toujours les essais généraux
qui ont fait son succès, mais se déclinera désonnais également par séries
thématiques : droit, économie, politique, sociologie, etc.

Dernières parutions

Arthur VIDO, Biographie du roi Kpengla du Danhomè, 2019
Claude IGUMA WAKENGE, Stade coltan, Extraction mlmere
artisanale, réformes et changement social à l'est de la République
démocratique du Congo, 2019.
Phidias AHADI SENGE MILEMBA, États de l'État en Afrique, Des déficiences
fonctionnelles auxperspectives d'un horizon possible, 2019.
Nestor Kobenan TAN, L'Église au défi des identités, Pastorale de
l'interculturalité en Côte d'Ivoire, 2019.
Gervais MUBERANKIKO, La protection du locataire-gérant en droit
DHADA, Nouvelle édition, 2019.
Mamadou Diarafa DIALLO, L 'hygiène en milieu de soins au Mali,
Entre représentations, normes et pratiques, 2019.
Galedi NZEY, La formation des professeurs du second degré au
Gabon (1971-2010),2019.
Olivier FANDllP, Le temps dans le contentieux administratifen droit
français et des États d'Afrique francophone, 2019.
Olivier FANDllP, Les mutations récentes de la justice administrative
en Afrique francophone. Étude critique à partir du modèle
camerounais, 2019.
Placide MALUNG'MPER AKPANABI, L'éducation aux valeurs chez
les Ding orientaux en RDC, De 1885 à nos jours, tome 1, 2 et 3, 2019.
Jérôme TOUNG-NZUE, Réalités du pouvoir au Gabon et fondements
du blocage sociopolitique, 2019.
NIAMKEY-KOFFI, Révolution et liberté, 2019.
Maurel Sosthène ONOMO ETABA, Coopération internationale et
terrorisme en Afrique, L'expérience africaine du droit de poursuite
terrestre, 2019.
Jean OTEMIKONGO MANDEFU y AHISULE, La gouvernance
universitaire au Congo-Kinshasa, 2019.



Georges Dupré

Koto, l'égalité nécessaire

Savoir et pouvoir dans une société clanique

Les Nzèbi du Congo et du Gabon

L'~attan



-

© L'Harmattan, 2019
5-7, rue de l'Ecole-Polytechnique, 75005 Paris

http://www.editions-harmattan.fr

ISBN: 978-2-343-17891-2
EAN : 9782343178912



Pour Marie. avec mille mercis





REMERCIEMENTS

Merci à tous ceux qui ont participé à la naissance de ce livre. Je pense
d'abord à mes collègues de l'ORSTOM. Bernard Guillot, découvreur du site
de Mingangha, m'a transmis des informations qu'il y avait recueillies et
André Novikoff a mis à ma disposition la poterie qu'il avait découverte en
pratiquant un sondage.

Bruno Pinçon et le regretté Jean-François Saliège ont uni leurs
compétences pour l'étude et la datation des poteries de Mingangha qui ont
été dessinées par Christine Archambeau.

C'est avec le défunt Pierre Ndombi que j'ai réalisé la traduction des
devises qui est présentée ici. Et c'est Anne Damon-Guillot, ethno­
musicologue, qui m'a trouvé les informations sur le tambour à friction qui
accompagne leur récitation.

Merci à Patricia Mezzasalma pour les coups de pinceau qui traversent
allègrement la couverture qu'eUe a réalisée. Ils sont sept comme les fils de
Nzèbi. Merci aussi pour avoir dessiné, sur les pages de titre des cinq parties,
les objets liés au savoir clanique.

Detlev Roth m'a fait l'amitié de son aide décisive pour le traitement
informatique du texte et des illustrations.

Corinne Fenoglio a bien voulu dactylographier le texte difficile des
datations.

Catherine McLean m'a offert le titre de la cinquième partie.
Marie-Claude, Cécile et Michelle ont été mes premières lectrices. Elles

ont corrigé le texte et m'ont suggéré des modifications nécessaires pour en
améliorer la lisibilité.

J'ai soumis le texte à Godefroy Nzengué qui m'a apporté ses lumières sur
la langue nzèbi et m'a amené à rectifier quelques-unes de mes traductions.

Pendant tout le temps où j'ai rédigé ce texte, j'ai été soutenu par le
souvenir de la bienveillance de Ngondza et de Mboyimbala. De temps à
autre, le rire de Doumagni et de Nyangadoumou venait éclairer mes nuits
studieuses.

Merci à tous et à toutes.

9





INTRODUCTION

A l'origine

Un chemin de fer est à l'origine de ce livre consacré à la pensée politique
des Nzèbi.

En août 1%2, le chemin de fer COMILOG (1) est mis en service pour
transporter du minerai de manganèse extrait à Moanda au Gabon. Le minerai
quitte Moanda situé à 80 km de la frontière congolaise par un téléphérique
jusqu'à la gare de Mbinda où commence un chemin de fer de 285 km de long
qui se raccorde au CfCO (2) par lequel il est acheminé jusqu'au port de Pointe
Noire.

Les travaux de construction durent trois ans et mobilisent une main­
d'œuvre importante dont les effectifs atteignent jusqu'à 5700 personnes en
1960. Dès l'ouverture de la ligne, la COMILOG emploie 1200 salariés,
nombre qui ira en croissant au fil des ans.

On imagine à la lecture de ces chiffres que la construction, puis la mise
en service de ce chemin de fer furent lourdes de conséquences pour la
région. Ce sont elles que deux jeunes gens, depuis peu chercheurs à
l'ORSTOM (3), furent chargés d'étudier. Dans l'esprit des commanditaires,
il s'agissait de mesurer cet impact et de produire des données quantitatives
sur les déplacements des villages vers les gares nouvellement créées, les
budgets des ménages, les flux monétaires... Cette étude socio-économique
devait ainsi évaluer le développement local induit par le chemin de fer.

Il apparut très vite qu'une telle étude serait illusoire. Les connaissances
sur les populations concernées par les transformations en cours se
réduisaient alors à peu de choses, de telle sorte que des données chiffrées ne
diraient rien de son impact effectif. Aussi ce furent des recherches
d'anthropologie politique et économique qui furent menées pour en savoir
un peu plus sur les populations locales.

Pour ma part, je me consacrais, de 1965 à 1970, aux Nzèbi. Je menais ensuite
jusqu'en 1973 des recherches dans différentes régions du Congo. Ce n'est qu'à
la fm de 1977 que je pus achever la rédaction d'un manuscrit. L'ouvrage qui en
résulta fut publié en ]982 sous le titre : « Un ordre et sa destruction. Economie,
politique et histoire chez les Nzabi de la République populaire du Congo ». Ce
livre traitait, entre autres sujets, de la pensée politique des Nzèbi et faisait état de

11



récits, de fonnules et de devises par lesquels elle se manifeste. Mais l'ampleur
des infonnations recueillies méritait qu'un travail spécifique leur soit consacré.
Tel est l'objectifdu présent ouvrage.

Aujourd'hui

Plus de trente ans après la publication de « Un ordre et sa destruction» et
plus d'un demi-siècle après le début des travaux d'enquête sur le terrain
congolais, il était urgent de mener ce travail à son tenne. Aujourd'hui il
s'agit de livrer, dans un même mouvement, tous les récits que j'ai pu
recueillir et de montrer comment ils sont utilisés par les spécialistes du
savoir et quel pouvoir ceux-ci exercent à travers la pratique qu'ils en ont.
Bref, le sujet de ce livre est de montrer comment, de multiples et subtiles
façons, savoir et pouvoir sont liés pour assurer tout à la fois la pérennité et
les transfonnations d'une société clanique.

Depuis lors, les spécialistes, ceux qui parlaient la société, les muyambili, sont
partis sans successeurs rejoindre leurs ancêtres. Aussi le premier objectif de ce
livre est-il de répondre à l'intérêt des générations actuelles de Congolais et de
Gabonais pour leur propre culture. C'est d'abord à eux, bien sûr, que ce livre
s'adresse. Mais la pensée politique des Nzèbi nous concerne tous aussi très
directement. L'égalité qu'elle met en avant est l'horizon politique souhaitable
pour que les humains établissent entre eux les liens qui fassent pièce à la
violence toujours possible. C'est dire que les Nzèbi sont partie prenante dans les
débats en cours sur la dose d'inégalité supportable pour nos sociétés.

Le plan

L'ouvrage est organisé en cinq parties.
Dans une première partie je présente la méthode avec laquelle j'ai accédé

au savoir nzèbi et je donne mes sources, c'est à dire l'identité de ceux qui
furent mes infonnateurs. L'observation participante, propre à l'ethnologie,
m'a conduit par des voies inattendues à rencontrer les détenteurs du savoir.
Ceux-ci sont à la fois, ceux qui parlent, les muyambili, et aussi les les
maîtres des clans, les kumu ibandu. Leur savoir est constitutif de l'entité
politique nzèbi.

La deuxième partie présente le corpus du savoir que j'ai constitué. Il
s'agit d'abord du « classique» récit de Koto avec plusieurs versions dont
trois ont été recueillies par des prédécesseurs. J'ai recueilli moi-même six
autres versions ainsi que les récits claniques et les devises qui constituent la
suite du corpus. Cette partie centrale de l'ouvrage est livrée sans
commentaire et sert de référence aux trois autres parties. Elle est destinée
aussi à tous ceux qui sont concernés par le savoir des Nzèbi et qui souhaitent
en faire leur propre lecture. La multiplicité des infonnateurs et des versions,
qui peut paraître déroutante, est révélatrice de la nature d'un savoir qui loin
d'être monolithique n'existe que dans la confrontation.

12



La troisième partie examine comment les récits réunis dans le corpus
fournissent ses instruments à l'action politique. L'égalité proclamée dès le
début de l'histoire de la société nzèbi ne dure pas. Mais elle est nécessaire
aux ch~seurs qui la produisent à chacune de leurs sorties. Soumise aux
vicissitudes d'une histoire marquée par la traite esclavagiste, l'égalité
demeure cependant l'horizon politique.

La quatrième partie présente le savoir en action. Le corpus constitué par
l'ethnologue est un objet protégé, hors du temps. Mais c'est dans la
confrontation des muyambili que le savoir est vivant, qu'il existe et se
reproduit. Deux manifestations sont les moments privilégiés de cette
confrontation. Le milcundukhu est une cérémonie courante au cours de
laquelle l'alliance entre deux clans est renouvelée. Le mbomo est rare et
empreint de gravité. C'est un jugement qui intervenait lors de la mise en
cause délibérée de l'ordre clanique.

La cinquième partie ouvre sur une lecture historique des récits claniques.
Nutu Mingangha est un site où deux personnages importants se rencontrent,
s'affrontent et concluent un accord. La découverte de deux poteries sur le site et
leur datation permettent de se prononcer en faveur de l'historicité des
événements qui s'y produisirent et qui représentent un véritable choix politique.

Conventions de transcription

Dans mon livre « Un ordre et sa destruction », suivant les
recommandations des linguistes (JACQUOT, A, 1966), j'avais nommé
Nzabi le peuple dont il est question ici. Dans le présent ouvrage, c'est par le
terme de Nzèbi qu'il est désigné. En celaj'ai suivi l'usage qui semble s'être
imposé (NZENGUE, G., 2011).

La transcription des mots inzèbi est faite dans le souci de les rendre
lisibles par tous et aisément identifiables par les Nzèbi eux-mêmes.

L'accent tonique n'est pas indiqué. Les voyelles longues ne sont pas
doublées. Les mots inzèbi sont indiqués au singulier.

Les noms des personnes sont transcrits conformément à l'orthographe
française indiquée par l'état-civil. Il en va de même pour le nom des villages
actuels qui sont transcrits comme sur les cartes d'état-major et sur les listes
administratives.

Les caractères utilisés doivent être prononcés de la façon suivante:
e = de meringue ou de le
é= de pré
è = de lait ou de près
u=de pou
/ch = fricative vélaire sourde de l'allemand Bach
gh = nasale vélaire de l'anglais sing

13





PREMIÈRE PARTIE

Mboundou Mboundou,
l'homme errant ouvre des chemins

Cette torche est composée de morceaux de résine d'okoumé
contenus dans une vannerie d'une cinquantaine de centimètres de
long. Elle était utilisée durant les nuits où les hommes
apprenaient les récits et se récitaient les devises ... Elle est encore
utilisée par ceux, nombreux, qui ne peuvent s'acheter du pétrole.

15



1. RETOUR SUR LE TERRAIN

En juin 1966, après des lectures et des recherches documentaires dans les
bibliothèques et les archives de toutes sortes, j'étais prêt à entreprendre le
travail d'enquête sur le terrain proprement dit.

Le premier contact avec la population que l'ethnologue se propose
d'étudier est générateur d'angoisse (4). C'est une période où l'on se
demande quotidiennement ce que l'on vient faire et où l'on est assailli de
questions: Quelle légitimité a-t-on à s'introduire dans la vie des gens? à
pénétrer dans leur maison, à s'immiscer dans leurs affaires de famille? Et,
par-dessus tout, cette autre question: comment dépasser l'étrangeté
ambiante et l'enregistrement de faits exotiques auquel on se livre, pour
comprendre la société à laquelle on a affaire ?

Cette épreuve est le point de départ d'une relation à construire. Aucun
manuel ne donne la recette de ce qu'il faut faire. Chaque terrain impose
d'ouvrir un nouveau chemin. C'est ce chemin que je me propose de
présenter ici.

Je n'étais pas tout à fait novice dans la profession puisque, en 1963,
j'avais passé l'hivernage au Sénégal oriental à étudier l'organisation du
travail agricole chez les Bassari. Ce premier travail m'avait permis de
mesurer l'intérêt et aussi les limites de ce que l'on appelait alors la
monographie de village. C'est fort de cette expérience que je recherchais un
village où je pourrais m'installer afin d'entrer en contact avec les gens sans
pour autant y limiter ma recherche.

Je choisis de m'installer à Dziba-Dziba. Contrairement à beaucoup
d'autres qui étaient éclatés en hameaux dispersés le long des routes, ce gros
village, d'un seul tenant, paraissait susceptible d'offrir une certaine diversité.
De plus il représentait l'extrême avancée au sud d'une migration ancienne
qui s'était ébranlée dans le Haut-Ogooué.

En arrivant à Dziba-Dziba avec Marie-Claude, mon épouse, nous avions
rendu visite au chef de village et nous lui avions présenté le but de notre
séjour. Etudier la coutume des Banzèbi, tel était notre travail, lui avons-nous
dit. Le vieux chefMoupélo ne sembla pas très impressionné par ce discours.
Mais, bienveillant, il donna des ordres, et très vite, une maison bâtie en
planches éclatées, dans le centre du village, fut mise à notre disposition où
nous nous installâmes.

Les premiers matins, nous avons reçu la visite des hommes qui venaient
chercher du travail pour un fils ou un neveu. La région, grâce au chemin de
fer récemment mis en service, connaissait un boom de l'exploitation
forestière aussi nous devions expliquer que nous n'étions pas une de ces
compagnies qui abattaient les okoumés des environs. A défaut de travail
pour leurs proches, nous leur offrions un grand bol de café très sucré.

16



Nous avions des voisins et nous entretenions avec eux les meilleures
relations qui débouchèrent quelquefois et de façon fortuite sur des
infonnations précieuses pour la suite des recherches.

Une nuit nous tùmes réveillés par les cris de notre voisine, une femme
qui vivait seule: une puissante colonne de founnis magnan traversait sa
maison. C'est à la lumière des lampes tempête que les intruses furent mises
en déroute à grands coups de pompe Flytox que nous avions dans nos
bagages. Cette victoire me valut l'estime du voisinage, mais je n'étais pas à
Dziba-Dziba pour chasser les insectes à coup de DDT.

Souvent en fin de journée j'allais rendre visite à Doumangoye (5) qui ne
s'éloignait guère du maigre feu qu'il alimentait grâce la générosité de ses
voisines. C'est chez lui que je vis le minuscule récipient de vannerie rempli
de cendres végétales qu'il plaçait dans la mannite en cours de cuisson pour
saler la préparation. Ce fut grâce à lui que je fis connaissance avec les
plantes à sel.

Ce fut le début d'une enquête sur la cuisine que je poursuivis avec
d'autres voisins et en particulier avec un homme et ses deux épouses qui
habitaient près de chez nous. Cet homme était relativement jeune et son
travail comme salarié lors de la construction du chemin de fer lui avait
pennis d'avoir deux épouses. Ces deux femmes, jeunes, vives et curieuses
venaient, le soir, nous rendre visite et bavarder avec nous. Elles repartaient
chez elles nanties d'un petit cadeau, une boîte de sardines, un peu de pétrole
pour leur lampe... Mais très vite, ces relations à sens unique nous parurent
limitées. Nous ne pouvions pas nous enfenner dans ce rôle de pourvoyeurs
de marchandises épicières. Aussi, en accord avec leur mari, nous leur
proposâmes d'échanger nourriture contre nourriture. Elles devraient nous
apporter un plat de leur préparation en échange duquel elles recevraient une
de nos conserves. C'est ainsi que nous mangeâmes la moelle très amère
d'une liane épineuse qui nous fut présentée comme une asperge et que nous
accommodions avec une vinaigrette. Nous reçûmes plusieurs préparations de
manioc souvent accompagné d'une sauce à l'oseille agrémentée de têtards
pêchés du jour. Elles nous offrirent aussi, avec une certaine solennité, une
délicieuse pâte de graines de courge et de viande fumée. Ce plat, dont le
nom, nzalca, fit tout de suite partie de notre vocabulaire était bien meilleur
que celui qui était préparé de façon comparable avec l'arachide. La pâte de
graine de courge, beaucoup moins grasse que celle d'arachide, devait en
partie la finesse de son goût au sel végétal qui entrait dans sa composition.
De leur côté, exotisme contre exotisme, elles s'initièrent au cassoulet de
Castelnaudary, à la choucroute royale et aux cannelloni à la sauce
bolognaise. A chacun de leur plat, nous soumettions nos voisines à des
questions qui nous pennirent de découvrir l'extrême diversité des
préparations du manioc, le rôle de la cueillette pour obtenir les légumes et
faire les sauces qui accompagnent le manioc quotidien. Ces échanges de
nourriture furent l'occasion de reconnaître aussi toute l'importance sociale

17



de la pâte de graine de courge et d'ouvrir une recherche sur cette plante
singulière panni les plantes cultivées par les Nzèbi, sur sa culture et aussi sa
préparation. Ce savoir, à la fois linguistique, culinaire et botanique me fut,
comme on le verra par la suite, d'une extrême utilité.

Cependant, ni les visites du matin où nous essayions d'expliquer notre
travail, ni les relations avec les voisins pour agréables et fructueuses qu'elles
fussent ne pouvaient montrer concrètement ce qu'était mon travail à
l'ensemble des villageois.

Le salut vint de la cartographie. J'avais entrepris de faire le plan de ce
long village qui étirait une bonne centaine de maisons sur presque trois cents
mètres. C'était le moyen de faire connaissance avec les habitants, et aussi et
surtout de me faire connaître d'eux. Lever minutieux, mise en station de la
planchette, visée avec l'alidade holométrique. En même temps, je procédais
à l'identification et au recensement des habitants. Tout cela prit une bonne
semaine. Chaque jour les jeunes gens du village, souvent des collégiens en
vacances, m'accompagnaient, chacun se disputant l'honneur de tenir la mire,
tous suivant avec une grande attention l'avancement des travaux. Les
passants s'arrêtaient, questionnaient; des débats eurent lieu autour de la
planchette où tous pouvaient voir leur village prendre forme sur le papier.

Je notais les informations qui fusaient dans le petit groupe qui suivait mes
travaux. Je me souviens de l'incident provoqué par le mot muviga, signifiant
esclave, mais aussi, d'une façon générale, dépendant. Il était apparu dans la
conversation et, nouveau pour moi, je l'avais noté à la hâte dans un coin du
plan du village. Il n'y demeura pas longtemps. Un jeune collégien le lut et
me dit: «Nous ne sommes pas des esclaves à Dziba-Dziba aussi je vous
demande de l'enlever. »Le ton était ferme et, tout en lui expliquant pourquoi
je l'avais écrit, je m'empressais de le gommer. Ainsi, si tous étaient soumis à
mes questions, de façon réciproque, j'étais exposé aux leurs.

Maison par maison, le plan du village allait son train. En même temps je
recensais les occupants de chaque habitation. Chacun d'entre eux déclinait
son nom et son identité. Tout de suite apparut l'ibandu. Chaque personne
recensée déclarait, en plus de son nom propre, appartenir à un ibandu. Ce
mot trouvait sa traduction, dans le vocabulaire ethnologique, par clan. On
désigne ainsi un groupe qui se réfère à un ancêtre commun sans qu'il soit
possible de prouver le lien généalogique précis qui relie chacun des membres
du groupe à cet ancêtre commun. Quelquefois, très rarement, on m'indiquait
en plus une des divisions à l'intérieur du clan, la nzo, la maison.

Je fis ainsi la connaissance des Basumba, des Makhamba, des Basanga,
des Mwanda, des Siongo et des Mbundu qui étaient les principaux clans
représentés à Dziba-Dziba. L'appartenance à un clan était obtenue sans
difficulté mais il m'était impossible de saisir, dans l'espace du village, ce
que cela représentait pour l'ensemble de la société. Dans la bibliographie en
ma possession, deux auteurs avaient voulu comprendre avant moi
l'organisation sociale nzèbi: Alain Maclatchy et Suzanne Jean. Pour le

18



premier, administrateur des colonies dans les années trente au Gabon, « le
clan est la cellule la plus importante de la société indigène», La seconde,
sociologue au BDPA, que j'avais rencontrée à Paris avant de venir au
Congo, venait de produire deux ans auparavant un rapport sur la situation
économique dans la région de la Ngounié où elle écrivait que, « n'ayant ni
unité territoriale ni chef, le clan dans son ensemble ne parait pas jouer un
rôle important », Près de quarante années s'étaient écoulées entre ces deux
observations faites au Gabon et l'on pouvait se demander si la différence
d'appréciation entre les deux auteurs ne tenait pas à une évolution qui
pouvait avoir eu pour résultat de minorer le rôle du clan.

J'étais dans le noir, à la recherche de cohérence, et tout était bon à
prendre pour trancher entre les deux positions. Quelques vieillards interrogés
me parlèrent de sept frères fondateurs des clans. Je fis une première
généalogie (fig.l) où ces frères descendaient d'une même entité, du nom de
Nzèbi dont on ne savait pas très bien s'il s'agissait d'un homme ou d'une
femme. Mais cette généalogie qui venait mettre de l'ordre dans les
informations ne prenait pas en compte tous les clans que j'avais rencontrés
au cours du recensement que je venais d'achever. Ainsi Mubukha l'ancêtre
des Basumba, clan bien représenté à Dziba-Dziba, ne figurait pas dans cette
généalogie, Je faisais part de mes interrogations aux jeunes gens qui se
tenaient autour de la planchette. Ils découvraient alors toute l'étendue de leur
ignorance et ils se mirent en quête pour moi.

l 1 1 -I 1 1 l
Buku MwbIl! Mombo BllIIZIIIP Ndambi JCombolo Nyimbi

L L L L L L L
clms: Mwmda MIbmbI Siyi Buqa MlkbIIa 8Ikbu1i Mbundu

Siooao
MilIlmbe
Babuma

Figure 1 - Les sept fils de Nzèbi et leur clan. Cette première généalogie ne respectait pas
l'ordre dans lequel les sept fils sont cités: Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga,
Ndombi et Nyimbi

Le plan de Dziba-Dziba et le recensement de ses habitants achevés,
j'entrepris de constituer l'histoire du foncier en rapport avec les
déplacements du village. Ce fut une période de recueil d'informations dont
la cohérence n'était pas évidente.

Une après-midi, des jeunes gens firent irruption dans la maison où je
mettais au propre les informations recueillies le matin dans les champs et me

19



demandèrent de venir assister au spectacle qu'un homme hirsute et barbu
donnait dans un cercle de villageois réjouis. Le comédien me voyant arriver
vint à ma rencontre et demanda d'une voix rocailleuse: «!bomba,
Blanc, donne-moi la cigarette! » Sur les conseils de mon entourage je pris
deux cigarettes et les plaçai dans les narines du comédien. Je les allumai et
l'homme se mit à danser, encouragé par les spectateurs.

Le danseur après avoir reçu des villageois quelques petits paquets de
nourriture, reprit son spectacle et enfin, après une ultime pantomime, il salua
très cérémonieusement l'assistance. C'est à ce moment-là que les jeunes
gens qui m'avaient accompagné chaque jour, moi et ma planchette, et qui
connaissaient les questions que je me posais me demandèrent de retenir le
comédien avant qu'il ne quitte le village et de le faire parler en échange de
nourriture. Aussitôt dit, aussitôt fait. Je lui demandais de venir dans la
maison. Et là, j'eus à peine le temps d'engager une bande dans le
magnétophone, que l'homme assis de l'autre côté de ma table commença à
parler tranquillement. Cela dura un peu plus de dix minutes. Puis il s'arrêta
net et refusa d'en dire davantage.

Après quoi, mes jeunes assistants lui demandèrent de répéter ce qu'il
avait dit, avant que le magnétophone ne se mette en marche. Ce qu'il fit bien
volontiers. Je notais ces quelques phrases que je fais figurer au début de la
traduction. Il refusa de répondre à d'autres questions. Il ne savait rien de
plus. Je lui donnai, comme promis, deux boîtes de sardines et du manioc
qu'il dévora comme un ogre. Le repas achevé il me salua d'une poignée de
main vigoureuse et il quitta le village dans des gesticulations que nous
interprétâmes comme le signe de son extrême satisfaction.

Les jours suivants je traduisis l'enregistrement:

« Le premier pagne est la main
Le premier nom: Moi
La première calebasse, la feuille
Le premier siège, la racine du parasolier
La première maison, une hutte en feuillage, comme celle des Pygmées
La première viande, le lézard, isili. mangé cru
Les premières nourritures végétales, le tombo, le tsalenda, le /casa, le pombo, le tundu et
le njika

Le grand-père de tout le monde s'appelle Tchigabokula. Sa femme était
y oya. Ils étaient des Pygmées.

Ces deux-là ont donné naissance à Manondzo et à Kengé qui étaient
comme des singes. Kengé et Manondzo se sont mariés. Ils ont mis au monde
Nzèbi, puis Mbèli, puis Bangela.

Le premier village s'appelait Lèyokho. On y trouvait les fils de Nzèbi et
de Mbèli.

Koto était le village de Bangela.

20



Nzèbi a donné naissance à Buku, Mwélé, Nzengé Mukungu le Pygmée
des Makhamba, Mombo, Bunzanga, Ndombi, Kombolo et Nyimbi. Tous
étaient velus et ressemblaient aux gorilles et aux chimpanzés.

Nzengé Mukungu était à la chasse avec son chien. Il tua un écureuil. En
revenant il rencontra une rivière et il vit des tiges de courges et des coques
d'arachides qui descendaient le courant. Il arriva là où l'on fait rouir le
manioc, puis, il remonta en amont à l'endroit où l'on puise l'eau. Il entendit
le bruit des calebasses qui se heurtent. Il se cacha avec son chien. Celui qui
venait était une femme, c'était Pigha. Elle prit son manioc, elle puisa de
l'eau et elle enleva son pagne pour se laver. Ayant senti l'odeur du gorille,
elle cria. Nzengé sortit alors de sa cache et donna l'écureuil à la femme. Elle
prit une feuille et lui donna du manioc roui cru. Il le mangea. Puis la femme
cassa du bois et alluma du feu avec deux pierres et de l'étoupe de palmier.
Elle fit griller du manioc et le donna à Nzengé. Il en mangea une moitié et
garda l'autre. La femme lui promit de revenir le lendemain matin.

En arrivant à son village, Nzengé Mukungu raconta qu'il avait rencontré
une femme et qu'elle lui avait promis de revenir le lendemain matin. Le
village était Lèyokho, village de Buku, le plus grand des fils de Nzèbi. Tous
les fils de Nzèbi s'y trouvaient ensemble. Nzengé dit aux gens de Léyokho:
, Si je ne reviens pas ce soir ne me cherchez pas '. Le lendemain il retourna
là où il avait rencontré la femme. Il attendit, attendit. Il cria: 'Hii hii hii hii '.
La femme répondit: ' Hii hii hii hii ' en imitant le cri de l'oiseau mulcukhu.
Puis elle vint.

Nzengé lui demanda de l'emmener chez elle pour qu'il puisse enlever les
poils qu'il avait sur tout le corps. La femme le mit dans sa hotte après lui
avoir donné sa trousse à faire le feu enveloppée dans des feuilles. Ils
traversèrent ainsi le village de Malèkhé Kèma habité par les Bangomo et
Bahumbu. Au carrefour avant Koto, la femme se mit à regretter d'avoir
emmené l'homme dans son panier; le vieux du village, Nzanga, était en
effet très méchant. Elle prit un chemin qui conduisait directement à sa
maison. Pigha laissa Nzengé derrière sa maison à côté d'un parasolier. Elle
lui dit de rester là et de n'en pas bouger. Il y avait deux villages qui
s'appelaient Koto, le Koto de Pigha Nzanga et le Koto de Ibaamba, le Blanc.
Je vais chercher lui dit-elle, le moyen de te faire entrer dans ma maison. Elle
revint avec des feuilles de bananiers. Nzanga s'était aperçu que sa sœur
Pigha avait quelqu'un auprès d'elle. Il en avait senti l'odeur. Nzanga venait
chaque matin chercher du feu chez sa petite sœur. Il lui avait dit, comme tu
es ma sœur, quand tu as tes règles, il faut m'avertir que je ne vienne pas dans
ta maison. Pigha prit les fleurs du palmier avec lesquelles on fait le sel et les
déposa par terre. Quand il fit nuit, Nzengé entra dans la maison. Ils
dormirent ensemble jusqu'au matin. Lorsqu'ils se réveillèrent Nzanga était
déjà devant la porte et venait prendre le feu du matin. Pigha cacha Nzengé
sous les fleurs du palmier. Puis elle dit à son frère : ' Ne rentre pas chez moi,
j'ai déjà mes règles'.

21



Nzengé sortit derrière la maison et alla à la plantation de Pigha. La
femme prit un pagne de raphia, de l'eau, de la teinture de paddouk et le
rasoir fabriqué par les forgerons. Et elle partit à son tour à sa plantation. Elle
cassa du bois et alluma le feu. Puis elle rasa Nzengé et lui dit: ' Retourne
chez toi '. Elle lui donna le pagne et le rasoir. Elle lui dit encore: ' Ne
reviens plus ici, nous nous rencontrerons au bord de la rivière là où je fais
rouir le manioc. Si tu reviens ici, mon frère te tuera' .

Nzengé retourna à Lèyokho et retrouva ceux qu'il avait laissés, les
gorilles et les chimpanzés. Il n'avait plus la même forme qu'eux et
ressemblait aux hommes. Quand ils l'aperçurent, ils eurent peur et
s'enfuirent. Idoko Sémayanda n'eut pas peur, car c'était le camarade de
Nzengé et il le reconnut. Il lui demanda de l'amener là où il était allé pour
qu'il se rase aussi. Ils allèrent ensemble à Koto. La nuit venue, ils frappèrent
à la porte de la femme. Elle leur demanda pourquoi ils étaient venus malgré
son interdiction et aussi pourquoi ils étaient deux. Elle donna une natte à
Idoko, et Nzengé Mikungu dormit avec elle sur le lit. Le matin, les deux
hommes allèrent à la plantation de la femme. La femme les y retrouva. Il y
avait du maïs et des bananes mûres. Idoko demanda du maïs et des bananes à
la femme. Deux Blancs Kinda et Mindinga vinrent sur la plantation. Ils
poursuivirent Idoko et Nzengé. Nzengé put sauter la barrière et Idoko ne put
sauter. Il fut rattrapé et tué.

Nzengé alla trouver Mbuku, Mwélé, Bunzanga, Kombolo et Ndombi et il
leur dit: 'On a tué Idoko '. Ils s'étaient rasés avec le rasoir apporté par
Nzengé. Ndombi et Bunzanga allèrent se battre avec Pigha Nzanga. Pigha
Nzanga tua Ndombi avec un sabre.

Mbuku, Mwélé, Bunzanga, Kombolo sont allés construire le village de
Mambia. Après Mambia, ils sont allés à Mukokha, après Mukokha à
Ikokesa. Après Ikokesa, ils sont allés à Wala. A ce moment-là Mbuku a
brûlé le village de Koto. Ndingi était le village de Mbuku, Mwélé est allé à
Manda, Mombo et Kombili, son petit frère, à Matsinga. La sœur de Ndombi,
Pokholo est restée à Wala, Nyimbi est allé à Mirumbi, Bunzanga à
Mugèmbé. La femme de Nzèbi était Muya, celle de Mbèli, Tsengui, et celle
de Bangela, Tsokho.

La cloche Ndyiba était pour les Mwanda, Bokedo pour les Bavonda,
Mingoyi pour les Basanga, Kekayèengé pour les Makhamba, Bafuru pour les
Mbundu. C'étaient ces cloches qu'utilisaient les vieux pour parler dans la
maison du mbomo. Les autres clans n'avaient pas de cloches. »

Ce récit apporté par Mboundou-Mboundou, ressemblait dans ses grandes
lignes, tout en étant plus détaillé, à ceux que Suzanne Jean et Alain
Maclatchy avaient déjà recueillis en leur temps. De toute évidence,
Mboundou-Mboundou n'en savait pas plus. Mais sa rencontre avait un tout
autre intérêt. Elle incitait à se poser des questions qui étaient autant de pistes
ouvertes: Comment se faisait-il qu'un homme errant, passant son temps
dans des mimiques et des contorsions grotesques, sache ce qu'il venait de me

22



dire? Pourquoi n'en savait-il pas plus? Pourquoi suscitait-il chez les
villageois à la fois le rire et une certaine déférence qui se traduisait dans la
façon dont il était traité?

Des réponses vinrent tout de suite après le départ de l'homme errant. On
me donna les grandes lignes de sa biographie. Originaire du village de
Ngoubou-Ngoubou, au nord de Mayoko, sur la route du Gabon, il avait
commencé un apprentissage pour devenir muyambili. Apprendre n'est pas
sans danger et les drogues qui lui avaient été administrées, mal ajustées à sa
constitution, avaient perturbé son esprit et l'avaient rendu instable à jamais.
Désormais il allait de village en village recevant un peu de nourriture en
échange des petits spectacles qu'il offrait aux villageois.

Le mot muyambili. bayambi/i au pluriel, s'appliquait à celui, à ceux qui
parlent. A ceux qui savent. Il était tout nouveau pour moi. Je ne l'avais
rencontré ni dans la littérature, ni dans les investigations que j'avais menées
jusqu'alors sur le terrain.

C'est ainsi que la rencontre avec Mboundou-Mboundou m'ouvrit tout un
domaine de recherche. Celui du savoir et de ceux qui en étaient les
spécialistes.

2. AVEC CEUX QUI SAVENT

Le terme d'informateur est utilisé par les ethnologues, et en général par
tous ceux qui font des enquêtes, pour désigner celui qui les informe. A
résonance journalistique et policière il est bien loin de décrire la réalité de
l'enquête ethnologique. L'informateur est bien plus que celui auquel on tend
un micro en passant. Il est celui que l'on rencontre et auquel, quelquefois, on
s'affronte. L'ethnologue tisse avec lui dans la durée des liens faits de
compréhension, de connivence et, pour finir, d'amitié.

Après ma rencontre avec Mboundou-Mboundou, en même temps que je
continuais l'enquête sur l'agriculture et l'appropriation foncière à Dziba­
Dziba, je me mis à rechercher des muyambili, ces spécialistes du savoir et de
la parole. Le premier que je rencontrai fut Ndenga Albert qui habitait le
village tout proche de Lihahi. Avec celui-ci je complétais la généalogie en
ma possession (fig.2).

23



l l -1 l l
TI6kumbu Mwanza Buqi Nzondo Mubukba

! l. ) ! !
clans: BavODda Mutlùa, Isakba Loamba Buomba

Mabndl, Ngala Ingungu
BaI~, Mikengé

Tsongo

Figure 2 - Les fils de Mbèli et leur clan. On remarquera que Mwanza et Basengi qui sont les
deux noms du même personnage sont ici deux personnages différents.

Cette généalogie venait s'ajouter à la précédente et pennettait de prendre
en compte tous les clans que j'avais rencontrés à Dziba-Dziba. Elle mettait
de l'ordre dans les infonnations recueillies jusque-là. Et en même temps, elle
faisait problème puisque tous les clans ne semblaient pas concernés par le
récit de Koto. Seuls les fils de Nzèbi étaient à Koto. Les autres clans
descendaient d'un ancêtre du nom de Mbèli qu'avait mentionné, sans plus de
précisions, Mboundou-Mboundou. Ce clivage des clans en deux groupes, qui
avait été ignoré par mes prédécesseurs, alimenta tout un questionnement.

Nyangadoumou Faustin

Une autre impulsion fut donnée à la recherche avec la rencontre de
Nyangadoumou. Au début de janvier 1967 je me rendis au village de Nzima
pour y assister aux funérailles organisées par la société du Mungala pour
l'un de ses membres. Je fus infonné de cette manifestation par Liwasia, qui
habitait à Dziba-Dziba de l'autre côté de la rue. C'était toujours un plaisir
d'aller saluer cet homme aimable en fin de journée et d'échanger quelques
paroles avec lui. Liwasia était un chanteur de Mungala réputé et c'est à ce
titre qu'il était invité à cette cérémonie. Il me demanda de le conduire à
Nzima et il me précisa que je ne devais pas savoir qu'il allait être le Mungala
et que je ne devais pas en faire état en public.

C'était une bonne occasion d'observer de près cette société secrète qui
avait été décrite chez les Obamba du Gabon, dans les années trente, par
l'administrateur André Even (EVEN A., 1937).

Je me rendis donc en fin de journée, accompagné du Mungala de Dziba­
Dziba et de sa suite, à Nzima où il y avait foule. Ma présence parmi

24



l'assistance fut bienvenue et après m'être soumis à une brève fonnalité on
me déclara admis dans la société du Mungala et de ce fait habilité à assister
et à voir tout ce qui allait se produire. J'ai dans mes dossiers un tout petit
morceau de papier où il est indiqué Pou/et ORSTOM. C'est celui dont je fus
gratifié à la fin de la cérémonie le lendemain après-midi. C'est dire la
bienveillance à mon égard dont faisaient preuve l'assistance et les
organisateurs. Je fus invité, la nuit tombée, à prendre place, avec d'autres,
dans l'une des maisons dont beaucoup avaient été aménagées pour recevoir
ceux qui devaient passer la nuit en attendant la sortie du Mungala qui devait
avoir lieu le lendemain.

Un repas nous fut servi et de la meilleure qualité: du manioc tout juste
préparé, accompagné de la délicieuse pâte de graine de courge agrémentée
de lambeaux de viande fumée. Un grand travail avait été fourni par les
femmes de Nzima pour honorer leurs invités. Je me délectais en compagnie
de mes voisins de table lorsqu'un homme jeune, parlant très bien français,
m'interpella: « Eh toi Blanc que viens-tu faire chez nous? » Son agressivité
contrastait avec la bienveillance avec laquelle j'avais été accueilli. Il
s'instaura rapidement en juge des connaissances relevant les inexactitudes
des généalogies en ma possession, découvrant l'étendue de mes lacunes.
Bref c'est à un véritable examen auquel j'étais soumis devant un public
particulièrement intéressé. J'étais un candidat piteux et déconfit qui essayait
de répondre à un examinateur hargneux. La situation se retourna lorsqu'il
m'interrogea sur cette pâte de courge que j'étais en train de manger:
« Blanc, tu prétends connaître nos coutumes et tu ne sais même pas ce que tu
manges! » Les leçons données sur le sujet par mes voisines de Dziba-Dziba
et mon agressivité firent merveille. Bien sûr que je savais que cette pâte de
graine de courge n'est pas salée avec le sel de la mer, mungwa, mais avec du
sel de cendre, itumbu. Je poussai mon avantage en lui demandant les noms
des nombreuses plantes utilisées (6). Il m'en cita deux. Mes connaissances
étaient toutes fraîches. Je lui donnai les noms des autres. Je sentais aux
réactions de l'assistance que la situation tournait en ma faveur. Comme dans
un match je poussais mon avantage. Je le priai, sur un ton qui faisait de ma
demande un ordre, de me donner les noms des fondateurs des clans. Cette
pénétration au cœur de l'univers des clans lui parut inopportune devant un
public de spectateurs que notre jeu faisait se rassembler de plus en plus
nombreux dans la petite maison où nous nous trouvions. Nyangadoumou
répondit de façon fort énigmatique en m'apportant une plante cueillie
derrière la maison et en l'accompagnant d'une fonnule que je me contentais
de noter remettant à plus tard l'explication en clair.

Avec le recul du temps écoulé, je me rends compte combien cette
rencontre fut importante. J'avais passé un examen. J'avais changé de statut.
Le Blanc des débuts, curieux de la coutume et accueilli avec bienveillance
était entré dans l'univers de ceux qui savent et qui apprennent, les
muyambili. Avec la moquerie acerbe, le ton inquisitoire sans réplique,

25



l'orgueil de savoir, l'ésotérisme dont il avait fait preuve et auxquels j'avais
essayé de répondre de mon mieux, Nyangadoumou m'avait obligé à entrer
dans des relations d'une extrême agressivité, comme se traitent en public
tous ceux qui savent. Je pus le vérifier dès le lendemain en assistant à la lutte
oratoire à laquelle se livrèrent les Mungala des différents villages réunis à
Nzima. C'est ainsi que firent les muyambili lors des mikundukhu auquel je
devais assister plus tard. C'est aussi cette agressivité qui prévalait dans les
affrontements souvent mortels des mbomo d'autrefois.

Cette rencontre avait été fortuite mais son issue, heureuse pour la
recherche, ne l'était pas. Cet examen inattendu avait été passé avec succès
grâce à la longue préparation que j'avais faite depuis le début de l'enquête en
vivant au quotidien avec les villageois, en logeant dans leur maison, en
mangeant leur nourriture et en participant à leurs activités. Je venais de
passer toutes mes matinées dans les champs à suivre les travaux qui s'y
faisaient. J'avais accompagné les hommes à la chasse au filet. Je m'étais
intéressé autant que je le pouvais aux affaires familiales qui surgissaient ici
et là à Dziba-Dziba. Je ne m'étais pas contenté de manger les plats cuisinés
par mes voisines, je les avais interrogées sur les ingrédients, les recettes et
sur les tours de main. C'était le succès de ce que Malinowski avait appelé
l'observation participante.

Mboundou-Mboundou, l'homme errant, m'avait ouvert, avec ses
pantomimes, un chemin sur lequel Nyangadoumou allait, désormais,
m'accompagner.

Nyangadoumou me fit pénétrer dans l'univers des muyambili. A la mort
de son oncle, il se trouva à la tête d'un lignage au sein du clan des Basanga,
un clan des plus nombreux et des plus répandus, tout au moins au Congo.
Après un séjour de plusieurs années à Pointe-Noire et des périodes de travail
en qualité de charpentier dans les entreprises qui construisirent le chemin de
fer Comilog, il avait décidé de se consacrer à l'étude sous la conduite de
Doumagni, un muyambili du clan des Basanga. 11 ne me fut pas facile
d'accéder à ce dernier. Un rendez-vous volontairement manqué pour tester
mon désir d'apprendre marqua la fin des épreuves, et je pus rencontrer
Doumagni Denis dans le village duquel je m'installai pendant la saison sèche
de 1967. Par la suite, en 1969 et en 1970, je repris des entretiens avec lui.

26



Les singularités de n'lJlka la courge

La cucurbitacée Cucumeropsis edu/is qui porte les courges, est cultivée pour
ses graines. Elle est semée, en association avec le manioc, sur un champ qui vient
d'être défriché et dont le sol est enrichi par les cendres des brûlis qui
accompagnent l'abattage des arbres. Sa culture se fait une année sur deux en
alternance avec celle des aubergines. A une année à courge, i/èm sia nzaka
succède une année à aubergine, i/èm sia mbong%. Cette alternance qui rythme
toute l'activité sur les champs de manioc sert de repère chronologique à
l'ensemble du pays nzèbi.

La courge est la seule culture qui fasse l'objet de précautions magico­
religieuses. C'est une culture délicate qui touche aux esprits, me dit un homme.
Unique source de lipides avant l'adoption de l'arachide et la connaissance du
palmier à huile il était important que la plante soit prolifique. Ses semailles sont
précédées d'une cérémonie au cours de laquelle un mélange de cendre trouvée sur
place, de teinture de paddouk et des raclures de l'écorce d'un arbre de la
plantation est disséminé aux quatre vents.

A la récolte, les courges sont mises en tas sur la plantation-même. Au
préalable, sur l'espace qui recevra les courges un trou a été creusé dans le sol et
reçoit une petite courge qui vient d'être évidée. Dans celle-ci est placé un
mélange de la prolifique herbe à panthère, ma/enge/a, une fougère rampante.
Lygodium microphy//um, de sable qui doit multiplier les graines des courges et de
charbon de bois qui doit lutter contre la noirceur des mauvais esprits. Recouvert
par des feuilles de bananier et de mipusa, ce dispositifpropitiatoire, connu sous le
nom de isinza, reçoit les courges mises en tas. C'est là, aussi, plus tard, que les
courges ramollies par les pluies seront battues et cassées par un groupe de parents
et d'amis. L'atmosphère est joyeuse, les travailleurs bavardent, chantent et
partagent sur place le repas qui leur est offert.

Transportées au village, les graines sont mises à sécher devant les maisons. Ce
travail fait par les femmes est important. Chaque jour, les graines de courge sont
étalées sur le sol qui a été balayé. Elles doivent être protégées des poules par un
enclos constitué d'un filet de chasse et par une traînée de cendre qui encercle les
graines pour éloigner les limaces.

Séchées, les graines de courge sont emballées dans des feuilles pour constituer
des paquets. Le plus grand de ceux-ci, le papa, peut avoir de lm à l,SOm de haut
pour un diamètre de 60cm environ. C'est dans ces paquets, conservés près du feu,
que les graines de courge devront pourvoir aux besoins de la maisonnée pendant
deux ans.

La pâte de graines de courge est le plus apprécié des mets. C'est celui des
fètes et des cérémonies. C'est celui qu'on peut offrir aux étrangers sans susciter
leur méfiance, contrairement à la pâte d'arachide dont le goût peut masquer des
adjuvants maléfiques. Des paquets de graines de courge pouvaient être donnés,
autrefois, au même titre que des biens de traite, pour obtenir le droit de s'installer
sur des terres. Les graines de courges figurent parmi les cadeaux offerts aux
beaux-parents. Pour tout dire, les graines de courge sont des biè/a, les meilleures
des nourritures.

27



Mboundou-Mboundou, l'homme errant, m'avait ouvert, avec ses
pantomimes, un chemin sur lequel Nyangadoumou allait, désonnais,
m'accompagner.

Grâce à Nyangadoumou j'entrais en contact avec Ivola de Minganaga,
Moubousi de Nzinga, Nziangakani de Mbaya, Yakabimpakha de Boupanda,
Mboyimbala et Malumbi de Nzima, Ngondza de Tsengué Kommandé, tous
des muyambili.

Nyangadoumou Faustin fut non seulement un interprète mais aussi un
introducteur auprès de ceux qui savent. A chacun des entretiens, il sut avec
intelligence présenter ma recherche, en expliquer les motifs et la destination
à un auditoire qui avait a priori toutes les raisons de se montrer réticent pour
le rendre favorable à mes desseins. Chacun des muyambili rencontrés
pouvait vérifier mes connaissances et ils ne s'en privèrent pas. De même je
ne me privai guère de vérifier les leurs, ayant plus d'une fois laissé l'un
d'eux sans réponse devant une fonnule rare ou une généalogie compliquée.
Grâce à l'écriture, grâce à mes fiches qui me pennettaient de recouper les
infonnations que je recueillais. Ainsi je n'étais plus tout à fait /bamba, le
Blanc des débuts, et c'est avec un extrême plaisir que je m'entendis une fois
appelé Bunzanga, le fondateur du clan Basanga.

Après mon départ du Congo, en 1973, Nyangadoumou travailla un temps
dans une entreprise forestière comme boy-chauffeur puis il se rapprocha de
l'Eglise évangélique de Madouma dont il est aujourd'hui retraité.

Pendant de nombreuses années nous avons entretenu une correspondance
amicale. Dans la dernière lettre que j'ai reçue de lui, en 200l, il me dit : Mon
cher Georges Dupré, je vow apprends que je suis encore en vie malgré les
événements politiques congolais. J'ai été très joyeux d'apprendre par la
bouche de Mboyi que vow êtes awsi en vie, car il y a très longtemps que je
ne vow voyais plw même en rêve ... En vow quittant cher Dupré recevez nos
sincères amitiés et que le Dieu de paix vow garde et vow protège avec toute
votre famille.

Doumagni Denis

Doumagni occupe une place à part parmi tous ceux qui m'ont parlé.
L'objectif que je m'étais fixé en entreprenant l'étude des Nzèbi, n'était

pas seulement de recueillir leurs traditions orales, mais de comprendre leur
société. Pour cela de multiples enquêtes furent menées sur de nombreux
sujets: la mise en place du peuplement, les relations commerciales
précoloniales, l'ancienne métallurgie, l'évolution démographique, les
productions et le système foncier, la parenté et les échanges matrimoniaux,
le salariat... Les muyambili et leur savoir étaient donc un des sujets parmi
d'autres, qui fut cependant maintenu tout au long des différentes enquêtes
grâce à Doumagni.

28



J'ai longtemps habité dans son village où j'occupais la maison de son fils
qui travaillait en ville. Chaque matin Doumagni traversait la route qui passait
au milieu du village pour venir prendre le petit déjeuner avec nous. Nous
bavardions et il se tenait au courant du programme de la journée qui
m'emmenait au loin. Très souvent le soir, au retour de différentes enquêtes,
je passais le voir et je ne manquais pas de lui poser les questions surgies dans
la journée. Dans ces discussions Nyangadoumou fut toujours un interprète
extrêmement motivé. Je me souviens du bonheur de savoir qui éclatait
lorsque, à une de mes questions, Doumagni et Nyangadoumou répondaient
en riant, scandant d'une même voix la formule qui convenait. Tout cela se
passait la nuit, dans la fumée âcre du tabac qui poussait derrière la maison.

Je n'aurais pas la naïveté de penser que Doumagni m'a dit tout ce qu'il
savait. Mais il m'a parlé en ayant clairement conscience que ce qu'il disait
allait être conservé à un moment où les savoirs s'effritaient devant le pouvoir
de l'argent. Doumagni avait de l'humour. Je lui posais la question du secret.
Qu'est-ce qui est secret? lui demandais-je un jour. II s'en tira par une
pirouette et me dit en riant que le seul vrai grand secret est que nous
descendions tous des Pygmées. Et je crois que c'était la vérité.

J'ai retrouvé une de ses lettres, probablement la dernière, datée du 10
décembre 1969. C'est le vieux Doumagni qui te parle. Tes lettres sont
toujours bien arrivées, mais j'ai des ennuis quand il s'agit de te répondre.
Enfin aujourd 'hui mon fils a eu le temps de venir me voir et moi profitant de
cette occasion je me suis décidé de te faire part de mes nouvel/es.

Pourquoi ne veux-tu pas venir encore causer avec nous? J'aurais voulu
te voir encore chez moi. J'ai vu ce que tu m'avais envoyé, sinon je regrette
par le manque d'enveloppes qui me cause des ennuis. Ma nièce est décédée
il n JI a pas longtemps. Je t'envoie un poulet avec Pierre Mamoualca, mon
fils. Je n'ai pas de chaussures. Je ne sais pas si tu pourrais m'avoir une
paire de basquettes .. ma pointure c'est le numéro 6. Tout ce que tu peux
m'envoyer fais-le et donne-le au porteur de cette lettre. Ma femme et moi te
saluons de bon cœur sans oublier toute la famille. Doumagni mourut en
1974.

Pierre Ndombi

Durant l'année scolaire 1969-1970 Pierre Ndombi était étudiant à l'Ecole
Normale de Brazzaville. Sachant que je poursuivais des recherches sur les
Nzèbi il prit contact avec moi et devint pour moi un informateur important
qui me permit de contrôler et d'enrichir des informations déjà recueillies.
C'est avec lui que je traduisis les devises que j'avais recueillies auprès de
Ngondza. Lui-même avait eu plusieurs muyambili comme informateurs sur
ce sujet. Par son intermédiaire ces informateurs devinrent aussi les miens. La
traduction des devises qui est présentée ici résulte d'un travail qui s'étala sur
une longue période de l'année scolaire.

29



Je revis Pierre Ndombi brièvement en 1995, à Paris où il était de passage.
Ayant perdu son exemplaire du texte sur les devises il me demanda de lui en
fournir une copie que je lui remis.

J'espérais le revoir à la soutenance de la thèse de Godefroy Nzengué qui
eut lieu au printemps 2011. Hélas Pierre Ndombi était décédé à l'automne
2010.

Les autres

Sous ce titre, j'indique tous ceux qui me parlèrent, me consacrèrent du
temps et apportèrent leur contribution dont l'importance ne fut pas toujours
proportionnelle à la durée. Il faut remarquer aussi, que les muyambili qui
furent nombreux à me parler ne représentent qu'une petite partie de mes
infonnateurs. Par exemple, l'enquête sur les anciens villages fit appel à 56
hommes réunis dans les hangars de 14 villages.

Je rencontrais Ndenga Albert dans les débuts de l'enquête. Il habitait le
village de Lihahi proche de Dziba-Dziba. Il était le neveu de Mubungulu de
Tsingédi muyambili très réputé qui devint le premier chef de terre nommé
par l'administration coloniale. Je venais juste de connaître le mot muyambili
et je vins le voir sur les conseils des jeunes gens de Dziba-Dziba.

J'ai dit plus haut tout ce que je dois à Mboundou-Mboundou Paul devenu
instable à la suite d'une mauvaise administration des drogues au cours de
son apprentissage de muyambili. Après la première et décisive rencontre je
le revis à plusieurs reprises. Chaque fois il en profitait pour m'extorquer en
riant quelques cigarettes. Mais il ne dit jamais plus que ce que j'avais
recueilli de lui au début de mon séjour. Le train du manganèse l'écrasa.

Je découvris Ngondza sur le tard. Je passai plusieurs jours chez cet
homme bienveillant à travailler les devises.

Ivola était aussi un ancien forgeron. Peu loquace sur son savoir de
muyambili, il m'apporta, très volontiers, des infonnations détaillées sur la
métallurgie. Il me conduisit sur le site de l'ancien village de Mallembé et
m'y montra les vestiges d'un fourneau qu'il était le seul à pouvoir me
montrer.

Yakabimpakha le taciturne et le joyeux Mboyimbala se prêtèrent à mon
questionnement à propos du mikundukhu en juin 1967 à Nzima dont ils
furent les meneurs de jeu.

Enfin au risque d'en oublier je citerai encore: Itikha, Maloumbi Nestor,
Mubusi, Nziangakani, Tsinga Daniel.

J'ai essayé d'éviter une approche nonnative, aussi, le plus souvent,
j'accompagne les infonnations dont je fais état, des noms de ceux qui me les
livrèrent, soit pour en donner des variantes, soit au contraire pour en montrer
les concordances.

30



Leur identité

Je donne ci-dessous la liste de ceux qui me parlèrent. Toutes les fois où
cela a été possible, j'accompagne le nom de chacun d'eux de son identité
clanique et du nom de son village. C'est aussi une façon de rendre hommage
à ceux qui m'aidèrent à comprendre.

Au Congo :
Après le nom et éventuellement le prénom, sont indiqués successivement,

le clan et la maison et le village.
Doumagni Denis, Basanga Kundi, Mbungu-Mambimba
Itikha
Ivola, Balèli Bokho, Minganaga.
Lembomba
Likika, Basumba Polo, Dziba-Dziba
Malumbi Nestor, Basanga Kundi, Nzima.
Mayouka Joseph, Mipoundi.
Mboyimbala, Budumbu Pembé, Nzima.
Mbundu-Mbundu Paul, Mitsimba, Ngoubou-Ngoubou
Mubusi, Dzinga
Ndenga Albert, Seyi Imbanda, Lihahi,
Ngondza, Basumba Mbukha, Tsengué Komandé.
Nyangadoumou Faustin, Basanga Mboyi, Doumanga-sud
Nziangakani Gabriel, Mbaya.
Tsinga Daniel
Yakabimpakha, Mululu, Boupanda

Au Gabon :
Les informations de Pierre Ndombi proviennent de quatre muyambili

qu'il consulta au Gabon:
Après le nom, sont indiqués, successivement, le clan maternel, le clan

paternel, le village, le canton et le district
Indeba Jacques: Bavonda, Seyi, Bouvenda l, Boungouéré, Koulamoutou.
Lendoyi : Mitsimba, Mwanda, Lékindou, Doye, Mbigou,
Mambangou Hubert: Mitsimba, Mwanda, Mbolo, Bouyoumba, Mbigou.
Mayombo Moukéla : Makhamba, Mboma. Mbolo, Bouyoumba, Mbigou.

3. LES MUVAMBILI

La rencontre avec Mboundou Mboundou avait enrichi mon vocabulaire
du mot muyambili, qui signifie, au sens strict, celui qui parle. J'avais
compris en apprenant l'histoire personnelle de l'homme errant que le mot
s'attachait à un personnage et à une fonction importante pour la société
nzèbi. Par la suite Nyangadoumou m'introduisit dans l'univers des

31



muyambili. Avec lui et avec tous ceux qu'il me fit rencontrer je m'attachais
à comprendre ce qu'était un muyambili.

La formation : la mémoire et la parole

C'est dès l'enfance que l'apprentissage pour devenir muyambili
commençait. Le jeune garçon qui se faisait remarquer par son intelligence et
aussi et surtout par son attitude réservée et respectueuse était choisi pour être
enseigné. A l'âge où commence en Europe l'école primaire et quelquefois
avant, le garçon allait habiter chez un maître pour commencer des études qui
ne s'achevaient que lorsqu'il était adulte et marié. Le maître était le plus
souvent un oncle maternel ou un homme de son clan mais ce pouvait être
aussi un grand-père. Pendant la durée de l'apprentissage, l'étudiant aidait le
maître dans les travaux de saison. C'est sur la plantation, en un endroit
écarté, que pouvait se faire l'enseignement. C'est dans la nuit, à la lueur
d'une torche d'okoumé, alors que tout le village dormait, que cet
enseignement se poursuivait le plus souvent.

Avec Nguba mon oncle maternel, j'ai commencé par apprendre mon
clan, je suis passé ensuite aux devises des autres clans. J'apprenais toutes
les nuits. dans sa maison à la lueur d'une torche. C'est ainsi que Ngondza
me décrivit ses études. De temps en temps il offrait à son maître de la kola
pour stimuler sa parole et du miel pour adoucir sa gorge.

L'essentiel de l'enseignement consistait à mémoriser les formules et à
interpréter leurs formes ésotériques. Il ne faut pas se faire d'illusions sur ce
travail d'interprétation. En traduisant les devises j'ai pu me rendre compte
que tout un pan du savoir n'était jamais clairement explicité au cours de
l'apprentissage. Beaucoup de formules apprises par cœur trouvaient leur
place, et finalement leur sens, dans le contexte des premières affaires où
l'étudiant accompagnait son maître.

Apprendre était le travail de toute une vie. Le muyambili absorbait des
drogues pour limiter la durée de son sommeil et mettre la nuit à profit pour
répéter ce qu'il savait. Durant ces insomnies il revenait aussi sur des
interprétations faites au cours des affaires auxquelles il avait assisté comme
témoin ou comme acteur et particulièrement celles où d'autres clans que le
sien étaient impliqués. Le savoir sur les autres clans était en défmitive ce qui
faisait la force d'un muyambili. Il lui donnait le moyen d'une virtuosité qui
serait appréciée par les gens de son clan et saluée par eux d'une de ces
ovations qui ponctuent le renouvellement de l'alliance, mikundukhu C'est
aussi dans ce savoir étendu aux autres clans que les muyambili trouvaient les
armes pour sortir victorieux des affiontements du mbomo.

Au cours de son apprentissage, l'étudiant était amené à absorber
différentes drogues et la consommation publique des mbanga était un
moment décisif. Elle était la reconnaissance du savoir acquis et la

32



consécration du nouveau muyambili, de celui qui allait devenir, parmi
d'autres, le défenseur de son clan et être l'un des kumu ibandu.

Doumagni me décrit ce moment: Sur une peau de chat sauvage sont
disposées neuf tas, les mubata mbanga, ce qui peut se traduire par: « les
bouchées pour se souvenir », pour la mémoire. Ubangela signifie en effet se
souvenir. Ces tas sont composés d'éléments végétaux coupés ensemble sur le
tabouret du futur muyambili. Ils peuvent être disposés sur le tabouret-même,
mais c'est le plus souvent sur une peau de chat sauvage d'où le nom de
ibanda sia ndono, la peau du chat sauvage, qui est donné à cette action
(fig.3).

Parmi les éléments mélangés dans les mbata mbanga, il y des jeunes
pousses de mufundu, la courge à calebasses, au nombre de sept en mémoire
des sept fils de Nzèbi. La kola, de la variété « qui a une gueule ouverte»
dont les cotylédons sont séparés l'un de l'autre. Les fleurs du bulondo qui
font partie du mélange semblent être particulièrement importantes et la
formule dit:

Mbanga yi mbangele mamba, bulondo kelande mikoma
Mbanga qui se souvient des histoires, bulondo fidèle au mot

Une fois les tas disposés on ajoute sur chacun d'eux, du sel, du piment et
de l'huile de palme. Ils sont ainsi prêts à être mangés. Mais auparavant la
langue de celui qui va devenir muyambili est raclée avec la lame d'un rasoir
pour signifier que sa langue est propre et sa parole désormais mise à la
disposition du savoir et de son clan.

Figure 3 - La peau de chat sauvage et les neuf bouchées « pour se souvenir»

C'est à quatre pattes que le muyambili mange alors les « tas pour se
souvenir» en commençant par ceux des pattes arrière, pour continuer avec
les tas de l'avant de la peau. Les trois tas du dos sont donnés à manger à un
jeune garçon qui présente les qualités pour devenir à son tour muyambili.

33



Ainsi s'ouvre la carrière d'un nouveau muyambili en même temps que
s'annonce celle d'une autre génération.

La peau de chat sauvage est l'attribut du muyambili, plus exactement du
mutsundi, de celui qui lutte dans les mbomo où il apparait ceint de peaux de
chat sauvage passées par dessus son pagne en raphia. C'est cette peau qu'il
tient en main pendant tout le temps où il parle. C'est elle aussi qu'il met sur
sa bouche quand il a fini de parler.

Les tas sont au nombre de neuf tout comme les tsaba (pl. matsaba), les
fonnules et proverbes qui doivent être cités dans le mbomo. En dire plus
expose à la folie.

Cette restriction des arguments au cours du mbomo amène à préciser ce
qu'est un muyambili et ce que sont sa mémoire et sa parole. Une phrase dans
la devise de Mombo est consacrée à Ndongo, un de ses neveux, réputé pour
sa très grande mémoire et pour son aisance de parole. Il est qualifié de
Ndongo ya iloko-mabungu, c'est-à-dire Ndongo la calebasse-terrier du porc­
épie. La mémoire est ainsi un creux, un réceptacle qui doit être le plus vaste
possible. La calebasse dont l'impétrant mange les feuilles et le terrier du
porc-épie sont propres à représenter et à développer la mémoire. Dans le
même sens, lorsque le muyambili est confinné, on lui fait manger un des
premiers œufs d'une jeune poule. L'œuf cassé est cuit sur le foyer, placé sur
une feuille pour qu'il se fonne une poche d'air qui symbolise l'endroit où se
tiendra la connaissance. Dans le même ordre d'idée, lors de la consommation
d'une volaille, certains morceaux sont réservés au muyambili s'il s'en trouve
un parmi ceux qui partagent le repas. Ce sont le gésier, contenant de la
mémoire et la tête lieu de la parole. D'autres morceaux de la volaille lui sont
offerts qui viennent renforcer les qualités de sa parole: les ailes pour son
agilité d'esprit et les pattes pour sa capacité à égratigner l'adversaire. Bref,
tout au long de sa vie, le muyambili est accompagné dans le quotidien par
des rappels propitiatoires de sa fonction.

Le verbe uloko signifie parler avec abondance. Il évoque un jaillissement
de paroles et de savoir. Mais les muyambili, s'ils sont « ceux qui parlent »,
ne sont en rien des bavards. A cet égard, la nourriture de silure qui leur est
offerte est significative. Des deux silures qui leur sont présentés l'un est
présenté la queue dressée, l'autre la queue recourbée. Le silure, par sa fonne
et sa peau nue et glissante évoque la parole facile qui doit être celle du
muyambili Mais le silure à queue recourbée est là pour signifier qu'à côté
de la parole dite, et aussi importante qu'elle, est la parole tue.

Une vaste mémoire mise au service d'une parole maitrisée sont les
qualités requises de ceux qui sont appelés à devenir muyambili. Ce sont elles
aussi qu'ils entretiennent tout au long de leur vie pour demeurer pleinement
les maitres de la parole. C'est ainsi que doit être traduit le tenne muyambili.

34



MaÎtre de la parole, maÎtre du clan: mbanza, muyambili, mutsundi
Avoir mangé les mbanga signifie que l'on est pleinement habilité à parler

pour son clan lors des mikundukhu, que l'on est lcumu ibandu, c'est-à-dire
maître du clan. A ce propos il convient de faire quelques remarques qui
spécifieront la nature du statut des muyambili.

Les muyambili ne sont pas des préposés à la parole d'un pouvoir
politique, comme le seraient les fonctionnaires d'un Etat ou des griots d'une
chefferie. Ils sont le pouvoir. Le pouvoir des clans. Ils en sont l'incarnation
quand ils le manifestent, quand ils parlent. Et c'est là qu'on mesure toute la
fragilité de leur pouvoir qui n'est jamais donné une fois pour toutes. C'est
par la manifestation publique de leur savoir, c'est par cette épreuve sans
cesse répétée au cours de leur existence, qu'ils sont pleinement muyambili.
La consommation des mbanga sanctionne une compétence et signifie que
l'on accède à une fonction dont il faudra, par la suite, administrer la preuve.

Doumagni qui appartient au clan des Bassanga, de la maison Kundi, me
donne la liste de ceux qui en sont les lcumu. Ils sont une dizaine à avoir
mangé comme lui les mbanga et à avoir la capacité et la charge de parler
pour les gens du clan. Ces lcumu ibandu appartiennent aux maisons Kundi,
Kalanga, Mudzinga, Tsélé, Mboyi et Mitakha et peuvent parler pour tous
ceux du clan quelles que soient leur maison et leur origine. Aucune
hiérarchie n'existe entre les lcumu ibandu. La seule distinction qui est faite
entre eux tient à l'étendue de leurs connaissances et à l'audace dont ils font
preuve en acceptant d'être celui parmi tous à affronter l'adversaire lors de
cette lutte parfois mortelle qu'est le mbomo. C'est la raison pour laquelle ils
acquièrent par cette épreuve le titre de mutsundi, c'est à dire, de lutteur.

Dès la consommation des mbanga apparaissent, on vient de le voir, les
neuf formules, le tabouret et la peau du chat sauvage qui sont les instruments
et attributs du mutsundi comme pour signifier que le nouveau muyambili
pourra atteindre cette ultime étape. Mais un long chemin reste à parcourir.
Ce que l'on décrit par les termes de mbanza, muyambili, mutsundi, sont
moins des grades qui situeraient ceux qui savent dans une hiérarchie que des
niveaux de compétence définis par la démonstration publique de la réalité de
leur savoir.

Dans les premières affaires qu'il traite le futur muyambili intervient en
qualité de mbanza. Le mbanza est une sorte d'intermédiaire dans les
règlements à l'amiable. Il intervient par exemple dans les payements
d'amendes d'adultère sans qu'il y ait un jugement. C'est ce que l'on
appelle bulcé/i bwa mamba, l'amende d'adultère sous l'eau. Dans ces affaires
il doit associer une bonne connaissance des relations généalogiques à une
grande discrétion.

Le mbanza peut aussi juger publiquement les cas d'adultère et intervenir
comme arbitre dans les divorces et les remboursements de dot. Il peut être
aussi assistant des muyambili dans toutes les affaires où ils interviennent.
Bref, être mbanza, est l'occasion de poursuivre une formation par la

35



pratique. C'est une étape vers les plus hautes fonctions des muyambili. C'est
pourquoi, les mbanza sont quelquefois appelés les petits muyambili, les
muyambili mukhèkh. Cependant leur rôle est loin d'être négligeable. Ils
interviennent comme modérateurs dans les affrontements entre muyambili
auxquels ils mettent un terme sans qu'aucun des deux ne perde la face. C'est
ce qu'on verra lors du mikundukhu de Nzima dans la quatrième partie.

Le mikundukhu et le mbomo sont les deux moments privilégiés où les
muyambili se manifestent de façon spectaculaire dans leur fonction
spécifique: maintenir et rétablir la concorde entre les clans. Le mikundukhu
a pour but de renouveler l'alliance entre deux clans à la suite de sa rupture
consécutive à la mort d'un des conjoints. C'est un rituel courant destiné à
maintenir entre les clans les alliances à travers les générations. Le mbomo
est au contraire une procédure rare provoquée par la mise en cause délibérée
de ces alliances. C'était le cas lorsque lors d'un divorce il y avait refus de
rembourser la dot. Cela se produisait aussi lorsqu'il y avait refus de réparer
un meurtre, volontaire ou involontaire, par le versement du prix du sang,
/èbumi.

Un savoir fragile

Le savoir des muyambili ne se manifeste qu'actualisé dans des
procédures, des rituels, des cérémonies. Que ces pratiques viennent, pour
une raison ou une autre, à disparaître et ces savoirs disparaissent aussi. Ainsi
les muyambili qui étaient des enseignants apprenaient aux jeunes gens
durant la période de la circoncision les récits de la migration des clans et les
devises et leur fournissaient les références qui leur étaient nécessaires tout au
long de leur vie. A partir des années cinquante, la circoncision fut de plus en
plus pratiquée à la naissance dans les dispensaires et cet apprentissage cessa.
Tout un pan du savoir disparut.

Le savoir des muyambili est mortel comme le sont les muyambili eux­
mêmes. Ce truisme n'est pas aussi évident qu'il y paraît. Le savoir nzèbi
n'est ni le Livre, ni une charte, ni une constitution déposée quelque part, hors
des hommes et de la société. Il n'est maintenu et transmis à travers les
générations que par le travail intellectuel et le talent de quelques-uns. Garant
de l'unité de la société clanique, il est dans une situation existentielle
paradoxale. Il doit non seulement être transmis dans le temps, mais il doit
aussi être maintenu dans son unité à travers l'espace.

La transmission d'un muyambili à un autre s'opère à l'intérieur de
l'espace lignager, quelques kilomètres carrés dispersés au sein de la grande
forêt. Cette transmission est incapable de maintenir l'unité du savoir sur
toute l'étendue de l'habitat des Nzèbi. Seules les confrontations auxquelles
donnent lieu le mikundukhu et le mbomo sont susceptibles de faire tendre le
savoir vers son unité.

36



L'examen des récits montre que cette unité est loin d'être atteinte. Le
savoir entretenu par les muyambili n'est pas monolithique et les divergences
entre les différents informateurs sont nombreuses.

4. LE SAVOIR POUR TERRITOIRE

[bandu fut le premier mot inzèbi que j'appris en faisant le plan et le
recensement de Dziba-Dziba. Chaque personne interrogée disait appartenir à
un ibandu, et donnait le nom de celui-ci. C'est ainsi que je fis connaissance
des Basumba, des Makhamba, des Basanga, des Mwanda et de quelques
autres. Le terme de ibandu se traduit dans le vocabulaire ethnologique par
clan. Sur toute l'étendue où les Nzèbi se trouvent dispersés, les clans
confèrent aux individus une identité indépendamment de leur localisation.
Ceux qui appartiennent à un même clan se reconnaissent parents par
référence à un ancêtre fondateur appelé dya sans connaître la relation
généalogique qui les relie à celui-ci. C'est, en particulier, ce qui distingue le
clan du lignage.

Si l'identité clanique des individus s'impose très vite à l'enquêteur, par
contre le rôle social du clan est loin d'être évident. Les deux observateurs de
la réalité nzèbi qui se proposaient d'en comprendre l'organisation sociale,
Alain Maclatchy et Suzanne Jean ont, sur le sujet, deux positions qui
paraissent diamétralement opposées. Pour l'un le clan est une réalité
essentielle, pour l'autre, le clan n'ayant pas de réalité spatiale n'a aucune
importance. A mon tour, je dirai en reprenant l'intuition du premier et le
constat de la seconde, que c'est parce que le clan n'a aucune réalité visible
dans l'espace qu'il est l'élément fondamental de la société nzèbi.

Le lignage appelé mbwakha, c'est à dire feu au sens de foyer, est un
groupe de descendance où les individus sont liés les uns aux autres par une
filiation matrilinéaire. Le nombre des membres d'un lignage ne dépasse
guère dans les meilleures situations démographiques une quinzaine de
personnes vivantes. L'extension généalogique du lignage est faible; son
origine remonte à un homme bien identifié, situé à deux ou trois générations
du présent. Les lignages n'ont pas, à la différence des clans, de nom qui les
différencie les uns des autres. On dira simplement le mbwakha de Un tel, du
nom de celui qui est à sa tête et qui y exerce son autorité. Les individus sont
définis socialement à l'intérieur du lignage où leur sont transmis un certain
nombre de caractéristiques et en particulier leur identité clanique. Ainsi on
se trouve du même clan que sa mère, que le frère de sa mère et ses frères et
sœurs de même mère.

Ainsi dans un lignage, chaque membre connaît ou peut prouver la relation
généalogique avec les autres membres et en particulier avec l'ancêtre de
référence. Les membres d'un clan, au contraire, sont incapables d'établir la

37



, "

--~---
1 J_---'-_ , ,~ l', . 1

relation généalogique concrète qui les relie à un même ancêtre alors qu'il
existe entre eux une grande solidarité qui se manifeste de multiples façons.

Ce qui rend difficile l'appréhension concrète de l'organisation sociale
nzèbi c'est' que le clan, ibandu, et le lignage, mbwaka, n'ont pas de réalité
territoriale. La filiation est matrilinéaire et la résidence est essentiellement
patrilocale. Ce qui signifie concrètement, que l'on appartient au lignage et au
clan de sa mère et que l'on habite en général avec son père. De cette
combinaison il résulte que ni les gens d'un lignage, ni ceux d'un clan ne
résident ensemble. Clans et lignages sont des groupes sociaux peu visibles.
Les membres du clan et des lignages ne se manifestent que très discrètement,
pour mobiliser, pour recevoir les différentes prestations qui accompagnent le
mariage. On peut voir un clan réuni, ou du moins ses membres
géographiquement les plus proches, lors du décès d'un des leurs, lors du
renouvellement de l'alliance, ou dans ces occasions exceptionnelles que sont
les grandes luttes oratoires des mbomo (pour les détails de l'organisation
interne des clans on se reportera à l'encadré qui traite de ce sujet page 156).

Clans et lignages sont caractérisés par leur dispersion dans l'espace. Mais
il y a une différence de degré dans cette dispersion. Les membres d'un
lignage, dix à quinze personnes, vivent dans un ensemble de villages
relativement voisins et entre lesquels existent des relations matrimoniales.
Ainsi le lignage de Doumagni qui habite le village de Mboungou comprend
huit personnes adultes dispersées dans les trois villages de Moulamba,
Tsinguédi et Minganaga situés respectivement à 35, 20 et 22km de
Mboungou. Par contre, le clan Basanga et le sous-clan Kundi auxquels
Doumagni appartient se retrouvent dispersés du nord au sud, de
Koulamoutou à Divénié et d'est en ouest, de Mbigou à Mayoko, c'est à dire
sur tout l'espace où se retrouvent des Nzèbi.

Cette dispersion du clan dans l'espace qui rend difficile, pour
l'observateur, une appréhension des Nzèbi comme société est à mettre en
rapport avec la mobilité de cette population qui a migré depuis le XIXe
siècle du Haut-Ogooué à travers la grande forêt en rencontrant un grand
nombre d'autres peuples.

Les relations lignagères décrivent dans l'espace un réseau local et les
relations claniques en décrivent un autre, beaucoup plus vaste, coextensif à
l'habitat des Nzèbi. Le réseau clanique inclut donc un certain nombre de
réseaux lignagers. Cependant le rapport entre ces deux entités est bien plus
qu'une relation d'inclusion de l'un par l'autre. Clans et lignages sont
inséparables formellement et fonctionnellement l'un de l'autre. C'est à
l'intérieur du lignage que se transmet l'identité clanique, c'est à dire
l'appartenance à un clan et à une maison. Le lignage ne peut exister qu'au
sein du clan. C'est l'appartenance à un clan qui confère son identité au
lignage. Aussi dans le quotidien les rapports entre clan et lignage sont vécus
sur le mode de la continuité alors qu'ils appartiennent l'un et l'autre à des

38



systèmes de repérage différents. Le lignage relativement localisé est un
système de référence incarné dans le quotidien par des individus.

Le clan est un système de repérage général coextensif à l'habitat des
Nzèbi et abstrait du territoire. Tous les gens appartenant à un même clan se
reconnaissent parents par référence à un récit d'origine auxquels ils
participent par l'intermédiaire d'un ancêtre appelé dya ou da. Dans la vie
quotidienne, bien peu ont connaissance de l'histoire généalogique où se
fonde leur identité. Aussi l'appartenance à un clan se traduit pour la plupart
des individus par quelques noms-repères qui sont ceux des fondateurs, ceux
des villages, mo1ona, qu'ils créèrent. Ces repères sont aussi les plantes,
lebutu, et les animaux, i101o, avec lesquels ces ancêtres entretinrent des
relations privilégiées. Ces repères sont les coordonnées de la pratique
quotidienne.

CLANS
FONDATEURS VILLAGES PLANTES ANIMAUX

(dya) (mokona) (/ebutu) (ikoko)

MWANDA Buleu [pidi bananier galago

MAKHAMBA Mwèlé Manda safoutier Varan

SEVI Mombo
Mbaya palmier à huile Perroquet

Mukokha arachide

BAKHULI Kombolo Rembo igname levendi Perroquet

BASANGA Bunzanga Mugembé maTs panthère (7)

MITSIMBA Ndombi Waalu miel Crocodile

MBUNDu Nyimbi
Mirumbi

taro
Mbaya

MULULU Masimba Yula-Mbèda Aigle

BASUMBA Mubukha Misonga tabac

ISAKHA Mwanza manioc Araignée

INGUNGU Nzondo
igname

Serpent indét.makamba

BAVONDA Tséleumbu
courge à pulpe

Eléphant
(malengé)

Tableau 1 : Les repères claniques: dya, mokona, lebutu, ikoko

Le clan, référence de toutes les relations sociales, est un système
d'extension indéfinie. Le clan n'a pas de limite, dit le proverbe :

[banda pange vé

Un autre est plus précis et insiste sur son caractère non territorialisé :

Panga niungi butala, mépanga ibanda utala vé
« On voit les limites du champ, on ne voit pas celles du clan ».

39



Pour illustrer ces proverbes, un homme me dit: « Un Musanga, c'est à
dire un homme du clan des Basanga, est toujours un neveu de Bunzanga,
qu'il se trouve au Congo, au Gabon ou dans n'importe quelle autre
république ».

En fait le système clanique s'étend bien au-delà du peuple nzèbi. Des
correspondances entre les clans des différents peuples vivant entre l'Ogooué
et la côte facilitaient les échanges commerciaux au temps de la traite entre
Téké, Tsaangi, Punu et Kunyi.

Gabon

.."... "." .R.······
•t..

Congo

.~Ilc

,..
Figure 4 - Les Nzèbi dans l'espace Congo-Gabon

Les limites indiquées sur cette carte ne sont pas celles d'un hypothétique
pays nzèbi. Le figuré désigne l'espace nzèbi, c'est à dire l'espace à
l'intérieur duquel des groupes épars, en mouvement parmi d'autres, peuvent
se reconnaître comme nzèbi parce qu'ils partagent le même savoir comme
d'autres partagent le même territoire. Le savoir est leur territoire commun.

40



5. PRODUCTION DE L'ESPACE CLANIQUE

Les muyambili ne sont pas seulement des savants. Ils sont les agents
essentiels du processus à l'œuvre par lequel cette société clanique assure, à
la fois, sa pérennité et ses transformations dans l'histoire.

Le savoir des muyambili trouve son point d'application dans les
différents événements qui surviennent au cours des échanges matrimoniaux:
adultère, divorce, renouvellement de l'alliance, remboursement de la dot,
refus de remboursement. Ce sont autant d'événements dont la gravité plus ou
moins grande hiérarchise les compétences des muyambili. Par ces actions les
plus visibles ils reproduisent et maintiennent l'existence d'une construction
sociale dont l'armature est constituée par les échanges matrimoniaux.

Dispersion et mobilité dans l'espace

Pour bien se représenter les contraintes imposées à ce processus il faut
savoir qu'il se produit dans un espace très faiblement occupé et où le village
est une réalité fugace et transitoire.

Dans les années 2000 on peut estimer à environ 100.000 le nombre de
personnes qui peuvent se prévaloir d'appartenir à un ensemble social nzèbi.
Cette population se trouve répartie sur plus de 32.000km2, localisée entre
Gabon et Congo. Dans cet espace, pour l'essentiel domaine de la grande
forêt, la densité du peuplement se situe entre 1 et 4 habitants au km2. Les
Nzèbi ne sont pas les seuls à occuper cet immense territoire, bien qu'ils
représentent de loin le peuple le plus nombreux. Citons entre autres, les
Akélé, Wumbu, Wandji, Pubi, Massango, Tsogo, Punu, Tsaangi, Duma,
Ngomo, Kota, Obamba et Téké.

Les limites de l'habitat actuel des Nzèbi sont acquises pour l'essentiel au
début du XIXe siècle. Partant du haut Ogooué et du mont Birogou, les Nzèbi
migrèrent vers le sud et le sud-ouest pour occuper leur position actuelle au
Congo. A la même époque, ils exercèrent une pression en direction de
l'ouest, pour atteindre, au Gabon actuel, la limite occidentale de leur habitat.

Ces mouvements de grande ampleur se conjuguent avec des mouvements
d'éclatement des villages en leurs composantes, les quartiers qui se
dispersent et se regroupent pour former de nouveaux villages. Ainsi, la
genèse d'un village important comme Dziba-Dziba amène à considérer une
vingtaine de villages actuels ou anciens qui de 1890 à 1920 ont été en
relation au cours de leurs déplacements vers le sud.

Ces migrations liées au commerce de traite furent stoppées par la
colonisation. Cependant, bien que fixés depuis les années 1930, les villages
demeurent des réalités fugaces. Ils se déplacent, éclatent et se dispersent.
Qu'ils soient motivés par la recherche de terres de culture, de nouveaux
terrains de chasse, ou pour mettre fin à des relations de voisinage tendues,
les mouvements d'éclatement des villages ont continué bien après et sont
encore d'actualité. La seule unité qui possède une relative stabilité est le

41



quartier repérable par le hangar des hommes, mulébé, mbanza, autour duquel
se regroupent les maisons.

Pour résumer, constituer une unité politique cohérente revient, pour les
Nzèbi, à maintenir des relations entre des groupes épars et mobiles répartis
sur une très vaste surface, de façon à ce que ces groupes, au lieu de se
résoudre en une multitude de bandes indépendantes, participent à une même
production sociale. Le politique pour se constituer doit composer avec la
mobilité et avec la dispersion dans l'espace.

L'armature matrimoniale

Chaque mariage est présenté comme la répétition d'un mariage ancien et
la continuation d'une alliance. Il se réfère au mutsiga, au lien, c'est à dire
aux relations passées entre deux clans. Ce lien résulte le plus souvent
d'alliances matrimoniales anciennes et aussi, plus rarement, de relations de
camaraderie. Cette notion de répétition est complétée par celle de
remplacement, isénghé. Théoriquement un homme se marie comme son
grand-oncle maternel, une femme comme sa grand-mère maternelle. Ainsi,
ce faisant, un individu répète et renouvelle les alliances contractées par les
membres de son lignage et par conséquent de son clan à deux générations
au-dessus de la sienne. Ce mariage implique une circulation généralisée
complexe où chaque clan se situe dans un rapport général de réciprocité
envers tous les autres et qui s'étend à tous les lieux où se trouvent ceux qui
se considèrent comme nzèbi.

Cette circulation des femmes n'est pas seulement un modèle construit par
l'ethnologue, c'est une réalité très concrète qui peut se mesurer sur place.

Il y a une dispersion des femmes entre les villages que l'enquête met en
évidence. L'endogamie villageoise qu'on peut mesurer par le rapport du
nombre des femmes mariées originaires du village à l'ensemble des femmes
mariées du village est très faible. Elle est nulle pour les petits villages et ne
dépasse que rarement 10% pour les villages de grande taille. Par ailleurs, il
n'existe pas d'aire où les relations matrimoniales seraient saturées entre un
nombre de villages échangeurs de femmes. Au contraire la dispersion est la
règle. Il y a pratiquement autant de villages d'origine que de femmes
étrangères au village. Par exemple à Dziba-Dziba, les 26 femmes nées avant
1921 viennent de 24 villages différents. Les 36 femmes de Moukidingomo
sont venues de 31 villages différents. Cette dispersion bien qu'atténuée par
les regroupements de villages est encore actuelle. De ce fait un village donné
entretient des relations matrimoniales avec un très grand nombre d'autres
villages. Si l'on considère l'ensemble des femmes mariées quel que soit leur
âge, Dziba-Dziba reçoit des femmes de 36 villages, Moukidingomo de 37,
Mboungou de 36 et Nzima de 33 villages différents. Parmi les villages
d'origine des femmes, il y a bien sûr, des villages voisins mais aussi des
villages extrêmement éloignés. Par exemple à Dziba-Dziba, qui est le village

42



le plus méridional, les femmes viennent des villages voisins, mais aussi de
l'extrême nord comme Ngoubou-Ngoubou et de villages gabonais.

Cette circulation matrimoniale constitue l'annature de l'espace nzèbi.
Pour comprendre ce que cela implique concrètement il faut aller dans le
détail des affaires matrimoniales et décrire tous les mouvements dans
l'espace qui leur sont liés.

Le mariage est préparé par de nombreuses visites du fiancé à ses futurs
beaux-parents. Durant cette période le futur leur apporte régulièrement des
cadeaux de viande de chasse, de vin de palme et de graines de courge. Il peut
aider son futur beau-père pour l'abattage de sa plantation, apporter du bois à
celle qui sera sa belle-mère.

Le mariage proprement dit consiste en plusieurs réunions très privées, les
mbwakha, qui se produisent dans le village de l'épouse et au cours
desquelles se font les versements de biens matrimoniaux. Généralement, à
l'issue du deuxième mbwalcha, l'épouse est emmenée dans le village de
l'époux au cours d'un simulacre d'enlèvement auquel participent les frères et
les sœurs du mari.

Pendant toute la durée du mariage, le mari et sa femme recevront la visite
de parents qui demeureront quelquefois fort longtemps chez eux, à charge
pour eux de les nourrir et de leur offrir un cadeau. Ainsi, le mariage, pendant
toute sa durée, donne lieu à des prestations continues qui sont aujourd'hui
comptabilisées dans les cahiers de dot. C'est ce qui pennet d'avoir une idée
des biens en jeu et du nombre des parents qui sont venus, étant entendu que
chaque visite implique plusieurs personnes. En 1966 j'ai pu avoir accès à
deux de ces cahiers. Durant le mariage le plus ancien, en 12 ans, 55 parents
différents avaient été reçus. Pour l'autre mariage, en 3 ans, ce sont 13
parents de l'épouse qui avaient été satisfaits. Dans l'un et l'autre cas la
moyenne des prestations était de 700 francs CFA. C'est une somme
importante puisqu'à l'époque le salaire mensuel d'un manœuvre sur un
chantier forestier se situait entre 5000 et 6000 francs CFA.

Ce tableau des mouvements dans l'espace doit être complété et amplifié
en considérant qu'un homme fait plusieurs mariages, au moins deux sinon
trois, au cours de son existence et même quelquefois bien davantage. De plus
les très nombreux divorces vont dans le sens d'une circulation intense des
femmes. 11 ne faut pas oublier non plus que le village de l'homme et celui de
la femme sont quelquefois fort distants l'un de l'autre et que ces visites
nécessitent de longs voyages et s'accompagnent de multiples échanges en
marge du mariage qui les provoque.

Ainsi, les échanges matrimoniaux alimentent un flux continu de
personnes, de biens et d'infonnations qui relie, de proche en proche, tous les
villages et produit l'annature qui constitue les Nzèbi en une entité politique.
Dans ce contexte, c'est le système de repérage clanique qui rend effective,
dans le quotidien des individus et des groupes en mouvement, la réalisation
de cette unité.

43



Les repères du quotidien
Quel que soit le lieu où il se trouve un individu peut se reconstituer un réseau

de parenté à partir de ses appartenances claniques, c'est à dire à partir des clans
de ses quatre grands-parents et en particulier à partir des noms qui sont liés à ces
clans. Chaque individu possède quatre noms qui sont ceux d'ascendants situés à
la génération de ses grands-parents. En même temps ces noms sont ceux
d'ancêtres illustres dans chacun des clans dont un homme est issu. Soit un
homme appartenant au clan des Basanga et à la nzo Mboyi. Il peut être appelé
Mboyi comme le fondateur de cette maison, mais aussi comme un des oncles de
sa mère. Il se nomme aussi Ngaba. Ce nom est aussi celui d'un ancêtre du clan
Budumbu porté par son grand'père.Il se nomme aussi Nyangadumu comme son
grand'père paternel un Bavonda. Enfin il peut être nommé Yobo du nom d'un
ascendant dans le lignage de son père et aussi d'un ancêtre illustre dans le clan
des Basomba auquel celui-ci appartenait. Le nom des individus comporte un
double système d'identification. Il révèle à ceux qui ont une connaissance
suffisante les appartenances claniques d'un individu. En même temps il pennet
de déduire la place de celui qui le porte dans la parenté lignagère. Ainsi les
membres du clan Basanga qu'il rencontre pour la première fois pourront être
selon leur âge et leur sexe, soit des oncles maternels, Iœtsi, et des mères, mama,
soit des frères, ndumi, et des sœurs, kèdi, soit des neveux et nièces maternels,
nzaba. Il en ira de même pour chacun des clans repérés par le nom à partir
desquels seront reconstitués les tennes adéquats de la parenté lignagère et les
relations qui leur correspondent. S'il s'installe définitivement dans le village,
l'homme et le groupe qui peut être venu avec lui trouveront par le biais de la
parenté clanique, à s'intégrer à un quartier et à avoir aussi des terrains pour
cultiver.

Un Nzèbi se retrouve partout chez lui. Il lui suffira, par exemple, de
décliner ses noms pour que commence à apparaître son identité que quelques
questions suffiront à préciser. Partant de là, l'homme en voyage sera en
mesure de traiter, pour la durée de son séjour dans le village qui n'est pas le
sien, les villageois comme des membres de sa famille et en recevoir aide et
assistance comme s'il était dans son propre village.

Les plus petits événements du quotidien, comme un éternuement, en
suscitant l'invocation spontanée d'un membre de la parentèle peuvent
révéler l'appartenance clanique de celui qui voyage. Par exemple,
l'exclamation: Ah Taata Nzimi anzokha! qui se réfère aux événements qui
rendirent les Bavonda parents de l'éléphant rappellera à l'assistance le clan
du père de celui qui vient d'éternuer.

Si les références claniques pennettent de reconstituer les relations lignagères,
elles peuvent aussi, lorsque c'est nécessaire s'y substituer par exemple lorsque
épidémies et catastrophes provoquent une hécatombe démographique. Ce fut le
cas, dans les années 1920, après la guerre contre les Français, lorsque les
survivants sortent de la forêt, les relations de parenté clanique jouèrent un rôle
essentiel dans la constitution des villages qui se reconstruisent alors.

44



Les sociétés claniques :
segmentaires ou rhizomatiques ?

« Nous disons de ces sociétés qu'elles sont segmentaires, pour indiquer
qu'elles sont formées par la répétition d'agrégats semblables entre eux, analogues
aux anneaux de l'annelé, et de cet agrégat élémentaire qu'il est un clan, parce que
ce mot en exprime bien la nature mixte, à la fois familiale et politique»
(DURKHEIM E,1960, 150). En défmissant un terme, Durkheim, en 1893,
proposait, à travers une métaphore zoologique, une problématique du social.

A la solidarité mécanique des sociétés segmentaires s'oppose, disait-il, la
solidarité organique qui prévaut dans les sociétés dont les composantes au lieu
d'être identiques sont différenciées et spécialisées. Cette dernière forme de
solidarité « ressemble, à celle que l'on observe chez les animaux supérieurs» (id,
101). Le type segmentaire qui correspond à un stade primitif d'une évolution des
sociétés calquée sur le modèle de l'évolution des espèces « s'efface à mesure
qu'on s'avance dans l'échelle des organismes» (ibid, 168). Tout comme les
annélides qui représentent une forme animale inférieure, les sociétés segmentaires
représentent une forme inférieure de société. C'est sur cette problématique,
évolutionniste et organiciste que vit encore l'anthropologie sociale. Et il est bien
difficile d'échapper à l'usage du terme segmentaire, même, bien entendu, si l'on
ne souscrit pas à l'arrière-plan théorique. D'autres expressions, comme sociétés
sans Etat, sociétés acéphales ont été utilisées pour se soustraire à ce qui semble
une fatalité. Le résultat n'est pas plus convaincant: les sociétés claniques sont
décrites par ce qu'elles n'ont pas.

Un terme est à trouver qui devrait souscrire à deux impératifs conjoints:
Il rendre compte de façon positive de l'existence des sociétés où le clan est la

pièce maîtresse du système politique.
21 échapper aux habitudes langagières et à la charge lourde du passé colonial

qu'elles portent.
Dans cette recherche, le terme rhizome, extrait, tout comme segmentaire, des

sciences de la nature, paraît prometteur (DELEUZE G. et GUATARRI F., 1980).
Le terme de rhizome appartient à la description botanique. Le rhizome est une
tige souterraine, le plus souvent horizontale, portant des racines adventices et
émettant périodiquement des ramifications aériennes. Un rhizome ne peut pas être
dit plus ou moins évolué qu'une racine. C'est tout simplement un autre mode
d'organisation. La société nzèbi, par ses caractéristiques, et tout particulièrement,
par sa capacité à s'étendre à partir de n'importe quel point, son absence de
territorialité et la multiplicité des centres d'autorité, peut trouver une place plus
conforme à son génie parmi les sociétés qu'on pourrait qualifier de
rhizomatiques. Peut-être, faut-il parler plus simplement, comme le fait Josiah
Ober à propos des colonies grecques de l'Antiquité, "d'ordre social et politique
décentralisé" (OBER J., 2017,9).

45





DEUXIÈME PARTIE

Le corpus: Koto
Les récits claniques

Les devises

Un rasoir et son étui, 16 cm.
Pigha Nzangha rasa Nzengué et lui remit une trousse à faire le feu.

47



1. KOTO

1. AVANT KOTO

Dans le récit de Koto, la conjonction du Pygmée et de Pigha Nzanga, est
le commencement d'une histoire. Mais les récits spontanés qui rapportent
tous cet épisode crucial, ne disent rien ou si peu, sur ce qu'il y a avant le
commencement.

C'est pour le savoir que j'ai été amené à poser à mes informateurs deux
questions: Qui est Nzèbi dont les sept fils sont les fondateurs des clans? Qui
sont les habitants de Koto et d'où viennent-ils?

Les réponses obtenues sont confuses et souvent contradictoires. Ce qui
est probablement en rapport avec le fait que plusieurs sujets délicats sont
abordés: la sortie de l'animalité, l'origine des femmes, l'origine des lignées
de Mbèli et de Bangela et les rapports avec les Pygmées.

Le récit de Koto a été utilisé et aménagé par les missionnaires. Aussi il
est difficile de faire la part des choses. Comme ce n'est pas mon propos, je
me limiterai à exposer les informations qui, pour la plupart, sont des
réponses à mes questions. Je présente ce qui m'a été dit en regroupant les
informations autour d'un sujet et en donnant autant que cela a été possible le
nom de l'informateur.

Lorsqu'on essaye de connaître l'origine de Nzèbi on rencontre un certain
nombre de personnages et d'entités, entre lesquels on ne saisit pas toujours
les relations.

Nzembi

Selon Pierre Ndombi : A l'origine il y a Nzembi, généralement traduit par
Dieu. Celui-ci se décompose en trois entités :

- Nzembi a Pungu : Dieu le plus éloigné
- Nzembi a Tandu : Dieu du soleil levant. Il donna naissance à Mikwèki

et Yèdi sa sœur dont il n'est plus question par la suite
- Nzembi a Bandu : Dieu du soleil couchant. Il donna naissance lui aussi

à un couple: Ikhakhasa et une fille dont le nom n'est pas connu.
Mikwéki était beau et Ikhakhasa était laid. Ils se battirent et le tonnerre

est le bruit de leurs luttes.
Selon Nziangakani : Les dieux ont fait deux êtres. L'un d'eux a donné

naissance à Nziya le gorille et aux Blancs, Bibaamba. L'autre a donné
naissance à Kulu le chimpanzé et aux Noirs Bapindi. Les hommes, Noirs et
Blancs sont sortis de la forêt, le gorille et le chimpanzé y sont restés.

48



Manonzo

Selon Ndenga : A l'origine il y a Tébi et Manonzo. Tébi est à l'origine de
la forge. Manonzo avait pour femme Buba surnommée Buba ivolo car elle
cultivait du tabac, ivolo. Manonzo et Buba ivolo eurent trois enfants:

- Bangela Bikiti qui donna naissance aux Blancs
- Nzèbi qui eut sept fils
- Mbèli qui eut aussi sept fils

Dumagni donne trois filiations entre lesquelles on ne voit pas de rapport :
- Manonzo taata Tsikha Mikendi
Manonzo père de Tsikha Mikendi
- Tèbi muvena Mingélé
Tèbi ? Téléphone?
- Mbumba mwana Miyama
Mbumba enfant de Miyama
Selon une information venant du nord de Mayoko : Manonzo est le père

de Tsimikengi. Manonzo est Dieu et Tsimikengi est son fils Jésus. Ce serait
Tsimikengi qui serait à l'origine du savoir. Ce serait lui aussi qui aurait fait
la division en clans.

Selon Pierre Ndombi : Manonzo serait une invention des missionnaires
qui dans la rédaction de la Bible en inzèbi traduisirent Adam par Manonzo et
Eve par Kengé. C'est aussi la position de Godefroy Nzengué.

Mikwéki selon Pierre Ndombi

Mikwèki mwana Nzembi alla à la chasse aux porc~épics. Son chien
n'arrivant pas à déloger un porc-épic de son terrier il pénétra lui-même dans
le terrier et arriva à Modibi où il rencontra Mbiru. Il décida d'enlever Mbiru,
mais comme la seule issue était le chemin par lequel il était venu, il inventa
une danse avec laquelle il charma les gens de Modibi. Ceux-ci ne purent
ainsi s'opposer à l'enlèvement de Mbiru.

Mikwèki qui allait dans les galeries des terriers de porc-épics avait
probablement une forme animale. Peut-être avait-t-i1 la forme d'un animal
aquatique puisque les terriers sont généralement à proximité de l'eau? De
plus Mbiru serait sortie de l'eau et serait venue habiter dans le terrier du
porc-épic.

Après avoir quitté Modibi, Mikwèki et Mbiru s'installèrent auprès du
marigot Léyokho où ils donnèrent naissance à Nzèbi. Dès la naissance de
Nzèbi, Mikwèki et Mbiru disparurent dans l'eau de Léyokho.

49



Les trois Nzèbi selon Indeba

Nzèbi semble être une représentation complexe qui se résoudrait à trois
entités:

1 - Nzèbi la forêt ou le végétal
Nzèbi irébu mubongo avena kumu
Nzèbi immense où le Pygmée n'a pas de maître
2 - Nzèbi la terre ou le minéral
Nzèbi imina sia mina mongo na mabaka
Nzèbi qui avale, qui engloutit le guerrier et ses armes
3 - Nzèbi à l'origine des animaux et des hommes
Nzèbi a tsono ou Nzèbi ivanga,
Nzèbi qui fabrique, surnommé aussi Nzèbi /ebota, Nzèbi qui donne

naissance.

NzèbiàKana

La naissance des fIls de Nzèbi

Selon Pierre Ndombi: Nzèbi quitta Léyokho après la disparition de
Mikwèki et de Mbiru et construisit le village de Kana. Et là il mit au monde
sept fils qui sont Buku, Mwèlé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et
Nyimbi.

Indeba donne en une fonnule la description du lieu de naissance des sept
fils

Kana a Nzèbi mwana, /chu ngomba atubu mikinda
Kana où Nzèbi donna naissance, où le porc-épie ouvrit les pistes

khu Léyo/cho a Ngèdi
près de Léyokho a Ngèdi

Le récit ne précise pas qui était la mère des sept fils de Nzèbi. Une
fonnule citée par Indeba donne Pisi, oiseau femelle, comme mère des sept
fils:

Pisi mwisi Lékumu la Mand% Ivangela si bangomba ba bota Inyényé,
Buku, Mombo na Mwé/é, Ndombi na Komb% na Bunzanga.

Ce qui peut se traduire par :
« Pisi habitante de Lèkumu sur la rivière Mandolo et Ivangela comme les

porcs-épies donnèrent naissance à Inyényé la fourmi, Buku, Mombo, Mwèlé,
Ndombi, Kombolo et Bunzanga. »

L'acquisition du nom

Quand ils vinrent au monde, les sept fils de Nzèbi ne reçurent pas de
nom. Ainsi il est dit dans plusieurs versions du récit de Koto :

50



Kumbu tsomi : Mé !
Le premier nom: Moi !

Les enfants ne voyaient pas leurs parents. Le récit est très peu explicite
sur ce point. Leur mère leur donnait à manger à travers une ouverture dans
une paroi séparant l'endroit où se tenaient les parents de celui où étaient les
enfants. Au retour de la chasse, l'un deux, celui qui allait s'appeler Mombo
Mabakha, demanda à manger à sa mère.

Celle-ci lui demanda (selon Likika) :

U na ? Qui est là ?

et il répondit:

U mé ! C'est moi!

Il obtint ainsi la nourriture qui lui revenait. Puis il recommença six autres
fois et reçut toute la nourriture destinée à ses frères. Il ne mangea pas la part
de ses frères car il avait fait cela uniquement pour que sa mère les distingue
chacun par un nom. Lorsque ses frères arrivèrent, ne trouvant rien à manger,
ils protestèrent et ce fut ainsi qu'ils furent nommés dans l'ordre: Buku,
Mwèlé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et Nyimbi

Il est dit, selon Mayombo :
Va Kana va a la bongo mandokha na malcumbu

« A Kana où l'on reçut les noms et les surnoms»

De Kana à Koto - L'épisode de la hutte ouverte

Après avoir reçu un nom les fils de Nzèbi quittèrent Kana. Nzèbi disparut
mystérieusement à Kana comme Mikwèki et Mbiru le firent à Léyokho.

Les sept fils se déplaçaient dans la foret. Ils trouvèrent une hutte
abandonnée par des Pygmées et ils y passèrent la nuit. Aucun des sept ne
voulut fenner la porte. Ainsi il est dit:

Minieli tsambu miaki/a nzo bwèsi
Voyageurs sept donnirent maison ouverte

Les sept voyageurs donnirent la maison ouverte.

Ils continuèrent à marcher dans la forêt et chaque nuit ils se réfugiaient
sous les grands arbres pour donnir.

51



Nzengé Mikungu

Dans la forêt Mwèlé rencontra un Pygmée du nom de Nzengé Mikungu.
Il se l'appropria. Mais aucun détail n'est donné sur la façon dont cela s'est
passé (Ndombi).

La plupart des informations font de Nzengé Mikungu, appelé aussi
Nzengé Mulunda (Mubusi), le Pygmée des Makhamba c'est-à-dire du clan
auquel Mwèlé donnera naissance. Son chien s'appelait Mangugu Mahilobo.
Ce nom se refère à la fois à sa grande taille, mangugu, et à sa férocité, u/ubu
= gaspiller, détruire.

Cependant il faut signaler une information discordante. Nzengé Mikungu
serait, selon Lendoyi, le Pygmée des Basanga, c'est-à-dire du clan dont
Bunzanga est le fondateur et Bukila serait le nom du chien qui
l'accompagnait à la chasse.

Après Kana et avant d'arriver à Koto il y eut plusieurs campements dont
les noms ne sont pas donnés.

Kana est désigné quelques fois comme Koto a Nzèbi mwana.

Les habitants de Koto

Il n'y a aucune information spontanée sur la nature et l'origine des
habitants de Koto. L'existence d'habitants à Koto apparaît dans le récit
comme un fait donné. Cependant, en posant des questions, il est possible de
se faire une idée relativement précise de l'origine des habitants de Koto. Je
ferai état de plusieurs chaînes d'informations:

1- Koto Misengé est un village qui a précédé Koto a Pigha Nzanga.
2- Mayu Manzebi habitait Koto Misengé au moment où Nzèbi habitait

«Léyokho a Ngèdi » où naquirent les sept fils:
Koto Misengé mbokha Mumbu na Mumbu
Koto Misengé chez Mumbu na Mumbu

Mumbu na Mumbu est le chef du village de Koto Misengé.
La formule dit:

Koto a Piga Nzanga mbokha Mumbu na Mumbu
lebakhala lavèlas na bakasa.

Kota de Piga Nzanga chez Mumbu na Mumbu,
l'homme sans femme.

Mumbu na Mumbu était de très grande taille et très gros. Il vivait sans
femme. Il était le ngabo/a et détenait, de ce fait, des pouvoirs magiques.

3 - Les habitants de Koto sont les descendants de Mayu Manzèbi
- Selon Mambangou: Mayu Manzèbi était le premier fils de Nzèbi; sa

mère est inconnue.

52



- Selon Yakabimpakha: Le huitième fils de Nzèbi aurait été Mayu
Manzèbi dont on n'a jamais vu le corps. En fait, il n'aurait pas été le dernier
fils, mais le premier. Il aurait disparu sans qu'on sache où il était parti et sans
qu'on sache non plus quels étaient ses descendants.

- Selon Lendoyi: La mère de Mayu Manzèbi était la propre sœur de
Nzèbi dont on ne connaît pas le nom.

Nzèbi après avoir construit Koto Misengé est entré en conflit avec Mayu
Manzèbi et est allé s'installer à Léyokho a Ngèdi.

4- Mayu Manzèbi et Yoyo
- Pour Ngondza. Mayu Manzèbi et Yoyo ne seraient qu'un seul et même

personnage qui n'était pas à Koto.
- Pour Doumagni, Ibudu mongo est le premier enfant de Nzèbi. Peut être

est-ce la même personne que Mayu Manzèbi ?
- Pour Ndenga, la grand-mère de tout le monde est Yoyo une femme

pygmée.
- Pour Doumagni. Yoyo et Ibudu Mongo sont dans un rapport de filiation

sans que le sens en soit précisé.
- Pour Nyangadoumou. Yoyo, Pygmée est le premier enfant de Nzèbi. La

formule suivante va dans le même sens:

Nzèbi abota baana tsaambu tsalèla Mununu
Nzèbi mis au monde sept enfants et en plus Mununu

- Pour Ndombi. Mununu est un Pygmée et serait demeuré dans la forêt.
Mununu l'ancêtre des Pygmées aurait donné naissance aux habitants de

Koto.
- Pour Doumagni. au début il n'y aurait eu que Nzèbi et Mbèli qui était

un Pygmée. Tèbi qui serait l'autre nom de Nzèbi aurait donné naissance à
sept fils, à Mayu Manzèbi et à deux femmes pygmées: Mununu et Ibudu
Mongo.

5 - Pigha Nzanga et Nzanga
- Selon Indeba : Pigha Nzanga est la sœur de Nzanga.
- Selon Ndenga : Nzanga est le premier fils de Tsikhabokula.
Pigha Nzanga est un enfant européen de Bangela; elle n'a pas eu

d'enfants.
Pigha Nzanga et Nzanga ont donné naissance à une fille du nom de

Nzanga Dudu qui aurait été la femme de Nzèbi, un deuxième Nzèbi.
- Pigha Nzanga était de la descendance de Mbèli.
- Pierre Ndombi pensait que les habitants de Koto pouvaient être des

Batéké.

53



2. LE RÉCIT DE KOTO

Lorsque, au cours du recensement de Dziba-Dziba, je découvris
l'existence du clan, ibandu, les jeunes gens qui m'accompagnaient furent
ravis de me présenter Mboundou-Mboundou et que celui-ci veuille bien me
dire le récit de Koto. Ainsi, par ce récit, ils répondaient à toutes les questions
dont je les accablais depuis quelques jours. Offrir Koto à l'observateur c'est
dire son identité, son origine et sa nature.

A tout observateur de la réalité nzèbi qui veut savoir ce qu'est le clan, on
propose le récit de Koto. Tout simplement parce que selon la formule, Koto
est le lieu de naissance des clans. Ce récit est incontournable pour qui veut
connaître l'organisation sociale des Nzèbi.

Trois des versions présentées ici ont été recueillies au Gabon par
l'administrateur Alain Maclatchy, par l'experte en développement Suzanne
Jean et par l'ancien gouverneur Hubert Deschamps. J'ai choisi de présenter
ces versions pour bien montrer que le récit de Koto est un récit ouvert et
qu'il n'est pas besoin d'être ethnologue pour y avoir accès.

Les autres versions, auxquelles il faut ajouter le récit de Mboundou­
Mboundou présenté dans la première partie, ont été recueillies par moi­
même, au Congo entre 1966 et 1970. Toutes ces versions montrent les
variations du récit de Koto et aussi sa capacité à incorporer les éléments de
la modernité religieuse ou politique.

Version A. Maclatchy

L'administrateur Alain Maclatchy fut le premier à publier le récit de Koto
dans un article paru sous le titre: « L'organisation sociale des populations de
la région de Mimongo (Gabon) ». La collecte du récit bien antérieure à sa
publication est à situer entre 1933 et 1935, période durant laquelle
Maclatchy fut chef du district de Mimongo. Le manuscrit fut déposé à
Brazzaville en 1936 et ce n'est qu'en 1945, qu'il fut publié dans le premier
numéro du Bulletin de l'Institut d'Etudes Centrafricaines avec d'autres
articles émanant pour la plupart d'administrateurs. Par la suite Alain
Maclatchy délaissa les sciences sociales et consacra ses loisirs à la faune de
l'Afrique Equatoriale Française sur laquelle il publia plusieurs ouvrages.

« Au début les hommes n'étaient que des gorilles errant dans la brousse
de Leyogo. L'un d'eux, Nzenge, plus entreprenant que ses congénères, quitta
un jour son campement pour explorer les environs. Il arriva au pied d'une
haute falaise et vit à terre des coques d'arachides et des peaux de bananes. Il
comprit alors que d'autres animaux vivaient sur la falaise. Curieux, il revint
quelques jours après et trouva une femme, Niangi qui l'invita à monter à son
village du nom de Koto, sis sur la hauteur. Dès qu'ils eurent accédé à la
plate-forme, la femme prit un rasoir et rasa Nzenge, ne lui laissant que les
poils de la tête, des aisselles et du pubis. Depuis lors les hommes ne sont
velus qu'en ces endroits.

54



Le village Koto abritait de nombreuses femmes et était entouré de
plantations de toutes sortes. Tous les corps de métier y étaient représentés,
tisserands, forgerons, juges, etc.... Nzenge repartit chez les siens qui
contemplèrent avec stupeur sa peau privée de poils. Il leur expliqua les
choses extraordinaires dont il avait été le témoin émerveillé, et les invita à le
suivre. Sept d'entre eux se décidèrent: Buka, Mwele, Makweti, Kombila,
Ndombi, Bunzanga, Mbadinga. Ils subirent la même ablation des poils que
Nzenge et prirent femmes.

De leurs unions naquirent des filles dont la naissance entraîna un nouveau
partage des femmes et la création de six villages nouveaux. Ipidi fondé par
Buka et sa femme Magambo, Ndingi par Makweti et sa femme Sieyi,
Mastinga par Kombila et sa femme Baguli, Bukaya par Ndombi et sa femme
Mitsimba, Mungwem par Bunzanga et sa femme Basango, Mbadinga et
Mwele qui avaient une descendance féminine fondèrent ensemble le village
Mbaya. Nzenge resta à Koto avec Niangi. Ces villages fusionnèrent par la
suite en un seul qui prit le nom de Muahu, puis de Lekabu. C'est là qu'eut
lieu la séparation définitive après le partage des métiers: Buka se fit avocat,
Mwele forgeron, Kombila prit le mwiri pour protéger ses semblables des
vols et des meurtres, Ndombi prit un crocodile et le jeta à l'eau afin
d'acquérir le pouvoir de sauver ses semblables de la noyade. »

Version S. Jean
Suzanne Jean, experte au BDPA (Bureau pour le Développement de la

Production Agricole) rencontra le récit de Koto alors qu'elle menait une
recherche sociologique sur la région de la Ngounié-Nyanga. Elle fit
beaucoup d'autres recherches comparables, en particulier une sur la région
de Mossendjo au Congo. Elle soutint une thèse sur les jachères tropicales.

« Nzèbi vivait autrefois à Yoro, sur la terre avec ses sept fils; ils
connaissaient une vie difficile n'ayant à manger que des racines. Un jour, en
se rendant à la chasse, un de ses fils partit très loin, il rencontra une femme
du village de Kotto (dans le ciel) qui le conduisit clandestinement chez elle.
Là il découvrit que les gens de Kotto connaissaient une vie beaucoup plus
facile que ceux de la terre et disposaient pour se nourrir d'une grande variété
de fruits et de plantes. De retour à Yoro, le fils de Nzèbi raconta à ses frères
tout ce qu'il avait vu. Ils décidèrent alors de partir à la conquête du ciel. A la
suite d'un grand combat d'où ils sortirent victorieux, les sept frères
s'emparèrent des femmes ainsi que des plantes qui poussaient à Kotto, puis
ils partirent à la chasse et se partagèrent d'une certaine manière le gibier
capturé. Ensuite les sept frères se séparèrent et fondèrent chacun un village;
ils sont à l'origine de sept grands clans Bandjabi. Ces clans sont désignés
parfois par le nom de leur fondateur mais plus souvent par le nom de son
épouse. Ainsi les sept frères se partagèrent-ils les richesses dont ils
disposaient, mais - et bien que l'installation des sept villages puisse faire

55



présumer du contraire - il ne paraît pas y avoir eu un partage territorial (au
reste ce partage serait en contradiction avec les principes de filiation
matrilinéaire et de résidence patrilocale, lesquels aboutissent nécessairement
à la dispersion des membres du clan). Notons que les plantes dérobées ne
constituent pas un interdit alimentaire et que la viande de chasse consommée
en famille n'est pas partagée de la manière utilisée par les ancêtres; par
contre ce partage rituel est observé par les hommes lors des réunions de la
Société Secrète Mwi 'ri.

A ces sept clans principaux il faut ajouter celui fonné par les descendants
de Bengela, dont nous ignorons l'histoire; enfin, il ne faut pas oublier les
descendants de Mununu, le pygmée qui fut adopté par Nzèbi.

Noms des sept fils
Nom de leur épouse Nom de la plante Partie consommée de

par ordre de naissance fondatrice de la dérobée au ciel l'animal capturé à la
famille chasse

Buka Mwanda Banane Le dos
Mweli Bachambo Atanga La patte arrière

Mombo Sheyi Noix de palme La patte arrière
Kombili Bachuli Igname Le cou et la tête
Buzanga Bassango MaTs La patte avant
Ndombi Mitsimba Courge La patte avant
Nyembi Mbundu Taro Les boyaux

Tableau 2 - Les clans et leurs fondateurs selon Suzanne Jean

Version H. Deschamps

En 1961, Hubert Deschamps gouverneur à la retraite, au cours d'une
« collecte itinérante de deux mois », procéda au relevé des traditions orales
de l'ensemble des peuples du Gabon. Dans cette tâche il reçut le concours et
le soutien des députés et du personnel administratif qui lui fournirent des
interprètes et lui trouvèrent des infonnateurs. Les traditions des Nzèbi
occupent 4 pages et le récit de Koto une demi-page d'un volume de 172
pages. Le récit de Koto lui fut raconté à Koulamoutou par Irogolo
(Monseigneur), qui n'était pas, me dit Pierre Ndombi, le meilleur
infonnateur sur la question.

Le passage de Hubert Deschamps au Gabon inaugure une période de
récolte des traditions orales et en particulier celles des Nzèbi avec les travaux
de Pierre Sallée et de Gérard Collomb. Par la suite nombreux furent les
étudiants gabonais à récolter le récit de Koto. Les derniers en date, à ma
connaissance, furent ceux de Florence Bikoma et de Nestor Rigoud Ide.

« Les Nzabi sont venus du côté où le soleil se lève. Le monde a
commencé à Koto. Nzabi était fils de Manondzo, fils de Dieu.

La sœur de Nzabi perdit un enfant. Nzabi, accusé de l'avoir tué, se sauva,
traversa la rivière Léfidé (Léfini ?) et rencontra, près de la grande forêt, la
femme Bichi. Il fonda le village Ivanga et eut sept enfants: Bouka, Mouèlè,

56



Momba, Kombila, Boundzanga, Ndrombi, Nyémbi. Il ne connaissait pas le
feu, mais seulement les fruits de la brousse: /casou, nyenga, tsalemba,
nzianga, étombé, bahouvoulou.

Le Pygmée (Babongo) chassait avec ses chiens et poursuivait les rats. Il
arriva près de Koto, à une source où il trouva la femme Péga ; il lui donna un
rat en dot; elle cacha le Babongo et le nourrit. Le Pygmée prit les bananes et
le manioc et les apporta à Nzabi et à ses enfants. Ils firent la guerre aux gens
de Koto et les chassèrent, puis ils découvrirent les poulets, les cabris, le feu
et les ustensiles en fer.

Repartis vers l'ouest, ils passèrent les rivières Rombo et Lébagni (Haut­
Ogoué). Ils suivaient les Pygmées, et les Pygmées suivaient les pistes des
éléphants. Les animaux étaient dans la barrière de Manondzo; mais les
éléphants avaient cassé la barrière.

Les informateurs de Mbigou parlent aussi de Koto, puis de Tséghé, vers
l'est; c'est là que les Boumouélé et les Batsangui les auraient quittés.
lrogolo fait passer les Nzabi à Mossendjo où ils auraient laissé les Batsangui,
puis ils auraient traversé la Nyanga, trouvé la mer à Mayoumba ; chassés par
les crocodiles et le froid, ils seraient revenus habiter ici. »

Version Lembomba

« Nzèbi donna naissance à Buku surnommé Ibondzo parce qu'il était fou,
Bunzanga, Mwélé, Kombili, Ndombi, Mombo et Nyimbi.

Tsoba Mununu appelé aussi Nzengé Mikungu, était le Pygmée de Mwélé.
A Mukumi né lévanga, les fils de Nzèbi se moquèrent de leur père, riant de
la hernie qu'il avait. Aussi Nzèbi chargea-t-il Nzengé Mikungu de lui
procurer de la nourriture et il lui montra la route de Koto. Nzengé partit à la
chasse, il emmena ses chiens pour chasser les écureuils et son arc pour les
singes.

Il remonta la rivère Ipidi surnommée Ipidi sia makoto, nzeli a kesembehyi
ce qui signifie « Ipidi des grenouilles, la rivière amie ». Tout en remontant la
rivière, il remarqua des débris de manioc qui descendaient au fil de l'eau. Il
connaissait ces signes parce que Nzèbi les lui avait montrés avant de repartir
à Koto où il avait fui ses fils. Nzengé arriva à Lèdyana sur les bords de la
Rombo près de l'endroit où Pègha Masumu avait l'habitude de faire rouir ses
tubercules. Il entendit chanter la chanson des mbomo. C'était Pègha Masumu
qui, venant de Koto, descendait le long de l'arbre lenzinga pour arriver au
bord de la rivière. Nzengé se cacha; il la regarda laver ses tubercules et
puiser de l'eau. Au moment où elle repartait Nzengé sortit de sa cache et lui
demanda de faire l'amour. Elle lui répondit: « Nous ne faisons pas l'amour
dans la forêt, allons donc au village. » Ils montèrent tous les deux le long de
l'arbre lenzinga pour aller à Koto. En arrivant près du village, elle lui dit de
passer derrière les cases et elle lui montra un signe, une feuille de bananier
posée sur le toit. Quand ils étaient dans la maison, Pègha Nzanga arriva en

57



criant. Pègha Masumu avait déjà mis du munguli sur sa vulve et sur ses
fesses et s'était assise sur les feuilles de miposa. Alors Pègha Nzanga en
voyant cette couleur rouge crut que Pègha avait ses règles et il s'en retourna
dans sa maison (i/etsi) en disant: Isu/u amutu apenda, «je sens l'odeur d'un
ennemi. »

Après son départ Nzengé et Pègha firent l'amour et, de grand matin,
Nzengé partit à Mukumi où il avait laissé ses frères. Avant son départ Pègha
l'avait encouragé à faire venir ses frères à Koto pour qu'ils viennent battre
Pègha Nzanga afin de le punir de son refus de faire l'amour. Quand les fils
de Nzèbi, guidés pas Nzengé vinrent à Koto, Pègha était au sommet de
l'arbre mukumu, Nzèbi monta lui aussi sur l'arbre suivi de Ndombi. Nzèbi
frappa Ndombi avec son couteau à deux lames et Ndombi frappa à son tour
Nzèbi avec un couteau semblable donné à Nzengé par Pègha. Nzèbi et
Ndombi moururent tous les deux et Pègha Nzangha se sauva et alla chez
Tèbi fils de Mingélé qui était son grand-père. Il descendit la rivière Léremba
et la Lebènyi et arriva à la mer.

Les fils de Nzèbi s'installèrent à Koto et se partagèrent tout ce qui s'y
trouvait, les plantes cultivées et les instruments de la forge, les marteaux, les
masses et les enclumes. Puis ils s'en allèrent tous les sept à Kokekha.

A Kokekha ils créèrent les clans et partagèrent le pays en quartiers ou
mokona.

Les sept fils de Nzèbi n'avaient pas de sœur. Bunzanga fut le seul à en
avoir une après avoir pris Pègha Masuru comme telle et l'avoir appelée
Basanga Tsélé. Elle fut la mère de Mboyi et Bunzanga la donna en mariage à
Mboyi a Nzuli qui était Basanga Kalanga et ils donnèrent naissance à Mboyi,
Tsungi, Ngolo et Ikomba.

Mombo alla s'installer à Musonga
Bunzanga alla à Mugembé
Mwélé à Manda
Buku à Ndingi ne ma/è/é /chu mukuyu a sikha ngombi
Kombili à Matsinga na Ngondé ne munengi mbokha bakienga
Ndombi à Wa/a bikudu Musongo Mukama
Nyimbi à Mirumbi mbaya masihi.
Après ce partage, Bunzanga alla à Musonga, chez Mombo dont il avait

épousé la sœur Musonda. Il en eut une fille du nom de Bakimbi.
Un jour que Bunzanga revenait chez lui à Musongo, Mombo envoya

Bakimbi chercher Musonda sa mère qui était à la plantation. L'enfant appela
sa mère en lui disant: ' Père mutsengi est là, coupe lui les bananes babanga
et laisse les bananes babidi. ' En entendant qu'on l'insultait de cette façon en
le traitant de mutsengi, Bunzanga ne voulut pas dormir dans le village de
Mombo et emmena sa fille Bakimbi à Mugembé. Il réunit ensuite tous les
fils de Nzèbi, ses frères, en les mettant au courant de ce qui lui était arrivé et
leur dit allons tous nous baigner au marigot afin que nous n'ayons plus honte
d'épouser nos sœurs.

58



Bunzanga eut un deuxième enfant avec Niengi sœur de Masimba le
premier des Mululu. Puis Bunzanga épousa sa fille Bakimbi et eut d'elle une
fille du nom de Kundi. Et Kundi eut une fille, Mayélé mère de Bukandzia. »

Version ltikha

« Nos premiers grands se nommaient Tsikha Mikènda et Voya, sa femme.
Ils mirent au monde deux enfants Manonzo et Kengé. Tsikha Mikènda et sa
femme sont morts. Les enfants sont restés. Entre eux ils se sont mariés.
C'étaient des Pygmées. Leurs premiers enfants furent Nzèbi, Mbèli et
Bangela.

Nzèbi a épousé une femme pygmée. Ils eurent des enfants: Bununu,
Buku, Mwélé, Nzengé, Ndombi, Kombili, Bunzanga et Nyimbi. Le premier
pagne du monde fut la main, le premier nom: moi, la première nourriture :
nyinga, tombo, /rasa; la première lame: kièmé, la première case: /eubu, la
première chaise: le/eunza.

Bokedo était la cloche de chasse des Basanga, Kèkhédé celle des
Bavonda, Bavuru celle des Mbundu.

Nzengé Mukungu prit son filet, son chien et sa cloche et il entra dans la
forêt. Après avoir tué l'écureuil idunda, il arriva près d'une rivière dont le
nom était Mulolo. Il descendit sur la rive et suivit la rivière en remontant le
courant.

Chemin faisant il vit descendre sur l'eau des coques d'arachides et des
débris de graines de courge. Il continua à remonter la rivière et trouva une
nasse dans laquelle des tubercules de manioc étaient mis à rouir. Il arriva
ainsi jusqu'à l'endroit où l'on puisait de l'eau. Il remonta sur la berge et
s'assit. Là il entendit la voix d'une femme qui arrivait. Et lui était là, caché,
tenant son chien._ La femme avait un panier dans lequel se trouvaient des
calebasses pour mettre l'eau. Elle puisa l'eau, lava ses tubercules de manioc,
puis elle se lava. Enfin elle prit les tubercules rouis, en fit un paquet qu'elle
enveloppa dans un morceau de pagne. Nzengé Mukungu, pendant ce temps,
mangeait les déchets de manioc laissés par la femme. Alors que la femme
allait partir, elle vit Nzengé Mukungu. Elle fit alors un feu auprès duquel ils
se réchauffèrent. Elle mit à griller des morceaux de manioc roui et ils les
mangèrent ensemble. La femme avait une trousse à faire le feu; le garçon lui
demanda de la lui donner. Et la femme lui remit la trousse. Il lui demanda
encore: ' Quel jour pourrons-nous nous rencontrer à nouveau? ' La femme
répondit: ' Demain matin. '

L'homme retourna chez lui et le lendemain matin il revint à la même
place. Il appela la femme et la femme arriva. La femme lui demanda:
'Comment t'appelles-tu?' Il lui répondit: 'Mon nom est Nzengé
Mukungu, Pygmée des Makhamba. ' Il demanda à son tour le nom de la
femme. Elle répondit: ' Je me nomme Pigha. ' L'homme lui demanda alors
de partir avec elle dans son village. La femme refusa. Mais Nzengé l'obligea

59



à l'emmener. La femme le mit donc dans sa hotte, et elle partit ainsi avec lui.
Chemin faisant ils passèrent au village de Malékha-Kéma habité par des
Bakota et des Bangomo. La femme lui conseilla de ne pas bouger. Ils
continuèrent et arrivèrent au village de Birukhu habité par des Mwankhinya.
Après ce village ils arrivèrent au carrefour de sept chemins. La femme prit
une piste secrète qui la mena directement à sa maison. Elle cacha Nzengé
derrière sa maison, sous un arbre, puis retourna au carrefour reprendre le
chemin du village. Son frère se ficha contre elle, lui reprochant d'avoir
amené un étranger à Koto son village. Pigha prit un rasoir, une calebasse
d'eau, une petite calebasse d'huile et de la teinture de paddouck, le munguli,
et deux brasses de pagnes. Avec cela elle retourna à sa maison et alla voir
Nzengé qui était toujours caché et lui dit: ' Quand il fera nuit, tu viendras
doucement derrière ma maison, que tu reconnaîtras à la feuille de bananier
mise sur le toit; c'est là où tu donniras cette nuit avec moi. '

Son frère lui avait recommandé: ' Si tu as tes règles lorsque je viens chez
toi, il faut me montrer ton sexe pour que je sache que tu es dans le sang et je
reparte chez moi.' La femme qui ne voulait pas que son frère vienne
pendant qu'elle était avec Nzengé dans la maison, prit le munguli et en
enduisit son sexe. De la sorte quand son frère vint et qu'il la vit dans le sang,
il repartit chez lui.

Avant le départ de Nzengé, le lendemain matin, Pigha lui dit: 'Ne
reviens plus ici car mon frère est terrible, mais dans deux lunes nous nous
retrouverons en forêt.' Pigha lui donna un rasoir. Nzengé rentra chez lui et
retrouva ses camarades... »

Version Nyangadoumou

« Les deux premières créatures sont Adam et Eve.
Le péché entra dans le monde et Noa fabriqua l'arche et prit huit

personnes avec lui. C'est au temps de Noa que les Noirs perdirent la
connaissance de l'alliance de Dieu et oublièrent tout. Lorsqu'ils quittèrent
l'arche, ils s'installèrent tous à un même endroit à Koto atsina. C'est le
premier village que les fils de Noa construisirent. Ils s'y multiplièrent.

Les premiers fils de Noa sont Mbèli, Nzèbi et Bangela bikiti. Ils vivaient
sans maison et n'avaient pas de clan. Même Koto n'était pas un village mais
une sorte de rocher plat très large où ils se couchaient tous.

Là ils décidèrent de monter jusqu'au ciel et de fabriquer pour cela un
échafaudage appelé ikanda sia babongo c'est à dire 'l'échelle du Pygmée'.
Quand l'échafaudage eut atteint une dizaine de mètres ils ne purent continuer
car les frères se mirent à parler des langues différentes et à ne plus se
comprendre. Alors ils commencèrent à se quereller et la construction n'alla
pas plus loin car Dieu avait divisé les langues.

Tous les Nzèbi vivaient dans un endroit appelé Kwanga. A Kwanga ils se
mariaient et avaient parmi eux des hommes sages. Dans ce temps-là on ne

60



donnait pas de biens pour se marier. Mais il y eut des disputes entre époux et
souvent le mari tuait sa femme. C'est ainsi que par une décision des sages on
commença à donner des biens pour se marier. Quiconque tuait sa femme
perdait les biens donnés lors du mariage. Ceux qui tuaient leur femme
donnaient une autre femme en échange. Même en cas de mort ordinaire de
l'épouse, le mari donnait une personne semblable. C'était le prix du sang
ou lébumi.

Après ces évènements, Mwélé, Bunzanga, Ndombi, Kombolo et Buku
décidèrent de supprimer le prix du sang.

La formule dit: Lelcu lanyakha, Mwélé na Mombo. C'est-à-dire: ' la mort
laissée par Mwélé et par Mombo.'

Les savants décidèrent de creuser des trous et ont découvert le fer. Le fer
était produit par les fils de Mbèli, chez Mwandza. L'endroit où il l'exploitait
s'appelait Lekhala.

Comme le fer était le premier des biens, tout le monde courait pour en
avoir et chacun donnait pour cela un fils, une nièce, un neveu.

Lorsque Mbèli et Nzèbi se trouvaient à Kwanga, Pègha Nzanga et Mbèli
Biliti étaient à Koto atsina. Mayu Manzèbi est le fils aîné de Nzèbi et
Mununu est le fils aîné de Mbèli.

Nzèbi avant sa mort donna à Bunzanga les boules de munguli et les
pouvoirs qui y étaient attachés. II donna le tabouret à Buku et Mayu Manzèbi
vola tous les autres biens de Nzèbi et s'enfuit à Koto en compagnie de Pigha
Nzanga.

Après la mort de Nzèbi, ses fils qui l'avaient assisté voulurent récupérer
ce qu'il avait laissé et ne trouvèrent plus rien puisque Mayu avait tout pris.
Alors Bunzanga se mit en colère et décida de faire la guerre à Mayu.

Nzengé Mulonda, Pygmée des Makhamba, rencontra Niengi, femme de
Mayu Manzèbi. II lui demanda où elle habitait. Elle répondit: ' où je
demeure personne ne peut y arriver.' Alors Nzengé lui répondit: 'je n'ai pas
besoin de connaître ton village mais allons faire l'amour ensemble.' Après
avoir fait l'amour, Nzengé lui demanda encore de lui indiquer le village de
son mari. Elle lui répondit qu'elle ne le pouvait pas car son mari était
terrible. Ils se séparèrent, en se donnant rendez-vous pour le jour suivant.

A leur deuxième rencontre Niengi vint avec la bonne nourriture qu'elle
avait préparée et Nzengé repartit chez lui avec cette nourriture donnée par la
femme. Ses frères lui dirent de retourner voir la femme et de l'accompagner
au village de Mayu Manzèbi. En arrivant, chez elle, elle frotta son vagin
avec du munguli afin de tromper son mari et que celui-ci, la croyant dans ses
règles, ne vienne pas dans sa maison. Nzengé passa la nuit avec Niengi, II vit
tout ce qui existait à Koto. II vit que le village était sur un rocher élevé car
pour y arriver on devait monter sur l'arbre lenzinga. II prit toutes les
nourritures qui se mangeaient à Koto pour les donner à ses frères et que
ceux-ci deviennent aussi puissants que les habitants de Koto.

61



Le matin venu, la femme le ramena à l'endroit où ils s'étaient rencontrés.
Nzengé retrouva ses frères et leur donna tout ce que l'on mangeait à Koto et
il leur décrivit Koto et le chemin qui y conduisait. Ils se préparèrent alors à
l'attaque de Koto. Ils partirent tous, Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo,
Bunzanga, Ndombi, Nyimbi surnommé Mbadinga a nzundu, surnommé
aussi Matsokana.

Bunzanga avait pris la tête de ses frères, mais Ndombi se disputa avec lui
et passa le premier. Ils étaient par groupes de deux: Ndombi et Bunzanga,
Buku et Mwélé, Kombolo et Mombo et Nyimbi était seul, un peu comme le
planton de ses frères.

Ndombi entra dans la première maison de Koto, celle qui était devant
toutes les autres, celle où Mayu Manzèbi avait mis tout ce qu'il avait volé à
Nzèbi au moment de sa mort. Il y avait:

- les cloches de chasse: les mandiba, les miyakha, les bibanda.
- Les plantes cultivées, la canne à sucre, l'aubergine, les bananes,

l'aubergine amère, la grosse calebasse, la courge à graine, la citrouille, les
pois de terre, le tabac, le piment, l'arachide, le manioc, le maïs, l'igname
mavendi, l'igname bamba/a.

C'est alors que Mayu Manzèbi survint et qu'il blessa Ndombi et se sauva.
Bunzanga ramassa Ndombi et poursuivit Mayu qu'il blessa au bord de la
rivière. Mayu et Mbèli Biteli-Bangela descendirent vers la mer et se
séparèrent totalement des fils de Nzèbi.

Les sept fils de Nzèbi prirent tout ce qui se trouvait à Koto. Bunzanga prit
Ndombi et l'attacha sur son dos avec une écorce sèche de bananier. Il
traversa la Lébènyi sur le pont qu'il avait fait: Mutsétsendé a Nzonda. Tous
les six frères traversèrent sur ce pont sans rien donner à Bunzanga.

Lorsque Mwandza vint, il voulut passer sur le pont de Bunzanga et celui­
ci lui demanda de lui donner des gens pour le passage. Mwandza refusa et il
fit passer les fils de Mbèli sur son pont: Nyundu la loutre. Quand Tsèkumbu
arriva à son tour, Mwandza lui demanda de lui donner des gens pour passer.
Tsèkumbu refusa et passa sur son pont appelé Nzokha, l'éléphant

Après la traversée, tous les fils de Nzèbi vivaient dans un même village à
Wala et ils passaient dans la forêt en mangeant les mavoki, 1I)'inga, nzilca,
lundu, bisendzé, bioko, masokho, etc...

Mwandza avec ses frères, fils de Mbèli, passa dans les plaines et
construisirent Kongo a putu. Après Kongo les fils de Tsokho construisirent à
Mimbunzu et ceux de Mwandza à Minyanda.

Mimbuzu na Minyanda bala beba mala Kongo
Nzondo, de Ingungu alla à Lesinga, Tsèkumbu, de Bavonda à Mbuyu et

Lèbamba fut le village des Loamba. Mwandza resta à Kongo où il construisit
une maison appelée i/èlsi.

Les villages des fils de Nzèbi furent:
- pour Bunzanga, Mungembé et Mbèda
- pour Buku et Ndinga, Moanda

62



- pour Mwélé, Manda
- pour Kombolo, Matsinga et Ngundu Minengi Mbokha abakienga. »

Version recueillie au nord de Mayoko

« Il était une fois, avant Jésus-Christ, un homme dans son village avec ses
plantations. Il choisit deux personnes, l'une femme, l'autre homme. Ceux-ci
s'occupaient des champs et des plantations.

1\ fit deux autres personnes, l'une blanche, l'autre noire, une femme.
L'homme était chargé de voyager sur l'eau et la femme dans la forêt pour
aller y chercher du bois. Ils partirent chacun de leur côté.

La femme arrivée au milieu de la forêt rencontra un vieux Pygmée
aveugle. Celui-ci lui demanda d'où elle venait. La femme lui répondit: ' Je
viens de notre village et je suis envoyée par mon maître pour chercher du
bois.' Le vieux Pygmée lui demanda alors s'ils ne pourraient pas se marier.
La femme fut d'accord. Ils eurent beaucoup d'enfants qui ne vivaient que de
fruits de la cueillette.

De leurs sept enfants, le dernier était le plus aimé. Tous les jours les sept
fils allaient dans la forêt ramasser des fruits et des graines. Le dernier fils
demanda à ses frères de rapporter quelques graines à leur père. Les autres ne
voulurent pas il fut le seul à rapporter quelque chose à son père. Et il en allait
de même tous les jours.

Un jour le père prit son dernier fils à part et lui parla: ' Demain matin,
sans avoir peur, tu iras où je t'indiquerai, tu descendras la rivière, puis tu
arriveras à un grand fleuve et tu continueras ton chemin.'

Le lendemain, dès le premier chant du coq, alors que ses frères dormaient
encore il se mit en chemin. 1\ descendit la rivière et arriva à son confluent
avec un grand fleuve qu'il traversa sans peur. Il vit sur sa gauche, comme
son père le lui avait indiqué une rivière très sale qu'il lui fallait suivre. Il
suivit cette rivière et arriva dans la plantation qui était comme le lui avait dit
son père le but de son voyage. Suivant les conseils de son père il demeura
dans un coin de la plantation. Là il rencontra une femme qui gardait la
plantation. Elle lui dit que les hommes qui vivaient là avaient beaucoup de
nourriture. Elle lui demanda s'il y avait chez lui beaucoup de gens capables
de se battre. 1\ lui répondit par l'affirmative. La femme lui dit alors: '
Demain tu iras chez toi chercher tous ces guerriers.'

Ils passèrent la nuit ensemble et le lendemain, le garçon se mit en route
avec la nourriture que lui avait donnée la femme.

Arrivé chez lui, il raconta à son père tout ce qu'il avait vu et lui montra la
nourriture qu'il avait apportée. Le père goûta cette nourriture et la trouva
bonne. Il appela tous ses enfants et leur demanda d'aller à cette plantation et
de s'en emparer.

Le lendemain matin, tous les fils partirent. En arrivant à la plantation, le
propriétaire qui habitait en hauteur descendit en demandant ce qui se passait.

63



Au lieu de répondre les frères l'attaquèrent et le tuèrent. Ils occupèrent la
plantation, s'installèrent dans les maisons du village et prirent les femmes.
C'est à partir de ce moment que l'on s'est mis à distinguer les clans. »

Autre version recueillie au nord de Mayoko

«Koto était un village où toutes les choses se trouvaient. Koto a été
trouvé par le Pygmée Igéni. Il habitait la grande forêt et vivait tout nu.
Lorsqu'il eut trop faim, il partit avec son camarade. Ils avaient pris leur arc
pour se procurer de la viande. Ils arrivèrent près d'une rivière et virent
descendre au fil de l'eau des graines d'arachides et des graines de courge. Ils
virent aussi les bassins dans lesquels les femmes mettent le manioc à rouir.
Ils se mirent à l'aflùt près du sentier qui conduisait aux bassins. Trois
femmes vinrent et virent Igéni et son camarade. Les femmes leur
demandèrent d'où ils venaient. Ils répondirent qu'ils venaient de la chasse et
montrèrent les deux écureuils qu'ils avaient déjà tués. Ils cédèrent les deux
écureuils aux femmes qui leur donnèrent du manioc roui en échange. Igéni et
son camarade retournèrent à la chasse et les femmes à leur village.

Le lendemain matin Igéni son camarade et un autre sont allés à nouveau à
la chasse. Ils tuèrent deux singes et retournèrent près de la rivière à l'endroit
où la veille ils avaient rencontré les femmes. Les femmes leur donnèrent du
manioc et des graines de courge préparées. Les trois chasseurs leur
donnèrent à leur tour les singes. Ils demandèrent ensuite le chemin pour se
rendre à Koto. Les femmes le leur indiquèrent. Une des femmes leur indiqua
sa maison au bout du village en leur recommandant de passer par derrière.
Le soir venu Igéni monta à Koto et pénétra dans la maison de la femme et y
passa la nuit. Mayu, le ngabula de Koto, cria dans la maison des hommes
disant qu'il y avait un étranger dans le village.

Le lendemain matin, la femme donna à Igéni toutes sortes de nourriture et
le reconduisit jusqu'à la rivière puis elle s'en revint à son village. Lorsqu'il
retourna au campement de chasse, Igéni distribua tout ce qu'il avait reçu à
Buku, Mombo, Bunzanga, Ndombi, Mwélé, Basengi, Masimba, Kombolo et
Ndumbu.

Le lendemain matin, ils formèrent plusieurs groupes pour aller combattre
les habitants de Koto et s'emparer de leurs biens. La route passait sur la
racine de l'arbre lenzinga, et cette route était fermée par la liane ibanga. Ils
avancèrent sur l'arbre lenzinga et passèrent sur la liane ibanga. Arrivés à
quelque distance de Koto ils s'arrêtèrent pour discuter ensemble. Basengi
affirmait que le pays était à lui et les autres lui répondirent qu'ils partiraient
avant lui et il accepta. Ndumbu est passé devant, Bunzanga a suivi Ndombi
et Basengi était le dernier du groupe.

Dès que Ndombi fut arrivé au bout du village, Mayu lança son couteau de
jet (lèwélé) qui atteignit Ndombi au ventre. Bunzanga, son beau-frère, le

64



ramassa et le mit sur son épaule après avoir attaché ses entrailles avec un
rejet de bananier.

Bunzanga en pénétrant dans la maison des hommes ramassa un paquet de
graines de maïs. Basengi prit les boutures de manioc qu'Igéni son neveu lui
montra, Ndombo ramassa les graines de tabac, Kombolo les arachides,
Mwélé les noix, Mombo... , Tsékumbu les malengé, Buku les bananes,
Masimba... , Ndombi ... , Muketa prit la peau du varan.

Mayu s'était enfui et ils quittèrent Koto après y avoir mis le feu. Avant de
traverser la Lèbanyi ils s'arrêtèrent et discutèrent. Bunzanga, Tsékumbu et
Buku décidèrent que tous ceux qui passeraient la rivière leur donneraient une
femme pour le prix de la traversée. Et tous les autres dans leurs clans
donnèrent des femmes à l'exception des clans de Mwandza qui sont Mutata,
Ngala, lsakha, Balili, Mbondu, Tsongo et Makanda. Ceux-ci traversèrent sur
le dos de la loutre.

Après la traversée de la Lébènyi ils construisirent un village du nom de
Wala Bikundi Misongé Kama. Ils firent des plantations et mirent au monde
des enfants. Après quelques années, ils sont allés bâtir un autre village du
nom de Kokhasa Miyongho ce qui signifie, séparation des clans et des
lignages.

Partant de Kokhasa Miyongho, Basengi est allé construire Kongo pour
tous les gens descendant de Mwandza qui se répartirent les différents
quartiers, mokona: Ngala alla à Kokha, Mutata à Mubili, Balèli à Muyomi,
Tsongo à Miyemba, Makanda à Manda, Mbundu à Mirumbi.

Quand tous ceux de Mwandza eurent un quartier, le beau-frère de
Basengi, le nommé Bunzanga, est venu. Pour ne pas lui faire honte, Basengi
lui donna une petite partie de la forêt qui restait. Au milieu de cette forêt il y
avait un arbre mugembé et Mugembé est devenu le nom du quartier de
Bunzanga. Puis Masimba, le frère de Bunzanga vint ensuite et Bunzanga lui
montra une toute petite forêt où il y avait un arbre mukumu. Un aigle mbèda
pondit ses œufs sur cet arbre et le quartier de Masimba et des Mululu
s'appela, à partir de ce moment-là, Mbèda. Buku occupa Ndingi, Ndombo
Mukokha, .... etc... »

3. LE PARTAGE DE KOTO

A Koto les sept fils se partagèrent les femmes et les plantes qui s'y
trouvaient.

Les femmes

- Selon Ndenga : On ne sait pas où Nzèbi et Mbèli trouvaient des femmes
- Selon Mambangou : Après la prise de Koto chacun s'est emparé d'une

plante et d'une femme

65



- Selon Lendoyi : C'est à Koto, après la bataille, que les fils de Nzèbi ont
eu des femmes

- Selon Indeba: Deux formules donnent Koto comme lieu d'origine de la
descendance de Nzèbi

Koto a Piga Nzanga letakhu la Nzèbi
Koto a Piga Nzanga l'origine de Nzèbi

Koto a Piga Nzanga letakhu la bibandu
Koto de Piga Nzanga l'origine des clans

- Nzèbi eut sept enfants; le huitième était Mununu. De même Mbèli eut
sept enfants; le huitième était; Ibudu Mongo. Mununu et Ibudu Mongo sont
deux femmes pygmées données par Manonzo.

- Mununu est dite:

Mununu, dokholo mwana i/embé
Mununu, la fille très soumise

Mununu a donné naissance d'une part aux Pygmées, d'autre part aux
gorilles et aux chimpanzés.

- Selon Ngondza, Nzèbi donna naissance à sept fils et en plus à Mununu
Mununu donna naissance à deux filles, Yoyo et Ibudu Mongo
Yoyo et Mwèlé donnèrent naissance à Nzengé Mukungu
Ibudu Mongo et Mwandza donnèrent naissance à Tsèkumbu, Mbungu,

Makamwandza Mukèta, Baseyi et Ivoro
Buku prit pour femme Ngundu. Ils donnèrent naissance à Mukanyia
Mombo prit pour femme Nyomba et ils eurent un fils
Bunzanga prit pour femme Musonda et eut deux filles Bakimbi et Tèmbé
Kombolo n'eut pas de femme. Il eut de la famille par Mombo.
- Selon Doumagni, Bunzanga lors du partage des animaux prit pour lui le

chat afin de compenser la mort de Ndombi. Il prêtait le chat aux Pygmées et
ceux-ci lui donnèrent Ibudu Mongo en échange. Bunzanga la nomma
Tsokho. Basengi appelé aussi Mwandza la prit pour femme. Ils eurent deux
filles Tsokho Nzingi ne Mulengi et Tsokho Lèkhaba. Quand Ibudu Mongo
mourut, Bunzanga prit les deux filles.

- Selon Ndombi, c'est seulement Tsokho Lèkhaba qui serait revenue à
Bunzanga. Elle aurait donné naissance par la suite aux Siongo et aux
Mitsimba. Tsokho Nzingi ne Mulengi serait allée à Basengi et aurait donné
naissance aux Ingungu, Bukondzo, Mikhala, Nyanga et Loamba.

66



Les plantes cultivées
A chaque clan correspond une ou plusieurs plantes. Ces plantes sont dites

mbutu (sing. lebutu) c'est-à-dire semences, boutures, et d'une façon plus
générale origines.

Selon Doumagni, à Koto, Bunzanga prit toutes les plantes et les répartit
entre ses frères. C'est surtout le mals dont Bunzanga s'empara qui aurait fait
l'objet des convoitises. Son attribution causa de nombreuses disputes.

1\ donne les formules suivantes:

Basanga mu baputu Bakhu/i mu mavèndi
Aux Basanga les maTs aux Bakhuli, les ignames mavèndi

Makakese ngèbé a Mwanda nè /ètoto
J'ai trouvé un petit des Mwanda avec des bananes
Ya tsèkhè a pèènda Ndumba Yombo musi Mukokha

Au bord du champ d'arachide Ndumba Yombo maitre de Mukokha.

Selon Pierre Ndombi, le safoutier était à l'origine pour Ndombi. Puis on
l'attribua à Mwèlé. Il aurait une section de clan à l'origine du safoutier.
Toujours selon le même informateur kolatiers et safoutiers n'ont été connus
des Nzabi qu'à partir de leur rencontre avec les Téké et les Tsaangi.

Ndombi et le miel

- Doumagni donne la formule:

Ndombi abèta buye mupèngé mule kèmbi le makaya nzo i/ekakha
« Ndombi n'ayant pas de feuilles mit le miel dans sa besace (en kapok)

et avec sa main il empêchait le miel de couler. »

Doumagni ne sait pas pourquoi Ndombi manquait de feuilles. Ngondza
apporte, sur ce point, une précision intéressante: l'endroit où se faisait le
partage était en savane, c'est pour cela que Ndombi n'avait pas pu trouver
des feuilles pour emballer le miel.

Les courges et les Bavonda

L'éléphant est venu déféquer à l'endroit où se trouvaient les Bavonda et
de ses crottes est sortie la courge à graines, nzalca. Les Bavonda ont aussi la
courge malengé dont on mange la pulpe.

Mubokha et le tabac (Doumagni)

C'est Mubokha Nzingi qui apporta le tabac aux Basumba. Il avait caché
les graines de tabac dans ses cheveux. Arrivé chez lui il a semé le tabac en
secouant la tête.

67



Il aurait dissimulé les graines dans ses cheveux car il ne voulait pas les
montrer aux parents de sa femme qui habitaient vers les montagnes Moanda
et Budinga. Il n'est pas précisé si Mubokha avait volé ces graines à ses
beaux-parents.

4. ApRÈS KOTO

Les habitants de Koto

Après la bataille de Koto, ceux des habitants de Koto encore en vie
donnèrent naissance à :

Lebota Bangela ngakha Ndinge Lesombo
La lignée de Bangela parents de Ndinge Lesombo (Lendoyi))

Les villages successifs des sept fils

Après Koto commence la migration des sept frères marquée par des
villages successifs et par des traversées de rivières.

Après la bataille de Koto a Pegha Nzanga, les sept fils allèrent à:

Koto a katekha mitèté
Koto où l'on attacha le butin

Puis à:

Koto a teengi mindzembé
Koto le lit des mindzembé

L'arbre mudzembé appelé aussi mutsétsèndé. Le tronc porte de longues
épines. Ce nom fait allusion au fait qu'à cet endroit, les insectes les piquèrent
durant la nuit.

Puis ils allèrent à Mitélé mia nzumba
Puis à:

Makulu miléké tsambu
Carrefour des sept terriers de rat palmiste

(muleka : terrier du rat palmiste)
Puis à Manokedo : c'est-à-dire terrain sec sur un plateau
C'est à Manokedo que se situerait l'épisode de la porte ouverte.

68



La traversée de rivières

La première traversée après Koto est la Lébiya où chacun dut faire un
radeau pour traverser. La formule dit qu'ils traversèrent sur sept radeaux,
masabu tsambu, (ou ponts suspendus ?). Après la traversée, Nyimbi mit le
pied sur un nid de puces, de poux et de punaises parasites du vampire,
/enzanga, sur lequel se trouvaient des pouvoirs.

La deuxième traversée est celle de la Lébènyi :

Lébènyi andolo nzeli Bawandji na Buduma
La Lébènyi, la rivière des Bawandji et des Baduma

Ils étaient obligés d'avancer parce que d'autres se trouvaient derrière eux.
Ils arrivèrent ainsi devant la Lébènyi où il y eut une bataille.

Tout le monde traversa saufNyimbi qui resta le seul de l'autre côté. Tous
les autres frères furent d'accord pour l'abandonner. C'est alors que Ndombi
étendit sa toile d'araignée et le fit passer. Ndombi était blessé et ne pouvait
marcher qu'en s'appuyant sur Bunzanga.

Après la traversée de la Lébènyi ils s'installèrent dans un même village,
chaque quartier (ou mokona, pl. mikona) étant attribué à un des frères. Les
quartiers se répartissaient de la façon suivante: Buku à Ipidi, Mwèlé à
Manda, Mombo à Idundu, Kombolo à Vuki, Bunzanga à Mugèmbé, Ndombi
à Waalu et Nyimbi à Mirumbi.

Waalu et Mirumbi étaient séparés par la rivière Lékumu. C'est à Waalu
que Ndombi inventa la cithare et à Mirumbi que Nyimbi inventa le tambour.

Lesdya

Le titre de dya ou da est porté par les sept fils de Nzèbi et par quelques­
uns de leurs descendants. Parmi ces derniers il y a dya Tsenga Mbenga, dya
Pendi, dans la descendance de Ndombi, par exemple, on trouve dya Busaka,
dya Tsamba, dya Mavada ete ...

On devenait dya au cours d'une cérémonie où le postulant était élevé
(élever: ubia/a) sur le mi/choba sorte de siège élevé construit pour
circonstance dont le tabouret actuel n'est que le rappel.

Pour Doumagni : La durée pendant laquelle on était dya était très courte.
On n'était dya que pour un temps limité. Tous les gens venaient apporter
leurs pouvoirs magiques au dya qui devenait ainsi très puissant. Il mettait à
profit cette puissance pour ravir des gens et agrandir son clan. Par exemple,
lorsque quelqu'un venait s'asseoir sur son siège, il le prenait et le mettait
dans leur clan.

Selon Ngondza, la puissance qu'ils accumulaient était trop forte par eux
et les tuait. C'est la raison pour laquelle ils ne demeuraient pas longtemps
dya. Mwèlé, Bunzanga et Mombo ont été dya pendant une saison, i/éma imo.
Kombili, Nyimbi, Ndombi et Buku ne l'ont été que peu de temps.

69



Mwèlé a été le premier dya, puis Mombo, puis Buku.
Pour devenir dya, il fallait produire la peau d'un animal.
Mwèlé est devenu dya avec la peau du varan tué par Nzengé Mikungu. Il

en avait pris la peau et l'avait portée,
Mombo est devenu dya avec le chat sauvage, inzindi, qu'il avait lui­

même tué en forêt.
Ndombi est devenu dya avec la peau du chat domestique. Le premier

Ndombi était déjà mort. C'est un de ses descendants portant le même nom
qui est devenu dya de cette façon. C'est Bunzanga qui avait obtenu le chat
pour Ndombi car, lors du partage, ses autres frères ne voulaient rien lui
donner.

Kombolo est devenu dya avec le galago, le!œnyi, qu'il tua lui-même.
Selon Ngondza, Buku serait devenu dya avec la panthère.

Selon Doumanyi, c'est faux puisque c'est Bunzanga qui a pris la panthère
pour devenir dya.

Selon Mambangou, Ndinga Lesombo est peut-être le seul dya dans la
descendance Bangela. En fait, il semble qu'il n'ait pas été élevé sur le
mikhoba.

Les clans et les animaux

A chaque clan correspond un animal (ikoko, pl. bikoko) qui n'est pas
consommé. Cet animal peut être celui avec lequel le fondateur du clan ou un
de ses descendants est devenu dya. Un autre événement peut avoir lié le clan
à un animal.

Comment les Bavonda devinrent les parents de l'éléphant.

Deuxjeunes gens, l'un des Makhamba, l'autre des Mbundu, étaient partis
près d'un étang pêcher des grenouilles. Au bord de l'étang, le garçon des
Mbundu aperçut un éléphant mort. Il appela son frère et le lui montra. Ce
dernier proposa de dépecer aussitôt l'animal. Le garçon des Makhamba
conseilla d'aller chercher l'aide des pères et des oncles pour faire ce travail.

Les deux jeunes gens n'habitaient pas le même village et leurs oncles non
plus. L'oncle des Mbundu habitait plus loin que celui des Makhamba. Ils
partirent donc au village des Makhamba. Les hommes vinrent et se mirent à
construire des huttes, à fabriquer des séchoirs et à ramasser du bois pour
fumer la viande. Le matin suivant ils commencèrent à dépecer l'animal.
Quand le dépeçage fut terminé, il ne restait que les intestins et un morceau
de trompe. Si bien que lorsque l'oncle des Mbundu vint tout était terminé.
On lui donna le morceau de trompe et les intestins et on lui dit que le partage
de la viande fumée se ferait au village.

Quand toute la viande fut fumée, on en fit des charges que l'on emporta
au village. Le jeune homme des Mbundu avait une charge d'intestins alors
que celui des Makhamba avait de la bonne viande fumée et les deux

70



défenses. Us partirent faire le partage chez un homme des Bavonda dont le
village était proche. Celui-ci leur dit de laisser la viande dans son village et
de revenir prendre la viande après s'être reposés.

Le lendemain l'homme des Bavonda envoya des invitations aux villages
voisins pour une tète où il prendrait le nom de Bavonda ba ngakha nzokha,
c'est-à-dire «Bavonda parents de l'éléphant.» Le village se remplit
d'invités, le tambour fut battu toute la nuit et le lendemain l'homme des
Bavonda s'assit devant tout le monde sur son tabouret et dit: « Désonnais
vous ne m'appellerez plus seulement Bavonda, mais Bavonda ba ngakha
nzokha. Il prit la moitié de la viande et la distribua aux gens en disant Me ma
bia/a, c'est ma nourriture (et mon honneur). »

Ayant appris que l'éléphant était partagé et que l'homme des Bavonda
avait pris le nom de l'éléphant, les deux jeunes gens et leurs oncles
accoururent. L'homme des Bavonda se fâcha et leur dit: « Cet éléphant était
pour moi, je vous avais simplement envoyé le dépecer et le fumer. Je vous ai
déjà donné deux charges d'intestins et deux charges de bonne viande, je vais
donner encore une charge d'intestins à chacun de vous. » Ce qu'il fit.

C'est à partir de ce jour que les Bavonda sont dits les parents de
l'éléphant et que ceux de Mbundu ont pris le nom du Mbundu musopo laba
c'est-à-dire Mbundu, les intestins de la chèvre.

Mwèlé et le varan
Mwèlé était lépreux. Il resta seul au village de Manda, abandonné par les

Makhamba. Il ne pouvait pas couper de bois aussi il ramassait les poteaux
des anciennes maisons pour les brûler. On dit que Mwèlé serait devenu dya
pour avoir mangé le varan alors qu'en fait il ne voulait pas avouer qu'il
mangeait des margouillats.

Mbeembi abe pokho, babongo ne bayèlèsé
Le varan est bête, ce sont les Pygmées qui l'ont éduqué

Les Mutata, la loutre et les poissons

Les Mutata n'avaient pas de pont pour traverser la Lébènyi. Ils ont eu
comme bikoko les poissons qu'ils ont attrapé en traversant la Lébènyi, et
aussi la loutre.

Comment les Basumba adoptèrent le perroquet

Selon Ngondza: « Une femme qui voyageait pour rendre visite à sa
famille fut attaquée par des brigands. Comme ils s'apprêtaient à la tuer, elle
et son enfant, un perroquet survint et parla. Les brigands en l'entendant
crurent que la femme voyageait avec une troupe nombreuse et ils s'enfuirent.
Depuis ce jour où un perroquet sauva la vie de cette femme, les Basumba ne
mangent pas de perroquet. Le perroquet est devenu ainsi leur ikoko. »

71



II. LES RÉCITS CLANIQUES

A - LES RÉCITS DE LA LIGNÉE DE NZÈBI

Les sept fils de Nzèbi: Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga,
Ndombi et Nyimbi donnèrent naissance aux clans Mwanda, Makhamba,
Sièyi, Bakhuli, Basanga, Mitsimba et Mbundu. Cet ordre selon lequel les
sept fils et leurs clans respectifs sont cités suscite un accord général sauf,
bien sûr, en cas d'erreur comme on peut le constater dans le récit de
Maclatchy où les positions de Bunzanga et de Ndombi sont interverties.
Cette unanimité tient au fait que cet ordre n'est pas celui de la naissance,
mais celui dans lequel ils furent nommés.

Les informations que j'ai recueillies sont des formules et des récits. Elles
ont été regroupées par clan pour en faciliter la lecture. Tous les clans ne sont
pas également représentés. Cela tient d'une part à leur importance respective
mais aussi à l'appartenance clanique de mes informateurs. Ainsi le chapitre
consacré au clan des Basanga est celui qui comporte le plus d'informations.
Cela tient, bien sûr, au fait qu'il est un des clans importants avec un très
grand nombre de maisons, mais aussi parce qu'un grand nombre de mes
informateurs appartenaient à ce clan.

Je souhaite que tous les autres clans ne m'en tiennent pas rigueur et qu'ils
trouvent, dans les déficiences qu'ils pourront constater, une incitation à
poursuivre l'enquête.

1 - BUKU et les MWANDA

La folie de Buku

Selon Pierre Ndombi : « Buku se vantait et prétendait être l'aîné des fils
de Nzèbi. Comme les fils de Nzèbi ne reçurent pas de nom à la naissance, il
est impossible de savoir qui était l'aîné. Buku fut tout simplement le premier
à être nommé. C'est la raison pour laquelle ses frères l'ont rendu fou. Il
termina sa vie en mangeant des ordures. Aussi il fut surnommé Ibonzo, celui
qui mange les excréments. En fait Ibonzo est le nom de la pelote ou pilule
d'excréments que roule le scarabé, ikoroto, et qu'il enfouit en terre pour y
pondre ses œufs. »

Selon Lembomba: «Buku fut enseigné par Mbimbishodi, le premier
magicien. Celui-ci lui donna un pouvoir, /etengé, c'est-à-dire, le diable. Ce
pouvoir le rendit fou et il fut chassé par ses frères de Kokekha. »

Dans d'autres versions Buku est soigné de sa folie par Mbimbishodi.
Après Kokekha, Buku alla à Ndingi et à Malélé qui sont deux mokona

des Mwanda. Ndingi signifie huile de palme et Malélé, fibre de palmier
raphia. Le mokona de Malélé est décrit par la formule:

72



Ma/é/é /chu mukuyi asikha ngombi
Malélé où le fantôme jouait de la cithare

Il faut signaler qu'une fonnule semblable figure dans les devises de
Kombolo. Par ailleurs le palmier et l'huile de palme sont attribués à Mombo
(cfdevises 2 et 3) et aussi à Mwélé.

C'est à Malélé qu'il eut un premier fils du nom de Mupanga, puis
Mbenga mère de Tsinga puis Bakhinzi.

Buku et Ndumba Yombo

Selon Nyangadoumou: «Buku n'avait pas de frère aussi Bunzanga
décida de lui en donner un en la personne de Ndumbu, un fils de Mbèli. Ce
dernier avait piégé une panthère dans l'endroit où il lui avait défendu de
chasser. Bunzanga en colère, le prit et le donna à Buku en lui disant: ' Tu es
trop seul, voici un frère '. »

Selon Doumangi : «Ndumbu était venu à Mugembé chez Bunzanga. Il
avait avec lui son arc et Bunzanga l'autorisa à chasser des oiseaux mais lui
interdit de tuer les panthères. Ndumbu appela les oiseaux avec les graines de
ngélcé (Jewèdi ou isombo). Les oiseaux ne vinrent pas mais ce fut une
panthère qui arriva. Il tira et la tua. Il vint le dire à Bunzanga. Celui-ci lui
demanda de faire venir son oncle. Comme il n'avait pas d'oncle, Bunzanga
le garda avec lui comme son neveu. Bunzanga envoya Ndumbu chercher la
panthère. Il se fit un collier de ses dents et mit la peau sur sa hutte. »

Selon Doumagni : « Buku avait installé un piège à oiseaux, mutedi. Une
perdix, ngueli y fut prise. Le neveu de Ndumba Yombo qui passait par là prit
la perdrix et la mangea. Buku l'apprit. Il alla le dire à Bunzanga : ' Tu as eu
l'oncle pour ta panthère, le neveu a pris ma perdrix que devons-nous faire? '
Buku prit une fille du nom de Mbenga Tsinga. C'est Tsinga qui remplaça
Buku à sa mort. C'est l'origine des lpèna si mukolo a ngueli. »

Une autre infonnation contradictoire: Pour s'installer Ndumbu donna
Kasa Mbenga et non lpèna si mukolo a ngueli.

Une fonnule :

Tsèkha njidi nuta kakhata ye yindjiba tsimakwanga i mandi/a Bunzanga
ne Basengi ne lpena sia nzo Muzinga

Cette fonnule fait allusion au partage du pays à Mingangha qui est décrit
comme l'endroit dur kalchata, allusion aux rochers, plateau, injiba, où il y
avait des tennitières, malewanga. C'est Ipèna de la nzo Muzinga qui a été
témoin du partage auquel se réfère le mot mandila, milieu.

73



La naissance du clan des Mwanda (selon Lembomba)
1 - Buku arrêta une femme pygmée qui lui avait volé des bananes. Cette

femme venait de Mukhendi a Nzomba, l'endroit où se trouvaient tous les
Pygmés. Buku l'épousa et les descendants de cette union donnèrent
naissance aux gens du clan Mwanda.

2 - Buku avait installé un piège à oiseau. Une perdrix y fut prise. Le
neveu de Ndumba Yombo passant par là, prit la perdrix et la mangea. Buku
l'apprit et alla le dire à Bunzanga: «Tu as eu Ndumba Yombo pour la
panthère; son neveu a pris la perdrix. Que devons-nous faire? » Buku pour
se dédommager prit une fille de la famille de Ndumba Yombo. Cette fille
s'appelait Mbenga.

La descendance de Mbenga
Selon Lembomba : « Buku et Mbenga eurent deux fils, Mupanga Mbenga

et Tsinga Mbenga et une fille du nom de Bakhinzi. Après Bakhinzi, Buku
eut encore Masala, Indumbi sia mukèla taba et Mokonya Pendi. C'est Tsinga
qui succéda à Buku. »

Ndenga donne aussi Mupanga Mbenga et Tsingi a Mbenga comme fils de
Buku. Mais, selon lui, c'est Mupanga Mbenga qui aurait succédé à Buku.
Une information provenant du nord de Mayoko confirme l'information de
Ndenga.

Bakhinzi
Selon Nyangadoumou, cette fille de Buku avait l'habitude de voler dans

une plantation ce qu'il lui fallait pour se nourrir. La femme, qui cultivait
cette plantation ne parvenant pas à surprendre la voleuse, disposa des
baguettes de bambou épointées, hisonyi, piquées dans le sol. Bakhinzi, en
venant voler dans la plantation, marcha sur ces pointes de bambou et se mit à
boiter. Pour n'être pas reconnue, elle recommanda à ses frères et à ses sœurs
de marcher comme elle avec un bâton. On la surnomma:

Bakhinzi nziate letembi lemo
Bakhinzi qui marche sur un seul pied

Kasa

D'après Nyangadoumou: «Ndumbu voyageait avec sa sœur Kasa.
Arrivés au sommet du village de Buku, Ndumbu s'installa et prit des déchets
de bois (mapèyi ou hitsétse') pour faire du feu et se chauffer. Buku qui le
surprit lui demanda de lui donner son fusil. Ndumbu refusa et préféra donner
sa sœur Kasa à Buku. Elle fut à l'origine de la nzo Kasa. »

D'après Ndombi: «Bunyombo du clan Mitsimba avait une femme du
clan Mwanda du nom de Ngundu. A force de sorcellerie, elle fut obligée de

74



se sauver. Elle se réfugia sous l'arbre mu/casa (Erythroph/œum guineense.
Dum). Et c'est là qu'elle mit au monde un garçon et une fille qui donna
naissance aux Mwanda Mukasa au lieu des Mwanda Ngundu. »

Origine de la nzo Ingemba
Les Mwanda Ingemba sont les descendants d'un homme de Sièyi et d'une

femme pygmée du nom de Tata bwèdi bwèdi.

Les nzo des Mwanda

Par ordre alphabétique: Bunzinga, Busukhu, Butsumbu, Ibuna, Indumbi,
Kasa, Masala, Mibèndé, Mukhunya, Mupanga Mbinga, Muyinzi, Pèndi,
Tsinga.

Les trois premières maisons (nzo kumu) sont: Pèndi, Kasa et Tsinga.
Elles ne se marient pas entre elles, mais avec Indumbi et Mukhunya.

Ndumba Yombo

Numbu est aussi appelé Ndumba Yombo puisque Yombo est son père.
La femme de Ndumba Yombo n'avait ni frère ni oncle. C'était une sirène

qui lui montra, en rêve, l'argile et la façon de la travailler pour en faire des
récipients. Il est dit:

Mamiwata /œla ve mu ndueli

Selon Ndoyi, la devise de Ndumba Yombo :

Me Mudji a nzo a maama, Manganga a nzo a laala
Moi Mudji de la maison de ma mère, guérisseur de la maison de mon père

Me Ndumba Yombo wa Iole bambola Isambu i makulu
Moi Ndumba Yombo qui ramassa les sept arachides

oubliées à la croisée des chemins

Mb%, plur. bamb%, sont les arachides oubliées sur le champ après la
récolte. C'est une métaphore pour les sept esclaves qui donnèrent naissance
chacun à une nzo.

Selon Ngondl,ib quand Ndumba Yombo quitta Mukokha il alla à Ndingi
et à Bitsetsé.

Selon Lembomba. Mukokha et Bitsétsé sont les deux mokona de Ndumba
y ombo. Celui-ci, fils de Mbèli fut pris et donné à Buku. Une formule
affirme la dépendance de Ndumbu à l'égard des fils de Nzèbi :

75



2 - Ndumba Yombo mukuengi a Mwé/é,
muso/i a Mombo, mupéki a de Bunzanga u manayakha

Ndumba Yornbo abatteur de Mwélé,
débrousseur de Mornbo, faiseur de ruches de Bunzanga

Toujours selon Lembomba, Buku quitta le village de Ndingi et alla
trouver Ndumbu à Mukokha. Il partit sous la pluie et le coq chanta en le
voyant arriver au bout du village. Ndumbu envoya ses enfants voir ce qui se
passait. Puis il sortit et dit à Buku d'entrer dans le village. Buku ne voulut
pas, pressé qu'il était d'aller retrouver sa famille. Mukokha se tenait dans la
plaine. Ndumbu lui dit d'acheter de la terre afm de construire une maison.
Buku lui donna une femme à laquelle il donna le nom de lpéna si Mukolo a
Ngwéli.

Nyangadoumou rectifie l'information précédente en disant que la femme
donnée par Buku à Ndumbu n'était pas Ipèna mais Kasa Mbenga.

Selon Lembomba, après son installation à Mukokha, Buku construisit une
hutte, comme celle des Pygmées. En faisant brûler la plaine pour cultiver,
Ndumbu fit brûler cette hutte. Aussi Buku qui avait donné une femme à
Ndumbu pour s'installer, en demanda une à celui-ci pour le dédommager.
Ndumbu donna une fille Ipéna du nom de Babisa. Leur rancune se termina
ainsi. C'est pourquoi les clans Budumbu et Mwanda sont dits frères bien que
n'étant pas de la même mère.

2 - MWÉLÉ et les MAKllAMBA

Une fonnule :

Mwélé undjia mu ngubu, Komb% mu mutanya, Bunzangza mu miké/é
Mwélé mangeait par son bouclier, Kombolo ramassait les fuyards, Bunzanga par ses lois

Manger, dans cette formule, se rapporte soit à une action guerrière, soit à
une action de sorcellerie.

Une autre fonnule :

Mwélé bambèmbi, Mwélé inéni, songa Malemba, kumu Lébamba
Mwélé des varans, Mwélé le grand, habitant de Malemba, maître de Lébamba

Il y a référence au varan que Mwélé dut produire pour devenir dya et aux
deux mokona de Malemba et Lébamba.

Mbémbi abe polcho babongo ne bayèlèsé
Le varan est bête, ce sont les Pygmées qui l'ont éduqué

76



A Manda. Mwélé devint lépreux. Abandonné par les Makhamba, il resta
seul au village. Ne pouvant couper du bois, il ramassait les poteaux des
anciennes maisons pour faire du feu et mangeait des margouillats.

Selon Doumagni. on dit que Mwélé est devenu dya avec le varan. En
réalité c'est avec le margouillat.

Les surnoms de Mwélé

Ils sont donnés dans l'ordre
1 - Musopo laba: Intestins de bouc. Dans un partage, Mwélé n'a pas

voulu prendre la viande; s'estimant inférieur, il choisit les intestins.
2 - Ule mangubi uyakha/a mambè/a
3 - Mbundu bivanga
4 - Mbundu Mirumbi
Ces surnoms sont aussi des nzo dans le clan des Makhamba

Mwélé et Nzengé Mikungu

Dans la forêt, bien avant d'arriver à Koto, Mwélé rencontra un Pygmée
du nom de Nzengé Mikungu et se l'appropria. On ne sait pas comment cela
se produisit. C'est Nzengé qui découvrit Koto.

La butte ouverte (Nyangadoumou et Ndombi)

Mwélé voulut prendre Nyimbi comme son esclave et lui demanda d'aller
fenner la porte. Ce dernier le dit à Bunzanga. Bunzanga donna alors à
Nyimbi un pengé qui contenait des moustiques et lui recommanda, lorsque
Mwélé lui demanderait de fenner la porte, de répondre :

Minanga Isamba /co uki/a nzo bwésé
Les sept grands doivent dormir la maison ouverte

C'est ce qui se produisit. Les moustiques de la sacoche firent merveille.
Tous donnirent sauf Mwélé qui fut accablé par les piqûres des moustiques. Il
était tellement harassé qu'il finit par donnir debout. C'est ainsi que Mwélé
renonça à asservir Nyimbi. Une fonnule rappelle cet épisode:

Tsongo inéné i/o/co mambungu siakisa Mwé/é muté/é
Oiseau-mouche l'illustre calebasse-terrier dormir Mwélé debout

L'expression i/o/w manbungu calebasse-terrier se retrouve aussi dans les
devises de Mombo où elle peut être interprétée comme le réceptacle de la
mémoire.

77



Les mokona des Makhamba
Successivement: Manda, Malemba, Lébamba
C'est à Lébamba que Mwélé est devenu le maître des Makhamba.

Ndonga est un autre village des Makhamba.

Les nzo
Les gens de la nzo Mambengé sont les descendants de ceux que Mwélé

attrapa dans la vallée Mambengé.
Mwélé et sa femme Makhenzi eurent quatre enfants, trois filles Bukhama,

Bukutu et Munanza et un garçon, Bukèti. Ils furent à l'origine de quatre nzo
chez les Bakhuli.

Musikha, le safoutier, est une nzo muvigha des Makhamba. Fondée à la
suite du vol de safous sur un arbre qui appartenait à Mwélé.

Mwélé et l'oseille

Selon Ngon~ Mwélé en coupant l'oseille (i/oto) s'est blessé au doigt.
Ses fils et ses petits-fils ont ri parce qu'un homme adulte ne coupe pas
l'oseille devant les enfants et les femmes. Mwélé le faisait exprès pour
prendre comme esclave ceux qui riaient. Un récit comparable est donné par
Nyangadoumou avec de la canne à sucre.

3 - MOMBO ET KOMBOLO et les CLANS SEYI ET BAKHULI

Ceux de Matsinga

Selon Lendoyi. après le départ de Buku et de Bunzanga, Kombili, Mwélé
et Mombo quittèrent le lieu où ils se trouvaient et fondèrent un village du
nom de Matsinga situé dans une savane.

La formule dit:

Bisi Matsinga na Ngundu Minengi mbokha bakienga
Ceux de Matsinga et de Ngundu Minengi chez les habiles danseurs

Matsinga et Ngundu Minengi sont donnés comme deux mokona des clans
Sèyi, Mirundi, Basomba et Bakhuli. Il faut remarquer au passage que dans
les devises de Kombolo, Ngundu minengi est donné comme le nom d'un
personnage: Ngundu l'infatigable.

Kombolo avait une sœur du nom de Bakhuli. C'était une Pygmée qu'il
avait lui-même épousé. La première fille qui naquit de cette union, du nom
de lrungi, fut épousée par Mombo et donna naissance aux Mirundi.

Par ailleurs, Mombo eut une autre femme appelée Makhendzi ou Kaya
qui donna naissance aux Sièyi.

78



La hache de Kombolo
Selon Ngondl.D, Kombolo et Mombo étaient beaux-frères puisque

Kombolo avait épousé Kulatsomba qui était la sœur de Mombo. C'est la
raison pour laquelle Kombolo emprunta sa hache à Mombo. Et il la perdit.
Elle fut retrouvée par Mubukha. De là s'ensuivit une brouille entre Mombo
et Kombolo. Ce dernier quitta Matsinga.

Selon Lendoyi, Ngondi (ou Ngundu?) est l'endroit où se trouvait un
arbre qui portait un essaim d'abeilles. Ceux de Mubukha empruntèrent sa
hache à Kombolo. En abattant l'arbre pour récupérer l'essaim, le fer de la
hache se détacha et tomba dans le miel et il fut impossible de le récupérer.
Aussi Mubukha donna une femme à Kombolo. Il s'agit peut-être de la
femme appelée Mbunda qui serait à l'origine des Basumba.

Ceux de Marimba

Pour Doumagni, ceux de Marimba sont les Sièyi descendants de Mombo,
les Basomba descendants de Mubukha, les Bakhuli descendants de Kombili
et les Murundi. Ces clans sont appelés ainsi car ils disent à qui veulent les
entendre: « Nous aiguisons tous nos matchettes sur Marimba ». Bunzanga
n'a jamais habité Marimba.

Pour Ngondza, ceux de Marimba sont les Basumba, les Bakhuli, les Sièyi
et les Lombo. Ils ont en commun une pierre appelée Marimba sur laquelle ils
aiguisaient leurs matchettes. Les Basumba de la famille de To Mutsengi se
sont rencontrés à Marimba.

Pour Nyangadoumou, ceux de Marimba sont les clans des Makhamba,
Lombo, Basumba, Sièyi, Bakhuli. Leur rivière est Uyokho.

Pour Lendoyi, une formule qui fait partie des devises de Mombo décrit le
mokona de Musonga :

Bisi Musonga Mombo, konda lakha mukolo mandimba
Ceux de Musonga chez Mombo où l'on entend

Keti angwelé makima ne bi/ala
De grand matin des cris et des pleurs

Origine des Mirundi

D'après Lendoyi, Mombo posa une nasse dans la rivière Rombo. En
allant la visiter, il surprit une femme pygmée qui était en train de prendre les
poissons qui étaient pris. 11 l'attrapa et l'emmena au village. Il lui donna le
nom de Mirundi du nom des poissons volés (sing. murundi). Mwélé vint
l'épouser et leurs descendants donnèrent naissance au clan Mirundi.

79



Mombo, Kombolo et les Basumba

Selon Lendoyi, Mombo s'installa à Musonga avec sa femme lrungi. Ils
cultivaient ensemble (probablement avec Kombolo et Mwélé). lrungi en
allant à la rivière trouva deux femmes pygmées qui cueillaient du maïs dans
sa plantation. Elle les attrapa et les emmena chez Mombo son mari. Puis elle
le fit savoir à Kombolo, son oncle, en lui faisant savoir qu'elle avait mis au
monde deux enfants. Kombolo vint chez Mombo et lrungi. Il demanda à
Mombo de partager les enfants. Mombo lui donna l'une des filles et garda
l'autre qui s'appelait Mukuni. Kombolo épousa la femme qui lui avait été
donnée et lui donna le nom de Maremba. Elle mit au monde deux garçons,
Mubukha et Lundu et deux filles Hindi et Bupindi. C'est pourquoi Kombolo
est dit l'oncle des Basumba mais ceux qui connaissent savent qu'il est leur
père.

Selon Lendoyi, Mombo donna une femme à Kombolo. Celui-ci la
surnomma Mbonda. Elle donna naissance aux Basumba. Ainsi les Basumba
descendent de Mbèli, mais aussi de Nzèbi par les Bakhuli.

Selon Mubusi, Léyokho est le village des Basumba.
Selon Ngondza, les maisons des Basumba sont: Bulamba, Polo, Kwenzi,

Mavidi, Lundu, Midanga, Isida et Mubukha. Le maître de toutes ces maisons
est Marimba.

Les relations généalogiques entre Mombo, Buku et Mwélé

Selon Ngondza, Mombo épousa lrungi et en eut deux filles Makhenzi et
Koyo. Makhenzi épousa Mwélé. Koyo épousa Buku. Ils eurent quatre filles
Bakiémé, Busonzi, Mbongo et Bitsekha.

Mombo aurait eu quatre sœurs: Tèmbé, Bakiimbi, Musonda mariée à
Kombili et une quatrième dont il ne connaît pas le nom.

Les devises de Mombo

1 - Selon Indéb~

Mombo Mabakha, aba bakuma, aba bavegha
Mombo le gagneur, gagna des maîtres, gagna des esclaves

2 - Selon Lendoyi,

Mombo munanga, bukutu, bunyangé/é misiedé
Mombo qui mange seul, généreux, qui extrait le couteau de jet

Il est appelé munanga celui qui a une nourriture spéciale et qui, de ce fait,
mange seul. Le verbe unyangélé signifie extraire, détacher. Mombo extrait le
couteau de jet de la blessure. Par extension il soulage ceux qui sont dans la

80



difficulté, il délivre ceux qui sont prisonniers. Le mot bulcutu, celui qui a
pitié, va dans le même sens.

4 - BUNZANGA et les BASANGA

Les informations proviennent, pour l'essentiel, de Doumagni,
Nyangadoumou et Yakabimpakha

Le surnom de Bunzanga

Bunzanga est surnommé Buzanga bu mikélé. Ce qui signifie que lorsqu'il
juge, il dicte des lois qui sont impératives.

L'héritage de Nzèbi et les pouvoirs de Bunzanga

1 - Nzèbi mourut en l'absence de Bunzanga. Ses fils lui firent des
funérailles et quand Bunzanga revint ils lui dirent qu'ils ne savaient pas où
leur père était parti. Bunzanga alla jusqu'à la chute sur la rivière où ses frères
avaient mis le corps de Nzèbi et il récupéra ses ossements. Ce fut la cause de
la séparation de Bunzanga et de ses frères et c'est avec les ossements de
Nzèbi que Bunzanga obtint le Ngoye.

2 - Le pouvoir du Ngoye a été obtenu par Bunzanga auprès des Wandji.
La formule dit:

Mudzi Babongo, Ngoyi né Bawandji, mulcoma né bayambili
Mudzi Babongo, Ngoyi aux Bawandzi, les mots aux muyambili

Les Pygmées sont les spécialistes du Mudzi, les Bawandji sont les
spécialistes du Ngoyi comme les muyambili sont les maîtres de la parole.

3 - A la mort de Nzèbi, Mombo prit le tabouret, Mwélé la chaise-Iongue
et Bunzanga eut la boîte, le kobo qui contenait les pouvoirs de Nzèbi.

4 - C'est Mayu Manzèbi, le premier fils de Nzèbi qui hérita des pouvoirs
magiques de Nzèbi. A la mort de Mayu Manzèbi c'est Bunzanga qui en
hérita.

Ces pouvoirs étaient:
1 - Mulonga le nzita : Ce bracelet à nœuds donne le pouvoir de tout saisir,

les gens, les connaissances...
2 - Lenzila le mubékhé est une protection pour les gens du clan. Il se

présente comme un objet rond et noir.
3 - Levèmbé le bukumu, le kaolin des maîtres, c'est à dire la marque du

pouvoir.

81



Les rapports de Bunzanga avec ses frères.

1 - Bunzanga fit passer tous ses gens sur le tronc épineux de l'arbre
mutsétsendé. Je n'ai pas pu savoir quelle était la rivière traversée, peut-être la
Lébènyi, c'est à dire le haut-Ogooué? Le passage put se faire parce que le
tronc de l'arbre avait été râclé sur un côté et qu'on pouvait y marcher sans se
blesser. Après qu'ils eurent passé, Bunzanga retourna le tronc du côté des
épines et empêcha les autres de passer. Chacun des clans qui traversaient
après que Bunzanga eut retourné l'arbre de l'autre côté devait donner une
femme pour le prix du passage. Tous Jes clans payèrent sauf les Bavonda qui
traversèrent avec J'éJéphant et Jes Makhamba qui passèrent avec Je crocodile
de MwéJé.

2 - SeJon Lendoyi, Kombili, MwéJé et Mombo reprochèrent à Bunzanga
de faire des histoires. IJs Jui demandèrent de s'en aller et de partir rejoindre
son beau-frère Mwanza. De la même façon ils demandèrent à Buku de Jes
quitter à cause de sa foJie.

3 - SeJon Ngondza, il y eut une guerre entre les BakhuJi et Jes Basanga.
Cette guerre amena à Ja dispersion des Nzèbi. Aujourd'hui, si un homme des
Basanga veut épouser une femme des BakhuJi, il doit connaître cette vieiHe
histoire et s'en excuser.

4 - Selon Doumagni, il n'y a pas eu de guerre entre ces deux clans mais
des mariages.

5 - Comment Bunzanga donna un frère à Buku qui n'en avait pas (voir
Buku).

6 - Les épouses de Bunzanga
- La première épouse est Mitolo sœur de Mwanza.
- La deuxième est Mayanda sœur de Mwélé et de Lundu qui donna

naissance à un homme du nom de Lèduko.
- La troisième est Tsokho sœur de Ndombi.
- Une autre est Musunda a lakha.
7 - Origine de Musunda (selon Lendoyi)
- Kaya appelée aussi Sèyi, femme de Mombo eut un premier fils du nom

de Lakha le Mibongo. Le deuxième fils s'appelait Mèyi. Mèyi en allant chez
les camarades de commerce de Mombo vit un écureuil. Il appeJa des
Pygmées pour qu'ils le prennent dans Jeurs fiJets. IJs mirent Jeurs fiJets en
pJace. L'écureuiJ y fut pris mais Jes Pygmées ne Je tuèrent pas et Je Jaissèrent
s'échapper. Mèyi demanda alors aux Pygmées de Jui donner une personne en
compensation. Ils Jui donnèrent une femme à laqueUe Mombo donna Je nom
de Sèyi sia koti a mèyi autrement dit Sèyi « venue» à cause de l'écureuil de
Mèyi. La première fiUe qu'eurent Mèyi et Sèyi sia koti reçut le nom de
Musunda a Jakha. EUe fut donnée comme épouse à Bunzanga qui en eut une
fiUe du nom de Bakimbi.

8 - L'affaire de « Tata mutsengi » (seJon Nyangadoumou)
Bunzanga avait une femme du nom de Musunda habitant Musunga,

viHage de Sèyi. Un jour qu'il rentrait chez Jui en revenant de voyage dans Ja

82



région de I1umbu (vers Mbigou), il demanda à son fils où se trouvait sa
mère. Celui-ci lui dit qu'elle se trouvait au champ ibiti. Ces sortes de champs
installés dans les bas-fonds humides sont consacrés au maïs et aux bananiers.
L'enfant partit chercher sa mère. Il l'appela trois fois et celle-ci lui répondit.
L'enfant lui cria: « Taata mutsengi est arrivé, coupe-lui les bananes mbanga
(les moins bonnes) et laisse les bananes bidi (les meilleures). »

Pendant que Bunzanga était en voyage, Musunda avait pris pour amant
un homme des Makhamba (Mwélé ou Lundu?) et les Makhamba ne
voulaient pas que Musunda demeure avec Bunzanga. L'enfant considérait
cet amant comme son vrai père et Bunzanga comme un étranger. Bunzanga
avait suivi l'enfant pour voir si sa femme était bien seule au champ aussi
s'entendre appeler Tata mutseng; par son fils fut pour lui une grave offense.
Très en colère, il revint s'asseoir sous le hangar des hommes. Quand l'enfant
et sa mère qui ne l'avaient pas vu s'approcher de la plantation revinrent au
village, ils le trouvèrent qui les attendait. Lorsque Musunda sortit les
bananes de son panier, Bunzanga vit que c'était des mbanga. Il en fut très
mécontent. Il s'en alla sans rien dire et se rendit à Kokekha où il avait
rassemblé les Basanga.

9 - Les mokona de Bunzanga.
Kokha ou Kokekha est le premier village du monde. Tout le monde y

était rassemblé. Dans ce village Bunzanga donna un nom à chacun de ses
esclaves. Le mot de mukokha s'applique à la réunion de tous les parents lors
d'un décès.

Khwakha : ce nom vient des grenouilles khwakha qui vivaient dans le
marigot de Léyokho où les femmes de Bunzanga mettaient le manioc à rouir.

Bilembé: nom du hangar des hommes que Bunzanga fut le premier à
construire.

Mambungu: terrier dans les rochers où vivent les porcs-épics. C'est là
que Bunzanga logeait ses porcs-épies magiques.

Minziumbi : Près de ce village poussait en abondance le palmier raphia
minziumbi qui n'a que deux palmes et dont la sève est insipide.

10 - Bunzanga et Masimba et les relations entre Basanga et Mululu.
10.1 - Selon Nyangadoumou, les fils de Bunzanga allèrent se promener

sur le chemin du village où habitait Mwélé. Chemin faisant ils rencontrèrent
Masimba qui était assis avec toute sa famille sous l'arbre mululu ngomba.
Les fils de Bunzanga lui demandèrent d'où il venait. Masimba refusa de
répondre et leur dit: « Vous m'avez trouvé ici, c'est donc là qu'est mon
village. » Mululu Ngomba fut donc le premier village de Masimba où il n'y
avait que sa famille. Les fils de Bunzanga repartirent chez leur père et lui
dirent: « Nous avons trouvé ton frère (au lieu de lui dire un homme) assis
sous un arbre. Nous lui avons dit de venir chez toi mais il n'a pas voulu. »

Bunzanga leur dit: « Allez derrière la maison et coupez de la canne à
sucre noire, musungu lèyiba. Quand il l'aura mangé il se souviendra et
viendra chez moi pour n'être pas seul. » Masimba, après avoir mangé la

83



canne à sucre noire, accepta de venir à Kokekha et il s'y installa avec sa
famille. »

On voit donc que Masimba n'est pas le vrai frère de Bunzanga. Ce sont
des frères de rencontre. Ils se sont inventé une mère commune, Bulamba.

Bunzanga avait un mortier long en forme de pirogue, mbungu
andandaba. Les mortiers ronds et plats ont été inventés par Lundu, l'oncle
des Basumba. Pour faire circuler le mortier le long des maisons du village,
on avait attaché une liane à chaque extrémité; ainsi les femmes le tiraient
depuis leur cuisine quand elles en avaient besoin, sans sortir dehors. Il était
dangereux de sortir des maisons car la panthère de Bunzanga sévissait.
Celui-ci avait trouvé ce moyen pour éviter à ses femmes de sortir de leur
cuisine. En effet les fils et les neveux de Masimba regardaient les femmes et
les filles de Bunzanga et les suivaient jusque sur les plantations pour faire
l'amour avec elles sans que Bunzanga le sache. Bunzanga l'apprit cependant
et donna l'ordre à sa panthère de détruire toute la famille de Masimba.
Voyant cela Masimba s'enfuit et se réfugia sous l'arbre mbèda où il ramassa
une plume du vautour inyonga, mangeur de noix de palme et de crabes.
Mbèda fut ainsi un autre mokona de Masimba et les gens du clan Mululu,
descendants de Masimba sont les gens de Mbèda.

Masimba qui avait peur de Bunzanga chercha des pouvoirs magiques
pour se défendre. Il alla chez les Pygmées qui avaient des pouvoirs. Ils lui
donnèrent le pouvoir tsisi. Tsisi est un animal féroce dont l'urine tue les
herbes. L'homme qui passe à l'endroit où tsisi a uriné devient impuissant.
Seule la liane ifundi pousse à l'endroit où habite tsisi. C'est comme cela
qu'on reconnaît où il se trouve. Le pouvoir tsisi reste à l'extrémité du village
et son urine ôte toute leur puissance aux autres pouvoirs et même aux
diables. Ainsi protégés les Mululu se multiplièrent. Là furent créées
plusieurs maisons: Kumba mulanza, Bunziongo, Makungulu, Ngoli.

10.2 - Recueilli au Nord de Mayoko, Bulamba donna naissance à
Masimba et à Bunzanga. L'aîné est Masimba. Cependant Bunzanga lui est
supérieur. Il voyageait beaucoup aussi ses connaissances étaient-elles
beaucoup plus étendues que celle de Masimba qui le reconnut, de ce fait,
comme son supérieur.

La constitution des maisons du clan des Basanga

La DZO Kundi

Bunzanga avait un frère du nom de Ngungu wunzia nzokha c'est à dire
Ngungu qui mange l'éléphant. Lui seul savait tuer les éléphants avec le piège
i/ungu. Avant lui les Basanga ne mangeaient pas d'éléphant. Un jour que
Ngungu avait tué un éléphant, il fit venir toutes les familles de ses femmes et
en particulier des Bangomo parents de sa femme Kundi. Après le dépeçage,
il donna à chacun sa part et à la fin du partage il ne restait plus qu'un
morceau sur la claie au-dessus du feu.

84



Ngungu demanda à sa femme de lui préparer de la pâte d'arachide pour
accompagner ce morceau de viande. Quand celle-ci lui apporta le repas au
hangar des hommes, il ouvrit le paquet et examina le morceau de viande. Il
vit tout de suite que ce n'était pas celui qu'il s'était réservé, mais qu'il
s'agissait de tongo, c'est à dire d'un morceau de très mauvaise qualité. Sa
femme avait donné la viande ndiyi à ses amants. Ngungu posa le paquet de
nourriture sans manger et suivit Kundi à la maison. Il regarda sur la claie et
vit que le morceau de viande avait disparu. Il demanda où il était. Elle ne put
répondre. Il entra en grande colère et dit: « Il y a trop longtemps que tu me
trompes avec ces Bangomo, moi Ngungu, ton mari, le tueur d'éléphant. » Et
il tua sa femme.

Il appela tous les gens de la famille de sa femme et leur dit: « Je l'ai tuée
parce qu'elle a donné à son amant le morceau de viande qui m'était
destiné.» Les gens de la famille de sa femme repartis au village se
préparèrent à l'attaquer. Ils s'entendirent avec une autre de femme de
Ngungu pour le faire sortir et le tuer.

Il pleuvait et Ngungu demanda à cette femme de lui apporter de l'eau. La
femme refusa et il dut aller en chercher au hangar des hommes. En revenant
chez lui il trouva la porte fermée. Sa femme qui avait mis la barre en travers
mobindalcha de la porte refusa de lui ouvrir. Les Bangomo surgirent alors et
le tuèrent. Le matin la femme se sauva et les Basanga la poursuivirent. Ils
tuèrent tous les Bangomo parents de cette femme. Ils épargnèrent les
femmes qu'ils gardèrent comme esclaves. Ce sont leurs enfants qui forment
la nzo Kundi.

Pourquoi ceux de Kundi se prétendent les premiers des Basanga ?
Les pouvoirs hérités par Bunzanga de Mayu Manzèbi n'ont pas été

partagés. Ce sont les gens de Kundi qui les ont gardés. C'est pour cela qu'ils
se prétendent les premiers des Basanga. En fait c'est Tsélé qui est la propre
sœur de Bunzanga. Elle n'avait que des filles et comme les pouvoirs ne
peuvent être transmis aux filles, ils sont allés à ceux de Kundi.

Une formule stigmatise la position de Kundi :

Kundi adumu ngu Bunzanga
Kundi si réputé n'a pour mère que Bunzanga

Autrement dit « celle» qui relie Kundi aux Basanga est son maître
Bunzanga.

La séparation de la nzo Mitalma
Bunzanga était devenu vieux et ses sœurs n'habitaient pas avec lui. Il

envoya ses enfants comme messagers chez sa nièce Mitakha pour dire à

85



celle-ci: «Ton oncle a faim, nous sommes venus pour chercher de la
nourriture pour lui. » Le chien de Bunzanga accompagna les enfants.

Mitakha accueillit fort mal les enfants. Elle les chassa. «Déguerpissez!
Où ai-je un oncle? Ne vous moquez pas de moi ! » Elle ne donna même pas
d'eau aux enfants qui revinrent sans rien au village de leur père. Hs lui
racontèrent comment ils avaient été reçus par Mitakha. Bunzanga fit dire à
Mitakha: «Tu es restée à l'écart de nous tous parce que tu as mauvais
caractère. » Depuis ce temps les gens de la nzo Mitakha ne sont pas avec les
autres Basanga et peuvent se marier avec eux.

La nzoTsélé
Quand les enfants furent revenus du village de Mitakha, Bunzanga les

envoya chez Tsélé, pour lui demander, à elle aussi, de la nourriture. Tsélé fit
asseoir les enfants, elle les fit manger et donna même à manger au chien de
Bunzanga qui était venu avec eux. Elle prépara de la pâte de graine de
courge et de gros pains de manioc que les enfants apportèrent à Bunzanga.

Bunzanga fit de même avec Kundi qui lui envoya aussi de la nourriture
qu'il partagea avec les enfants.

Bunzanga avait fait cela pour savoir laquelle parmi ses nièces serait
capable de recevoir son héritage et chez laquelle il pourrait, devenu trop
vieux, s'installer avec sa femme et ses enfants. Comme cette épreuve ne lui
avait pas permis de choisir entre les deux il décida de partir pour les villages
de Kundi et de Tsélé. H commença par celui de Tsélé. H n'avait pas averti de
sa venue. A son arrivée au village il ne trouva personne de la famille de
Tsélé et ses maisons étaient fermées. Il demanda aux gens du village où se
trouvait Tsélé et les siens. Ne voulant pas qu'il vienne demeurer parmi eux,
ils refusèrent de le lui dire. Et Bunzanga s'en alla au village de Kundi qui
était tout proche. Lorsqu'il y arriva, Kundi revenait tout juste de la forêt et
elle le reçut avec toute sa famille. Pendant ce temps-la, Tsélé était revenue
de sa plantation. Quand elle apprit la visite de son frère, elle reprocha aux
gens du village de l'avoir laissé partir: « Ne savez-vous pas qu'il est mon
frère et que nous avons le même père et la même mère?» (Tsélé et
Bunzanga étaient Wandji). Elle vint trouver Bunzanga chez Kundi pour lui
demander de venir habiter son village. Bunzanga répondit à Tsélé : « Je me
suis installé ici. Nous avons trop de bagages et nous sommes fatigués pour
nous déplacer encore. C'est la faute des gens de ton village, car je pensais
bien m'installer chez toi parce que car tu es ma vraie sœur et que Kundi est
une esclave. »

Bunzanga ne demeura que peu de temps chez Kundi car bientôt il mourut.
Cependant il eut le temps de partager ses esclaves entre Tsélé et Kundi pour
qu'il n'y ait pas de différence entre elles après sa mort.

86



La nzo Mayélé

Marimba est le nom d'une pierre sur laquelle, dit une formule, Bunzanga
aiguisait ses ongles, c'est à dire ses machettes. Après que celui-ci ait quittté
le village de Marimba, les Basumba sont venus demander à Kombili de leur
indiquer un endroit où ils pourraient construire leur village. Il leur montra
l'emplacement de Marimba. Les Basumba sont donc venus à la suite des
Basanga. Et Bunzanga leur dit: « Vous êtes venus sur mes terres, vous me
devez quelque chose.» Comme Bunzanga avait déjà commencé à faire
preuve de sa puissance devant ses frères, les Basumba prirent peur et
s'enfuirent. Dans leur fuite ils passèrent près de la souche creuse de l'arbre
musinda. Une femme prit sa fille et la cacha dans cette souche mais
Bunzanga entendant les pleurs découvrit l'enfant et la garda pour lui. Il
l'appela Mayélé et fut à l'origine d'une maison chez les Basanga.

La nzo Muzinga

Bunzanga était devin guérisseur. En arrivant dans un village téké il Y
trouva une femme malade. Il la soigna et la guérit. Il demanda alors aux
parents de cette femme d'être payé. Comme ils refusèrent, il s'empara de la
femme et l'emmena chez lui à Kokekha où il l'appela Munzinga du nom de
la plante nzinga qu'il avait employée pour la guérir.

La nzo Tsélé Itékhé

En voyage Bunzanga guérit une femme téké. Pour son paiement il
s'empara de cette femme et l'appela Tsélé Itékhé, Tsélé des Batéké.

La nzo Ngombo

Bunzanga, un jour donna une igname à cuire à une femme. Lorsqu'il
revint la femme l'avait fait cuire et elle l'avait mangé. Il s'empara d'elle,
l'emmena à Kokekha où elle fut à l'origine de la maison Ngombo, du nom
de cette igname.

La nzo Mpolo a mwa

Bunzanga alla à la chasse aux porcs-épies. Il perdit son chien et rentra au
village sans l'avoir trouvé. Le lendemain il partit à sa recherche et le
rencontra sur le chemin. Le chien retrouvé le conduisit jusqu'au campement
de Pygmées qui avaient gardé le porc-épie tué par le chien. Bunzanga
furieux leur demanda quelque chose pour avoir chassé avec son chien. Les
Pygmées lui donnèrent une femme qui est la mère de la nzo Mpolo a mwa,
c'est à dire « la chance du chien ».

87



La nzo Tsungi

Une formule décrit cette maison:

Tsungi inénii Imapa lcatsamba. Mu/umi a putu
La pleine lune, les sept henninettes, Mari du maïs

La personne qu'on voit dans la lune est Mboyi frère de Tsungi. La lune le
retient prisonnier pour n'avoir pas pris de repos alors qu'il était artisan du
bois. Tsungi a créé le maïs.

La nzo Koyo nbenzé

Il y avait un décès dans un village. Une femme, venue pour l'occasion, du
nom de Koyo, passa derrière le mannequin, nbenzé ? du défunt alors qu'elle
n'était pas de la famille et n'avait pas le droit le faire. On lui dit alors: « Tu
es venue pour le mannequin et non pour le cadavre », et on la prit comme
esclave. D'où le nom de cette nzo : Koyo nbenzé.

S - NDOMBI et les MITSIMBA (Selon Pierre Ndombi)

Comment les gens de la nzo Ndulu furent obtenus à cause de la
cithare

Ngundu du clan Mitsimba et Batsélélé du clan Lombo étaient amies.
Ngulu le fils de Ngundu et Butsomba la fille de Batsélélé eurent ainsi
l'occasion de se rencontrer. Ils décidèrent de se marier. Comme le veut la
coutume, Ngulu alla travailler chez ses futurs beaux-parents pour aider à
l'abattage. Il emporta avec lui sa cithare qui lui avait été donnée par
Bugwenzi. Cette cithare, pour avoir une meilleure résonnance renfermait des
abeilles. Arrivé sur les lieux de l'abattage, Ngulu déposa la cithare près du
foyer des hommes. La future plantation était sur une forte pente. On se mit à
abattre l'arbre lebala la mutsambenga. à l'écorce rugueuse. En tombant
l'arbre écrasa la cithare, les abeilles s'en échappèrent et piquèrent Ngulu qui
en mourut. Sa mère, Ngundu, demeurée au village fit un rêve où elle vit la
mort de son fils. Aussi s'empressa-t-elle de venir avec son mari au village de
Batsélélé qui lui apprit la mort de Ngulu. Ils demandèrent un
dédommagement et on finit par leur céder Butsomba qui devint la fondatrice
de la nzo Ndulu du nom de la fille à laquelle elle donna naissance.

A propos de la nzo Ndulu appelée aussi Ndula Ngundu les Lombo citent
la formule:

Mitsimba miba bakha mu ngombi
Mitsimba gagnés par la cithare

Cette affaire peut être évoquée dans les mbomo.

88



Origine du clan Mboma

Le clan Mboma est issu du clan Mitsimba puisqu'il a pour ancêtre Tsengi
petite-fille de Musomi a Walu.

Tsengi est une descendante de Ndombi qui égarée arriva avec ses enfants,
Busengé, Rembo et Tsédi sa fille, chez ceux de Bangela. Ils étaient si
turbulents que ceux de Bangela n'en voulurent pas et les renvoyèrent chez
Ndombi. Mais ceux de Ndombi n'en voulurent pas non plus. Ils
rencontrèrent un éléphant. Ils le tuèrent et le dépecèrent. Les hommes de
Ndinga demandèrent un homme en dédommagement. Ils donnèrent
seulement des vivres et d'autres biens que ceux de Bangela refusèrent. Ils
allèrent alors chez Ndombi leur oncle. Celui-ci leur donna un diable, tengo,
dans une forme humaine. C'est cette personne qu'ils donnèrent à Ndinga.
Mais sitôt arrivée chez Ndinga, cette personne disparut. Et ceux de Ndinga
vinrent la réclamer à Ndombi qui leur dit qu'il avait déjà donné et que c'était
à eux de bien garder ce qui leur appartenait.

Le crocodile de Mwélé

Une formule dit:

Ndombi inéni imigenge/e nganda Mwé/é
Ndombi grand vivacité-force crocodile de MwéJé

Il est ainsi rappelé le fait que le grand Ndombi plein de force et de
vivacité a dû emprunter le crocodile de MwéJé pour traverser la rivière. Cette
hiérarchie entre, d'une part, les clans Mitsimba et Mikhala (Ndombi) et,
d'autre part les Makhamba (Mwélé) peut être rappelée lors des mbomo.

Les relations entre Mbundu et Mitsimba

Mangangela, le premier des Mbundu, ancêtre de Nyimbi, habitant de
Mirumbi, inventeur du tambour et Mbadinga ancêtre de Ndombi qui inventa
la cithare, du village de Walu se trouvaient près des rochers Budinga et
Mwanda, près de la rivière Lékumu.

Une formule fait allusion à l'alliance ancienne des Mbundu et des
Mitsimba:

Tsikha na ngetsi bisi mabukhu
Le safou et la noix de palme du côté des anciens villages

6 - NYIMBI et les MBUNDU

Toutes les informations recueillies sur Nyimbi concernent les incertitudes
de son identité et se résolvent à une question: Nyimbi est-il de la
descendance de Nzèbi ou de celle de Mbèli ?

89



1 - Selon Ndenga,
Nyimbi est de la lignée de Mbèli (ou Bangela). Chassé par les fils de

Mbèli, il est venu chez les fils de Nzèbi où il a donné naissance au clan
Mbundu.

2 - Selon Yakabimpakha,
Nyimbi est le dernier fils de Nzèbi. Ce sont les gens de la descendance de

Mbèli qui le volèrent. Nyimbi avait suivi Mitolo chez Mwanza. Celui-ci s'en
empara et le fit passer pour un fils de Mbèli.

3 - Selon Nyangadoumou, L'affaire de la cruche cassée.
Bunzanga avait des esclaves pris à tous les clans. Le premier d'entre eux

est Nyimbi appelé aussi Matsakona, appelé aussi Mbadinga.
Voici comment Nyimbi fut pris comme esclave: Lorsqu'il y avait une

affaire à juger, les fils de Nzèbi et ceux de Mbèli se réunissaient les uns chez
les autres. Cette fois-là ils se trouvaient chez Mwélé à Manda.

Bunzanga chargea Nyimbi d'aller chercher de l'eau et lui donna pour cela
sa cruche en terre, ileumu, car les femmes de Mwélé n'en avaient pas. En
rapportant l'eau Nyimbi cassa la cruche. Il prit peur et resta près de la
source. Ne le voyant pas venir, Bunzanga envoya quelqu'un l'appeler. Celui
qui était ainsi chargé de l'appeler s'avança un peu hors du village et poussa
le cri mangubi, hi, hi, hi, qui est utilisé pour appeler ceux qui sont au loin en
forêt. Nyimbi répondit par hé, hé, hé c'est à dire oui, oui, oui... Cette
réponse de Nyimbi par la voix et non par le cri signifiait qu'il était tout près
mais qu'il. ne voulait pas venir. Nyimbi finit par revenir et à son retour
Bunzanga demanda réparation pour la cruche cassée. Personne ne la lui
donnant aussi prit-il Nyimbi en le surnommant:

Matsakona ute mu mangubi uyakhaJa mu mambéJa
L'envoyé appelé par le cri répond par la voix

4- A qui appartenait la cruche cassée par Nyimbi ?
- Selon Ngondza. elle était à Mwélé.
- Selon Doumagni, Nyimbi dit Musieka était traité comme un petit,

ngébé, par les fils de Nzèbi. Aussi c'est lui qui, au cours des réunions des fils
de Nzèbi allait puiser de l'eau. A l'une des réunions, Nyimbi était allé
chercher de l'eau avec la cruche ileumu. Certains disent que cette cruche
appartenait à Bunzanga, d'autres à Mwélé. Nyimbi en revenant de la source
avait reçu de Bunzanga l'ordre de remettre la cruche pleine d'eau à Mwélé
en la lâchant sitôt que celui-ci tendrait les mains de façon qu'elle se casse.
Après que la cruche fut cassée comme prévu, Mwélé réclama un paiement. Il
était impossible pour Nyimbi de donner une de ses sœurs puisque toutes les
deux, Mitolo et Makhenzi, étaient chez Mwanza. Aussi il s'enfuit et s'en alla
chez Mitolo et la pria de le prendre comme esclave.

90



5 - Selon Doumagni, un des surnoms de Nyimbi est Musopo taba ou
Musopo nzokha, c'est à dire entrailles de chèvre et entrailles d'éléphant.
C'est en rapport avec le fait que lorsqu'on tuait une chèvre, Nyimbi recevait
pour sa part les entrailles.

6 - Selon Nyangadoumou, comment Nyimbi cessa d'être fils de Nzèbi au
village de Wala.

Nyimbi trouva un éléphant mort. Bunzanga s'en empara. Il envoya ses
frères dépecer l'éléphant et envoya Nyimbi chercher de l'eau. Bunzanga fit
le partage de la viande et prit pour lui le pied qui est le meilleur morceau. A
Nyimbi il laissa les intestins. Bunzanga se justifia de la façon suivante:
« J'ai envoyé le petit frère Nyimbi chercher des graines de tundu et c'est
ainsi qu'il a trouvé l'éléphant. Celui-ci est donc à moi. »

Nyimbi dit alors: « Mes frères me prennent pour un oiseau. Ils m'ont pris
l'éléphant. Pour la cruche cassée j'ai été obligé de donner ma sœur
Makhenzi, puis j'ai été obligé de donner mon autre sœur Niengi à Mwélé. »

Mwélé avait jugé l'affaire de la cruche cassée à la suite de laquelle
Nyimbi avait dû donner Makhenzi à Bunzanga. Pour se payer il demanda à
Bunzanga la première fille que Makhenzi mettrait au monde. Comme
Bunzanga refusait, Mwélé alla trouver Nyimbi et lui dit: « Puisque j'ai jugé
ton affaire, donne-moi ta sœur. » Et c'est ainsi qu'il donna Niengi à Mwélé.
Nyimbi s'enfuit durant la nuit et arriva sur la plantation de Mitolo. Il y
rencontra Mitolo à laquelle il raconta ses malheurs et il partit avec eHe
comme son esclave.

7 - Selon Doumagni, Niengi, sœur de Nyimbi fut prise par Mwélé pour
avoir jugé l'affaire de la cruche cassée.

8 - Nyimbi aurait traversé la rivière grâce à l'araignée de Ndombi alors
que tous les autres fils de Nzèbi voulaient le laisser de l'autre côté.

10 - Selon Mayombo, Nyimbi est de la descendance de Mbèli. Il est le
petit-fils d'une femme de Koto. Après la prise de Koto, Nyimbi est venu du
côté des fils de Nzèbi. Mayombo donne la suite généalogique suivante:
Kasa, une femme de Koto donna naissance à Niengizila. Celle-ci eut deux
fils Nyimbi l'aîné et Bayengi le cadet. Bayengi donna naissance aux Blancs
et à une fille qui porte le nom de sa grand-mère. Cette Niengizila donna
naissance aux Mbundu.

La formule dit:

NienginziJa muJé Ndinga na Létsanda na Mambupodi
Va /bwanga sia niaka Tsinzi na NgwéJé

Ce qui peut être traduit ainsi :
Nienginzila messager de Ndinga, de Létsanda et de Mambupodi

A la rivière Ibwanga où ont déféqué Tsinzi et Ngwélé

91



La rivière Ibwanga est la rivière où les fils de Nzèbi traversèrent chacun
sur un radeau. C'est à partir de cette traversée où l'on attendit Nyimbi que
celui-ci fut adopté.

10 - Selon Nyangadoumou. Nyimbi est initialement parmi les fils de
Mbèli. Il est maintenant compté parmi les fils de Nzèbi. Voici comment cela
arriva: Bunzanga était en train de cueillir des froits dans la forêt lorsque
Nyimbi vint le trouver et Bunzanga le prit parmi les fils de Nzèbi. C'est un
descendant de Nyimbi qui a donné naissance au clan des Mbundu. Après
cette adoption par Bunzanga, Nyimbi vola une chèvre et s'enfuit. Bunzanga
le poursuivit et le rattrapa dans un trou de l'arbre murumbi où il s'était
caché. On ne sait pas ce que Bunzanga demanda en dédommagement mais
deux noms de nzo (ou de mokona ?) des Mbundu gardent le souvenir de cet
épisode, Mirumbi et Ivanga, la bergerie.

B - LES RÉCITS DE LA LIGNÉE DE MUELI OU BANGELA

Divergences et contradictions

Alors que la descendance de Nzèbi suscite l'unanimité quant au nombre
des fils, à leur nom et à l'ordre dans lequel ils sont cités, la descendance de
Mbèli, le plus souvent ignorée des collecteurs de la tradition orale, est l'objet
de divergences et de contradictions parmi les infonnateurs.

L'existence de Mbèli est elle-même problématique. Ainsi pour
Doumagni, Mbèli est tout simplement Mununu citée dans la fonnule comme
celle ou celui qui est mis au monde par Nzèbi en plus des sept fils. Toujours
selon Doumagni ceux qu'on appelle les fils de Mbèli sont tous des Pygmées
pris comme fils ou comme femme par les fils de Nzèbi. Lendoyi qui pourtant
m'énumère les dix fils de Mbèli me cite la fonnule :

Nzèbi abota bana tsambu na mutsambu nantie
Nzèbi mit au monde sept fils et une autre fois sept

Ces sept fils en plus seraient les fils de Mbèli.
Il existe deux expressions différentes pour désigner ceux qui ne font pas

partie de la descendance de Nzèbi, lebota Nzèbi. Il s'agit de lebota Mbè/i et
de lebota Bangela. Mbèli et Bangela sont deux noms différents pour
désigner un même personnage à l'origine des mêmes clans. En première
approximation, Mbèli serait plus utilisé au Congo et Bangela au Gabon. Il
faut signaler cependant que Bangela est parfois donné comme un troisième
personnage qui serait à l'origine des Blancs. C'est le cas, en particulier, au
mikundukhu de Nzima.

Autre sujet de divergence, pour certains infonnateurs, les descendants
sont au nombre de 10, pour d'autres ils sont 7. L'ordre dans lequel ils sont

92



énumérés varie aussi. C'est pourquoi je fais état ici des différentes listes qui
m'ont été données.

La descendance de Dangela

Lendoyi donne dans l'ordre les clans:
Il Bavonda, 21 Buyala, 3l1ngungu, 4/Lombo, 5/Loamba, 61 lsakha,
71 Basomba, 81 Mbuma, 91 Mikengé, 101 Kalenga
Pour Lendoyi, parmi les dix clans, Bavonda, Buyala et Ingungu sont les

principaux. Buyala et Ingungu sont toujours en conflit, chacun d'eux se
prétendant supérieur à l'autre. Les autres clans ne sont que des parasites.

Mambangou donne un ordre légèrement différent:
Il Bavonda, 21 Buyala, 31 Ingungu, 41 Lombo, 51 Loamba, 61 Isakha,
71 Mboma, 81 Mikengé, 91 Basomba, 101 Kalenga.
Mambangou donne la formule:

Bangela milété mia kulii na kulii.
Bangela, butins incessants

La descendance de Bangela s'est agrandie au fur et à mesure que les clans
obtenaient des esclaves.

Indeba donne deux formules qui vont dans le même sens:

Muvonda kakha khu yulu Kéyé na Bilala mbokha Makwaka na Lebenyi
Muvonda l'aleule de ceux de Kéyé et de Bilala, chez Makwaka et Lebenyi

et
Bangébé /chu yulu Mamfuku na Maluamba

Les petits, habitants de Mamfuku et Maluamba

La descendance de Mbèli

Les fils de Mbèli sont au nombre de sept:
Nyangadoumou donne dans l'ordre:
1 - Mwanza, ancêtre des lsakha.
2 - Tsékumbu, des Bavonda
3 - Ndumba Yombo des Budumbu
4 - Munzinakha, des Téké
5 - Muyaka, des Yaka
6 - Mupfunu, des Tsangi
7 - Muvili, des Viii

Lundu donne dans l'ordre:
Ancêtre Clan Mokona
1 - Basengi lsakha Kongo et Ngambo
2 - Mukèta Balèli Muyumi

93



3 - Kombolo Mbundu Mirumbi et Mbaya
4 - Mbungu Ngala Kaha
5 - Mbakha Mutata Mubili
6 - To mutsengi Tsongo Mokuti ibanda
7 - Dibusiengé Makanda Manga et Bibobo

Tsinga donne dans l'ordre :
II Pungu, 2/Madungu, 3/Mwanza, 4/Mbungu, 51 Mba Madinga, 6/Mukéta

71 Ivovo kumu a Dianga.

Doumagni donne dans l'ordre onze ancêtres dans la descendance de
Mbèli:

1 - Mitolo ancêtre de ?
2 - Mwanza ancêtre des Isakha
3 - Nzimi anzokha pour les Makanda
4 - Tsèkumbu et les Bavonda
5 - Nzondo et les Ingungu
6 - Ngandumi et les Loamba
7 et 8 - Makanyanga et Mukèta ancêtres des Tsongo
9 - Ndumba Yombo ancêtre des Budumbu
10 - Yombo ancêtre des Ngala
Il - Mbakha Madinga ancêtre des Mutata

1 - TSEKUMBU et les BAVONDA

Origine de Tsékumbu

Pour Doumagni, Bukamba est le fils de Bunzanga et de Tsokho Lékhaba.
Après la mort de Ndombi, Bunzanga prit pour lui le chat, mukokho. Il

prêta ce pouvoir aux Pygmées qui lui donnèrent Ibudu Mongo en échange.
Bunzanga donna à cette femme le nom de Tsokho. Tsokho fut épousée par
Mwanza, appelé aussi Basengi. De cette union naquirent deux filles Tsokho
Lékhaba et Tsokho Nzingi ne Mulengi. Bunzanga vint chez Mwanza pour
partager ses enfants.

Selon Doumagni, les deux enfants seraient revenus à Bunzanga.
Selon Ngonza, Tsokho Lékhaba aurait été épousée par Bunzanga. Et dans

leur descendance se trouvent les clans Siongo, Mitsimba, Ingugu, Bukonzo,
Mikhala, Loamba et Nyanga. Tsokho Nzingi ne Mulengi serait revenue à
Mwanza.

Bukamba refusait d'accompagner son père lorsqu'il allait juger. Mais au
retour de Bunzanga, il voulait toujours que celui-ci lui fasse le récit de ce qui
s'était passé. Aussi Bunzanga lui donna-t-ille surnom de Tsékumbu. Ce nom
se décompose en tsé: nettoyer très proprement; tsedi signifie nettoyer en
râclant. Ikumbu est le récit, le compte-rendu.

Pour Nyangadoumou, Tsékumbu est le fils de Tsokho Lékhaba.

94



Pour Maloumbi Nestor, Tsokho Lekhaba eut quatre fils :
Tsékumbu donna naissance aux Bavonda.
Nzondo donna naissance au clan Ingungu
Ngandumi et Lébamba qui donnèrent naissance au clan Loamba
Pour Ndombi, il y a deux filiations différentes:
AI Bunzanga épousa la sœur de Mayu Manzèbi. Ils eurent un fils nommé

Tsékumbu et une fille appelée Bangela. Cette fille eut elle-même une fille,
Muvonda Njila et un fils nommé Ndinge Lesombo.

BI Tsékumbu épousa Muvonda. Ils eurent deux enfants: Ndinga
Lesombo et une fille Bangela.

Selon Lendovi, Bunzanga épousa une sœur de Mayu Manzèbi. Ils eurent
un fils appelé Tsékumbu ou Mwafumu, et une fille du nom de Bangela.

Bangela engendra à son tour Ndinga Lesombo qui donna Njila et celui-ci
donna Muvonda.

Ngondza donne la filiation de trois femmes: Njila donna Muvonda
Njila; cette dernière donna Muvonda.

Les nm des Bavonda
Nziangakani donne, sans précision généalogique, la liste suivante:
- Nzo kumu: Budzianga, Ikabanga, Masanyia, Membé, Ngoli, Pungi,

Tsokho, Bwanga, Mupengi Matudu.
- Nzo muvigha: Balingi, Kumba, Kengé, Ndongo, Banzeti, Minza,

Bubengi, Sémé.

2 - MITOLO et MAKHENZI
Le premier nom de Mitolo a été Makhenzi. Mwanza l'a appelée Mitolo

après l'avoir épousé. En fait il l'avait capturée.
Makhenzi était une des femmes de Koto. Elle rasa Bunzanga, l'oignit

d'huile et le circoncit. C'est Bunzanga, en effet, qui fut le premier à être
circoncis. C'est peut-être pour cela qu'il est à l'origine de toutes les sociétés
secrètes.

Selon Nyangadoumou, Bunzanga arriva dans les plantations de Basengi
(alias Mwanza) juste au moment où les arbres venaient d'être abattus. Il y
trouva Mitolo, sœur de Mwanza assise sur des arbres abattus. Il la prit et
l'emmena au village de Mwanza où il se rendait.

En arrivant Mwanza lui demanda:
« Où as-tu trouvé cette femme?
- Je l'ai trouvée assise sur les arbres abattus de ta plantation et je l'ai

prise.
- Mitolo est ma sœur et c'est moi qui ai abattu la plantation. Tout ce qui

est ici est à moi et tu n'as aucun droit de le prendre. »
Mitolo est donnée comme la première femme de Bunzanga.

95



Les cloches de muyambili ont été distribuées aux gens de Mbèli (ou de
Bangela) par Mitolo. Elle en donna une à Mwanza l'ancêtre des lsakha, une
à Mbakha Mbadinga ancêtre des Mutata, une à Yombo, ancêtre des Ngala et
une autre à Mukéta ancêtre des Makanda.

Doumagni apporte une précision. Mukéta cassa sa cloche et depuis, il n'y
a plus de muyambi/i chez les Makanda.

Ndenga donne une généalogie où figurent Mitolo et Makhenzi :
Mwanza et Mitolo donnent naissance à :
Kasa et un homme sans nom précisé.
Kasa est à l'origine des clans Tsundi et Ipéna
L'homme au nom inconnu donne deux fils Mukéta et Makanyanga et une

fille Makhenzi.
Mukéta donnera naissance au clan Makanda
Makanyanga donnera naissance aux clans lsakha et Ngala
Makhendzi donnera naissance aux Mbundu et aux Balèli.
Dans l'épisode de Mingangha, (traité dans la cinquième partie) on

retrouvera Mitolo et Makhenzi.
Dans la version de ce récit par Yakabimpakh!!, Mwanza et Bunzanga sont

doublement beaux-frères. Mwanza a épousé Mitakha, la sœur de Buzanga.
Et celui-ci a épousé Mitolo sœur de Mwanza.

Dans la version de Ngonza, Buzanga va habiter près de Mitakha, sa sœur
mariée à Basengi appelé aussi Mwanza.

Dans la version de Doumagni, Bunzanga rencontra Mitolo et Basengi à
Mingangha.

Les Balèli disent que Mitolo est leur ancêtre. Il en va de même pour les
Mbundu. En fait cette question de la place de Mitolo est à mettre en rapport
avec l'ambiguïté de la situation de Nyimbi. Celui-ci est donné comme
appartenant à la descendance de Nzèbi et frère de Mitolo. Nyimbi suit sa
sœur lorsque cette dernière s'en va habiter chez Mwanza son mari.

3 - L'ORIGINE DE LA METALLURGIE
Selon Doumagni, Nzèbi donna les masses-enclumes et les marteaux à

Ibudu Mongo qui les perdit. Mitolo passa sur le chemin, les trouva et les
ramassa. Ibudu Mongo retourna chez Nzèbi qui lui dit: « A partir de
maintenant, tu n'auras rien, tu n'auras plus de village, tu marcheras dans la
forêt. » Ainsi font les Pygmées depuis ce temps-là. C'est sur les rochers de
Nutu Mingangha que les fils de Mbèli commencèrent la métallurgie. Tèbi
mwana Mingélé u Miyama avait donné à Mitolo la masse-enclume, le
marteau et le métal. Tèbi mwana Mingélé est descendant de Bangela.
Doumagni ne peut pas donner de précision sur la généalogie de Tèbi, disant
que ce sont les Blancs descendants de Tèbi qui peuvent en savoir davantage.

Selon Nyangadoumou, Nyimbi, Mitolo et Makendji étaient trois frères et
sœurs qui vivaient ensemble. Un jour Makhendji et Nyimbi partirent

96



chercher de la nourriture. En ce temps-là la nourriture provenait de la
cueillette, les nyinga, les mumbomonyo, les tuundu. Mitolo restée seule au
village décida elle aussi d'aller chercher de quoi manger. Elle prit son panier
qui contenait une masse-enclume, un marteau et du minerai. Elle rencontra
en chemin Basengi à l'endroit appelé ltundu. C'était là où vivait Mwandza,
près de la rivière Ipini. Mwandza prit Mitolo pour femme. Ils mirent au
monde plusieurs filles ancêtres des Balèli, lsakha, Tsongo, Makanda,
Mutata. C'est ainsi que Mwanza acquit la métallurgie.

C'est Mitolo qui avait obtenu le fer en grattant la terre, mais elle ne savait
pas s'en servir.

C'est Basengi (autre nom de Mwanza) qui découvrit le minerai et la
masse-enclume sous la terre à Mingangha après avoir rêvé que ces objets se
trouvaient à cet endroit.

La métallurgie a été inventée par Tèbi qui l'a donnée à Mwanza et à
Buku.

3 - NDINGA LESOMBO ET LES CLANS INGUNGU, LOMBO ET
LOAMBA

Ndinga Lesombo dans sa généalogie

Selon Mambangou. Ndinga est le neveu de Tsékumbu appelé aussi
Mwafumu. Mwafumu est lui-même le neveu de Mayu Manzèbi ngabola de
Koto.

Selon Lendoyi, Bangela était la sœur de Ndinga Lesombo ; tous les deux
descendants de Kukiti, de Mayu Manzèbi et de Mwafumu (qui signifie gros
comme l'arbre mfumu). Mayu Manzèbi, le premier fils de Nzèbi donna
naissance à Kukiti qui eut une fille du nom de Bangela et un fils du nom de
Ndinga dit Lesombo. La fille de Bangela, Njila donna naissance à Muvonda.
Lesombo est le nom donné au bâton épointé sur lequel sont accrochés les
poissons après la pêche.

Selon Lendoyi, Kukiti, père de Ndinga, aurait été abandonné dans son
village et se serait transformé en ogre du nom de Dya Poto.11 est connu sous
le nom de Yombi ou lbobolo par les Pygmées qu'il poursuit et décime.

La guerre contre les Obamba

Selon Ndombi, un homme de la descendance de Bangela, du nom de
Nzaka, avait épousé une femme Obamba nommée Kanda. Cette femme alla
en visite chez ses parents et ses parents la retinrent chez eux. Nzaka, le mari,
s'en vint donc au village des parents de Kanda dans l'espoir de la faire
revenir chez lui. Les frères de Kanda organisèrent une partie de chasse au
cours de laquelle ils tuèrent Nzaka.

Ndinge Lesombo voyant que Nzaka, son neveu, ne revenait pas vint à son
tour voir ce qui se passait. Il apprit par Kanda que son mari avait été tué par

97



ses frères. Il revint avec des gens de Mwélé et de Buku qui fonnaient une
troupe nombreuse et il battit les Obamba.

Une formule rend compte de l'événement:

Ngakha Mwé/é baba/ua na Babamba na Bambosi
Parents de Mwélé qui battirent les Obamba et les Mboschi

Après la bataille, les vainqueurs s'emparèrent de trois femmes obamba
dont le nom renvoie à leur situation de captives. Toutes portaient le nom de
Molcuda, c'est à dire corde. De façon précise il y avait:

- Mokuda lombiti c'est-à-dire «Corde mouillée ». A force de trébucher
dans les flaques du chemin cette femme attachée était toute mouillée.

- Molcuda avengiti: « Corde-attendez-moi ». Elle était essoufflée et
demandait qu'on ralentisse l'allure.

- Le nom complet de la troisième n'est pas connu.
Ce fut Ndinge Lesombo qui garda ces trois captives. Elles formèrent dans

la lignée de Bangela les clans Ingungu, Lombo et Loamba regroupés sous
l'expression Bangelaya mitété, c'est-à-dire le butin de Bangela.

Ceux de la descendance de Nzèbi qui avaient combattu les Obamba avec
Ndinge Lesombo réclamèrent en vain leur part du butin. Ce fut là une cause
de discorde avec ceux de Bangela. Aussi ne reconnaissent-ils comme vrais
descendants de Bangela que les Bavonda et les Buyala.

Mambangou donne une autre formule relative à cette guerre contre les
Obamba:

Ndinge Lesombo /ebakha/a /i/uana na Babamba na Baduma
Ndinge Lesombo, l'homme qui battit les Obamba et les Aduma

Selon cet informateur, les maîtres chez Bangela sont Bavonda, Buyala et
Ingungu. Les autres sont des descendants de captifs désignés par
l'expression :

Lebèdi /a Nzaka na Kanda
Le butin pour l'affaire de Nzaka et de Kanda

Il précise que Kanda est fils de Bangela et neveu de Ndinge Lesombo.

Que signifie Bangela ?

Selon Lendoyi, le nom de Bangela vient du verbe ubangela, se souvenir.
C'est par moquerie à l'égard de Ndinge Lesombo qui se croyait de la
descendance de Nzèbi. C'est seulement après la perte de son neveu et après
la bataille à l'issue de laquelle il obtint trois femmes que Ndinga eut des
enfants qui sont à l'origine des clans Bavonda, Buyala et Ingungu.

98



La séparation des Bavonda et des Ingungu
Pour Ndombi. la formule dit:

Malumb; na Tsèts; bebayakhena mu ;vokho s;a nzungu
Malumbi et Tsètsi se séparèrent pour le couvercle de la mannite

Par un temps de famine, Ndongo et sa fille quittèrent le village à la
recherche de nourriture. Ndongo, en arrivant chez Ttsokho Lékhaba, sa sœur
aînée, la trouva en train de préparer un cœur de bananier qu'elle venait juste
de mettre à cuire. Elle avait mis sur la marmite, en guise de couvercle, une
feuille de bananier qui avait déjà servi pour cela. Aussi Ndongo crut-elle que
la nourriture était cuite et lorsque Tsokho ne put lui donner à manger tout de
suite elle se mit en colère, la traita d'égoYste et la quitta pour aller chez
Tsokho Nzingi ne Mulengi. Celle-ci lui donna le nom de Bukonzo. Elle est
ainsi l'ancêtre du clan Bukonzo proche du clan Mikhala.

Pour Maloumbi Nestor, lorsque les enfants de Malumbi sont allés voir
Mandzungu, femme de Tsètsi, pour obtenir de la nourriture, celle-ci leur a
dit qu'elle n'avait pas de manioc. Les enfants ont cru que ce n'était pas vrai.
En revenant à la maison ils s'en sont plaints à leur père. C'est ainsi que
Bavonda et Ingungu se séparèrent. Mais ils se rejoignirent à la Lebènyi.
Malumbi fit traverser ses fils. Il voulait faire traverser les enfants de Tsètsi.
Mais ceux-ci refusèrent, se jetèrent à l'eau et traversèrent ainsi sans se noyer
grâce au pouvoir de l'éléphant qui était le leur. Après la traversée, alors
qu'ils étaient tous rassemblés, des chauves-souris vinrent et certains
s'enfuirent qui furent à l'origine du clan Bukonzo. Un serpent tomba d'un
arbre au milieu d'eux et d'autres s'enfuirent encore qui donnèrent naissance
aux Loamba. Ceux qui restaient s'en allèrent à cause de la très forte chaleur
et donnèrent naissance au clan Nyanga.

Bavonda, Bukonzo, Loamba, Nyanga et Ingungu sont tous fils de
Tsokho. Les Nyanga et les Bukonzo sont restés de l'autre côté de la Lébènyi.

Bavondaet~akanda

Selon Nziangakani, Tsékumbu restait chez lui quand on jugeait une
affaire mais il voulait qu'on la lui raconte d'où son nom, puisque ikumbu qui
signifie récit, compte-rendu. Il avait une grande famille, devint dya et prit
l'éléphant pour le devenir.

Les gens de Busengé et ceux de Tsékumbu avaient deux mokona voisins
du nom de Mbuyu. Un éléphant voulut traverser la Lébényi. Les Makanda le
saisirent mais les Bavonda plus nombreux s'en emparèreèt. L'expression
«Nzimi a nzokha ! » c'est à dire, « Saisissez l'éléphant avec force », qui
rappelle cet épisode est devenu le cri de ralliement des Bavonda.

99



Nzondo et les Ingungu
Selon Nyangadoumou, Tsokho Lékhaba est la mère des Ingungu et des

Loamba.
Une fonnule :

Nzondo inéni khanga batèdi ndé tsakha vé
Nzondo la grande fermeture (de la maison) serpent il protection pas

Nzondo, l'oncle des Ingungu, avait le serpent pour ikoko. Il faisait
tellement d 'histoires que son pouvoir n'était plus efficace.

Kukiti appelé aussi dya Poto
Une fonnule :

Ngakha Kukiti a saala va lebukhu. Abana bunzokha Abana ho lemanya
Parents de Kukiti demeuré dans l'ancien village. Les uns disent

c'est un crâne d'éléphant, les autres disent c'est un rocher.

Pour échapper à Kukiti, Tsékumbu s'enfuit avec sa sœur Bangela et son
neveu Ndinga Lesombo. Kukiti aussi appelé dya Poto (Poto est un nom
pygmée) resta dans l'ancien village. Vieux et aveugle, courbé, osseux et
blanchi, en le voyant les gens le prirent pour un crâne d'éléphant abandonné,
d'autres pour un rocher. Là où il se trouvait, les moustiques à ailes blanches,
ifudunganga, étaient nombreux comme partout où se rencontrent les ogres.

100



III. LES DEVISES

1. LA GLOIRE DES CLANS

Le tenne lelcumu peut se traduire par gloire, renommée, exploit, devise,
réputation. J'ai traduit par devise par souci de simplicité. La « gloire des
clans» serait peut-être plus appropriée. Les devises recourent à l'ellipse, à
l'allusion et utilisent souvent une langue archaïque. Chaque fils de Nzèbi,
chacun des clans qui en descend, possède sa devise. Chacune d'entre elles,
en quelques phrases, met l'accent sur le caractère du héros-fondateur, ses
particularités, ses faits valeureux et s'achève par la liste des anciens villages,
les mokona.

La dissymétrie déjà constatée entre la lignée de Nzèbi et celle de Bangela
se retrouve aussi dans les devises. Alors que chacun des sept fils de Nzèbi a
une devise qui lui est propre, les clans de la descendance de Bangela n'en
ont qu'une seule qui leur est commune.

La traduction qui suit a fait appel à toutes les ressources dont Pierre
Ndombi et moi-même disposions. Elle s'est étalée sur une longue période et,
quelquefois, malgré la consultation de plusieurs muyambili certaines
fonnules sont demeurées obscures.

La difficulté à traduire n'est pas seulement dûe au fait que les devises ne
sont plus apprises. II est probable que les hommes qui les apprenaient par
cœur mémorisaient des expressions, des noms d'ancêtres, d'anciens villages.
Mais ils n'étaient pas pour autant capables, ni de les comprendre en langage
clair, ni afortiori de les expliquer à l'ethnologue de passage.

La présentation qui suit comporte trois parties:
1 : le texte en inzèbi,
2 : une traduction libre
3 : une traduction mot à mot de la phrase suivie d'un commentaire qui

éclaire et justifie la traduction.

2. LES DEVISES DES DESCENDANTS DE NZEBI (LEKUMU LABOTA

NZEBI)

Buku et les Mwanda

1- Dya Bulcu bwa bukèla malongo. lelcungu la bète mandzanga
2 - Pundji mubongo usangela va maba1cha ndjila
3 - Mupumbi aviokho alcaite kololo nganga lcafula bilala
4 - Lesèngi la mukhoma atèmba baana va pèda. ndé mwèné va ngonda
5 - Ngakha Kènga Kasa boy llcanga Pisekha
6 - Bisi Ipidi sia makoto makoto

•••••

101



1 - Dya Buku qui dévaste les contrées, dont la renommée frappe de
stupeur les galagos

2 - Le panier du Pygmée est fouillé à la croisée des chemins
3 - Le promeneur solitaire passe et y met un signe de branchage, le devin,

depuis le village, le découvre en jetant des cris
4 - La cime de l'arbre mukhoma laisse les petits dans les bas-fonds alors

qu'il demeure lui-même au sommet de la colline
5 - Descendants de Kènga Kasa et Ikanga Pisekha
6 - Habitants d'Ipidi aux innombrables quartiers

•••••
1- Dya Buku bwa bulœla malongo, lekungu la bète mandzaga
Dya Buku qui écrase les contrées, la renommée assomme les galagos.
Dya Buku qui dévaste les contrées, dont la renommée frappe de stupeur

les galagos. Le galago est très difficile à attraper et c'est un exploit que
d'arriver à le tuer. Ici c'est la renommée de Buku propagée de bouche à
oreille qui suffit à faire perdre leur équilibre aux galagos et à les assommer
en les faisant tomber de l'arbre où ils se trouvent.

2 - Pundji mubongo usangela va mabakha mandjila
Le panier du Pygmée on le fouille à la croisée des chemins.
Sens inconnu.

3 - Mupumbi aviokho akaite /cololo nganga kafula bilala
Le promeneur solitaire passe et met un signe le devin jette des cris.
Kololo est un signe constitué de feuilles ou de branches par lequel on

marque un objet trouvé au bord de la route.
Nganga : guérisseur en général. Ici en particulier, le devin qui voit dans

les rêves les événements passés ou à venir. Il y a opposition entre l'attitude
du promeneur solitaire qui met une marque sur le panier du Pygmée trouvé à
la croisée des chemins et celle du devin qui depuis le village devine par ses
cris et probablement par ses chants l'endroit où se trouve le panier.

Il n'est pas possible pour l'instant de rattacher les phrases 2 et 3 aux
exploits de dya Buku.

4 - Lesèngi la mukhoma atèmba baana va pèda, ndé mwèné va ngonda.
La cime de l'arbre mukhoma laisse les petits dans les bas-fonds, lui­

même sur une éminence
C'est une allusion au fait que Buku est le premier nommé des fils de

Nzèbi. Cette situation est décrite par des images d'altitude. Le mukhoma est
un des plus grands arbres de la forêt, c'est l'image de Buku qui laisse bien

102



au-dessous de lui, dans les bas-fonds, ses frères, alors que lui-même demeure
sur une éminence.

5 - Ngakha Kènga Kasa bay I/canga Pisekha
Descendants de Kènga Kasa et de Ikaga Pisekha
Kènga Kasa et Ikanga Pisekha sont deux fondatrices de nzo.

6 - Bisi lpidi sia makoto makoto
Habitants d'Ipidi quartiers, quartiers
Lelcoto est la partie d'un fruit. C'est par exemple l'un des éléments du

fruit de l'arbre à pain. Ce mot peut être utilisé pour les branches d'un arbre.
Ici lelcoto est un quartier du village d'Ipidi. Le redoublement de malcoto
donne l'idée de nombreux quartiers - il Y en avait, en fait, sept - et évoque
donc une population nombreuse.

Mwélé et les Makhamba

1 - Dya Mwélé ya inéné, ya iburutundu, ya bambèèmbi, ya sungu
malèmba ya sabekha lerèmbu tsubu

2 - Abisi kèma, abisi lelcènyi ndèmè, idwèri mbèèmbi
3 -lyoto milcaambu mya bambèyi mièndi ngidi
4 - Bisi Manda

•••••

1 - Dya Mwélé, le grand, le sage, le varan, le maître des vampires, celui
qui traverse les rivières profondes à pied sec.

2 - Il a refusé le singe, il a refusé le galago, il a choisi de se vêtir de la
peau du varan.

3 - II se chauffe avec la faîtière de la maison de ses amis mais il interdit
qu'on lui en fasse autant.

4 - Ceux de Manda

•••••
1 - Dya Mwélé ya inéné, ya iburutundu, ya babèembi. ya sungu

malèmba, ya sabekha lerèmbu tsubu.

Dya Mwélé, le grand, le sage, le varan, qui possède des vampires. Celui
traverse grande rivière à pied sec

- inéné : grand socialement. Pour parler d'un homme mûr, d'un aîné, on
utilise mutu inéné, mutu ivonda, ngu a mutu.

- iburutundu: s'applique à un homme âgé, d'expérience, que l'on vient
consulter.

103



- babèèmbi, le varan, rappelle ici que pour devenir dya, Mwélé s'est servi
de la peau du varan.

- Le mot sungu malèmba est composé de sungu, mot ancien qui
signifierait détenir et aussi posséder et malèmba, vampires. Le sens global
serait magicien, ce qui serait en accord avec la fin de la devise.

Lerèmbu serait identifiable à la Ngounié. Il est plus probable qu'il
s'agisse de la désignation générale de toute rivière large et profonde.

2 - Abisi kèma, abisi lekènyi, ndèmé idwèri mbèèmbi
Il a refusé le singe, il a refusé le galago, il a choisi de se vêtir du varan
Il y a allusion au choix du varan qu'a fait Mwélé pour être intronisé.

Après avoir refusé la peau du singe, et celle du galago qui devait servir
obligatoirement à l'intronisation.

/dwèri est le vieux mot pour vêtement; on utilise actuellement i/wèti.

3 - /yoto mikaambu mya bambèyi, mièndi ngidi
Il se chauffe faîtière des camarades la sienne interdit.
C'est une allusion à la querelle que Mwélé aurait eu avec un des ses

beaux-frères et au cours de laquelle il aurait jeté bas la poutre faîtière de sa
maison et l'aurait brûlée pour se chauffer. C'est un défi arrogant. Il brûle la
faîtière de ses camarades, de son beau-frère, en particulier et interdit qu'on
lui en fasse autant.

4 - Bisi Manda
Ceux de Manda

Mombo et les Sèyi

1- Dya Makwèti makwate binéné, ndjimbu lebondo busi bwa tsiumbi
2 - Bisi Ndinga Mombo na Ndingi Ilcèpi, bisi /dundu sia Mburu na

Mbikhu
3 - Khu banyonga bakondo mwènda mu inyonga sia nkètsi misombo
4 - Ngakha Ndongo ya ilôkô mabungu ya mukèla Mbaya
5 - Bisi Mukokha na Bililu

•••••
1 - Dya Makwèti celui qui réconcilie les grands et jette une clarté

aveuglante sur les ténèbres des plus épaisses
2 - Ceux de Ndinga Mombo et ceux de Ndingi Iképi, les habitants de

Idundu chez Mburu et Mbikhu
3 - Où les vautours, pris par une envie de noix de palme, ne peuvent

continuer leur marche

104



4 - Descendants de Ndongo, l'illustre réceptable de la connaissance, qui
commencèrent à Mbaya

5 - Habitants de Mukokha et de Bililu

•••••
1- Dya Malewèti malewate binéné, ndjimbu lebodo busi bwa tsiumbi
Dya Makwèti sépare les grands le secret la trace le jour de la clarté
La première partie de la phrase se réfère à une dispute survenue entre

Mwélé et Buku fondateurs respectivement des Makhamba et des Mwanda
Le verbe ulewate signifie à la fois arrêter et séparer. Mombo, était

intervenu et avait arrêté la dispute en séparant les illustres, binéné,
protagonistes. A la suite de cet événement il rut surnommé Makwèti, celui
qui sépare les « grands ».

Tsiumbi, la clarté éblouissante, est un pouvoir, malongo, qui permettait à
Mombo de vaincre ses ennemis en les aveuglant. Ce pouvoir lui permettait,
par ailleurs, d'interpréter les traces les plus secrètes, de faire la lumière sur
les affaires plus obscures. Cette deuxième partie de la phrase complète la
première en la renforçant. Mombo réussit à séparer les « grands» en les
éblouissant et à les réconcilier, en les éclairant, en leur montrant la vérité.

2 - Bisi Ndinga Mombo na Ndingi lkèpi, bisi Idundu sia Mburu na
Mbikhu

Ceux de Ndinga Mombo et ceux de Ndingi Ikèpi, ceux de Idundu chez
Mburu et Mbikhu

Ndinga Mombo et Ndingi Ikèpi étaient deux frères, respectivement aîné
et cadet. Idundu est un mokona, celui de Mburu et de sa sœur Mbikhu.
Idundu se situerait entre Mimongo et Mbigou. C'est l'endroit où les
descendants de dya Mombo ont trouvé les palmiers à huile. Mburu conduisit
les descendants de Mombo en direction du pays des Massango, alors que les
autres Nzèbi continuaient plus au sud. C'est Mburu qui conquit sur les
Massango, le territoire de Idundu convoité pour ses palmiers à huile. Isolés
des autres Nzèbi, ils se replièrent sur Mbigou et rejoignirent ensuite les
descendants de dya Ndombi qui étaient plus au sud.

3 - Khu banyonga baJcondo mwènda mu inyonga sia nkètsi misombo
Où les vautours n'ont pas pu marcher à cause de leur envie de noix de

palme.
Les Nzèbi distinguent quatre variétés de palmiers à huile selon les

couleurs de la noix et le rapport entre l'amande et la pulpe :

105



Couleur de la noix

Rouge et noire Rouge et verte

Rapport amande Grosse amande et
lembèdi lamubundi lembUi lamurondena

et pulpe pulpe peu abondante

Petite amande et
lembèdi lamusombo

lembèdi lamusombo
pulpe abondante morondena

Tableau 3 - Les variétés de palmiers à huile selon les Nzèbi

Ce sont les variétés misombo qui sont les plus appréciées pour
l'abondance de la pulpe de leur fruit et la grande quantité d'huile qu'on en
peut tirer. Ce sont aussi les variétés qui fournissent le plus de vin de palme
par saignée.

Le palmier semble avoir été emprunté aux Massango. Avant leur
rencontre avec les Massango, les Nzèbi ne connaissaient pas l'huile et le vin
de palme. Ils ne connaissaient que le rombo, vin du palmier-raphia. Par la
suite, cette technique de saignée fut appliquée au palmier à huile. Les
Massango auraient eux-mêmes emprunté aux Mitsogo le malamu obtenu par
saignée, et le ngiba obtenu par abattage.

Parmi les oiseaux qui sont friands de noix de palme, il y a deux rapaces,
le vautour, nyonga et l'épervier, mulèdi. Il y a une disproportion entre la
force de ces oiseaux et leur gourmandise. Aussi c'est une moquerie que les
descendants de Mombo s'adressent à eux-mêmes. Eux, les vautours, une fois
arrivés au pays des palmiers, n'eurent pas la force de continuer leur route. Ils
abandonnèrent leur migration par gourmandise. Ils tirent cependant fierté de
cette gourmandise, puisqu'elle leur a permis d'être les premiers des Nzèbi à
posséder le palmier.

4 - Ngakha Ndongo ya ilô/rô mabungu, ya mukèla Mbaya
Descendants de Ndongo calebasse-terrier de porc-épic, le commencement

de Mbaya.
Ndongo était un neveu célèbre de Mombo, un grand manipulateur de la

parole, s'exprimant toujours en paraboles. nô/rô et mabungu font référence à
sa renommée due à l'étendue de sa mémoire. nô/rô est le contenu de la
calebasse qui coupée selon un diamètre sert de récipient. Mabungu est le
terrier du porc-épic. Ces deux images de creux, accolées se rapportent à la
grande mémoire de Dya Ndongo. Dans la symbolique nzèbi, la mémoire et
la parole sont toujours connotées avec des images de creux ainsi qu'on a pu
le voir partie I.

Ndongo fondateur de la nzo Kanga est devenu dya, à Mbaya, village de
son père descendant de Nyimbi. Mbaya est alors devenu son mokona. Il y a
dans la référence à Mbaya un rappel de l'alliance ancienne entre les Mbundu
et les Sièyi et de l'appartenance première de Mbaya aux Mbundu.

106



5 - Bisi Mu/cokha na Bililu
Ceux de Mukokha et Bililu
Mukokha et Bililu sont deux mokona des descendants de Ndongo. L'un

connut la joie et la prospérité, mulrelché: la chance, l'autre les pleurs et le
malheur, ulèla : pleurer; bililu : lamentation des pleureuses.

Kombolo et les Bakhuli

1 - Dya Kombolo ya biondzonzo ya biroba
2 - Ngalcha nyama utsia mbada unialea va ndjila
3 - Bisi Rèmbo na Busungi na Ngambo a tandu
4 - Lebakhala la yè mbingu aboma bangomba tsambu leleaba lamukèdi

mutswé ayino nabwèsé lelealea
5 - Ngakha dya Mubukha, ngakha Lundu ya mabèdi
6 - Batu basièmena Lundu, abana osièmena mabèdi ma Lundu
7 - Bisi Matsèlché na Mukundu khu mulcuyi asikha ngombi
8 - Bisi Vuki na Mandjiémbé na lemanya lamukungudu
9 - Vuki mono Mandjièmbo mo vé, Vuki mbolea abatu, Mandjiémbé

mbolea milcuyi
10 - Mbokha Ngundu minengi mbèdi ya kèna bakienga
Il - Alea yula Vuki

•••••
1 - Dya Kombolo, l'excrément, l'insolent
2 - Descendants de l'animal qui chie sur le chemin
3 - Habitants de Rèmbo et de Busungi et de Ngaambu a tandu
4 - L'homme à la chasse tua sept porcs-épis et ne donna à sa femme

qu'une tête. Elle fit semblant de refuser et il lui donna encore une épaule
5 - Descendants de Mubukha, descendants de Lundu l'envahisseur
6 - Les uns acclament Lundu, les autres acclament ses troupes
7 - Habitants de Matsékhé et de Mukundu où le fantôme jouait de la

cithare
8 - Habitants de Vuki et de Mandjièmbé la caverne
9 - Vuki se voit et Mandjiembé ne se voit pas, Vuki est le village des

hommes et Mandjièmbé celui des fantômes
10 - Chez Ngundu l'infatigable aux pieds agiles qui se tient devant sa

maison
Il - Installés à Vuki

•••••

107



1- Dya Kombolo ya biodzonzo ya biroba
Dya Kombolo l'excrément l'instable

2 - Ngakha nyama utsia mbada uniaka va ndjila
Descendants de l'animal à côté défèque sur le chemin

Ces deux premières phrases se rapportent à l'impolitesse de Kombolo, à
son manque d'égard pour ses semblables. Il est comme le chat-tigre et la
panthère qui mangent en brousse et prennent un malin plaisir à venir
déféquer sur les chemins ou sur les tas de bois prêts à être emmenés au
village.

3 - Bisi Rèmbo na Busungi na Ngaambu a tandu
Les habitants de Rèmbo de Busungi et de Ngaambu a tandu

Rèmbo et Busungi sont des mokona des descendants de dya Ndinge
Lesombo, du clan Buyala, où les descendants de Kombolo, fils de Buyala se
sont élevés à la dignité de dya. Par la suite, Rèmbo et Busungi sont devenus
les mokona des descendants de Kombolo.

Ngambo a tandu est aussi un autre mokona; tandu indique sa situation
vers l'amont d'une rivière.

4 - Lebakhalala yè mbingu aborna bangomba tsambu
L'homme qui était parti à la chasse a tué porcs-épies sept
lekaba lamukédi mutswé ayina nabwèsé lekaka
la part sa femme la tête fit semblant de refuser une patte antérieure

L'homme tua sept porcs-épies à la chasse et ne donna à sa femme qu'une
tête. Aussi celle-ci fit mine de refuser et il lui donna une patte de devant en
plus.

Uyina: action de faire semblant de refuser pour se faire donner
davantage.

5 - Ngakha dya Mubukha. ngakha Lundu ya mabèdi
Descendants de dya Mubukha, descendants de Lundu les envahisseurs

6 - Batu basièmena Lundu. abana osièmena mabèdi ma Lundu
Les uns acclament Lundu, les autres acclament les troupes de Lundu

7 - Bisi Matsèkhé na Mukundu khu mukuyi asikhe ngombi
Les habitants de Matsèkhé et de Mukundu où le fantôme jouait de la

cithare

108



8-B~iVuhnaMan~remnakm~ya~amuwn~u

Les habitants de Vuki et de Mandjiémbé et le rocher-calebasse

9 - Vuki mono Man~rembo mo vé Vu/ci mbolea abatu
Vuki se voit Mandjiémbé ne se voit pas Vuki le village des hommes
Man~rembé mbokha milcuyi
Mandjiémbé le village des fantômes.

10 - Mbokha Ngundu minengi mbèdi ya lcèna bakienga
Chez Ngundu promeneuse infatigable l'endroit où dansent les agiles

danseurs

II - Alea yu/a Vuki
II est installé à Vuki

Depuis la phrase 5 il n'est question que de Lundu et accessoirement de
Mubukha son frère, tous deux neveux de Kombolo. En allant à la chasse,
Lundu arriva près d'une grotte. Il aperçut une fillette qui en sortait. Il essaya
de l'attraper, mais ne pouvant la suivre dans la grotte, elle lui échappa. Il
s'agissait de Ngundu, une fille pygmée qui ayant perdu la trace de ses
parents s'était réfugiée dans cette grotte fréquentée par les porcs-épies. Pour
se réchauffer elle sortait prendre le soleil sur le rocher escarpé à l'entrée de
la grotte. Et c'est là que Lundu l'aperçut pour la première fois. Ce rocher
escarpé lui tenait lieu de mbèdi, l'espace, qui dans un village s'étend entre
les deux rangées de maisons. Cet endroit étroit et escarpé était devenu
glissant à force d'être piétiné et il fallait des pieds agiles de danseur pour s'y
tenir (10). Lundu, deux fois encore, retourna à la grotte et deux fois la fillette
lui échappa. Il revint alors avec son frère Mubukha qu'il plaça à l'endroit où
s'enfuyait la fillette. Ainsi la fillette fut capturée. Interrogée, elle déclara
s'appeler Mwa Ngundu c'est-à-dire, Ngundu la chétive, Ngundu la petiote.
Lundu retourna avec son frère et Ngundu chez Kombolo. Et c'est là qu'on le
qualifia de Lundu ya mabèdi, Lundu l'envahisseur (5). Les gens
l'acclamèrent à son retour au village (6).

Il quitta son oncle et fonda son propre mokona près de la grotte où il avait
capturé Ngundu et il lui donna le nom de Vuki. L'intérieur de la grotte où
Lundu n'avait pu pénétrer, c'était Mandjiémbé la caverne, le rocher­
calebasse (8). Mukungudu est en effet le terme qui désigne la calebasse où
l'on met l'huile, une fois qu'elle est vide. La phrase 9 est une opposition
entre Vuki le mokona des hommes et Mandjiémbé le mokona des fantômes.
Les hommes et Lundu en particulier n'ont pas pu y pénétrer. De plus
l'apparition de Ngundu à l'entrée de la grotte donnait l'impression qu'elle
était habitée par un fantôme. De telle sorte que Vuki est bien visible alors
que Mandjiémbé ne l'est pas.

109



Bunzanga et les Basanga

J - Dya Bunzanga bwa muluèni, bwa kama kama vé kamba
2 - Ngakha lekènyi avèiila, aila lôlô abème mbèdi
3 - Ngakha ikhudu sià mukhala batsotso akatsia mapibi bakoba akatsia

bisangu
4 - Ngakha pimbili a pimbili lembèdi avèna busu
5 - Ngakha khwakha akale mayumbi
6 - Ngakha mulongo bangèmbi mbisu mwèndu, busu mwèndu
7 - Ngakha letala, musembi lakokhèla binama
8 - Mbisi Mugèmbé a dya Mavendi, Mbèda dya Masimba

•••••
1 - Dya Bunzanga le guerrier, toujours dans le besoin et pourtant ne

manquant de rien
2 - Parents de lekènyi jamais dans le besoin, ce qui lui manque

aujourd'hui demain il l'aura
3 - Parents du vieil arbre mukhala, dont la braise mange le tranchant de la

hache et dont l'écorce a raison des dents des maillets qui le frappent
4 - Parents du palmier imprévisible
5 - Parents de la grenouille khwakha qui envahit les contrées
6 - Parents des magnans innombrables
7 - Parents de l'arbre musembi aux nombreuses cuisses
8 - Habitants de Mugèmbé chez dya Mavendi et de Mbèda chez dya

Masimba

•••••
1- Dya Bunzanga bwa muluèni bwa kama kama vé kamba
Dya Bunzanga le guerrier dans le besoin ne manque de rien

2 - Ngakha lekènyi avèiila ai/a lôlô abème mbèdi
Parent de l'animal lekènyi jamais dans le besoin ce qui lui manque

aujourd'hui il l'aura demain.

Les deux phrases précédentes sont sur le thème de la rareté et de la
richesse. Bunzanga est dans le besoin et pourtant il ne manque de rien.
L'explication est donnée à la phrase suivante: Bunzanga est parent de
l'animal llkènyi. Celui-ci, très difficile à attraper, est symbole à la fois de
beauté et de rareté. Bunzanga n'a pas de besoin qu'il ne puisse satisfaire. Il a
toute la richesse qu'il désire.

3 - Ngakha ikhudu sia mukhala batsotso akatsia
Parent vieil arbre mukhala braises mange

110



Mapibi bakhoba alcalsia bisangu
Haches frappent mange maillets à battre l'écorce

L'écorce de l'arbre mulchala, sert à fabriquer les murs des maisons.
L'écorce est déroulée puis battue avec un maillet de bois dur comportant des
dents. Bunzanga et ses descendants sont comme l'arbre mukhala qui en
vieillissant, acquiert de la dureté. Ses cendres à elles seules font perdre son
tranchant à la hache et son écorce use les dents du maillet. C'est la
proclamation de l'invulnérabilité de Bunzanga.

4 - Ngakha pimbili a pimbili lembèdi avèna busu
Parent de l'hésitant palmier à huile pas de visage

Comme le palmier à huile dont on ne peut pas, lors de l'abattage, prévoir
le point de chute, les réactions de Bunzaga sont imprévisibles. Le palmier
n'a pas de côté pour tomber; il en a plusieurs. De même Bunzaga n'a pas de
visage, il en a plusieurs. Busu signifie à la fois visage, figure et par extension
côté.

5 - Ngakha Ichwakha alcale mayumbi
Parent de la grenouille occupe contrées

Khwakha est une petite grenouille qui au moment des premières pluies
coasse très fort et couvre le coassement de toutes les autres grenouilles.
Ulcala signifie à la fois occuper et garder. C'est en rapport avec l'invasion
des gens de Bunzanga qui se sont répandus sur de grandes étendues et ont
dominé leurs habitants.

6 - Ngakha mulogo bangèmbi mbisu mwèndu, busu mwèndu
Parent colonne fourmis magnans derrière marche, en avant marche

C'est une allusion à la force que les descendants de Bunzanga tirent de
leur nombre. Il est impossible de compter les individus d'une colonne de
fourmis magnans en marche, que ce soit vers l'aval ou vers l'amont. De
même, les descendants de Bunzanga sont si nombreux qu'il est impossible
de les dénombrer.

7 - Nga/cha lelala musembi lako/chèla binama
Parent fesses arbre musembi garni cuisses
Le musembi est un arbre à racines aériennes. Ses multiples racines sont le

symbole de la fécondité. Son tronc est comparé à des fesses desquelles
partiraient de nombreuses cuisses.

]JI



8 - Mbisi Mugèmbé a dya Mavendi Mbèda dya Masimba
Habitants de Mugèmbé chez dya Mavendi, de Mbèda chez Masimba.

Mugèmbé et Mbèda sont les mokona respectivement de dya Mavendi et de
dya Masimba.

Ndombi et les Mikhala, Siongo et Mitsimba

J - Dya Ndombi ya mususu
2 - Ya nganda Mwèlé
3 - Ndombi a mine batu, ngandu na mine mamagna
4 - Ngakha ilô sia bakidi, basoli babakhala, ba kasa ngidi
5 - Nyama mukungu a sa laasa tsina musengé, mukaba Bômô na Riini
6 - Ngakha ndèdi akanya bavèti ngéndangé
7 - Mbisi mundzetsi bwa pila Nyongo, baintzena, basakhédené
8 - Mbisi Tsiumbi na Waalu
9 - Mbisi Mbanga, mbokha Mavada mamubunu
JO - Mbisi Tèli, mbukha Bunyombo
JJ - Akayula Tsiumbi na Muséru

*****

1 - Dya Ndombi la pluie torrentielle
2 - Le crocodile valeureux
3 - Ndombi engloutit les hommes, le crocodile engloutit les rochers
4 - Parents des fourmis bakidi, les redoutables guerriers
5 - L'animal à poils ne dort pas sous les racines du jeune parasolier.

Cependant Bômô ne peut détenir le mokona paternel bien que Riini le neveu
de son père ne soit qu'un enfant.

6 - Parents de la liane sèche qui ne peut porter que les fourmis
ngéndangé

7 - Les susceptibles depuis la vipère de Nyongo. Considérez-les à leur
juste valeur et ne chuchotez pas derrière leur dos

8 - Habitants de Tsiumbi et de Waalu
9 - Habitants de Mbanga, chez Mavada l'impitoyable
10- Habitants de Tèli, chez Bunyombo
11 - Du haut de Tsiumbi et de Muséru

*****

1- Dya Ndombi ya mususu
Dya Ndombi la pluie torrentielle
Mususu est une pluie torrentielle. Il est fait ici référence à la nzo Kièné et

à son fondateur Mavada Mamubunu. Celui-ci avait provoqué des pluies
torrentielles en cassant un œuf sur Mbomba, le python qui était son pouvoir.

112



La pluie dura plusieurs jours, l'obscurité fut complète et Mavada mit à profit
cette obscurité pour décimer ses ennemis. Après la bataille, Mavada,
s'empara d'une fillette, la seule rescapée, la donna à sa sœur Kièné qui avait
déjà deux filles Kundi et Nyomba. Cette fillette prit le nom de la torche
d'okoumé: pakha. Les descendants de Ndombi sont considérés comme ceux
qui ont amené la pluie et Ndombi comme le maître de la pluie.

2 - Ya nganda Mwèlé
Le crocodile de Mwèlé
Il y a un rappel ici de la traversée de la Lébènyi que Ndombi fit grâce au

crocodile de Mwèlé. L'expression nganda Mwèlé s'appliquerait en général à
un vieux crocodile qui n'a pas peur des chasseurs et qui vient hors de l'eau
les défier en montrant son dos. Par extension, nganda Mwèlé signifie
valeureux.

3 - Ndombi a mine batu ngandu na mine mamagna
Ndombi engloutit les hommes le crocodile mange des rochers
Mitsimba, sœur de Ndombi, vit en rêve une troupe venant d'un pays

lointain. Elle consulta son malongo qui lui dit de prendre du feu, un panier
d'ignames et de bananes douces et d'aller dans leur direction. Elle partit de
grand matin laissant la maison à la garde de Ndombi. A la tombée de nuit,
elle rencontra des Pygmées errants qui avaient faim et froid. Elle alluma du
feu sous un arbre et leur distribua les ignames et les bananes qu'ils
mangèrent tout en se chauffant. Ils lui apprirent qu'ils étaient à la recherche
de Ndombi ya mususu. Elle se proposa de les conduire et ils la suivirent
jusque derrière la maison de Ndombi où celui-ci s'apprêtait à se faire
reconnaître comme dya. Ndombi fit entrer les Pygmées dans le ndongo, la
case où il gardait ses pouvoirs et leur donna à manger. Une seule fille
pygmée fut gardée comme esclave. Les autres furent enterrés vivants sous le
mikhoba le siège élevé où se tenaient les dya. Après quoi, Ndombi se mit à
chanter et à battre le tambour. C'est ainsi qu'il devint dya. Cette phrase, en
faisant allusion à l'intronisation de Ndombi qui avait pu se produire grâce
aux Pygmées enterrés vivants, compare à nouveau Ndombi au crocodile. Le
crocodile est réputé se nourrir seulement de sable et de rochers. De la même
façon, Ndombi a englouti des hommes pour devenir dya.

4 - Ngakha i1ô sia bakidi basoli babakhala,
Parent travail d'une journée les founnis débroussent les hommes

bakasa ngidi
les femmes interdit

llô est la portion de forêt débroussée en une journée. Les morsures de la
founni kidi sont extrêmement douloureuses. Les bakidi sont le symbole de

113



guerriers redoutables. Le sens premier de cette phrase est que seuls les
hommes peuvent débrousser une partie de la forêt où se trouvent ces
fourmis. Par analogie, les descendants de Ndombi sont des hommes
valeureux au combat qui ne peuvent être attaqués que par des guerriers
redoutables.

5 - Nyama mukungu a salaasa tsina musengé mukaba
Animal poil ne dort pas sous le jeune parasolier à l'exception

Bômô na Riini
de Bômô et de Riini

Les animaux à poils, l'antilope dormante et l'antilope-cheval en
particulier, ont l'habitude de dormir sous les racines aériennes du parasolier.
Ce n'est possible que lorsque le parasolier est suffisamment grand pour leur
donner refuge. Il en va autrement pour Riini et Bômô respectivement neveu
et fils, personnages de la descendance de Ndombi. En effet, malgré la
jeunesse de Riini le neveu, Bômô ne peut pas diriger le mokona de son père.
C'est un rappel de la prééminence du matrilignage sur le patrilignage dans
l'exercice des droits fonciers.

Remarque: a salaasa tsina musengé
est une forme réduite de :
a salaasa vé vatsina musengé.

6 - Ngakha ndèdi akanya bavèti ngéndangé
Parents balançoire sèche les grimpeurs fourmis

Les enfants utilisent certaines lianes qui descendent des arbres pour en
faire une balançoire, ndèdi. Ukanya: signifie sec et par conséquent cassant.
Ngéndangé est une toute petite fourmi, la plus petite de toute, à peine
perceptible à l'œil nu. Uvata signifie grimper et bavèti, les grimpeurs. La
petite fourmi ngéndangé est la seule fourmi qui puisse grimper sur la
balançoire sèche sans la casser. Il est fait allusion à la susceptibilité extrême
des gens de Ndombi et à la nécessité de les traiter avec égard si l'on ne veut
pas avoir d'affaire grave avec eux.

7 - Mbisi bundzètsi bwa pila Nyongo baintzena, basakhédené
Ceux susceptibles pour la vipère Nyongo considérer à leur juste valeur,
ne pas parler contre eux derrière leur dos

Tsamba, un descendant de Ndombi, avait fait un piège. Il vint le visiter et
vit que sa prise avait été volée. Il remonta le long de la rivière sur les traces
du voleur. Il rencontra la femme du nom de Nyongo qui avait volé la vipère
prise au piège pour satisfaire sa faim après une pêche infructueuse. Elle

114



proposa à Tsamba de lui rendre la vipère. Celui-ci refusa et exigea un
dédommagement. Finalement après une longue discussion, Nyongo lui
donna sa fille en compensation.

Uintzena: au sens propre, trembler devant quelqu'un; ici considérer à sa
juste valeur.

Ukhédené : critiquer dans l'ombre, parler à la légère de quelqu'un.
C'est une mise en garde adressée à ceux qui seraient tentés de parler à la

légère aux gens de Ndombi. Ils doivent se souvenir de la rancune tenace de
Tsamba qui lui fit mener jusqu'au bout l'affaire de la vipère et obtenir
réparation de Nyongo.

8 - Mbisi Tsiumbi na Waalu
Ceux de Tsiumbi et de Waalu
Tsiumbi est le mokona de Tsamba, Waalu celui de Ndombi

9 - Mbisi Mbanga, mbolcha Mavada Mamubunu
Ceux de Mbanga, chez Mavada l'impitoyable
Mbaga est le mokona de Mavada. Celui-ci est dit impitoyable, car après

la pluie torrentielle, alors que tous ses ennemis étaient exterminés, il
s'empara de la seule rescapée, une fillette, et en fit une de ses nièces.

10 - Mbisi Tèli, mbolcha Bunyombo
Ceux de Tèli chez Bunyombo
Tèli est le mokona de Bunyombo autre descendant de Ndombi

Il - Akayula Tsiumbi na Musèru
Sur Tsiumbi et Musèru
Tsiumbi est le mokona de Mavada Mambata fondateur de la nzo Mbata.

Musèru est le nom d'un autre village de Ndombi situé sur une hauteur d'où
la vue s'étendait très loin. Cette dernière phrase situe les gens de Ndombi
physiquement et socialement au-dessus de tous les autres.

Ndombi et les Baboma

(Cette version rapportée par MayomOO est plus
particulièrement consacrée au clan des 8aOOma)

1- Nzèbi a bota bana tsambu tsaléla Mununu
2 - Na bota Ndombi a Nzèbi ya mususu, ya nganda Mwélé
3 - A bani ngalcha Kukiti a saala va lebukhu. Abana bunzokha, abana bo
lemanya
4 - A bani ngakha Rembo a Tsengi
5 - Ngakha Bosengé bwa Tsengi na Tsèdi a Tsengi.

115



•••••
1 - Nzèbi donna naissance à sept fils et en plus à Mununu
2 - Il a mis au monde Ndombi fils de Nzèbi, la pluie torrentielle, le

crocodile de
Mwélé
3 - Ce sont les parents de Kukiti resté dans le vieux village que certains

prirent pour un crâne d'éléphant et que d'autres prirent pour un rocher
4 - Ce sont les parents de Rembo fils de Tsengi
5 - Parents de Bosengé fils de Tsengi et de Tsèdi fille de Tsengé

•••••
1 - Nzèbi abota baana tsaambu tsalèla Mununu
Nzèbi donna naissance enfants sept plus Mununu

2 - Na bota Ndombi a Nzèbi ya mususu
Et donna naissance à Ndombi de Nzèbi la pluie torrentielle
ya nganda Mwélé
le crocodile de Mwélé

Il Y a ici un rappel des rapports qui unissent le clan Baboma et le clan
Mitsimba.

Tsengi est petite fille de Musumi Kumu a Walu héros des Mitsimba. La
pluie torrentielle, le crocodile de Mwélé sont attribués à Ndombi.

3 - A bani ngakha Kukiti a saala va lebukhu.
Ce sont parents Kukiti resté ancien village.

Abana bunzokha abana bo lemanya
Certains éléphants les autres disent rocher

Les phrases 2 et 3 se réfèrent à l'origine mixte du clan Baboma à partir
des lignées de Nzèbi et de Bangela.

4 - A bani ngakha Rembo a Tsengi
Ce sont parents Rembo de Tsengi

5 - Ngakha Bosengé bwa Tsengi na Tsèdi a Tsengi
Parents de Bosengé de Tsengi et de Tsèdi de Tsengi

Bosengé et Rembo sont le premier et le deuxième fils de Tsengi. Tsèdi
est la fille de Tsengi.

116



Nyimbi et les Mbundu

1 - Mwana Nzèbi wa tsambu dya Nyimbi
2 - Nyimbi Nyimbi, Tombo Tombo, Nyimbi a sa yandèlé Tombo manbu vé
3 - Ndé ni indonda sia mulumi a koto sia sa bamfwa na mupita sia te

bisenzélé
muyulu mamanya
4 - Sie la musinga sa kambu na kumu
5 - Ndé ni mwisi lesengi lamilonga layika na ngiélcé
6 - Bo ni ngakha ifudu sia laasa Mwèlé siolo
7 - Ngakha lekangetsa mbisu mwèndu busu mwèndu
8 - Bisi Mbaya na Misandu na Bavukhu barélé

•••••
1- Fils de Nzèbi, le septième est le grand Nyimbi
2 - Nyimbi est Nyimbi, Tombo est Tombo, Nyimbi ne va pas chercher

d'eau pour Tombo
3 - Solitaire prudent tel l'écureuil mâle. Les débris de graines qu'il

abandonne sur les rochers mettent par malchance les chiens sur sa piste
4 - L'isolé qui ne prend pas garde est désigné pour toutes les servitudes
5 - Habitant du feuillage, il sait déguerpir dans le silence
6 - Parents du moustique qui harcèle Mwèlé et le fait dormir debout
7 - Parents des herbes du chemin qui s'inclinent aux pas du voyageur
8 - Abandonnés de Mbaya et de Misanda et de Bavukhu.

•••••
1- Mwana Nzèbi wa tsambu dya Nyimbi
Fils de Nzèbi le septième dya Nyimbi

2 - Nyimbi Nyimbi Tombo Tombo Nyimbi a sa yandè/é
Nyimbi est Nyimbi Tombo est Tombo Nyimbi va
Tombo mambu vé
Tombo eau pas

3 - Ndé ni inonda sia mulumi a loto sia sa C'est lui solitaire prudent
mâle de l'écureuil provoquer

bamfwa na mupita sia té bisenzèlé muyulu mamanya
Les chiens malchance abandonnés débris de graines sur les rochers
Bisenzèlé : ce qui reste des graines mangées par l'écureuil
Utemba : abandonner, réduit ici à té

117



Ce passage fait référence aux difficultés de Nyimbi à s'intégrer au groupe
des fils de Nzèbi jusqu'à ce qu'il construise un village près de la rivière
Lékumu. Par ailleurs, son indépendance vis-à-vis de Ndombi est rappelée à
maintes reprises. Ainsi chacun d'eux découvrit un instrument de musique,
Ndombi eut la cithare et Nyimbi eut le tambour. Plusieurs formules vont
dans le même sens. Ainsi :

Mitsimba na Mbundu tsékhu na ngétsi bisi mabakhu
Mitsimba et Mbundu safou et noix de palme dans les anciens villages

Mitsimba et Mbundu sont comme le safou et la noix de palme dans les
anciens villages. Ainsi est indiqué à la fois l'ancienneté de leurs rapports de
camaraderie et de voisinage en même temps qu'ils sont clairement distingués
l'un de l'autre par la référence à deux espèces différentes.

De même, l'autre formule:
Boni bisi Mirumbi na Walu. Nzeli a bo Lékumu
Ce sont les habitants de Mirumbi et de Walu. Rivière leur Lékumu
Ils sont habitants de Mirumbi et Walu, leur commune rivière est Lékumu.

De la même façon, cette formule insiste sur l'individualité propre de
Nyimbi et sur son indépendance vis-à-vis de Ndombi. Chacun d'eux a un
mokona, Mirumbi est celui de Nyimbi et Walu celui de Ndombi. Et chacun
d'eux se trouve de part et d'autre de la rivière Lékumu. Ndombi est sur la
rive droite et Nyimbi sur la rive gauche.

4 - Siela na musinga sa kambu na kumu
La chose, l'objet et acceptation, accord ne manque pas avec maître
La chose enviable ne manque pas de maître.
Il y a ici encore une référence claire aux tentatives des autres fils de

Nzèbi pour s'approprier Nyimbi.

5 - Ndé ni mwisi lesengi la milanga layika
C'est lui habitant branche collier de fer celui qui est habitué
na ngiéké
avec bruit qui fait l'antilope en s'enfuyant
uyika: s'habituer

Référence est faite à l'écureuil et à sa prudence avec laquelle il sait éviter
les bruits qui le signalent.

6 - Bo ni ngakha ifudu sia laasa Mwèlé siolo
Ce sont eux parents moustiques coucher Mwèlé sommeil

118



Il Ya allusion à la sacoche de moustiques donnée par Bunzanga à Nyimbi
pour se protéger des prétentions de Mwèlé. Dans la nuit, alors que Nyimbi
avait refusé, ainsi que lui demandait Mwèlé, d'aller fenner la hutte où les
sept fils de Nzèbi donnaient, les moustiques lâchés empéchèrent Mwèlé de
donnir. De fatigue il finit par s'endonnir debout.

7 - Ngakha lekangatsa mbisu mwendu busu mwendu
Parents herbe en avant en arrière

Lekangatsa serait l'herbe rasoir ou couteau de singe. Il se peut aussi qu'il
s'agisse du vétiver puisqu'elle est donnée par l'infonnateur comme
odorante. L'herbe le long de la piste suit le mouvement du marcheur qu'il
aille dans un sens ou dans l'autre. Ce passage se rapporte à l'indécision de
Nyimbi, à ses hésitations dans ses rapports avec les autres fils de Nzèbi.

8 - Bisi Mbaya na Misanda na Bavukhu barèlé
Ceux de Mbaya et de Misanda et de Bavukhu abandonnés

Barèlé vient de urélé, chasser selon le parler de I1umbu. Ici ce verbe
serait employé au sens de urèna: abandonner. C'est une allusion aux fils de
Nzèbi qui ne voulaient pas laisser passer Nyimbi de l'autre côté de la rivière
Ibwanga et qui, sans l'intervention de Ndombi, l'auraient abandonné.

3. LES DEVISES DES DESCENDANTS DE BANGELA (LEKUMU LA BOTA

BANGELA)

D'après Lendoyi

1- Bangela a bota lekumi labana pèvé iranu
2 - Nzèbi bipungu tsambu
3 - Nzondo ya nzuli muliba ya mukhengi batèdi, lebakhala lilakamba na

tsakhu
4 - Nzondo ya ipapa miakha
5 - Nzondo inéné iyasa mivindu tsambu bilengi mabunzu tsambu
6 - Mivindu ni miata natoto
7 - Mungongo na dumu na Nzembi a Pungu
8 - Bani ngakha mundombela sota a sota masengi, ngakha lesengi la

mukhoma
9 - Nzondo, a buka busu bwa nyundu mbalanga taba ni yayika na binono
10 - Mbokha Mwafumu, Ngakha Kukiti a sala va lebukhu
11 - Abana ho nzokha, abana bo lèmanya. Ngakha Ibukuku
12 - Mbokha Kèyi Makesi tsanga ya sota wa nzo Ivama

119



13 - Sia ngienzi sia mana bitèli. Ngakha Mbèli na Mbondo boni ngakha
Kaya.

•••••
1 - Bangela a mis au monde, dix fils et encore cinq autres
2 - Nzèbi aux sept grands
3 - Nzondo l'amertume de la sève et de l'oiseau, le chasseur téméraire de

serpents venimeux
4 - Nzondo, celui qui arrache de ses mains les rejets du bananier
5 - Nzondo le grand aux sept racines et aux sept visages
6 - Ses défenses vont jusqu'à terre
7 - Son échine touche au ciel
8 - Parent du mundombela qui perce les buissons, parents du feuillage de

l'arbre mukhoma qui émerge de la forêt
9 - Nzondo parmi les forts, face de front de chèvre
10 - Chez Mwafumu, parents de Kukiti resté dans le vieux village
Il - Certains le prirent par un crâne d'éléphant, d'autre pour un rocher.

Parents de Ibukuku
12 - De chez Kèyi Makèsi la nouvelle est parvenue jusqu'à la maison de

Ivama
13 - Plus résistant que le fer. Parents de Mbèli et de Mbondo et parents

aussi de Kaya

1- Bangela a bota lekumi labaana pévé iranu
Bangela a donné naissance dix enfants plus cinq
La traduction de iranu est incertaine. Ce mot archaïque signifierait cinq.

A moins que iranu soit un nom propre.
Cette phrase est bâtie sur le modèle de celle qui concerne Nzèbi :

.. Nzèbi a bota bana tsambu tsalèla Mununu
Nzèbi mis au monde sept fils et en plus Mununu "

Ce dernier rapprochement ferait penser que Iranu est un nom de
personne. Cependant ce personnage n'a été rencontré nulle part parmi les
autres informations. Par ailleurs si l'on traduit, iranu par le nombre cinq, il
faut reconnaître que l'on ne rencontre pas quinze clans (10 + 5) parmi la
lignée de Bangela. L'incertitude demeure.

2 - Nzèbi bipungu tsambu
Nzèbi bipungu sept
Il y a incertitude quand à la traduction de bipungu. Pungu est

généralement attribué à Nzembi. Nzembi a pungu : Dieu le plus éloigné par
opposition à celui du levant et celui du couchant. Ici pungu semble être
attribué aux sept fils de Nzèbi.

120



3 - Nzondo ya nzuli muliba ya mukhengi batèdi
Nzondo qui amertume bois et oiseau qui capture serpents venimeux.
Lebakhala lilakamba na tsakhu
Homme qui manque de antivenin

Muliba se réfère à l'amertume. C'est à la fois un arbre à sève amère et un
oiseau dont le sang blanc et amer le rendrait immangeable.

Ukhanga: signifie attraper. Mulchengi peut se traduire par celui qui
capture.

Tsakhu: médicament antivenin de serpent obtenu à partir d'une écorce
d'arbre

4 - Nzondo ya ipapa miakha
Nzondo qui arrache avec les mains rejets du bananier

Vpapa : porter sur le dos, mais aussi arracher une plante, un tubercule.
L'action d'arracher les rejetons du bananier ne présente pas de difficulté

aussi, elle peut difficilement passer pour un acte de bravoure. Rapprochée de
la phrase précédente. Cette phrase s'appliquerait à l'aisance avec laquelle
Nzondo capture les serpents. Elle va dans le même sens que le fait d'opérer
sans antivenin.

5 - Nzondo inéné iyasa mivindu
Nzondo le grand fait défenses d'éléphant,

Tsambu bilengi mabunzu tsambu
Sept masque figures sept

Vsada : faire.
Mivindu signifie à la fois racines souterraines, (par opposition à racines

aériennes: milchengl), et défenses d'éléphant.
Lebunzu : face, figure; busu et ngeli sont des synonymes

Le masque bilengi à double face qui évoquait un revenant était porté par
un danseur sur échasses. Le nombre sept se réfère peut-être aux sept fils de
Nzèbi ou à sept clans auxquels Nzondo aurait donné naissance.

6 - Mivindu ni miata natoto
Défenses d'éléphant-racines se dirigent vers, touchent le sol

Vta: toucher, diriger.

121



7- Mingongo nadumu na Nzembi a pungu
Echine touche Dieu éloigné

Nzembi a pungu est traduit le plus souvent par le Dieu du ciel. Il peut
s'agir d'une influence chrétienne. On peut le traduire par Dieu éloigné,
indéterminé dans l'espace par opposition à Dieu du levant et Dieu du
couchant.

8 - Boni ngakha mundombela sota a sota masengi,
Ceux parents légume sauvage perce perce buissons

Ngakha lesengi la mukhoma
Parents feuilles de l'arbre mukhoma

Mundombela est un légume de forêt dont les pousses percent le sol. Le
mukhoma est un arbre de très grande taille dont le feuillage émerge de la
forêt.

9 - Nzondo, abuka busu bwa nyundu mbalanga taba
Nzondo celle-ci face front chèvre
niyayika na binono
est habitué les forts

Mbalanga : désigne chez la chèvre et le mouton la partie située entre les
cornes et les orbites.

10 - Mbokha Mwafumu, Ngakha Kukiti asala va lebukhu
Chez Mwafumu, Parent Kukiti resté ancien village

Il - Abana bo nzokha abana bo lèmanya,
Certains prirent éléphant certains prirent rochers,

Ngakha Ibukuku
Parents de Ibukuku

12 - Mbokha Keyi Makèsi tsanga ya sota wa nzo Ivama
Chez Keyi Makèsi la nouvelle est parvenue à maison Ivama

13 - Sia ngienzi sia mana bitèli. Ngakha Mbèli na Mbondo
Doute fmir fer Parents Mbèli et Mbondo

Bani ngakha Kaya
Parents Kaya
Sia : indique une attribution, une comparaison.

122



TROISIÈME PARTIE

Kum bu tsomi : Mé !
Le premier nom : Moi!

ou les déclinaisons de l'égalité

Un matin où il venait, comme d'habitude, prendre son petit déjeuner,
Doumagni sortit de sa poche ces trois dents de panthère montées sur un fil de
laiton en disant: « Pour toi !» Je le remerciais vivement. J'appréciais à sa
juste valeur ce cadeau venant d'un homme des Basanga, dont l'animal est la
panthère.

123



1. UNE HISTOIRE ET DES INSTRUMENTS POLITIQUES

Le corpus qui a été présenté dans la partie précédente est le mode
d'existence ethnographique du savoir après que l'ethnologue a recueilli les
différents récits et les a extraits des relations sociales où ils se trouvaient
pris. Deux questions se posent alors, et qui sont liées: Comment se
représenter le savoir des muyambili et comment ce savoir fournit-il ses
instruments au politique?

Un savoir toujours en construction

Le corpus, produit de la fossilisation opérée par l'ethnologue ne doit pas
faire illusion. Il faut abandonner l'idée d'un savoir canonique qui serait
transmis tel quel d'une génération à l'autre. Les récits nzèbi ne constituent
pas un bloc monolithique et intangible, achevé une fois pour toutes.

Dans les récits présentés ici, j'ai tenu à faire état des versions proposées
par les différents infonnateurs qui sont tous reconnus et appréciés pour leur
compétence de muyambili. La confrontation de ces versions montre que le
savoir est loin d'être unifié et qu'il est ouvert aux divergences et aux
contradictions. Certaines parties, comme le récit de Koto, suscitent
l'adhésion de tous. D'autres, au contraire sont l'objet des contestations les
plus vives. La belle ordonnance des généalogies ne doit pas faire illusion.
Ainsi le rangement des clans en deux grands ensembles généalogiques, fils
de Nzèbi et fils de Mbèli, qui structure toute la connaissance des muyambili,
est loin d'être aussi simple qu'il semble au premier abord. La dissymétrie
entre Nzèbi et Mbèli est flagrante. Et la plupart des collecteurs de tradition
orale se sont limités à la descendance de Nzèbi, ne faisant qu'entrevoir, dans
le meilleur des cas, l'existence de Mbèli. Le savoir concernant les fils de
Nzèbi semble bien assuré. Tous les muyambili se trouvent d'accord pour
dire que Nzèbi a donné naissance à sept fils et pour les énumérer dans
l'ordre dans lequel ils reçurent un nom. Par contraste, c'est l'incertitude qui
prévaut du côté de Mbèli. Combien sont ses fils ? Pour certains muyambili
ils sont sept. Pour d'autres, ils sont dix. Certains les limitent à quatre.
Cependant, à y regarder de plus près, la généalogie de Nzèbi n'est pourtant
pas sans défaut. Le premier et le plus frappant est la place de Nyimbi. Est-il
de la descendance de Nzèbi ou de celle de Mbèli ? Dernier fils de Nzèbi à
être nommé, pour les uns, Nyimbi serait en fait pour les autres, un fils de
Mbèli. Dans le même ordre d'idée, où sont les Basomba? Du côté de Mbèli
avec Mubukha pour ancêtre ou chez Nzèbi avec Kombolo? La séparation
entre ceux de Mbèli et ceux de Nzèbi n'est pas aussi étanche qu'on pourrait
le croire. Ainsi Tsékumbu donné très souvent en première position dans la
descendance de Mbèli est reconnu aussi comme le fils de Bunzanga.

Ces divergences sont connues et exploitées par les muyambili qui les
évoquent pour mettre l'adversaire dans l'embarras et prendre l'avantage sur
lui au début d'une confrontation. C'est en quelque sorte une mise en train.

124



C'est ce qu'on verra, par exemple, lors du mikundukhu de Nzima. Aussi, les
mikundukhu et les mbomo, s'ils sont provoqués par des événements et des
conflits qui affectent la circulation matrimoniale, ne se limitent pas à leur
traitement mais relèvent pour une part aussi du débat académique. Un des
résultats de ces affrontements est d'apporter des informations aux
protagonistes en leur faisant connaître qu'il existe d'autres positions que la
leur et en les amenant éventuellement à la modifier. Ainsi les muyambili
continuent d'apprendre toute leur vie au gré des affaires où ils interviennent.
Chacun d'eux détient un savoir qui, à un moment donné, n'est que le sien.
C'est ce qu'il a appris avec un maître, augmenté de ce qu'il a acquis par
expérience. Aussi il est plus pertinent de parler des savoirs qu'une poignée
d'hommes éminents, par leur confrontation font tendre vers une unité qui est
moins une réalité qu'un but asymptotique.

Les séquences de l'histoire

Les récits qui ont été présentés dans la partie précédente s'ordonnent le
long d'un axe chronologique et donnent ainsi accès à une histoire qui trouve
son point d'inflexion à Koto. Cette narration raconte comment une bande de
chasseurs-cueilleurs rencontre dans ses déplacements un village de
sédentaires et s'emparent des plantes cultivées et des femmes qui s'y
trouvent pour devenir ce que les Nzèbi sont aujourd'hui: une société
clanique dont les deux productions principales sont la chasse et l'agriculture.

Commencée avec l'égalité nécessaire aux chasseurs, cette histoire est la
déclinaison de l'égalité à travers les vicissitudes d'une histoire marquée par
la traite esclavagiste. Les Nzèbi puisent dans cette mémoire pour dire leur
identité, pour produire la solidarité des clans et aussi pour rendre opératoires
tout en les neutralisant les relations de dépendance à l'intérieur du clan. Le
secret est le moyen de faire coexister ces actions contradictoires et de
maintenir l'égalité comme horizon politique.

Le secret où sont tenues les inégalités trouve son corollaire dans la
publicité faite aux parties du savoir où sont affirmées l'unité des Nzèbi et la
solidarité des membres du clan. Pour cela, des formules judicieusement
extraites des différentes séquences de l'histoire deviennent des instruments
politiques.

L'épisode de Koto est une coupure majeure dans cette histoire. L'autre
coupure est la dispersion des clans à partir de Kokekha où ils vivent tous
ensemble. Aussi on peut distinguer cinq séquences principales:

1 - Avant Nzèbi
2 - Les fils de Nzèbi de Kana à Koto
3 - L'épisode de Koto
4 - De Koto à Kokekha où a lieu la dispersion des clans.
5 - Après la dispersion: les récits claniques et la constitution des nzo.

125



Ces séquences sont caractérisées par une diffusion plus ou moins grande,
une forme plus ou moins ésotérique et un usage politique quotidien ou
exceptionnel. Chaque séquence est une déclinaison de l'égalité. Ainsi à
partir de Kana où les sept fils naissent égaux on rencontre successivement
l'égalité des chasseurs, l'égalité des clans par la circulation matrimoniale et,
dernier avatar de l'égalité, l'identité clanique.

LES ACTIONS et ACTEURS
SEQUENCES Identité et Repérage Mikundukhu Mbomo
~ Tous les hommes Muyambili Mutsundi

Après Kokekha 1111111111

Kokekha 1111111111 1111111111 1111111111

Kota 1111111111 1111111111 1111111///

De Kana à Koto 1111111111 1111111111

Tableau 4 - Des séquences de l'histoire aux actions politiques.
Les hachures indiquent les séquences qui sont utilisées par les différents acteurs

Le tableau 4 résume et systématise la situation. Dans ce tableau, la coupe
stratigraphique de la mémoire, placée à gauche, est mise en regard de l'usage
propre à chacune des strates. C'est, en quelque sorte, la matrice de
transformation des séquences du récit en instruments politiques. Par
exemple, c'est dans l'épisode de Koto connu de tous les hommes que se
fonde et se proclame l'identité nzèbi. Les muyambili au cours du
renouvellement de l'alliance puiseront leurs arguments dans les trois
séquences qui vont de Kana à Kokekha. Et lors des mbomo, les plus
prestigieux d'entre eux, les mutsundi, trouveront leurs armes décisives, leur
neuvième et dernière formule, dans la séquence la plus récente, après
Kokekha, période durant laquelle se constituent maisons, nzo, et en
particulier les maisons dépendantes, nzo muvigha. Mais dans les débuts de la
lutte, faisant flèche de tout bois, ils ne s'interdiront aucune des autres
séquences.

Le pouvoir de la parole, dans les confrontations, tient au rapport entre une
strate et la concrétion qui en est extraite. Pour quitter la métaphore
géologique, on peut dire que le talent du muyambili vient de l'adéquation de
la formule avec le moment de la confrontation où elle est utilisée.

Les devises doivent être considérées à part. Connues de tous les hommes,
elles sont, en quelques phrases, un extrait des récits claniques dont elles sont
des morceaux choisis. Leur enseignement au moment de l'initiation fournit
aux hommes les codes de l'univers clanique nécessaires dans le quotidien.
Par la suite, leur récitation suscitera la solidarité des clans.

126



Formules et proverbes

La fonne spécifique que revêt le savoir est une phrase courte désignée par
le tenne matsaba dans les parlers inzèbi du Congo et par le tenne de kokoma
dans ceux du Gabon. Généralement traduit par proverbe, ces tennes
s'appliquent, selon le contexte où ils sont utilisés, soit à des proverbes, soit à
des formules.

Le proverbe, selon les dictionnaires, est une expression concise qui
résume un ensemble de significations partagées par un grand nombre de
gens. C'est une sentence courte et imagée d'usage commun qui exprime une
vérité d'expérience. Dans ce sens les matsabalkokoma seront largement
utilisées pour décrire les relations concrètes entre parents. Elles font état
d'une connaissance qui suppose une certaine expérience mais qui n'a aucun
caractère secret. Par exemple le rôle d'intennédiaire et d'intercesseur que le
grand-père joue pour son petit-fils sera comparé à celui de la tuyère d'argile
à travers laquelle l'air est soufflé sur le feu de la forge et le proverbe dira :

Mbimba busu, /célé ya /céti, muségisi mbwakha uniagevé
Le fourneau devant, la tuyère au milieu,

L'apprenti ne se brûle pas

Le grand-père évite à son petit-fils, l'apprenti, de se brûler au feu des
choses de la vie, en intervenant, par exemple auprès d'un oncle qui s'estime
délaissé et se fait menaçant. Il s'agit dans ce cas de présenter de façon
imagée une relation somme toute banale où se trouvent un homme et son
grand-père.

Tout autre sont les matsabalkokoma utilisées par les muyambili lors des
mikundukhu ou des mbomo. Appelées parfois aussi mbakha. ce sont des
fonnules. La fonnule, comme le proverbe, est caractérisée par sa concision.
C'est la fonne dans laquelle les récits sont mémorisés. En outre, le
vocabulaire souvent archaTque de la fonnule lui confère un caractère
ésotérique et fait qu'elle n'est utilisée qu'entre muyambili. La fonnule est en
quelque sorte la concrétion d'un récit. Dire une fonnule c'est aller dans la
mémoire et se référer à un récit qui devient alors un instrument politique.
Attardons-nous un peu sur cette action qui consiste à « dire une fonnule ».
La fonnule est, selon les contextes, brandie comme un drapeau, proférée
comme une insulte ou assénée comme une anne. Elle n'est jamais neutre.
Même en s'adressant à l'ethnologue. Je me souviens lorsque, dans la nuit,
Doumagni et Nyangadoumou, en réponse à ma question, scandaient à
l'unisson une formule, il y avait dans l'air un fonnidable bonheur de savoir.

La fonnule peut résumer un récit connu de tous. Ainsi une fonnule parmi
d'autres dit l'égalité des sept fils de Nzèbi :

Minieli tsambu miaki/a nzo bwésé
Les sept voyageurs dormirent la maison ouverte

127



Dans ce cas, la formule suscite l'adhésion de tous les hommes qUI
l'entendront, quelle que soit leur appartenance clanique.

Bien différente est la formule appliquée à Bakhindzi, fille de Buku :

Bakhindzi nziate leteembi lemo
Bakhindzi qui marche sur un seul pied

Elle révèle que Bakhindzi s'était blessée au pied en allant voler de la
nourriture dans une plantation protégée par des bâtons épointés. Cette
formule peut être citée dans un mikundukhu sans conséquence grave. Elle
suscitera seulement les moqueries à l'égard des gens du clan Mwanda et
viendra rappeler que des relations hostiles ont pris fin grâce à l'alliance
matrimoniale que le mikundukhu se propose de renouveler.

Beaucoup plus graves seront d'autres formules qui se réfèrent à la
naissance d'une nzo par capture et réduction en esclavage. Ainsi:

Mitsimba mi babakha mu ngombi
Mitsimba acquis par la cithare

Cette formule évoque l'origine servile de la nzo Ndulu chez les
Mitsimba. Dans les affrontements du mbomo, cette formule peut être lancée
par un muyambili et avoir l'effet dévastateur d'un javelot ainsi que l'a bien
relevé Jan Vansina CVANSINA 1., 1985, 36).

Pour reprendre chacun des cas qui viennent d'être évoqués, la formule
peut susciter la solidarité des hommes et dire leur commune identité, elle
peut révéler une hostilité ancienne et justifier l'alliance en train d'être
renouvelée lors d'un mikundukhu ou bien devenir une anne pour remporter
la décision lors d'un mbomo. Une fonnule prend d'abord son sens par la
séquence dont elle est extraite. De Kana à Koto c'est l'égalité des hommes
sur laquelle l'accent est mis. L'épisode de Koto dira l'identité nzèbi. De
Koto à Kokekha, ce sont les conflits qui opposèrent les clans les uns aux
autres qui sont mis en avant pour démontrer la nécessité de l'échange
matrimonial généralisé qui y mit un terme. Enfin l'histoire de chacun des
clans et particulièrement la constitution des nzo est sollicitée pour remporter
la décision lors d'un mbomo.

Le sens des matsabalkokoma est ainsi donné par l'action dans laquelle
elles sont engagées. Extraites de ce contexte elles n'ont pas plus de sens
qu'un masque africain sur le mur d'un salon parisien.

128



2. DE KANA À KOTO, DE L'ÉGALITÉ PREMIÈRE À L'ÉGALITÉ DES

CHASSEURS

C'est avec la naissance des sept fils que commence l'histoire nzèbi. Ce
qui se passe auparavant est d'accès difficile. Quelques formules font allusion
à Nzembi, un être de nature divine et à un couple initial Kengé et Manondzo
qui donnent naissance à des êtres mal dégagés de l'animalité, Nzèbi et
Mbèli. Je me garderais bien de prendre position sur cette partie où la
pénétration par les religions chrétiennes est manifeste.

Les sept fils naissent à Kana. Cet endroit est tout proche du marigot de
Léyokho, c'est la raison pour laquelle, Léyokho est souvent donné comme le
lieu de naissance des sept fils.

La version de Mboundou-Mboundou décrit en sept phrases l'état dans
lequel ils se trouvent: Ils sont nus, ils habitent une hutte de feuillage. Ils
cueillent les plantes de la forêt pour se nourrir et mangent crue la chair des
animaux qu'ils chassent. Ils n'ont pas de nom. Il est dit:

Kumbu tsom; : Me !
Le premier nom : Moi !

Cette proclamation en trois mots n'est pas seulement un des éléments de
la description du dénuement initial où se trouvent les sept fils de Nzèbi, c'est
aussi une affirmation politique.

Naître sans nom est la description de l'égalité première et absolue. On ne
sait pas qui fut le premier à naître. Aucun des sept ne peut se prétendre
l'aîné, ibutu, et ne peut considérer ses frères comme des ngébé, des petits. Et
aucun d'entre eux n'est le mukombo, le dernier-né de la fratrie. Enfin aucun
d'eux n'est le frère aîné, muku/u, de l'autre, ni son frère cadet, mukhèkh. Le
vocabulaire de la séniorité n'existe pas encore (8).

Bref, en trois mots se trouve décrite l'égalité des sept fils ou du moins
l'absence d'inégalité. Ce ne sont pas des frères qui naissent à Kans, ce sont
des égaux. Pour Rosanvallon : « L'idée de société des égaux renvoie dans ce
cas à une forme de relation sociale, à un type de société dans laquelle nul
n'est soumis à la volonté d'autrui (ROSANVALLON, 2011, 39). » C'est ce
qui se passe effectivement dès la naissance des sept fils. Chacun d'eux est
autonome et ne dépend d'aucun des six autres. Le Pygmée fait exception. Il a
un nom et l'on apprendra plus tard, lors de l'épisode de Koto, qu'il est
dépendant du clan des Makhamba.

L'égalité à la naissance donne le ton à l'ensemble de la narration. Mais
c'est une égalité théorique. Elle ne peut pas être décrite et l'absence de nom
rend impossible toute continuation du récit. Personne ne peut savoir qui fait
quoi. L'égalité première n'est qu'un point de départ fugace et indescriptible.
De surcroît, cette absence de nom qui signifie l'égalité à la naissance, ne
garantit nullement que celle-ci soit maintenue par la suite. Et le subterfuge

129



inventé par celui qui sera nommé Mombo prouve le contraire. En s'emparant
de la part de nourriture prévue pour ses frères, celui-ci démontre
pratiquement comment cette absence initiale de nom qui signifie l'égalité
devient, si elle perdure, source d'inégalité.

Le récit dont le début est doublement placé sous le signe de l'égalité fait
rapidement place aux premiers conflits. Ainsi Buku se prétend l'aîné alors
qu'il n'est que le premier à être nommé. Cette prétention insupportable le
rendra fou et il finira par manger des excréments ce qui lui vaudra d'être
surnommé Ibondzo, du nom de la pelote que roule le scarabée. Mais c'est
surtout la tentative de Mwélé de faire de Nyimbi son dépendant qui marque
la fin de l'égalité initiale. La formule d'apparence anodine selon laquelle les
sept fils dormirent la maison ouverte qui décrit l'égalité des dormeurs, relate,
en fait, la fin d'un conflit. Dans leur errance, les Sept rencontrèrent une hutte
abandonnée par des Pygmées et décidèrent d'y passer la nuit. Mwélé qui
voulait réduire Nyimbi à sa merci lui donna l'ordre de fermer la maison. La
formule parle de nzo, la maison, mais il s'agit en fait d'une hutte, iletsi, qui
n'a pas de porte et dont l'ouverture doit être calfeutrée par des branchages
qu'il faut aller couper aux alentours. Ce qui se joue dans la demande de
Mwélé, n'est pas seulement de l'ordre des préséances. Mwélé demande à
Nyimbi un vrai travail. Bunzanga s'interpose et donne à Nyimbi une sacoche
pleine de moustiques qui accablent Mwélé pendant toute la nuit et
l'empêchent de dormir.

L'égalité des Sept ne va pas de soi. Ce n'est pas un état permanent, mais
le résultat d'une action sans cesse à recommencer.

A Kana, comme le dit la formule, les sept fils reçurent un nom et aussi un
surnom. Ainsi est affirmée leur différence et ce qui les distingue les suivra
tout le long de l'histoire. Les surnoms font surgir tout une galerie de
personnages dont les caractères sont les marqueurs de leur rapport à
l'égalité.

Buku, on l'a vu, se prétend l'aîné et deviendra fou. C'est Ibonzo,
l'excrément. Mwélé, dès le début du récit, affirme son pouvoir. Nzengé qui
découvre Koto est son Pygmée et on le voit dans l'épisode de la hutte
ouverte tenter de s'approprier Nyimbi.

Mombo est surnommé Makwéti, (ulewate: séparer) celui qui sépare les
protagonistes. En fait il est intervenu dans une dispute entre Buku et Mwélé,
les a séparés et réconciliés. Mombo est dit aussi Mombo Mabakha et aussi
Bukutu, celui qui a pitié, qui est généreux. C'est lui qui a eu l'idée du
subterfuge qui est à l'origine des noms.

Kombolo est l'insolent celui qui manque d'égard pour ses semblables.
Bunzanga est dit Bunzanga bu mikélé, c'est-à-dire, celui qui fait la loi.

Dès le début du récit, Bunzanga se manifeste en arbitre en défendant Nyimbi
contre Mwélé. Il apparaît, avant Koto, comme l'opérateur de cette égalité.
Cette distinction et cette prééminence lui viennent du rapport particulier avec
Nzèbi. Selon les versions, il a, par piété filiale, recueilli les ossements de

130



Nzèbi. Et c'est avec ces ossements que Bunzanga obtint le Ngoye auprès des
Wandji. Dans d'autres versions, c'est Mayu Manzèbi qui hérita des pouvoirs
de Nzèbi et qui les transmit ensuite à Bunzanga.

Ndombi: L'expression «crocodile de Mwélé» vient rappeler la dette
qu'il a envers Mwélé qui lui a pennis de traverser la rivière grâce à son
crocodile.

Nyimbi est Nyimbi wa tsambu, Nyimbi le septième. C'est le seul des
Sept à être désigné, dans sa devise, par son ordre de nomination. Cette
singularité le désigne comme s'il se trouvait être le petit dernier de la fratrie.
Cette faiblesse est confinnée par la suite du récit. Ainsi dans l'épisode de la
hutte ouverte il échappe à la servitude grâce à Bunzanga. Mais après Koto il
devient dépendant de ce dernier. Il sera surnommé Matsekena ou Mbadinga,
et aussi Musieka, l'envoyé, le serviteur, par allusion à l'épisode de la cruche
cassée.

3. LA CHASSE AU FILET OU L'ÉGALITÉ NÉCESSAIRE

Le savoir des muyambili est lié à la chasse et plus particulièrement à la
chasse au filet. Ainsi c'est avec leur cloche que les muyambili recherchent la
vérité comme les chiens le gibier. C'est à quatre pattes, comme des chiens,
qu'ils mangent les mbanga qui les consacrent comme responsables de la
parole pour leur clan. C'est au retour de la chasse que les devises des clans
sont récitées. C'est avec la peau d'un animal que les dya montent sur le
mikhoba.

Il est peu question de la chasse dans les récits et pas du tout, ou si peu, de
la chasse au filet. On y apprend que c'est au retour de la chasse que Mombo
mit en œuvre le subterfuge qui amena les sept fils à avoir un nom. Le
nombre sept n'est probablement pas un hasard et n'est pas sans rapport avec
la chasse. Beaucoup de parties de chasse au filet ne réunissent pas plus de
sept participants, soit six hommes répartis en deux ailes et un rabatteur. Et
l'on peut même dire qu'à moins de sept une partie de chasse a peu de chance
d'être fructueuse (9). Sept chasseurs suffisent à une partie de chasse au filet.
Mais la condition nécessaire pour que cette partie de chasse ait lieu, pour que
l'outil collectif, l'enclos de filet (10), puisse exister, est que l'égalité
préalable des chasseurs soit établie. Cette égalité n'est pas donnée a priori.
Elle doit être produite à chaque partie de chasse par l'ensemble des
participants. Avant d'être production de viande, la chasse au filet est d'abord
production d'égalité.

1. La technique

La chasse au filet est une activité de forêt qui consiste à encercler le
gibier par un enclos de filets, à le rabattre sur les filets où il est tué à la lance

131



ou à la machette. Il existe une grande diversité de chasses au filet (11). Pour
simplifier, je ne considérerai que la chasse la plus fréquente, qui se fait à
partir des villages, ou qui a lieu lors des grandes expéditions de saison sèche.

L'enclos approximativement circulaire est constitué par la mise bout à
bout des filets individuels tendus, attachés les uns aux autres, accrochés aux
branches des arbustes dans leur partie supérieure et fixés au sol par des
branchettes. Le filet pour le gibier courant a environ un mètre de haut et sa
longueur atteint vingt à trente mètres. Les deux ailes de l'enclos, l'aile
droite, lendumi et l'aile gauche, lekèdi sont déployées à partir du centre, le
ngomo, jusque vers leurs extrémités qui, non jointives, délimitent une
ouverture par laqueIle le ou les rabatteurs et les chiens pénètrent dans
l'enclos. Dans chacune des ailes la position des filets est repérée par un nom.
A partir du centre et en aIlant vers l'extrémité de chaque aile on rencontre
successivement les postes ngomo de part et d'autre du centre puis lebongo,
budibongo, mubondo et enfin lekuku de part et d'autre de l'ouverture de
l'enclos. Lorsqu'il y plus de cinq filets dans chaque aile, ce qui est assez
rare, les filets au-delà de mubondo et en-deçà de lekuku ne sont pas nommés
mais ceux qui les occupent connaissent très bien leur position par rapport
aux autres filets de l'aile. La position de chacun des filets de l'enclos est
repérée par son appartenance à l'une des deux ailes et, dans ceIle-ci, par sa
position à partir du centre. Par exemple il y a lekuku lendumi, le dernier filet
à droite, lebongo lekèdi, le deuxième filet à gauche etc...

La répartition des chasseurs dans les différents postes est faite peu avant
de pénétrer dans l'endroit de la forêt où la chasse aura lieu. Les filets des
participants sont placés pliés, les uns à côté des autres dans l'ordre qui sera
le leur dans l'enclos. Ce repérage préalable qui assure la coordination de tous
pour la mise en place rapide de l'enclos est rendu nécessaire par
l'impossibilité où se trouvent les chasseurs de communiquer entre eux par la
voix ou par le regard. Chacun des chasseurs, étant donné la densité de la
végétation arbustive et la longueur des filets, ne peut avoir une vue de
l'ensemble de la chasse et se trouve incapable de régler visueIlement son
activité sur ceIle de ses voisins. De plus, la proximité du gibier interdit tout
échange par la voix. Aussi c'est dans le silence absolu que les chasseurs des
deux ailes se dispersent à partir du centre et rejoignent leur position en
suivant ce qui devient rapidement un sentier le long duquel seront tendus les
filets. Chacun des chasseurs évalue sa position par rapport à celui qui le
précède, c'est à dire, celui qui se trouve immédiatement entre lui et le ngomo
et sans attendre que le filet précédent soit arrivé jusqu'à lui, chacun déploie
son filet en l'attachant sommairement aux arbustes, laissant au voisin le soin,
après avoir tendu son filet sur toute sa longueur, de raccorder les filets entre
eux et de fixer solidement leurs extrémités aux arbres et aux arbustes.

Une fois chaque filet complètement déroulé et fixé, les chasseurs
pénètrent dans l'enclos, machette en main, et attendent, devant leur filet le
début de la chasse.163La chasse peut commencer lorsque les filets lekuku

132



sont en place. Le ou les rabatteurs enlèvent les bouchons d'herbe qui ont
immobilisé les battants de cloches des chiens et pénètrent avec eux dans
l'enclos. Les sons des cloches bien reconnaissables selon qu'elles ont un ou
deux battants, qu'elles sont en bois ou en métal permettent de suivre les
chiens et de savoir à leur rythme si l'animal est levé et d'évaluer la direction
où il se dirige afin de se préparer à l'intercepter.

La chasse ordinaire, se pratique à partir du village lorsqu'un animal a été
repéré dans la forêt voisine. Un enclos suffit généralement à le capturer. La
grande chasse a lieu lors des expéditions qui ont lieu pendant la saison sèche
après le débroussage des nouveaux terrains de culture et avant les abattages.
Ces bilsa/ca, comme on appelle ces expéditions pour la chasse, peuvent durer
une semaine ou deux et entraînent le déplacement de la population active du
village qui s'installe dans un campement. La chasse réunit un grand nombre
de chasseurs et de nombreux enclos sont constitués tout le long du jour.

2. Les disparités de la technique et leur compensation

Le partage de la viande est fait sur place sitôt la chasse terminée. Tous les
chasseurs reçoivent de la viande et la part de chacun est en rapport avec le
rôle effectif qu'il a tenu. Le partage consiste à diviser l'animal en deux
moitiés. La première revient à ceux qui ont eu la responsabilité immédiate de
la capture, le tueur et éventuellement celui qui l'a aidé, et le possesseur des
chiens. L'autre moitié est attribuée aux hommes de filets qui n'ont pas eu de
responsabilité immédiate dans la capture mais dont la participation est
nécessaire pour la constitution de l'enclos.

Pour un enclos donné, le travail et la viande ne sont pas répartis à égalité
entre tous les hommes de filet. Les filets les plus éloignés du centre sont
ceux qui nécessitent le plus de travail. Ainsi les chasseurs en lekuku, partant
du ngomo doivent parcourir toute l'aile avant de placer leur filet et pour cela
ils doivent s'ouvrir à la machette un chemin à travers la végétation. Par
contre, les filets en ngomo ne nécessitent qu'un faible déplacement, l'homme
à ce poste n'ayant que la longueur de son filet à parcourir. Les filets du
centre ont, par contre, le plus de chances de recevoir du gibier. Ce sont les
premiers installés et de ce fait, ils sont les premiers en état de capturer du
gibier. De plus, il est très rare qu'un animal poursuivi par les chiens aille en
lekuku; il tend à parcourir le plus de distance avant d'être arrêté par un filet.
Aussi ce sont les trois filets en ngomo, lebongo et budibongo qui ont le plus
de chances de l'intercepter.

133



/' '\

r 1
\ /
~

ngomo

............ ........

· U' U·-.#1 11"2 ........ 11' .., •

c • ri •

• IltI • ~

Figure 5 - La chasse au filet.
En haut: les filets sont mis en place à partir du point ngomo.
'Au milieu: Le rabatteur et les chiens entrent dans l'enclos

et les hommes se tiennent devant leur filet déployé.
En bas: La rotation des postes d'un enclos à l'autre.

La quantité de viande qui revient à chacun des hommes de filet dépend du
nombre de participants. C'est dans la grande chasse de saison sèche, avec un
nombre élevé de participants que les disparités dans le partage sont les plus
grandes. Dans ce type de chasse, à ces disparités s'en ajoutent d'autres qui

134



tiennent à la part de travail et à la probabilité plus ou moins grande de tuer
un animal qui revient à chacun des hommes de filet.

Pour résumer, pour un enclos donné, au fur et à mesure que l'on s'éloigne
du centre, il y a diminution des chances d'attraper du gibier et augmentation
du travail. Mais toutes ces disparités entre les hommes des filets, inhérentes
à la technique, tendent à être amorties grâce à une rotation des chasseurs
d'un enclos à l'autre. Ainsi:

2- Dans l'enclos l, le chasseur A est en ngomo, B est en lebongo, C en
budibongo, 0 en mubondo, et E en lekuku.

3- Dans l'enclos 2, le chasseur E vient en ngomo, A en lebongo. B en
budibongo, C en mubondo, et 0 en lekuku etc...

Cette rotation se poursuit d'enclos en enclos et d'un jour à l'autre pendant
toute la durée de l'expédition de chasse et compense ainsi les inégalités liées
à la technique.

3. L'égalité des chances

Les disparités de la technique qui viennent d'être mises en évidence
amènent à revenir sur ce qui se passe au tout début de la chasse, au moment
où les hommes viennent d'arriver sur le terrain de chasse et ont déposé leurs
filets à terre. La discussion est vive. Un filet et son propriétaire se déplacent,
puis un autre. Peu à peu, au gré des déplacements des filets et des hommes,
le plan de l'enclos avec ses deux ailes se dessine au sol. Puis les discussions
et les déplacements prennent fin. Un accord s'est fait; la chasse peut
commencer. L'observateur peut très bien comprendre que chacun, tenant
compte des disparités de la technique, essaye d'obtenir la meilleure place
autour de l'enclos par exemple en ngomo ou en lebongo.

Mais réduire les négociations qui ont lieu avant le début de la chasse à
des critères techniques ce serait oublier que la chasse est le domaine par
excellence de la magie. Henri Koch a consacré un livre entier à ce sujet au
Cameroun (KOCH H., 1968). Les pratiques magiques s'imposent à
l'observateur. Ainsi, dans les années trente, comme le rapporte Ephraim
Andersson, un missionnaire de passage, J. Ôhmeman, observe le curieux
dispositif mis en place par les hommes d'un village nzèbi pour faire revenir
la chance à la chasse. « A l'entrée du village, se trouvait un pieu auquel on
avait suspendu un sac que l'on porte sur l'épaule et un morceau de viande
séchée. Le poteau étant entouré d'une liane souple qui semblait avoir été
plantée au pied du poteau. A côté, il y avait aussi une marmite que
soutenaient trois morceaux de bois. L'explication en est la suivante: la
chance à la chasse avait totalement disparu du village. Des hommes sages
trouvèrent que la cause en était qu'un vieux chasseur, mort récemment,
n'avait pas été suffisamment honoré. On organisa une tète à sa mémoire et
on prépara le 'médicament' que nous venons de décrire. Les chasseurs
apportèrent leurs filets de chasse et les firent passer entre le poteau et la

135



liane, qui désignait la forte corde avec laquelle on étend le bord supérieur du
filet de chasse. La viande suspendue au poteau était la part du mort prélevée
sur le sacrifice. Il était maintenant apaisé... et il se tiendrait volontiers en cet
endroit, faisant cuire sa viande au feu que l'on n'avait pas allumé. S'il avait
besoin d'autre chose, il avait à sa disposition le sac accroché au
poteau (ANDERSSON E., 1953, 80). »

D'autres pratiques m'ont été décrites. Ainsi dans les grandes expéditions
de saison sèche, quand le gibier se faisait rare, les hommes de l'expédition se
réunissaient et lorsque dans la nuit ils entendaient l'oiseau mubenda,
ensemble ils invoquaient tous les animaux et partaient chasser dans la
direction où ils avaient entendu l'oiseau chanter. Aujourd'hui lorsque la
chasse est mauvaise c'est le Njobi qui est consulté.

A côté de ces pratiques magiques collectives qui sont les plus visibles, il
en existe d'autres, plus discrètes, auxquelles recourent les individus. Un
proverbe peut alors éclairer l'observateur:

Tsindi ukwa mu ibéké amu mubaka bubwé vé
C'est par la magie que se capture l'écureuil et non par le filet bien placé

La chasse à l'écureuil est pleine d'incertitude. Elle se pratique avec des
filets spéciaux; elle implique des manœuvres complexes et donne souvent
lieu à des conflits entre les participants. Aussi la magie trouve-t-elle un point
d'application privilégié dans cette chasse très particulière. Mais la magie est
partie prenante dans toutes les autres sortes de chasse où chacun des
participants vient non seulement avec son filet mais aussi avec son ibéké.
Ibéké signifie la chance à la chasse, à la différence de mpolo, la chance en
général.

Nyangadoumou me décrit comment Likimi, son père, lui avait
confectionné son ibéké alors que, jeune homme, il avait déjà, mais sans
succès participé à plusieurs chasses au filet. C'est avant de participer pour la
première fois à une grande expédition de chasse, que Likirni lui prépara son
ibéké. La préparation était faite essentiellement de plantes, de feuilles de taro
blanc khongo de mutsésendé, Bridella grandis, de graines de mudzinga,
Morodona myristica. Likimi mâcha d'abord les graines, puis ramassa les
feuilles en y crachant dessus et en soufflant. En même temps, il invoqua à
haute voix tous les animaux de la forêt et termina cette liste ainsi:
« ... gazelle, antilope rayée, antilope dormante, antilope d'eau, quand les
chiens vous trouveront il faut que vous veniez tout droit dans mon filet. »

Pour fmir, ibéké fut emballé dans les feuilles de taro. Et c'est nanti de ce
paquet que Nyangadoumou partait à la chasse au filet. Arrivé sur les lieux,
en déployant son filet, il frottait son ibéké sur la corde du filet placée contre
terre. Puis après avoir disposé le paquet contre le filet, il rentrait dans
l'enclos.

136



Cette description ne donne qu'une faible idée de la composition et surtout
des modalités d'action des ibéké. Dans ce cas, ibéké avait son efficacité en
n'importe quelle position du chasseur dans l'enclos. Mais le plus souvent,
c'est dans une position précise. Par exemple uniquement dans l'aile lendumi
et dans cette aile en position lebongo. De ce fait il peut y avoir des
incompatibilités entre les ibéké présents autour de l'enclos. D'autres ibéké
peuvent empêcher les animaux de venir aux filets. Aussi leurs détenteurs,
quand ils sont reconnus, sont expulsés de la chasse ou n'y sont pas invités.

Tous les chasseurs ont un ibéké et le plus souvent plusieurs. Ce pouvoir
peut être obtenu d'un père, d'un oncle maternel, d'un beau-père, d'un ami.
Mais la magie de chasse a aussi ses spécialistes qui se consacrent à une
espèce particulière. Certains nganga apportent la chance avec le porc-épic,
d'autres avec le potamochère... Si l'ibéké que l'on possède n'a pas assez de
force il est possible d'en acheter un à quelqu'un reconnu pour en posséder un
puissant. Le paiement se fera contre une partie de l'animal que l'on tue ou
contre une certaine somme d'argent.

On comprend mieux pourquoi ce qui se passe juste avant le déploiement
des filets échappe pour l'essentiel à l'observateur. La négociation qui a lieu à
ce moment-là est la reconnaissance par tous les participants de la
topographie magique autour de l'enclos et des différences qu'elle implique.
Elle est la confrontation des ibéké et des êtres magiques de chacun des
participants. Le compromis auquel elle aboutit est l'accord des hommes
autour du filet pour se reconnaître une égalité des chances. Cet accord est le
préalable nécessaire à l'existence de l'instrument de la chasse qu'est l'enclos
constitué par la mise bout à bout des filets individuels. Après cet accord, la
chasse peut commencer. Chacun peut rejoindre le poste qui vient de lui être
attribué et déployer son filet. Cette reconnaissance par tous les participants
de l'égalité des chances de chacun est la condition nécessaire à l'existence de
l'outil collectif qu'est l'enclos, car un seul filet n'a aucune utilité
cynégétique (11 ).

4. L'égalité comme horizon politique

Dans son livre sur la magie et la chasse au Cameroun Henri Koch
compare la chasse au filet à la chasse à courre: « La chasse au filet est pour
les gens de la forêt ce que la chasse à courre est à certains pays d'Europe.
Tout en elle est traditionnellement fixé depuis les temps anciens. C'est un
cérémonial où tous les gestes, étudiés par les générations passées, sont des
legs obligatoirement respectés. Si elle a un sens profond, ce n'est pas
tellement de capturer du gibier, mais de mobiliser les rouages d'une coutume
ancestrale afin de la maintenir vivante (KOCH H., id, 177). »

Cette comparaison permet de faire progresser la compréhension de ce
qu'est la chasse au filet et de l'importance qu'elle a pour les Nzèbi. Et l'on

137



pourrait suivre Koch dans son approche et dire que la chasse au filet est un
retour dans un temps passé, le temps d'avant Koto.

La chasse à courre est le retour éphémère à la société aristocratique et à
ses usages sans pour autant la ressusciter durablement. De la même façon la
chasse au filet est le retour à l'égalité première des sept fils qui errent dans la
forêt avant de rencontrer Koto. Elle est le retour à un état antérieur à
l'agriculture où l'égalité était possible entre les hommes. C'est ainsi qu'on
peut comprendre l'atmosphère particulièrement joyeuse dans laquelle elle se
produit même si elle est précédée par un moment de grande tension avant le
déploiement des filets. C'est la fête des hommes entre eux, c'est un rêve
dans le passé vécu le temps d'une partie de chasse.

Mais la chasse au filet est bien plus que cela. Elle n'est pas une activité
occasionnelle pratiquée par une minorité. Elle est le fait de tous les hommes
et elle est pratiquée régulièrement. Dans les années soixante, la chasse au
filet est dans tout l'habitat forestier des Nzèbi, loin d'être anecdotique. Elle
fournit, à côté des techniques de piégeage, une partie importante de la viande
qui est consommée. Elle mobilise les hommes du village assez régulièrement
pour des chasses ordinaires. Mais surtout, en saison sèche, les expéditions de
chasse, qui voient se déplacer une grande partie des villageois sur
l'emplacement des anciens villages repris par la forêt, sont l'occasion de
pratiquer des chasses au filet de grande ampleur pendant plusieurs jours de
suite, voire plusieurs semaines. Ainsi est produite une grande quantité de
viande qui est fumée et rapportée au village.

Chaque constitution d'enclos est, comme on l'a vu, l'occasion d'une
négociation et finalement d'un compromis entre tous les hommes de filets
qui estiment que la chasse peut commencer puisqu'une égalité satisfaisante
pour tous est réalisée. Lors des expéditions de saison sèche, cette égalité des
chances est réalisée un grand nombre de fois autour des filets. Une certaine
égalité est indispensable à l'expédition dans son ensemble. Qu'un individu
ou qu'une maisonnée réalisent dans la durée des prises trop importantes peut
mettre brutalement fm à l'expédition car elles sont jugées comme acquises
par des moyens magiques excessifs. La chasse ordinaire, elle-même, banale,
n'a lieu qu'entre des hommes qui s'estiment en situation d'égalité. En sera
exclu celui dont on sait qu'il possède des pouvoirs magiques qui faussent le
jeu et qui rendront impossible l'établissement d'une égalité des chances.
Brefl'égalité est la condition nécessaire à l'existence de la chasse au filet. La
chasse au filet n'est donc pas seulement une production matérielle parmi
d'autres. C'est par ce jeu, répété à chaque partie de chasse, que l'égalité des
hommes demeure une référence vivante. Dans une société travaillée par la
traite esclavagiste et organisée selon des relations de séniorité, la chasse au
filet promeut l'égalité comme une relation souhaitable entre les hommes,
comme un horizon politique.

138



4. KOTO, LE COMMENCEMENT D'UNE HISTOIRE

Dans la stratification de la mémoire nzèbi Koto est le lieu d'une
discordance majeure. A Koto, une période s'achève et une autre commence.
L'acquisition de l'agriculture, des plantes et des femmes qui les cultivent
changent les relations des chasseurs entre eux. La société clanique est fondée
à Koto.

1. Un savoir ouvert et partagé

Le récit de Koto est un savoir ouvert dans sa forme et partagé par un
grand nombre. C'est sous la direction des muyambili que les adolescents
l'apprenaient au moment de la circoncision.

C'est un savoir dans la langue commune, à la différence de beaucoup
d'autres récits et en particulier de ceux qui racontent la constitution des
maisons, nzo, à l'intérieur des clans, à la différence, aussi, des devises
particulièrement hermétiques.

Le récit donne une description réaliste et précise des actions et des
personnages et les situe dans un cadre familier. Le Pygmée est à la chasse. Il
est en alerte. Il se tient au bord de la rivière et son attention est attirée par des
choses étranges qui descendent le courant. Il s'agit de coques d'arachide et
de morceaux de manioc qu'une femme a laissé tomber dans l'eau, un peu en
amont, là où sont les bassins de rouissage. De la même façon, on imagine
très bien l'arrivée de Pigha au village avec le Pygmée dans son panier. Elle
se fait discrète pour échapper à la surveillance de son frère et passe par
l'arrière de sa maison. C'est à l'arrière de la maison que se trouvent les
pouvoirs magiques dans la nzo makobo, c'est là aussi que se trouvent les
latrines. C'est la partie privée où se font les tractations préludant au mariage.
C'est par la porte arrière qu'on entre avec un gibier que l'on ne souhaite pas
exposer à la convoitise des voisins. C'est par la porte de l'arrière de la
maison que l'on peut s'enfuir en forêt.

Une des conséquences de cette grande diffusion du récit de Koto est
d'avoir été pénétré très tôt par les Européens. L'administrateur de Mimongo
recueille dans les années trente la première version à être publiée. Il est
probable que les missionnaires chrétiens qui s'installent à la même époque à
Mbigou et à Lébamba ont eu aussi accès à ce récit comme le montre la
version recueillie par Nyangadoumou où les personnages bibliques sont
présents dans le récit, Adam et Eve, Noé etc... Les deux personnages de
Manonzo et de Kengué que l'on retrouve dans plusieurs versions sont aussi
très certainement des importations chrétiennes. Les missions évangéliques
ont été particulièrement actives. Ainsi une thèse fut soutenue, à l'université
d'Indiana, sur la parenté nzèbi par un de leurs membres qui avait été présent
au Gabon de 1946 à 1963 (SHANK f. A.,1974).

Aujourd'hui, alors que la plupart des muyambili sont partis sans
successeurs rejoindre leurs ancêtres, le récit de Koto est ce qui subsiste de

139



leur savoir. Les étudiants à la recherche de traditions orales le recueillent
jusqu'à satiété. Les habitants des villes viennent le temps d'une soirée
assister au spectacle où le récit de Koto, mis en scène, est l'ultime
témoignage d'une culture nzèbi au sein de la nation gabonaise (12).

Se réclamer de Koto, c'est affirmer une identité nzèbi. Koto est un lieu
qui n'est revendiqué par aucun autre peuple. Et ceci malgré les affirmations
de ceux qui prétendent le contraire, comme c'est le cas des Tsangui dont
certains revendiquent Koto comme leur commune origine. Les traditions
orales recueillies par H. Deschamps montrent que seuls les Nzèbi se réfèrent
à Koto. Plus récemment, Th. Ngomo (1984) a enquêté sur l'origine des
Tsangui auprès de 30 informateurs. Et aucun d'entre eux n'a fait référence à
Koto.

A la période précoloniale, les connaissances accessibles aux hommes dès
leur circoncision, suscitent l'adhésion et la solidarité de l'ensemble des
Nzèbi en tant que peuple et dans chacun des clans. A la dispersion du peuple
nzèbi sur un immense territoire répond l'affirmation de son unité dans une
histoire qui atteint son point d'inflexion à Koto. Le récit de la naissance de la
société clanique à Koto est, comme en témoignent les nombreuses versions
recueillies sur tout l'espace habité par les Nzèbi, l'épisode le mieux connu et
celui qui suscite un accord général. Le récit de Koto est l'affirmation d'une
unité vécue dans la dispersion. De la même façon, les devises des clans
comportent toutes les noms des mokona, c'est à dire des quartiers du village
de Kokekha où tous les clans se trouvaient réunis.

2. Au commencement de la société

Tous les hommes connaissaient Koto et sont capables de dire ce qui s'y
était passé dans un récit quelquefois rustique mais qui donne l'essentiel:
Koto est le lieu d'un commencement.

La formule dit Koto letakhu la bibandu (13), c'est à dire «Koto au
commencement des clans». Mais quand commence le commencement?
C'est-à-dire quel est l'acte qui provoque le commencement? Mubusi me
donne la réponse avec une brève version du récit de Koto : «Nzengé le
Pygmée était à la chasse à l'arbalète lorsqu'il vit une femme qui préparait du
manioc au bord de la rivière. Nzengé fit l'amour avec la femme qui lui
demanda de lui donner le singe qu'il avait tué. Après cela elle lui donna
toutes les choses. » Je demande à Mubusi le nom de la femme. Il ne le sait
pas. Selon lui, le Pygmée a« couru avec la femme et il n'avait pas besoin de
connaître son nom ». Le chef de canton Benoît Vessé me donne une version
comparable: « le Pygmée a fait la bêtise avec la femme. C'est comme ça que
tout a commencé.» L'essentiel de ce qui se passe à Koto est dit. La
conjonction du Pygmée et de Pigha est l'acte par lequel commence une
nouvelle société.

140



Koto est dit « le commencement des clans» aussi parce que c'est à Koto
que les sept fils s'emparent des femmes et fondent avec elles les clans
auxquels elles donnent leur nom. Les clans ne sortent pas tout faits de ces
coils multiples. Koto n'est pas le lieu d'une création mais le coup d'envoi
d'une histoire dont les développements ne sont pas déterminés a priori. A
Koto se trouvent réunis tous les éléments d'une histoire qui ne fait que
commencer: les sept fils, les plantes et les femmes (14). Les chasseurs­
cueilleurs rencontrent des sédentaires. Cet événement est le premier d'une
histoire qui les transforme en ce qu'ils sont aujourd'hui: une société
clanique.

5. DE KOTO À KOKEKHA: L'ÉGALITÉ DES CLANS PAR L'ÉCHANGE

DES FEMMES.

1. Koto opère une coupure

La coupure qui s'opère à Koto est d'abord de l'ordre du visible. Rasés par
Pigha, les sept fils perdent leur pilosité et leur aspect animal. Mais une
coupure plus décisive intervient entre eux alors qu'une certaine égalité avait
prévalu jusqu'alors. Après Koto de nombreux incidents se produisent qui
perturbent leurs relations et qui aboutiront finalement à leur dispersion.

Si l'on s'attache plus particulièrement à Bunzanga, on voit qu'il apparaît
comme un arbitre pour la résolution des conflits qui surgissent entre ses
frères. C'est ainsi qu'il répartit entre eux les plantes trouvées à Koto. On le
voit aussi faire passer la Lébègni à ses frères sans leur demander de
contrepartie. Il porte Ndombi blessé au cours de la bataille à Koto. Les
relations de Bunzanga et de Nyimbi sont à cet égard significatives de ce
retournement. Dans l'épisode de la hutte ouverte, Nyimbi échappe à la
servitude grâce à l'intervention de Bunzanga. Mais après Koto, lors de
l'affaire de la cruche cassée, Nyimbi devient dépendant de Bunzanga qui lui
donne le surnom de Matsakena, l'envoyé, le serviteur.

2. Les dya maîtres des clans

Après Koto, les Sept ne sont plus seulement les sept fils de Nzèbi. Ils
deviennent désormais des dya, des maîtres des clans, ce qui change les
relations entre eux. Etre dya c'est avoir les pouvoirs magiques pour agrandir
et protéger son clan.

Le titre de dya est porté par les sept fils et par quelques-uns de leurs
descendants. Pour devenir dya il fallait produire la peau d'un animal que l'on
avait capturé. C'est avec la peau du varan que Mwélé devint dya, Mombo
avec celle du chat sauvage, Kombolo avec celle du galago, Bunzanga avec
celle de la panthère. Au cours d'une cérémonie cette peau était présentée et
celui qui devenait dya était élevé sur le mikhoba, sorte de siège élevé

141



construit pour la circonstance. Aucune infonnation n'a pu être obtenue sur
ce siège et les infonnateurs qui ont été scolarisés traduisent mikhoba par
trône et l'élévation sur ce siège par intronisation. On pourrait comparer cette
cérémonie à l'élévation sur un bouclier, le pavois, qui aurait été chez les
Mérovingiens le signe d'accession à la royauté. Le chef de guerre valeureux
était ainsi élevé socialement parmi les siens. Le verbe ubiale utilisé pour
décrire l'action de monter implique une élévation sociale. C'est le même
verbe qui se retrouve chez les Téké de l'ouest et qui est à l'origine de
mubiale, titre porté par les chefs nzinéké (M.-C. DUPRE, 1972). On peut
aussi rapprocher l'élévation sur le mikhoba de celle qui a lieu au cours de la
cérémonie du miyali chez les Kukuya (P. BONNAFE, 1973).

Celui qui devenait dya s'élevait au-dessus de tous les autres en exhibant
la peau de l'animal qu'il avait tué montrant ainsi à tous ses qualités de
chasseur valeureux. Mais la concentration des pouvoirs magiques que cela
suppose comporte une limite. Le pouvoir tue et la condition de dya ne durait
que peu de temps. Cette limitation est à rapprocher de ce qui se produit dans
la chasse au filet où ceux qui ont trop de pouvoirs sont écartés aussi bien de
la chasse ordinaire que des grandes expéditions de saison sèche. La chasse
au filet est un jeu de l'égalité entre les hommes. Avec l'avènement des dya
ce jeu sur l'égalité se poursuit, désonnais entre les clans.

3. L'invention de la dot

La femme rencontrée par le Pygmée est la première femme qui apparaît
dans les récits qui demeurent dans une vacuité ambiguë jusqu'à l'épisode de
Koto. Cela commence avec Nzèbi lui-même. La fonnule dit:

Nzèbi abota bana tsambu

Cela peut être compris de deux façons. La première, selon laquelle
« Nzèbi mit au monde» en fait un personnage féminin alors que l'autre
traduction possible demeure dans l'ambiguïté. «Nzèbi engendra, fit naître»
peut s'appliquer aux deux sexes. Par la suite, dans le récit du subterfuge qui
pennit aux sept fils de recevoir un nom, on apprend qu'ils reçoivent leur
nourriture de leur mère. Mais celle-ci n'est pas visible pour des raisons qui
ne sont pas dites par le récit et, de surcroît, elle n'est pas nommée.

On peut se demander, si avant la découverte de Koto, les sept fils ont des
femmes. Quelques maigres indices pennettent de nourrir des soupçons
d'inceste. Ainsi dans la chasse au filet l'une des ailes de l'enclos est nommée
lekèdi, la sœur et l'autre aile lendumi, le frère. Et c'est en ngomo, qu'a lieu
l'union nécessaire et incestueuse de l'aile frère et de l'aile sœur sans laquelle
les filets individuels ne peuvent constituer l'instrument de la chasse. Par
contraste, il faut signaler que la métallurgie met en scène la métaphore du
mariage. Le feu dans le fourneau était entretenu par l'action conjointe de

142



deux soufflets, l'un, le plus grand est dit mulumi, le mari, l'autre mukèdi,
l'épouse.

A Koto-même, avant l'arrivée des sept fils, ce sont des relations
incestueuses qui prévalent entre Pigha et son frère. La plupart des versions
du récit de Koto mettent très clairement en scène la relation incestueuse entre
Pigha et son frère. Pour éloigner celui-ci, elle doit lui montrer son sexe
qu'elle a enduit de teinture rouge et le dissuader ainsi, puisqu'elle a ses
règles, de venir et d'avoir des relations sexuelles avec elle.

C'est la conjonction de Pigha et du Pygmée qui est, sans aucun doute, la
première union non incestueuse de l'histoire nzèbi. Cette aventure avec
l'étranger n'est pas sans risque et ce n'est peut-être pas un hasard si c'est un
dépendant, un Pygmée qui est chargé dans le récit de cette reconnaissance au
bénéfice de ses maîtres. D'ailleurs, les protagonistes de la rencontre sont,
eux-mêmes, bien conscients du danger. Avant même de voir Nzengé, Pigha
est effrayée par l'odeur de gorille qu'elle sent alors qu'elle travaille dans son
bassin de rouissage. Elle est encore plus effrayée par l'aspect velu de Nzengé
et c'est le don de l'animal qu'il a tué, un lézard ou un écureuil, selon les
versions, auquel elle répond par un don de manioc qui la rassure et lui fait
continuer la relation.

Il fut un temps, au tout début, me dit Pierre Ndombi, où l'on épousait sa
sœur. Mais très souvent le mari maltraitait sa femme et pouvait même la
tuer; aussi les dya ou leurs descendants se réunirent pour mettre fin à cet état
de choses et décidèrent que les mariages se feraient entre un homme et une
femme de clans différents. A partir de ce moment-là la femme épousée
devint la personne d'autrui, mutangènyi, ou la femme d'autrui,
muk.asangényi, qui ne peut être traitée n'importe comment. Le moment où
l'on se mit à épouser les femmes des autres clans n'est pas précisé mais on
peut imaginer que c'est peu de temps après la découverte de Koto.

Cette alliance entre les clans amena à l'invention de la dot (15). Mwélé,
l'ancêtre du clan des Makhamba et Mombo, l'ancêtre des Sièyi épousèrent
chacun la sœur de l'autre. L'épouse de Mwélé vint à mourir et Mombo le tint
responsable et lui fit payer le prix du sang, lébumi. A quelque temps de là la
sœur de Mwélé mourut et Mombo paya à son tour le prix du sang. Après ces
événements, Mombo et Mwélé réunirent tous les autres fils de Nzèbi et
décidèrent en commun de donner la dot lors du mariage, au lieu d'avoir à
acquitter le prix du sang à la mort de l'épouse.

Une formule rappelle cet événement:

La nya la Mwélé, la nya la Mombo
La mort laissée par Mwélé, la mort laissée par Mombo

Aujourd'hui, lorsqu'après la mort d'un des époux, on renouvelle
l'alliance entre leurs deux clans lors du mikundukhu, cette formule scandée à
plusieurs reprises par les participants vient rappeler cette invention décisive.

143



-
L'invention de la dot, en effet, transfonne la nature de l'échange
matrimonial. L'échange de leurs sœurs par Mwélé et Mombo est ce qu'il est
convenu d'appeler, depuis Lévi-Strauss, l'échange restreint. Il implique que
l'échange de femmes ne se produise qu'entre deux individus ou entre deux
groupes. La dot émancipe l'échange de cette configuration en fournissant au
donneur de femme les moyens de s'en procurer une autre auprès d'un autre
groupe. Elle rend possible la pratique de l'échange généralisé et son
extension à un grand nombre de partenaires. Cette interprétation de la dot est
celle que donne Lévi-Strauss du lobola qui « n'est pas autre chose qu'une
fonne détournée du mariage par échange (LEVI-STRAUSS, 1967, 539»).
Mais cette sorte d'échange est bien plus qu'un cas parmi d'autres dans une
typologie des échanges matrimoniaux. La dot est le moyen de lier les clans
de la façon la plus étendue possible et de substituer à l'hostilité toujours
latente des relations de réciprocité.

La dot est comme un repas offert à ceux qui donnent une femme alors
que le mariage est vécu sur le mode du rapt. A l'issue du dernier versement
de la dot, l'épouse est emmenée au village de son mari par ses belles-sœurs.
Dès que l'on s'aperçoit dans son village de sa disparition, une troupe se
fonne constituée principalement par ses frères. Ceux-ci en arrivant au village
où vient de s'installer leur sœur mènent un grand tapage accompagné de cris
et d'insultes qui ne cessent qu'avec le repas que leur apporte le mari. C'est
bien d'un repas dont il s'agit puisque que le fait de recevoir la dot se dit
manger les biens, wundjia ma.fwa. Donner la dot quand on reçoit une femme,
c'est offrir symboliquement un repas à ceux qui la donnent, c'est les
concevoir comme des autres et semblables à soi-même. Donner la dot est
une action politique, c'est rendre possible l'extension à tous les clans des
relations instaurées entre deux d'entre eux. C'est une façon pour les clans
d'être égaux dans les échanges matrimoniaux dont la résultante est la
constitution et la reproduction de l'espace qui constitue les Nzèbi en une
entité politique.

4. Les femmes et la connaissance

Les femmes sont écartées de la connaissance. Plusieurs proverbes les
stigmatisent comme incapables par leur nature de détenir et de transmettre le
savoir. La plupart d'entre elles, cependant, ne sont pas vraiment ignorantes
des choses de leur clan. Pour avoir suivi des affaires, pour avoir assisté aux
mikundukhu, elles ont acquis un certain savoir qu'elles ne manifesteront
jamais devant les hommes. Et l'on se souvient de quelques femmes, très
rares, qui parlèrent les choses du clan pour assurer l'intérim, en quelque
sorte, en l'absence d'homme compétent. Pour justifier l'exclusion des
femmes de la connaissance on me cite 1'histoire de Tsundi. Celle-ci avait un
oncle qui lui fit manger les mbanga et la consacra ainsi muyambili A la
mort de celui-ci Tsundi fut la seule à pouvoir juger les affaires de sa famille

144



et pourtant tous les hommes lui refusèrent ce rôle. Tsundi se mit alors à
parcourir la brousse avec son panier en parlant aux arbres et en déclamant
des proverbes et des formules. Les hommes qui la suivaient dirent: Tsundi,
atsundi, muyambili, muyambili, c'est à dire « celle qui parle beaucoup,
beaucoup ». Ce qui est tout le contraire de la parole maîtrisée des muyambili.
Par la suite elle s'enfuit chez les Tsangi de la région de Mossendjo où elle
aurait été à l'origine de la nzo Tsundi.

6. APRtS KOKEKHA ET LA DISPERSION

Kokekha appelé aussi Kokha m'a été donné à plusieurs reprises comme le
dernier village où les clans se trouvaient réunis. Dans le même ordre d'idée,
mukolcha est la réunion lors d'un décès. Ce qui n'exclut pas qu'il y eut
d'autres villages où tous furent réunis comme Wala ou Wala Bikundi
Misongi Kama qui fut installé après la traversée de la Lébènyi. Les gens de
Mbèli étaient réunis à Kongo. C'est la discorde qui provoque la dispersion
des clans. Ainsi les prétentions de Buku à se dire l'aîné des sept fils le
rendirent fou et ses manières grossières le firent chasser de Kokekha.
Bunzanga fut surnommé Buzanga bu mikélé. Il est celui qui juge et qui
arbitre. A plusieurs reprises il intervenient, pour régler un différend entre
deux de ses frères ou aider l'un d'eux comme Nyimbi. Mais ses prétentions à
vouloir s'occuper de tout le rendirent insupportable. Il fut pour cela chassé
par ses frères et dut se réfugier chez Mwanza, son beau-frère.

1. L'impact de la traite esclavagiste
Durant le XIXe siècle, les marchandises européennes déchargées sur les

côtes atteignaient les Nzèbi par un commerce où les ethnies se relayaient les
unes les autres. La traite, c'est ainsi que ce commerce fut appelé, acheminait
dans l'autre sens, de l'intérieur vers la côte, de l'ivoire, du caoutchouc et les
esclaves (DUPRE G., 1972).

Des indices laissent à penser que les esclaves nzèbi furent relativement
peu nombreux à être acheminés sur la côte par la traite (CURTIN, P.O. et
VANSINA, J. 1964), mais par le climat général qu'elle instaure elle rend
courant, habituel et normal les transactions portant sur des personnes et
affecte profondément la société clanique. Les récits claniques se font les
échos de cette histoire où les captures de Pygmées pris pour vol de nourriture
sont innombrables. Dans les récits, il est courant que des personnes soient
données contre un service rendu, pour s'installer sur une terre et pouvoir y
cultiver, pour réparer un préjudice ou comme butin.

A l'issue d'une guerre menée par Ndinga Lesombo contre les Obamba,
ceux-ci durent donner trois femmes. Les noms qui leur sont données sont
une description pitoyable de leur état de captives. Toutes les trois sont

145



nommées «Corde» et les deux noms complets qui nous sont parvenus,
« Corde-attendez-moi » et « Corde mouillée », en disent long sur la douleur
des captives emmenées attachées sur les pistes glissantes. L'hostilité
généralisée de la traite sévit jusqu'à l'intérieur des villages. Le récit du
mortier que les femmes font circuler d'une maison à l'autre en le tirant avec
une liane pour échapper au danger est symptomatique de cette atmosphère. Il
ne fait pas bon pour une femme ou un enfant de s'aventurer seul hors de leur
quartier.

La traite esclavagiste n'est pas de l'histoire ancienne. Au moment de
l'enquête, les hommes d'une quarantaine d'années se souvenaient d'avoir vu
dans leur enfance des hommes entravés par une fourche en bois et attachés
au poteau de la maison. Cette contrainte physique s'accompagnait d'un
traitement qui devait unir le nouvel esclave à son maître. Pendant cette
période de coercition physique, le nouvel esclave ingurgitait des préparations
spéciales à base de pâte d'arachide dans lesquelles étaient incorporées des
drogues qui devaient l'attacher définitivement à son maître. Si, après un
séjour plus ou moins long chez son maître, l'esclave pouvait retrouver sa
famille et se faire libérer par elle, encore fallait-il mettre fm à ce lien de
dépendance. C'est ainsi qu'un vieil homme, ancien esclave chez les Punu de
la région de Divénié, put après la mort de son maître retrouver son lignage et
le rejoindre. Mais il dut se faire traiter pendant six mois par un guérisseur qui
lui faisait absorber chaque matin un vomitif qui lui faisait rejeter sa
servitude. Cela se passait en 1967 au village de Kuyi, près de Divénié.

Ainsi le nouvel esclave perdait son identité première pour acquérir les
appartenances claniques de son maître. Avec le temps, la condition de
l'esclave perdait sa spécificité et l'ancien esclave incorporé dans l'univers
clanique de son maître, se mariait, fondait une famille et trouvait une place
pour cultiver sur les terres de son maître. Des proverbes insistent sur le fait
que les relations entre un maître et son esclave finissaient dans la durée par
ressembler à celle d'un père avec son fils.

Mwana ikisa téi, muviga ikisa kumu
Le fils remplace son père, l'esclave remplace son maitre

et
Muvigha udumu mukumu a nga ndé, ledumu la mwana mu téi

L'esclave doit sa renommée à son maitre, le fils à son père

L'esclave remplace son maître en continuant comme un fils à cultiver les
terrains laissés par celui-ci. 11 peut aussi après la mort de son maître se
substituer à lui auprès de ses fils et de ses neveux en les conseillant et
éventuellement en traitant pour eux les affaires où ils ne peuvent intervenir
du fait de leur jeune âge.

Il y a un rapport certain entre l'esclavage et l'existence de nzo muvigha à
l'intérieur des clans, mais du fait de l'extrême discrétion qui entoure la

146



condition servile, le mécanisme précis de passage de l'un à l'autre n'a pu
être précisé. Le nouvel esclave pouvait être à l'origine d'une nzo esclave ou
être incorporé dans une nzo muviga existante.

2. L'endogamie clanique: le retour du mariage avec la sœur
Les relations avec des femmes qui ne sont pas de la parentèle sont

difficiles, voire dangereuses et il a fallu l'invention de la dot pour en
neutraliser les inconvénients et assurer une certaine régularité aux échanges
matrimoniaux entre les clans. Aussi la tentation de l'inceste est toujours
présente. Bunzanga découvre avec amertume l'infidélité de son épouse
Musonda, une sœur de Mombo et invite ses frères à revenir aux temps
anciens: « Venez avec moi vous baigner dans l'eau du marigot pour que
nous n'ayons plus honte d'épouser nos sœurs! » Et prenant prétexte de sa
mésaventure, et en s'adressant à l'ensemble des clans, il leur recommande:

Kwèlanyi balcèdi lebutanyi banzaba!
Epousez vos sœurs et faites naître des neveux !

C'est, en quelque sorte un retour aux temps anciens qui se réalise par les
mariages à l'intérieur du clan. Cela se produit particulièrement dans les clans
aux nombreuses maisons comme les Basanga :

Basanga etona bungumu busobi etonevé
Les Basanga nient la stérilité, ils ne nient pas l'inceste

On peut traduire librement cette formule en disant: « Nous les Basanga,
nous avons assez de maisons où nous pouvons trouver des femmes pour ne
pas craindre la stérilité. »

Si l'on veut bien mesurer la force de ces mots d'ordre lancés par les
Basanga, un des clans les plus nombreux, il faut savoir que l'inceste lorsqu'il
était avéré était très sévèrement sanctionné. La mort infligée par le Mungala
ou la vente comme esclave étaient, à la période précoloniale, les peines
habituelles. Aussi on pourrait penser que ces formules annoncent
l'instauration d'un nouvel ordre politique.

La traite esclavagiste affecte profondément les clans nzèbi en y
provoquant la création de nzo dépendantes soumises à un régime
matrimonial en marge de l'échange généralisé entre les clans. Les mariages à
l'intérieur des clans pouvaient avoir lieu entre maisons dépendantes et aussi
entre maisons dépendantes et maisons maîtres. Dans ce cas les relations sont
à sens unique: les maisons-maîtres sont toujours les receveurs des femmes
des maisons dépendantes. La dot est modique: quelques pagnes et du vin
offerts au père et à l'oncle de l'épouse suffisent à conclure l'affaire.

Il est difficile de mesurer l'importance de ces pratiques du fait de la
discrétion qui les entoure. Il faut souligner que cette endogamie n'est le fait

147



que de quelques clans, tels les Basanga, qui comportent de nombreux sous­
clans et de nombreuses maisons. Beaucoup de clans n'ont pas de maisons
dépendantes et sont complètement exogames. D'une façon générale, le
mariage avec une femme d'une maison dépendante s'il est reconnu comme
une pratique courante, n'est pas considéré comme un véritable mariage. Le
véritable mariage est celui qui s'accompagne du versement de la dot, c'est
/ekwé/é inéné, c'est-à-dire le grand mariage. C'est une façon de reconnaître
comme légitime l'échange généralisé qui lie les clans et les constitue comme
égaux et parties prenantes dans la constitution de l'armature matrimoniale
qui fait des Nzèbi une entité politique. Finalement, la recommandation faite
par Bunzanga d'épouser des sœurs est plus un défi adressé à l'ordre des
clans que le signe d'une réelle transformation. Il est vrai que la traite
esclavagiste perdurant, les paroles de Bunzanga auraient pu devenir la règle
et transformer durablement la société nzèbi.

7. LE SAVOIR DES HOMMES

Le récit de Koto et les devises constituent l'essentiel du savoir politique
détenu par les hommes adultes. C'est lors de la préparation à la circoncision,
sous la direction d'un muyambili, que les adolescents en faisaient
l'apprentissage (16). Cet enseignement et les différentes récitations qui
ponctuaient la vie d'un village mettent en lumière le rôle essentiel des
muyambili pour l'existence et le maintien du système de référence clanique à
travers l'espace.

1. Les devises

Chaque clan descendant des fils de Nzèbi a sa devise. Chacune, en
quelques phrases, met l'accent sur le caractère du héros-fondateur, ses
particularités, les hauts faits de quelques ancêtres et s'achève par la liste des
anciens villages, les mokona. C'est en quelque sorte un condensé de
l'histoire de chacun des clans, mais un condensé qui élude et évite toute
référence aux nzo et aux relations de servitude qui sont à l'origine de
certaines d'entre elles.

Les devises fournissaient aux hommes les mots-clés de leur appartenance
clanique. Il faut avoir entendu avec quel enthousiasme les noms des mokona
sont prononcés dans un mikundukhu, par l'ensemble des hommes du clan,
pour comprendre que les devises sont d'abord des instruments de la
solidarité clanique. Mais les devises ne se limitent pas cependant à n'être,
comme on pourrait l'imaginer, qu'un condensé du chauvinisme clanique.
Elles sont récitées en maintes occasions et la façon dont elles le sont leur
confère tout leur sens.

148



C'est après la circoncision, lors de la cérémonie de la récitation, ubioko,
que le jeune homme manifeste publiquement la connaissance fraîchement
acquise du savoir des clans. Le nouveau circoncis se présente aux hommes
du village assis devant lui. Il commence sa récitation en s'asseyant sur les
genoux d'un de ses grands-parents, maternels d'abord, puis paternels, sur
ceux de ses pères. Puis au moment où il termine la récitation de la devise de
son clan avec l'énumération des mokona, il s'assoit sur les genoux de ses
oncles maternels signifiant par là qu'il est enfin arrivé dans son village.

Les devises se récitent principalement lors de la prise d'un animal de
majesté, nyama /etodi (17), c'est à dire un de ces animaux avec lesquels se
sont intronisés les sept grands dya. La récitation se fait aussi en dépouillant
une panthère, un lion, un éléphant, une loutre, une antilope noire et jaune,
/ebangha. Elle se fait en l'honneur du chasseur qui a tué ces animaux. C'est
l'oncle maternel qui vante les mérites de son neveu. La scène se produit dans
un des hangars du village. Les tabourets des clans sont disposés les uns à
côté des autres. Le récitant, tout en mimant chaque devise, va s'asseoir
successivement sur chacun des sièges puis termine la récitation par la devise
de son clan assis sur son propre siège.

La récitation des devises se faisait aussi après le lever de deuil, au
moment du départ d'une des sociétés du Mungala et du Mudji. Elle pouvait
aussi honorer une femme qui avait tué une loutre au cours d'une partie de
pêche.

2. La société du Nézkho

La société du Nzékho est le lieu de la récitation rituelle des devises et de
toute l'histoire nzèbi. Tous les hommes y ont accès après la circoncision et
par conséquent après l'apprentissage qui l'a accompagnée.

Le terme Nzékhé ou Makhéné est traduit par panthère. Chaque clan
possède sa panthère qui représente la force et la lumière. Chacune d'entre
elle a un nom. Ainsi:

Budinga pour les Mwanda
Siamena pour les Makhamba

Nzèyi pour les Sièyi
Mukhada pour les Basanga
Mavisi pour les Mitsimba
Isukhu pour les Bakhuli

Bavukhu pour les Mbundu
Miyokho Miyangadi pour les Basomba

La sortie de la société du Nzékho avait lieu lors des funérailles d'un vieil
homme ou d'une vieille femme. La récitation se faisait sous la direction des
muyambili.

149



L'instrument de la panthère, le nzékhé, est tenu dissimulé dans un hangar
complètement fermé et ses feulements accompagnent la récitation. Pierre
Ndombi me dit que pour cela les joueurs soufflent dans des calebasses. Les
deux récitants, avec des cloches coudées, se tiennent à l'extérieur. Ngondza,
de son côté, me décrit un instrument connu par les musicologues (18) sous le
nom de tambour à friction. Cet instrument était joué dans le hangar et dérobé
ainsi à la vue de ceux qui n'étaient pas initiés. Selon la description qui m'en
a été faite, cet instrument se compose d'un cylindre de bois de la taille d'un
tambour, fermé aux deux extrémités. Le joueur fait se mouvoir en tirant à
lui, un piston à l'intérieur du tambour. Ce piston est composé d'une tige sur
laquelle est fixée une boule de tissu de raphia et d'écorce. Il est relié par son
autre extrémité à un piquet souple, planté à l'extérieur du hangar qui fait
office de ressort de rappel. Ainsi le piston va et vient à l'intérieur du
tambour. C'est la compression de l'air à l'intérieur de l'instrument et aussi
les frottements du piston sur ses parois qui reproduisent le feulement de la
panthère. Le hangar dans lequel se tient le joueur du nzékhé fait fonction de
caisse de résonance et amplifie les sons. A l'extérieur, deux chanteurs, les
mugonga, rythmaient la récitation avec une cloche coudée, kindi. Les
percussions sur ces cloches redoublaient lorsque dans la récitation venaient
les noms importants pour le clan, ceux de ses mokona, ceux de ses dya, celui
de sa panthère ...

3. Les repères du quotidien

Pour honorer un homme, que ce soit à l'issue de la circoncision, après
une chasse heureuse, ou lors des funérailles, ce n'est pas seulement la devise
de son clan qui est récitée par les hommes du village mais les devises de tous
les clans. La gloire d'un homme est celle de son clan mais elle est aussi celle
de tous les autres clans.

Mais au-delà de cette célébration des clans et de leur histoire, la récitation
des devises a un caractère opératoire. Chacune des phrases des devises est en
fait une formule et en a le même caractère hermétique; il n'est pas sûr que
leur sens complet ait été connu des hommes qui les savaient par cœur. Mais
ils y trouvaient les points de repères du quotidien qui rendaient effectif le
système clanique. Par exemple, les noms des mokona étaient, en particulier,
soulignés dans la récitation des louanges par des battements de cloche.
Mokona, qui a aujourd'hui le sens d'ancien village, signifie à l'origine
quartier d'un village et tout particulièrement quartier du village de Kokekha
à partir duquel se fait la dispersion. Mettre ainsi l'accent sur mokona, c'était
célébrer tout à la fois l'unité du peuple nzèbi et les particularités de chacun
des clans. Mais c'était aussi donner aux participants les mots-clés
nécessaires pour faire leur chemin dans l'univers clanique et y trouver leur
place. C'est ce qui permettait aux hommes de faire de leur quotidien une
réalité clanique.

150



8. L'IDENTITÉ CLANIQUE, DERNIER AVATAR DE L'ÉGALITÉ

Quand, au cours de l'enquête, j'essayais de comprendre le système
clanique et ce que signifiait pour un individu le fait d'appartenir à un clan
l'informateur me proposa un proverbe :

Ibanda nt/i/a ibanda
Le clan est toujours le clan

L'informateur commenta le proverbe en disant qu'aucune discrimination
ne saurait être faite entre les membres du clan fussent-ils des Pygmées. En
faisant cette remarque, l'informateur avait à l'esprit les moqueries dont le
Pygmée est l'objet. Il est négligent, dit-on, c'est ainsi qu'Ibudu Mongo à
laquelle Nzèbi avait donné les outils de la métallurgie les aurait perdus sur le
chemin où ils furent retrouvés par Mitolo. Le Pygmée est moqué pour sa
faiblesse d'esprit. La formule concernant Mwélé et le varan qu'il produisit
pour devenir dya est significative: le varan est bête car ce sont les Pygmées
qui l'ont éduqué. Par sa remarque qui donne de la force à la formule,
l'informateur voulait me signifier que même le Pygmée avec tous les
préjugés dont il est l'objet peut être reconnu comme un membre du clan à
part entière.

1. Le Pygmée et les Sept

L'irruption du Pygmée dans le commentaire est tout à fait significative de
la façon dont il est traité dans les récits nzèbi. Les sept fils de Nzèbi et le
Pygmée ont deux histoires différentes qui ne sont pas cependant étrangères
l'une à l'autre et qui sont en intersection périodique et variable, quant au rôle
respectif des uns et des autres. Ainsi le Pygmée participe à l'histoire clanique
où il n'est pas seulement une victime ou un faire-valoir.

Présent dès la naissance des sept fils de Nzèbi, le Pygmée se retrouve tout
au long des récits dans lesquels il fait des apparitions ponctuelles. Le sort fait
au Pygmée dans une histoire qui n'est pas la sienne et dans laquelle il
intervient cependant, de façon décisive, est révélateur de ce qu'est l'identité
clanique, le dernier avatar de l'égalité.

Le Pygmée apparaît, au tout début de l'histoire, en même temps que les
sept fils et la formule dit:

Nzèbi abota bana tsambu tsa/e/a Mununu
Nzèbi mit au monde sept enfants et en plus Mununu

Le Pygmée a, dès sa naissance, une existence paradoxale. Il est mis au
monde par Nzèbi sans être cependant reconnu comme un de ses enfants. Il
est dit en plus, à côté, en dehors, des sept fils. A la naissance il est distingué
par un nom, Mununun ou Bununu. Mais, étranger au groupe des Sept, il

151



n'est pas de ce fait concerné par l'égalité à la naissance. Le Pygmée n'est pas
non plus partie prenante dans le récit qui va de Kana à Koto. Il en est même
complètement absent puisqu'il est dit que les sept dormirent la maison
ouverte et qu'ils traversèrent sur sept radeaux. De Pygmée point!

2. La rencontre de deux histoires

Dans l'épisode suivant, le Pygmée est celui qui découvre le village de
Koto. D'entrée, le récit le donne dépourvu d'autonomie. Il est le Pygmée de
Mwélé qui sera le fondateur du clan des Makhamba. C'est bien avant
d'arriver à Koto que Mwélé rencontre un Pygmée dans la forêt et se
l'approprie sans que l'on sache comment cela s'est produit. Mwélé est ainsi
en avance sur son époque, car c'est seulement après Koto que l'on voit les
sept fils acquérir des pouvoirs, devenir dya et s'emparer des gens pour
constituer leur clan.

Le récit donne un nom au Pygmée, qui peut varier selon les informateurs,
Nzengé, Nzengé Mukungu ou Nzengé Mikungu, mais qui est différent de
celui qu'il a dans l'épisode précédent. Quel rapport existe-t-il entre Nzengé
et Mununu? Ngondza est le seul de mes interlocuteurs à répondre à la
question. Selon lui, il s'agit de deux personnages différents et Nzengé serait
le petit-fils de Mununu et fils de Mwélé. Après Koto, on ne sait pas ce que
devient Nzengé, comme on ne sait pas, non plus, ce que devient Pigha
Nzanga.

Le Pygmée rencontre Pigha alors qu'il revient de la chasse. Il est armé,
selon les versions, d'un arc ou d'une arbalète. Il est seul à la chasse, à la
différence des sept fils dont tout laisse à penser qu'ils chassent ensemble.
Une version mentionne que Nzengé est avec son filet et revient de la chasse
aux écureuils. Les filets utilisés pour cette chasse sont petits et de forme
particulière. Cette technique peut faire appel à quelques chasseurs mais elle
peut être aussi pratiquée par un homme seul comme c'est le cas dans ce récit.
Le Pygmée chasse donc seul à la différence des sept fils qui chassent
ensemble. Cette solitude l'écarte de la production de l'égalité qui a lieu
autour des filets. Mais en même temps cette situation le rend curieux et
ouvert à l'extérieur et c'est ainsi qu'il rencontre la femme près de la rivière
et devient le découvreur de Koto.

Après l'épisode de Koto, les Pygmées réapparaissent dans les récits
claniques. C'est en traduisant les devises que j'appris que Ndombi avait fait
enterrer vivants des Pygmées sous le siège sur lequel il se fit reconnaître dya.
Il semble que cette pratique qui visait à acquérir des pouvoirs ait été le fait
de tous les dya (19).

Les Pygmées sont présents dès le début de la constitution des clans. Ainsi
Buku s'empara d'une femme pygmée venue voler des bananes. Il l'épousa et
leurs descendants donnèrent naissance au clan des Mwanda. Kombolo en
épousant une femme pygmée appelée Bakhuli fonda le clan du même nom.

152



Mombo surprit une femme en train de voler des poissons pris dans une nasse
et ses descendants donnèrent naissance au clan des Mirundi du nom des
poissons volés.

Dans la suite de l'histoire de chacun des clans, nombreuses sont les
femmes pygmées capturées, (20) souvent pour le vol de nourriture ou
obtenues pour toute autre raison, qui participent à la croissance des clans et
sont à l'origine de maisons. On citera, un cas panni beaucoup d'autres, la
nzo Mpolo a mbwa, chez les Basanga dont l'origine est une femme que des
Pygmées donnèrent à Bunzanga pour avoir gardé le porc-épic tué par son
chien.

Le statut du Pygmée apparaît, à première vue, contradictoire. Il est à la
fois le découvreur de Koto et a de ce fait une position éminente. II est aussi
celui dont la capture pourvoit à l'accroissement des clans et apparaît comme
un dépendant. En fait le Pygmée est en dehors de l'univers où se pose la
question de l'égalité. Il est, comme dit la formule, Isa/é/a, « en plus» ou plus
exactement« à côté» de l'espace où se pose la question de l'égalité.

Ainsi sa position éminente de découvreur de Koto et de déclencheur de
l'histoire ne lui vaut aucun avantage dans la suite du récit. Ou plus
exactement ce rôle ne peut lui valoir aucune position éminente, car il est
dans un autre univers que celui où peut se jouer l'égalité. Le statut hors-jeu
du Pygmée fait que la découverte fondamentale de Koto ne peut procurer
aucun avantage à aucun des sept fils de Nzèbi et ne peut pas mettre en cause
leur égalité.

Pour me persuader de la force de l'appartenance au clan on me dit que
même un Pygmée peut être reconnu comme membre du clan et traité comme
tel. Ce qui signifie que partout où se trouvent des membres de son clan il
peut non seulement trouver assistance, gîte et couvert mais aussi un frère ou
une sœur. Pour donner la mesure de ce qu'est l'identité clanique on peut
dépayser la question en se transportant dans la France de l'Ancien régime, au
début du XVIIe siècle. Pierre Rosanvallon évoque les députés du tiers état
qui, lors des états généraux de 1614, demandèrent aux représentants de la
noblesse: «Traitez-nous comme vos frères cadets, et nous vous vous
honorerons et aimerons (20 Il, 28). » Cette demande apparut comme une
insulte, la noblesse ne considérait pas les gens du tiers état comme des
semblables.

Ce que la noblesse française refusait, le clan le réalise. Placé par sa
naissance hors de l'univers où se joue l'égalité, le Pygmée peut trouver dans
le clan une identité, des semblables et une histoire. Les Nzèbi peuvent dire
que deux choses sont égales. Lorsqu'il s'agit des hommes ils diront plutôt
qu'ils sont du même clan. L'identité clanique est le dernier avatar de
l'égalité.

153



3. Le secret comme moyen de l'identité clanique
Connais-tu ma maison? Cette interrogation met brutalement fin à une

altercation, entre deux hommes, qui s'envenime et vient rappeler que la
concorde ne peut exister sans le respect du secret des origines de chacun.

C'est dans sa hotte que Pigha fait entrer le Pygmée dans le village de
Koto. C'est à cette occasion que le secret fait pour la première fois son
apparition dans les récits nzèbi. La conjonction décisive de la femme et du
Pygmée est secrète. De même toutes les actions décisives par lesquelles les
clans s'agrandissent sont tenues hors de portée du commun des mortels. Les
hommes savent que les dya, par leur puissance, s'emparèrent d'hommes et
de femmes pour agrandir leur clan, mais ne connaissent pas les modalités de
cette violence.

Dans le quotidien, rien, ni le vêtement, ni l'habitation, ni la nourriture ne
distingue ceux qui appartiennent à une nzo muviga. Tout ce qui est lié aux
nzo est tenu secret et nul ne peut s'apercevoir des différences de statut parmi
les hommes du village. A l'enquêteur, un homme déclinera sans difficulté
l'appartenance à son clan mais sera beaucoup plus réticent à donner le nom
de sa nzo. Il peut ne pas la connaître, ce sera souvent le cas de ceux qui sont
de nzo dépendantes. Les hommes des nzo fumu hésiteront à donner le nom
de leur nzo, souvent par souci de ne pas gêner ceux qui assistent à
l'entretien. Jamais à aucun moment de la vie sociale, ceux qui appartiennent
à des nzo dépendantes ne se verront révéler une dépendance qui ne se
manifeste que par des pratiques fort discrètes. Ce qui se produit
principalement lors du versement de la dot ou lors des réunions après le
décès d'un membre du clan. C'est pour cela que les membres des maisons
dépendantes ne peuvent pas accéder au niveau le plus élevé des maîtres de la
parole. Ils ne peuvent pas être les mutsundi, ceux qui dans les mbomo
révèlent publiquement l'origine des protagonistes. Dans la vie courante, ceux
qui appartiennent à une maison dépendante, si toutefois ils connaissent le
détail de leur identité, ne donneront que le nom de la maison dont ils
dépendent.

Le secret préserve sans aucun doute la solidarité clanique en rendant
compatibles les différences de statut avec l'unité du clan. Mais il est aussi
évident qu'à la période précoloniale, la solidarité des membres du clan était
maintenue pour l'essentiel par les menaces extérieures et qu'un individu qui
s'affranchissait de son identité ne tardait pas à tomber dans les circuits de la
traite esclavagiste. Dans une société où les échanges verbaux peuvent être
assez vifs le secret préserve aussi une façon de vivre en société et relève au
quotidien de la politesse.

154



Les clans: des organisations diverses

Le clan ou ibandu regroupe les individus indépendamment de leur
localisation. Cette absence d'existence territoriale rend difficile la description
exhaustive du clan qui se trouve dans la plupart des cas dispersé sur l'ensemble
de l'habitat nzèbi. Chaque clan a une organisation qui lui vient de son histoire et
comporte un nombre plus ou moins grand d'unités qui portent le nom de nzo,
c'est à dire de maison. Ces unités qu'on peut considérer comme des sous-clans
sont divisées à leur tour en unités qui portent également le nom de nzo. Cette
homonymie est une difficulté supplémentaire à la description du clan.

Ainsi dans le clan des Basanga, aux très nombreuses maisons, on peut distinguer
plusieurs sous-clans parmi lesquels, Tsélé ou Mboyi, Kundi, Mayélé, Mitakha. Ceux­
ci sont à leur tour divisés en nzo. Ainsi dans le sous-clan Kundi on distingue les nzo
Kalanga, Madungu, Mayunhu, Polo a mfwa, Ngombo et MWlZÙ1ga De la même
façon on distinguera dans le sous-clan Mayélé les nzo Wanda, Museyi, Kukamamba,
Mikélé, Ipuli et Bukondzia On distinguera parmi les nzo, celles qui sont ditesjùmu ou
kumu, les maison-maîtres des nzo muviga littéralement les maisons esclaves dans
lesquelles les maisons maîtres peuvent prendre femme.

Certains clans sont totalement exogames. C'est le cas, entre autres, des Balèli, des
lpéna, et des Ngala Mais chacun de ceux-ci a un comportement matrimonial
particulier. Les Baléli feront surtout alliance avec le clan des Mwanda. Il en va de
même pour les Ngala et les lpéna. Le clan des Balèli comporte six maisons: Tsala,
Mbwéni, Bokho, Bwèsé, I1akha et Porno. Tsala qui est nommée la première ne peut
pas épouser les femmes des autres maisons mais peut les obtenir en héritage.

La connaissance qu'ont la plupart des hommes des structures claniques leur vient
de leur participation aux réunions des membres du clan lors du décès d'un des leurs.
C'est ce qui se passe lors de la cérémonie du partage du chagrin (Ulsamena kondo) où
ils apprennent quelles conduites adopter à l'égard des différentes composantes de leur
clan. Prenons l'exemple du clan des Mululu. Ce clan n'a pas de sous-clan et se
comporte en fait comme un sous-clan des Basanga Il comprend les nzo Mukhola,
Budziongo, Mayombo, Makungulu, Tsono, Kumbisélé, Letengina Mvulu, Mulanga et
Muvakhesa Les quatre premières maisons ne peuvent pas échanger de femmes entre
elles mais peuvent en prendre dans la nzo Tsono. Lors de la cérémonie du partage du
chagrin après le décès d'un Mululu, ces maisons se partagent le dos de la chèvre tuée
à cette occasion. Les autres maisons se répartissent les épaules et un gigot; l'autre
gigot revient aux représentants des Basanga Ces réunions sont l'occasion de
connaître la nature des différentes nzo en distinguant par des différences discrètes les
nzo jùmu des nzo muvigha. Par exemple, après le décès d'un homme du clan
Budumbu de la nzo MWlZÙ1ga le partage de ses biens a lieu dans la maison du défunt
en présence des représentants des nzo MWlZÙ1ga et Masiunghu. Et c'est à l'extérieur
de la maison que les représentants des nzo Ngolo et Pembé recevront la part qui leur a
été attribuée. Autre exemple, le clan lsakha dans lequel on dénombre 13 maisons dont
trois sont dépendantes. Les femmes de ces maisons peuvent être épousées par les
hommes des maisons maîtres. Au moment du partage du chagrin il y a trois groupes
de maisons qui sont solidaires et se partagent la chèvre: 1 • Itsiata, Mukoyo, Mupini,
Ngoyi. 2 - Madungu, Muyéyi, Hioda 3 - Mbwanga, Mbudi, Tsungi.

155



9. UNE SOCIÉTÉ ÉGALITAIRE?

On se souvient de la fonnule de Pierre Clastres: « Les sociétés primitives
sont par essence égalitaires» et des débats qu'elle suscita à l'époque.
Aujourd'hui le mot « égalitaire» serait quelque peu dévalorisé en
ethnologie. Ainsi Alain Testard écrit: « L'idée de société égalitaire a peut­
être un sens en tant qu'idéal politique - et je le dis avec le sentiment qu'un
idéal, même irréalisable peut avoir un effet sur la réalité-, mais en tant que
concept descriptif des sociétés réelles, passées ou présentes, il n'en a aucun
(TESTARD A., 2012, 413). »

1. La société nzèbi est-elle égalitaire?

La question n'est pas du tout désuète pour les archéologues qui scrutent
les strates laissées par l'histoire des sociétés pour y découvrir les traces
matérielles des inégalités. C'est l'occasion d'imaginer ce que serait leur
démarche, et d'examiner les Nzèbi comme le ferait un archéologue, dans une
sorte de dialogue en marquant chaque fois que cela sera nécessaire l'écart
entre la société vivante et les traces matérielles qu'elle laisse. L'application
aux Nzèbi des notions venant de l'archéologie, pennettra ainsi de préciser,
d'une autre façon, la nature et la place de l'égalité dans cette société clanique
contemporaine.

La plupart des archéologues sont d'accord pour estimer que: « Les
premières inégalités apparaissent au cours du Néolithique (DEMOULE J-P.,
2007, 80) », ce qui suppose que « les humains ont vécu pendant plus de deux
millions d'années dans un état de relative égalité (HAYDEN B., 2008,6). »

Pour Brian Hayden : « Il faut noter que, comme celui de la domestication,
le problème des origines de l'inégalité est une question essentiellement
archéologique qui doit donc être réglée à partir de données archéologiques:
il n'existe plus aujourd'hui dans le monde aucune société égalitaire en train
de se transfonner en société inégalitaire dans les conditions primitives
originelles.

L'observation des sociétés inégalitaires contemporaines est certainement
pertinente pour comprendre et modéliser ce que furent les premières sociétés
inégalitaires, mais l'analyse des différents modèles en concurrence doit venir
des données archéologiques elles-mêmes (HAYDEN B., id). » Et à propos
de la hiérarchie: « En archéologie, le tenne implique généralement
l'existence de différences notables que l'on peut identifier facilement dans
leurs manifestations matérielles (ibid, 17). »

Le tenne facilement est stimulant et l'on peut essayer d'appliquer aux
Nzèbi des critères matériels pour détenniner si l'on a affaire à une société
égalitaire. On doit d'abord reconnaître qu'aucun des éléments de la
subsistance ne pennet de distinguer le statut. Quel que soit le statut, que l'on
appartienne à une nzo dépendante ou que l'on soit muyambili, tous ont
habitation, vêtement et nourriture comparables et, s'il y a des différences,

156



elles ne laisseraient pas de trace significative pour l'archéologue. Après leur
mort, les Nzèbi ne laissent pas non plus d'indice d'une hiérarchie sociale. En
effet, les corps des défunts, avant la colonisation, étaient placés dans les
contreforts d'un arbre ou immergés dans les eaux d'une rivière où ils ne
laissaient pas de trace. Les seuls objets durables qu'un archéologue
découvrirait en fouillant les berges de certaines rivières sont des objets
métalliques utilisés pour la dot qu'on peut reconnaître comme des masses,
les masses-enclumes et les haches réunies en paquets d'une dizaine.
Comment interpréter ces 'dépôts' qui sont choses courantes pour
l'archéologue? Ce sont d'abord des outils, outils de forgerons et outils pour
abattre les arbres. Mais à l'évidence il ne s'agit pas seulement d'outils. Ces
objets ne portent pas de trace d'utilisation. De plus ils ont été placés dans les
boues réductrices des bords de rivière pour les protéger de l'altération et
donc pour les conserver. Ce sont donc des objets de valeur. Peut-on pour
autant dire qu'ils représentent la richesse? Peut-on les qualifier de biens de
prestige?

2. Une richesse sans propriétaire

Dans les villages actuels, c'est à l'arrière des maisons, dans la partie
privée, pour ne pas dire secrète de chacune d'elles que l'on pourrait voir ces
objets. C'est là, dans la nuit, qu'ont lieu les transactions appelées mbwakha,
du nom du feu auprès duquel elles ont lieu. C'est après plusieurs de ces
mbwakha offerts aux parents de l'épouse que celle-ci peut venir habiter chez
son mari. Les objets métalliques trouvés dans les berges des rivières
constituent, avec d'autres objets comme des filets de chasse et des sacs de
sel marin, ce qu'on appelle la dot. Il est extrêmement rare de les voir
présenter au grand jour. J'ai eu la chance de pouvoir observer et
photographier l'ensemble des objets qui constituaient une dot. J'avais suivi
l'histoire d'un divorce laborieux au village de Mambimba ; l'affaire touchait
à sa fin et les biens qui venaient d'être remboursés étaient là, rassemblés
dans le hangar et présentés aux quelques hommes concernés pour les prendre
à témoin et leur signifier que l'affaire était terminée. Mais d'une façon
générale les biens de la dot ne sont pas des biens qu'on montre. Ils ne
peuvent être comparés ni aux pièces de cuivre du potlach, ni aux haches de
pierre et aux coquillages du cycle Kula. Ils ne sont donc en rien des biens de
prestige.

Ces objets de fer constituent-ils ce qu'on peut appeler la richesse? Leur
possession est dépourvue de cette ostentation qui est un de ses caractères.
Donner la dot est, on l'a vu, un acte politique. C'est reconnaître le clan qui la
reçoit comme un égal au sien. Les biens de la dot font l'objet d'une
circulation qui se tient à l'abri des regards et qui constitue la trame
matrimoniale de l'espace politique nzèbi. Ils sont destinés à circuler et à
changer de mains en liant les clans les uns aux autres. Le proverbe dit:

157



Mafwa nga mové, mafwa ufwa danga
Les biens sont sans propriétaire, ils vont et ils reviennent

Personne ne peut en être dit propriétaire, personne ne peut en être dit nga
mafwa. Celui qui les détient, n'en est que le mukéli mafwa ou de musuéhi
mafwa c'est à dire le gardien et le dépositaire. Le verbe usuekhé, c'est à dire,
garder en dépôt, définit très précisément le rapport entre ces biens et ceux
qui les détiennent. Ces biens ne sont pas par eux-mêmes générateurs de
pouvoir et c'est seulement leur mise en circulation qui manifeste le statut de
celui qui les donne et de celui qui les reçoit.

Pour donner de la force au proverbe et me faire comprendre le sens de
cette richesse sans propriétaire, Doumagni me décrit d'abord la situation
avant les Français. En ce temps-là, l'homme riche était celui qui avait de
nombreuses nièces et qui de ce fait pouvait avoir beaucoup de biens de dots.
Mais cette richesse n'était pas visible. Les objets en fer étaient enterrés
derrière la maison, sous les racines des bananiers ou dans les berges des
rivières pour les cacher tout en les protégeant de l'altération. C'est là que les
exploitations aurifères des années 1940 les découvrirent en grand nombre.
De la même façon, chèvres et moutons n'étaient pas conservés dans le
village de celui qui les possédait mais donnés à garder à des parents. Le seul
élément de richesse qu'on pouvait entrevoir étaient les sacs de sel disposés
au-dessus du foyer. Mais n'entrait pas dans la maison qui voulait.

Avec la colonisation tout change. On peut vraiment parler, à ce moment­
là, de richesse et d'homme riche, isina. Celui-ci se reconnaît au fait qu'il
montre sa richesse. Ses nzundu sont exposés devant sa maison; son village
regorge de moutons et de chèvres qui lui appartiennent. L'homme riche prête
aux gens des villages pour qu'ils puissent se marier, payer une amende
d'adultère ou le prix du sang. Souvent, ces dettes étaient remboursées en
donnant une personne, homme ou femme. Doumagni me cite les noms de
ceux qui furent chefs de canton et chefs de terre et qui utilisèrent ces
fonctions pour devenir riches en s'appropriant des biens de dot et des
femmes sans contrepartie. Et pour achever son commentaire il me dit en
riant: « C'étaient les fonctionnaires de cette époque! »

3. Des objets immatériels: le temps des bommes, la dépendance des
femmes

La richesse n'a donc de sens que dans la circulation des femmes entre les
clans. Mais cela ne représente que la partie visible du surplus mise en œuvre
pour produire la trame matrimoniale de l'espace politique. Les autres formes
du surplus, le temps et le savoir, qui sont tout aussi nécessaires à la
production de cet espace, ne laissent pas de traces lisibles à l'archéologue.

Allons dans les villages. Nous y trouverons les hommes dans les hangars.
C'est là qu'ils partagent leurs repas, qu'ils effectuent de petits travaux -

158



ravauder un filet, tresser des cordes - tout en discutant, qu'ils reçoivent les
voyageurs de passage et s'enquièrent auprès d'eux de ce qui se passe au loin.
C'est dans les hangars que les hommes traitent entre eux par des discussions
qui durent parfois plusieurs jours de tout ce qui est au centre de la vie
publique, mariages, divorces, remboursements de dot; autant d'événements
de la circulation des femmes qui peuvent les entraîner dans des voyages
lointains à travers la forêt. Ce temps des hommes passé à régler les affaires
des clans est du temps dégagé une fois les travaux de subsistance réalisés.
C'est un surplus qui ne laisse pas de trace. Encore moins visible est le temps
du savoir, celui des apprentissages que font les adolescents sous la direction
des muyambili. C'est aussi le temps que ces derniers passent, dans le silence
de la nuit, à se répéter des histoires du clan afin que continue un savoir qui
n'est inscrit nulle part ailleurs que dans leur mémoire.

L'autre réalité qui échapperait à l'archéologue est la dépendance des
femmes qui se manifeste dès le début de l'histoire.

La rencontre décisive de Koto se produit entre Nzengé, Pygmée des
Makhamba et Pigha, une femme sous la dépendance de son frère. La
dépendance de la femme et celle du Pygmée sont des données du récit. C'est
comme ça parce que c'est comme ça. Point. On n'en voudra pas au récit du
commencement de n'être pas plus explicite que l'ensemble des ethnologues
pour lesquels la dépendance des femmes va de soi.

Cette dépendance de la femme donnée dès qu'elle entre en scène dans le
récit de Koto est confirmée par les échanges matrimoniaux où elle apparaît,
ainsi qu'on vient de le voir, comme « la personne d'autrui ». L'égalité des
clans s'édifie sur la dépendance des femmes.

Instruments du pouvoir des hommes, au centre du jeu social et de toutes
les représentations de la vie politique, les femmes en sont complètement
absentes. Objets de toutes ou presque toutes les transactions sociales et n'y
participant point, définissant la légitimité à l'intérieur des clans et des
lignages et cependant exclues du système de connaissance qui fonde cette
légitimité, les femmes sont totalement soumises au projet social des
hommes. Cette dépendance pourtant fondamentale échapperait totalement
aux scrutations de l'archéologue. Mais il est manifeste qu'elle échappe aussi
à l'ethnologue qui l'a pourtant sous les yeux. Les travaux ethnologiques
(21), s'ils décrivent avec minutie la circulation des femmes, sont totalement
muets sur la nature de ce qui circule, sur la nature des femmes. Ce silence
unanime renvoie au domaine de l'informulé vécu comme allant de soi,
comme relevant de la nature des choses. C'est là où se rencontrent, dans une
duplicité immédiate, l'ethnologue et la société qu'il étudie qui est, comme la
sienne, produite par les hommes et pour les hommes.

159



4. Un horizon politique
C'est donc en ne considérant que les hommes que la société nzèbi

pourrait être dite égalitaire. L'égalité chez les Nzèbi, comme la démocratie
des cités-Etats grecques antiques, ne concerne ni les femmes ni les esclaves
et elle est d'abord un horizon politique maintenu à travers les vicissitudes de
l'histoire

Ce n'est pas un idéal donné une fois pour toutes mais le résultat d'une
action sans cesse recommencée par ceux qui savent, les muyambili. Les
strates d'une histoire dont ils assurent l'existence sont autant de déclinaisons
de l'égalité première. Ils y trouvent, selon les circonstances, les outils pour
dire l'unité des Nzèbi et la solidarité des membres du clan en dépit des
dépendances qui existent en son sein. C'est par le moyen du secret et du
silence autant que par celui de la parole qu'ils maîtrisent ces contradictions
et maintiennent « égalitaire» une société au sein d'un monde qui ne l'est
pas.

160



QUATRIÈME PARTIE

Mikundukhu et Mbomo
Le savoir en actions

Trois cloches de chasse. Deux sont en bois, l'autre est métallique. Elles sont
fixées au cou des chiens qui entrent dans l'enclos formé par les filets des
chasseurs. Chacune a une sonorité qui lui est propre selon qu'elle est en bois
ou en métal et qu'elle a un ou deux battants. Ces singularités permettent de
suivre, à l'oreille, les chiens dans leur recherche du gibier. Les muyambili ont
aussi des cloches qui leur servent à traquer la vérité des clans

161



1. LE SAVOIR A UNE EXISTENCE SOCIALE

Le mikundukhu et le mbomo sont deux moments privilégiés où le savoir
acquiert une existence sociale et se transforme par la parole en actions sur la
société. Ces deux manifestations visent d'abord, et de la façon la plus
visible, à maintenir l'espace clanique ou à rétablir l'ordre des clans. Mais, en
même temps, les confrontations auxquelles elles donnent lieu sont décisives
pour l'existence et l'unité d'un savoir qui est la référence de toute la société.

1. Le maintien de l'espace clanique

L'espace clanique est structuré par les relations matrimoniales. Et tous les
événements susceptibles de les perturber voient intervenir les muyambili. Le
mikundukhu et le mbomo sont ces moments privilégiés où ils se manifestent
dans leur fonction spécifique: maintenir et rétablir l'ordre des clans. C'est
dans ces occasions que les muyambili apparaissent aux yeux de tous comme
les lcumu ibandu, c'est-à-dire comme les maîtres des clans.

Le mikundukhu a pour but de renouveler l'alliance entre deux clans à la
suite de sa rupture naturelle par la mort d'un des conjoints. Cette
manifestation aboutit à perpétuer le lien entre deux clans et à répéter une
alliance au fil des générations. C'est un rituel lénifiant et une mise en œuvre
théâtralisée du savoir des muyambili.

C'est la description et l'analyse du mikundukhu, enregistré au village de
Nzima en 1967, qui servira de référence pour la compréhension de ce qui se
passe lors de cette manifestation régulière.

Le mbomo est une procédure rare provoquée par la mise en cause
délibérée de l'ordre clanique. C'était le cas lorsque, lors d'un divorce, il y
avait refus de rembourser la dot. C'était le cas aussi lorsqu'il y avait refus de
donner le prix du sang après un meurtre.

Le mbomo est une manifestation grave qui dure plusieurs jours et
provoque le déplacement de nombreux muyambili qui viennent de loin pour
soutenir les deux champions et les aider à préparer l'affrontement.

Le mbomo est dangereux. Très souvent l'un des deux champions mourait,
soit par suicide après avoir été battu, soit par absorption excessive de
drogues. Aussi le mbomo a-t-il été interdit par l'administration coloniale, et
ce que je présente est le résultat des informations que j'ai pu obtenir sur le
sujet.

2. La reproduction du savoir

Les savoirs sont vivants. Quelle que soit leur nature, qu'ils soient
politiques ou qu'ils soient techniques, les savoirs naissent, se développent et
disparaissent.

Dans une société dispersée sur un espace considérable, constituée de
groupes en mouvement dans la grande forêt équatoriale, on peut se

162



demander comment le savoir qui est la référence constitutive des Nzèbi est
maintenu et reproduit à travers les générations mais aussi et surtout à travers
l'espace.

La transmission du savoir du maître à son élève qui deviendra muyambili
ou du maître à l'ensemble des hommes lors de la circoncision assure son
maintien d'une génération à l'autre. Cette transmission a un caractère local.
Cela peut être dit de beaucoup d'autres savoirs dans les sociétés les plus
diverses.

Le savoir nzèbi est particulier. Pour qu'il soit opératoire, il doit être
maintenu identique à lui-même en dépit de la dispersion sur une très vaste
surface. Le savoir ne permet la maîtrise de l'espace qu'à condition d'être lui­
même unifié. Le savoir nzèbi ne peut être comparé à une constitution ou à
une charte qui serait déposée quelque part. Il est seulement dans la mémoire
des hommes. Et à ce titre il est périssable, vulnérable et exposé aux
particularismes locaux.

On s'aperçoit que mikundukhu et mbomo, au-delà de la régulation des
échanges matrimoniaux qu'ils opèrent, ont, par la confrontation à laquelle ils
donnent lieu, un rôle vital dans le maintien et la reproduction du savoir.
Alors que le mikundukhu est la répétition où se renouvelle l'alliance entre
les clans, le mbomo est le moment exceptionnel où les inégalités produites
par la traite esclavagiste sont tout à la fois dévoilées et enregistrées dans les
savoirs claniques par leurs détenteurs, les muyambili, et en même temps
occultées pour tous ceux qui en sont les justiciables.

Mikundukhu et mbomo ne sont pas seulement les manifestations
spectaculaires du savoir des muyambili. Les confrontations auxquelles elles
donnent lieu assurent l'existence même du savoir dans une tension vers son
unité.

2. RENOUVELER L'ALLIANCE: LE MIKUNDUKHU

Mikundukhu et Ikumbu

Le mikundukhu est la dernière des manifestations provoquées par un
décès. Il a pour but de renouveler l'alliance, entre deux clans rompue par la
mort d'un des conjoints. Il n'a lieu que si le clan allié à celui du défunt a
manifesté sa volonté de continuer l'alliance en offrant comme il convient les
prestations de nourriture, de pagnes et de biens vivriers lors de l'enterrement
et au cours du lever de deuil. En fait ces prestations sont elles-mêmes le
signe des rapports que les deux lignages et les deux clans ont entretenus
pendant toute la durée de cette union. Aussi le mikundukhu n'est donné que
si ces relations n'ont connu aucune crise grave, en particulier si aucune
action de sorcellerie n'a atteint l'un des deux conjoints. On n'offre le
mikundukhu qu'en étant sûr qu'il sera accepté. C'est moins la décision de

163



continuer l'alliance entre deux clans que la reconnaissance publique de cette
continuité.

Offrir le mikundukhu, c'est signifier que la rupture d'un mariage
singulier provoquée par la mort d'un des conjoints ne porte pas atteinte aux
relations entre deux clans et que d'autres mariages peuvent désormais avoir
lieu, que l'alliance peut continuer.

Deux mots sont utilisés pour désigner cette manifestation: mikundukhu
et ikumbu. Chacun d'eux désigne une partie de ce qui s'y passe. Le
mikundukhu c'est ce qu'on offre et qui doit être accepté pour que l'alliance
puisse continuer. Comme dans le mariage, les biens donnés doivent conjurer
l'hostilité toujours possible entre les deux clans. Les biens offerts pour le
mikundukhu sont aussi ceux que l'on donne pour la dot, sac de sel et nzundu
par exemple. Aujourd'hui, c'est une chèvre ou un bouc qui sont le plus
souvent offerts.

Ikumbu est un récit. C'est le compte rendu de la vie du défunt envisagé
sous l'angle de ses rapports avec les membres de l'autre clan. C'est le jeu
entre ces deux actions qui rythme le déroulement de la cérémonie. Le
mikundukhu n'est accepté par le clan du défunt que si le muyarnbili qui le
représente juge que le compte rendu est satisfaisant. C'est une sorte de va-et­
vient, entre ces deux actions, concrétisé par les déplacements de la chèvre
qui est d'abord refusée puis redonnée et rendue... Ces refus répétés sont
autant d'incitations à continuer et à approfondir le compte rendu de la vie du
défunt. Ces mouvements continuent jusqu'à ce qu'un accord (ou la lassitude)
se fasse entre les deux parties et qu'ainsi la continuation de l'alliance entre
les deux clans soit reconnue publiquement.

Le mikundukhu offert pour Musembi à Nzima en juin 1967

Le déroulement du mikundukhu que j'ai observé à Nzima en juin 1967,
permettra de préciser le sens de cette manifestation et, en particulier, le rôle
joué par le savoir clanique.

Le défunt Musembi est fils de Niengi, et il est, par conséquent, comme
elle, du clan des Mululu. Par son père, Nyabangangha il est fils des Loarnba.
C'est ce mariage qui est au centre de l'événement que constitue le
mikundukhu et les prestations offertes par les Loarnba, une chèvre et de
l'argent, sont le rappel de ce qui a été donné par l'homme des Loarnba
lorsqu'il a épousé Niengi.

Le mikundukhu concerne l'alliance entre deux clans. Cette alliance peut
être aussi, comme c'est le cas ici, entre deux groupes de clans. Les paternels,
les Loarnba, sont associés aux Makanda, aux Ingungu et aux Tsongo. De
l'autre côté se trouvent les Mululu, clan du défunt, et les Basanga qui leur
sont proches et qui se comportent en fait comme un seul et même clan.

Le mikundukhu a lieu à Nzima, village du défunt, dans l'espace public
ménagé entre les deux rangées de maisons. Une cinquantaine d'hommes se

164



trouvent réunis. Deux groupes se font face, derrière leurs muyambili. Les
pères du défunt, les Loamba, sont représentés par Mboyimbala lui-même du
clan des Budumbu, proches des Loamba. L'autre muyambili,
Yakabimpakha, du clan des Mululu, parle pour les Mululu et les Basanga.

Dès le début le ton est donné par Mboyimbala qui s'avance devant les
siens et lance:

A bisi Pana!
A ceux de Pana!

A ce cri du clan paternel, les Loamba, mais aussi des Makanda et des
Tsongo, les hommes répondent dans une grande clameur: Aaah !

Puis Mboyimbala reprend à l'attention des Mululu et des Basanga :

A bisi Kwalcha !
A ceux de Kwakha !

C'est la même réponse des hommes enthousiastes qui est faite: Aaah !
Ainsi la cérémonie est ouverte par la présentation des deux groupes de

clans concernés.
Mboyimbala prend la parole et commence par des généralités sur la

mort, le mariage, sur la nécessité pour les vivants de remplacer les morts et
de continuer l'alliance.

Yakabimpakha l'interrompt et lui demande sans ménagement d'en venir
rapidement à ce qui les réunit aujourd'hui et de faire sans attendre le compte
rendu de la vie de Musembi.

« C'est bien dit-il d'imiter la voix du Pygmée, mais je préfère entendre le
Pygmée lui-même. Serais-tu comme le type qui bande toujours en retard? »

Mboyimbala reprend la parole et passe alors en revue la vie de Musembi
à Nzima où il a vécu en bonne entente avec ses voisins. Il parle de sa
maladie et des soins qui lui ont été apportés. Tout a été fait pour ses
funérailles comme il convient. Et il donne le détail de ce que les uns et les
autres ont fait pour lui dans toutes ces circonstances. On peut le résumer de
la façon suivante: « Nous avons bien gardé votre enfant, nous ne lui avons
pas fait de mal. Nous nous sommes toujours bien entendus avec lui. Il est
mort sans que nous sachions d'où est venue sa mort. Il faut continuer la
relation entre nous. C'est pour cela que nous vous offrons de mikundukhu. ))
Mboyimbala joint le geste à la parole et termine son discours en offrant la
chèvre à Yakabimpakha et aux Mululu.

Yakabimpakha s'avance devant les siens et conteste ce qui vient d'être
dit: « Ce compte rendu n'est pas complet. Beaucoup de choses ont été
tenues dans l'ombre. Tu n'as pas parlé de tous les litiges que vous avez eus
avec lui. Tu dois nous faire un compte rendu complet. »Et pour marquer son
désaccord, il rend la chèvre aux Mululu.

Ainsi se trouvent engagées les hostilités au cours desquelles la chèvre va
aller et venir d'un groupe à l'autre. La polémique va se cristalliser sur deux

165



sujets qui sont en fait des accusations auxquelles il faut répondre:
«Musembi habitait un hameau de Nzima, n'est-ce pas le signe d'une
mésentente avec vous? Nous pensons que vous êtes responsables de la mort
de Musembi. C'est votre ikoko, le serpent, qui l'a tué. »

Attardons-nous sur les échanges qui ont lieu après le compte rendu de la
vie de Musembi. Dans les escarmouches du début, les deux champions se
révèlent de grands acteurs passant des accusations les plus violentes à des
plaisanteries grivoises qui suscitent l'hilarité générale.

La cbèvre vient d'être rendue une nouvelle fois et Mboyimbala prend
la parole: «yakabimpakha a dit que nous avons chassé Musembi. Nous
n'avons pas l'habitude de chasser nos enfants. Si tu le dis c'est parce que tu
as vu que Bunzanga a chassé Nyimbi pour avoir cassé la cruche. Dis-moi ce
que Musembi a cassé?

Nzèbi a sept fils, Mbèli a sept fils, Bangela aussi.
Quand tu as chassé Nyimbi c'est parce qu'il avait cassé la cruche. Et

parlez-moi de l'éléphant tué par Nyimbi et dont il ne reçut que l'intestin!
Pour cette affaire on connaît les causes mais pour Musembi quelles sont

les causes?
Je crois plutôt, qu'aujourd'hui tu as envie de ce que nous avons. Tous les

noms des Basanga sont des noms dangereux.
J'ai épousé une de tes femmes et ton enfant est mort je fais le compte

rendu et tu me le compliques. J'ai besoin de l'oncle de ma femme. C'est lui
qui me défend. Si toi, qui es l'oncle de ma femme, me cherche querelle qui
me défendra ?

Le nom de Butsanda, nous venons de l'apprendre. C'est pour cela que je
n'en ai pas parlé.

Puisque que tu penses que c'est lui qui a empoisonné Musembi,
attendons-le et tu lui feras dire comment il a fait. Tu lui feras aussi raconter
pourquoi Musembi, selon toi, habitait un autre village.

Dans la forêt, il y a beaucoup d'arbres et chaque arbre a un nom. 11 y a
aussi beaucoup de serpents. Tous ont un nom. Tu me dis que mon fils est
mort par le serpent. Si tu ne me dis pas quel est le serpent qui l'a mordu,
nous ne serons pas d'accord. Alors quel est le nom de ce serpent? Prends le
mikundukhu, je suis fatigué !

Je n'ai jamais eu de problème avec Musembi. Si j'en avais euje l'aurais
envoyé à Mbéda ou a Mugembé, chez les Mululu et chez les Basanga. Or il
est resté dans mon village, il a vécu et il est mort au village, il n'est pas allé
mourir dans la forêt.

Il y a longtemps, tu m'as donné une femme et nous venons de perdre son
enfant.

Que puis-je te demander si tu ne veux pas prendre le mikundukhu?
Crois-tu que je veuille te demander d'autres femmes? N'aie pas peur, j'en ai
déjà derrière moi. Prends le mikundukhu,j'ai déjà enterré l'enfant. »

166



Yakabimpakha parle: (( Est-ce que les Loamba. les Ingungu, les
Bavonda sont là ?

Mais où est Nyakamombo qui venait toujours ici? Où est-il? Est-ce que
ce n'est pas son serpent qui a mordu l'enfant?

Tu as dit que j'ai chassé Nyimbi. Mais il est toujours panni les Sept.
Nzèbi a sept fils, Bangela aussi. Est-ce que chez toi les sept fils sont au

complet?
Chez nous il y a Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et

quand on compte Nyimbi les Sept sont bien là.
Chez vous je n'en vois que quatre: Tsékumbu, Ndébusengé, Basengi et

Ndumbu et c'est tout. Où sont les trois autres pour faire le compte jusqu'à
sept?

Tu m'accables en parlant de Nyimbi mais de quoi s'agit-il?
Vous étiez tous dans le même mokona et c'est Ngandumi - c'était un sale

type, il baisait sa belle-mère - c'est Ngandumi qui avait fait sortir son
éléphant en lui donnant l'ordre d'aller détruire nos plantations pour qu'elles
ne nous donnent pas de manioc! C'est depuis ce crime que nos villages se
sont séparés. C'est depuis ce temps-là qu'il y a les mokona de Pana, de
Mbuyu et de Ngèkena pour les Ingungu. Ce n'est pas moi qui vous ai poussé
à être égoïstes. Vous êtes des voleurs !

Bien sûr, Bunzanga était terrible! Mais il n'avait pas d'autres moyens
pour imposer sa loi. Il n'avait pas d'annes. Non seulement il ne remboursait
pas ses dettes, mais lorsqu'on lui réclamait il prenait des esclaves!

Quand vous avez arrêté Mitolo je n'ai pas voulu que vous la gardiez aussi
je l'ai reprise et je l'ai gardée avec moi.

Ce n'est pas seulement moi qui fais des histoires. Pourquoi nous as-tu
empêché de cultiver où nous voulions? Tu nous as obligé à diviser la
Rombo en deux parties !

Arrange le compte de l'enfant!
Si j'ai des enfants, je les aime. Mais toi qu'as-tu fait de bien à Musembi?
Moi je ne traite pas mes enfants comme tu traites les tiens. Si j'ai des

enfants je les garde en bon état. Ton enfant, celui qui vient de mourir, était
complètement défonné. Il ne marchait plus, il avait la langue pourrie et
quand il est mort il ne parlait plus...

Le serpent mauvais, mauvais, Oh Oh le serpent mauvais, mauvais... Ce
serpent lui a mordu les pieds et il ne pouvait plus marcher.

Toi tu ne sais pas nourrir les enfants, tu les laisses mourir et maintenant
que tu vois que mes enfants sont prospères tu voudrais les prendre.

On me disait que Mboyimbala connaissait bien la Parole. Mais je vois
que tu n'y arrives pas.

Quand nous sommes partis de I1umbu nous avons ramené Mikonyo.
Mikonyo et Lesengi étaient camarades. Ils sont partis chez les Miyongho où
ils ont tué le cabri. Quand Mikonyo est parti chez Lesengi il a amené des
boucs. Ils ont amené un homme auquel ils avaient mis la fourche au cou. De

167



même, Mboyimbala n'a pas pu raconter la mort de son enfant. Aussi je lui ai
déjà mis la fourche comme Mikonyo et Lesengi le firent à Mudumu.

Hé héhé.....
Tu connais les noms des Basanga et des Mululu : Bunzanga, Mayombo et

Mboyi. Tous sont des vieux Basanga. Tu n'as cité que Bunzanga. Tu as
laissé de côté Mayombo, tu as laissé Mboyi, Tu es arrivé directement à
Musembi.

Toi Mboyimbala, tu as maudit Musembi. Tu as cité Musembi parce que
toi et Imbonho vous l'avez maudit. Vous vous y êtes mis tous les deux pour
lui donner les mandzanga. Nyakambonyo aussi était avec vous. Mais il s'est
enfui quand il a vu l'effet des mandzanga. Il a fui par peur.

Parce que les Basanga sont nombreux, Tondo quand il s'en va au bac de
la Louessé, ne reste pas longtemps à Boupanda. Est-ce ça ne serait pas vos
pouvoirs magiques, ceux qui ont tué Musembi qui font fuir Tondo?
Demande donc à Tondo pourquoi il passe sans s'arrêter dans vos villages?

Tu dis que tu donnes le mikundukhu et que je n'ai rien à craindre parce
que tu as déjà une femme. Mais maintenant c'est toi qui vas avoir peur.
Comment tes enfants te sont nés? Mboyimbala n'a pas cité le nom des
oncles de sa femme. Il a cité Imbonho, c'est tout. Comment s'appellent les
oncles de ta femme? Ta femme n'a-t-elle pas d'oncle?

Pour quelle femme as-tu cité Ndumu, un ancêtre des Mululu ? par Lebèlé
ou par Letondo (deux femmes de Nzima). Tu parles de bouc. D'habitude les
boucs sont donnés pour le mikundukhu et les SOOF aussi et le malumbi aussi.
C'est la coutume.

Quel est donc ce mariage? celui de Letondo ou celui de Lebèlé ? Ce que
tu as compté c'est le mariage ou le mikundukhu ? Celui qui a fait le compte
rendu ne l'a pas fait correctement.

Pour le mikundukhu, tu as déjà donné SOOF et un bouc. C'est la
coutume!

Je voudrais savoir chez qui se trouve le pouvoir qui a tué Musembi. Est­
ce chez les Basanga et les Mululu ? Est-ce chez les Loamba ou les Bavonda
ou chez les Ingungu ? Pour que je puisse reprendre le mikundukhu, il faut
me le dire. »

Mboybimbala prend la parole: « Réglons d'abord cette petite question.
Votre compte n'est pas complet. Mbèli a sept, Bangela, sept, Nzèbi, sept. En
fait chez Nzèbi il en reste six parce que vous avez chassé Nyimbi et que je
l'ai recueilli. Tu dis que vous avez repris Nyimbi. Celui qui l'a repris était
ton oncle ou bien toi-même?

Mbèli au lieu de sept en a maintenant huit. C'est ton oncle qui a enlevé
Nyimbi alors qu'il était chez moi ou bien toi-même? C'est moi qui divise le
dos de la chèvre. Je fais partie de Mbèli et donc Nyimbi est bien chez Mbèli.
Vous êtes six, le septième est chez moi. Quand tu me dis que tu l'as repris ce
n'est pas vrai. Vous êtes six.

168



Combien étions-nous sur la Rombo? Tu dis que c'est moi qui causai la
discorde et non toi. Mais sur la Rombo, la cause de la séparation est à
trouver dans la discorde où tu nous as jeté. C'est bien toi et non moi. C'est
toi qui qui as été cause de discorde. Quand tu trouves quelqu'un dans un bon
endroit tu dis tout de suite que c'est à toi. C'est pour ça que nous nous
sommes séparés sur la Rombo.

Quand tu es parti tu es arrivé à Tsékhé, chez Mwandza, Mwanza t'a dit
de retourner chez toi et tu as refusé. Il ne voulait pas vivre avec un
malfaisant. Bunzanga est resté quand même. Mais il n'avait pas grand-chose
à manger. C'est Mwanza qui avait la nourriture. Kundi la femme de
Bunzanga avait un enfant qui vint à mourir. Dans l'ancien village où il y
avait des kolatiers et des palmiers Bangèdi a coupé un régime de noix et l'a
laissé au pied du palmier. Kundi a mis le corps de l'enfant sous le régime de
noix et a demandé réparation. C'est à ce moment-là que Bunzanga et
Mwanza se partagèrent le pays.

C'est donc bien à cause de Bunzanga que la discorde est arrivée. Mais
moi qu'est-ce que j'ai fait pour que tu me fasses des reproches aussi
violents?

Hé hé hé...
Tu n'obtiens du pays ou des biens que par la bagarre. Quand tu te battais

avec Basengi pour le partage du pays, nous avons fait venir NdumbaYombo
et Tsèkumbu pour faire la délimitation. Ndumba Yombo a dit: 'Mon père ne
peut pas payer le prix du sang, lébumi. parce qu'il n'est pas responsable mais
celui qui a perdu son fils doit avoir quelque chose.' Et il donna un côté du
pays à Bunzanga et l'autre à Basengi. C'est ainsi qu'il y a maintenant deux
coutumes, lèkaka, différentes, ceux de Mbèli et ceux de Nzèbi.

A ce moment-là Ndumba Yombo a dit à Bunzanga de ne plus susciter de
discorde et pourtant tu continues à faire des histoires. »

Un homme du village de Dzinga intervient et s'adresse à Mboyimbala
et à Yakabimpakha: « Autrefois les gendres et les beaux-parents ne
blaguaient pas ensemble comme vous le faites en ce moment. Le mariage
c'est ce que nous ont laissé Ndumba Yombo et Bunzanga. Et maintenant,
vous voulez fouiller le mariage. Vous voulez donc rompre le mariage? C'est
l'oncle de ma femme qui a commencé à dire que je faisais des histoires. On
aurait dit que je prenais ses femmes et ses sœurs sans donner la dot. »

Plus tard, Yakabimpakha: « Loin de nous l'histoire où Mwanza et
Bunzanga partagèrent le pays. Si nous continuons avec ces histoires nous y
passerons toute la journée et même la nuit. Est-ce que ce sera le jour ou la
nuit quand nous terminerons l'affaire? Ce n'est pas les choses anciennes que
nous recherchons. C'est seulement de savoir pourquoi ton enfant est mort. »

Mboyimbala reprend: « Si on reste ici la nuit ça dépend de toi. Alors
que nous avons beaucoup de questions à régler. Et, à chaque question que je
pose, tu refuses de répondre. »

169



Yakabimpakha: « Mais ce que je me prépare à te dire tu vas encore le
refuser. Je te demande d'éclaircir l'histoire de vos serpents. Tu ne veux pas
répondre sur ce sujet. Alors voyons l'histoire des serpents. Voyons l'histoire
de Nzondo. Nzondo possède le pouvoir du serpent mais quand quelqu'un est
mordu il ne sait pas le soigner et le laisse mourir. Dans la ruche se trouvait
un serpent. Il a mis la main dans la ruche et le serpent l'a mordu et il est mort
lui qui possédait le serpent. Alors à plus forte raison Musembi. Pourquoi
donc avez-vous pris le serpent comme iko/w si vous ne savez pas guérir ses
morsures?

Qui est Basengi pour toi? C'est ton frère de même père, c'est sûr.
Bunzanga n'avait rien à manger. Il envoyait ses femmes Bulamba et Mayélé
chez vous, dans les plantations de Mwanza où on les baisait. Et finalement
elles sont arrivées là au pied du palmier où se trouvait un régime de noix qui
venait d'être coupé et elles ont placé l'enfant qui était mort sous les noix.
Elles voulaient faire croire que c'était le récolteur le responsable de la mort
de cet enfant. Et obtenir de la nourriture comme compensation.

Quand nous avons traversé la Lébègni nous étions tous ensemble. Mais
arrivé au carrefour, chacun a choisi son chemin. Mwanza a préféré suivre les
aftluents de la Lébègni et Bunzanga a préféré descendre la Nyanga.

Basengi mbéyi tsengé. Bunzanga mbèyi binanga
Basengi a eu le pays, Bunzanga a eu un quartier

Et à la limite des deux il y avait le musikha i/wmba, le safoutier commun
qui n'avait que deux branches, l'une cueillie par ceux de Nzèbi et l'autre par
ceux de Mbèli. »

Un peu plus tard, l'homme de Dzinga, faisant office de mbanza,
intervient à nouveau : Il commence par un proverbe : « Les champignons
qui poussent au bord de la route sont pour l'étranger. Mais ceux qui sont loin
de la route sont pour les gens des villages. Et moi je suis venu et je vous ai
trouvé. Je suis l'étranger et j'avais dit, à vous les muyambili, de ne pas
fouiller dans ces vieilles choses. Vous parlez des affaires de Mwanza et de
Bunzanga. Mais ceux-ci sont morts. Leur temps est passé. Traitons l'affaire
présente. »

Et s'adressant à Yakabimpakha: « si tu trouves que le mikundukhu est
trop petit, va faire une réunion, kundu, avec ta famille et puis reviens nous
dire ce que tu veux. »

Yakabimpakha reprend: «Nous n'avons pas d'objection grave. Nous
essayons seulement d'éclaircir la situation. Il y a ici beaucoup de Basanga,
beaucoup de Mululu. Nous allons nous réunir et puis nous nous
disperserons. »

La réunion se tient, à l'écart. Elle porte sur ce qu'il convient de
demander encore aux Loamba. Et les gendres et les beaux-pères des Loamba
interviennent pour ne pas élever le montant du mikundukhu. Ils sont même

170



d'avis de leur rendre une partie afin qu'eux, lorsqu'ils auront à donner le
mikundukhu il ne leur soit pas trop demandé.

D'autres contestent qu'il faille rendre de l'argent aux Loamba. Pourquoi
voulez-vous leur rendre? Ils ont nos femmes et leur fils sont pour eux.

Un autre estime qu'il faut leur rendre 150F car ils n'ont pas de fille. Ils
n'ont que des garçons qui nous donneront les ndanga.

Mais un autre intervient: Mais quand nous leur demanderons les ndanga,
ils diront qu'ils n'ont rien. Aussi nos femmes ne nous rapportent que pour
les mikundukhu. Profitons-en!

Les débats reprennent et Mboyimbala parle: « Voici Mutendi, celui
qui a épousé la sœur de Musembi. 11 vient d'arriver de Ngoubou-Ngoubou. Il
vient juste d'arriver pour la mort de son beau-frère. Il donne 500F. »

Yakabimpakha parle: « 11 n'y pas de cause grave. Quand quelqu'un
meurt dans une famille il y a toujours un autre pour le remplacer. »

11 accepte de prendre la chèvre et 500F et rend 250F aux Loamba.
La cérémonie se termine par un chant repris par tous qui marque de façon

imagée la fin de l'intervention des muyambili :

Kusu muJebanda ulconenanga buke buke
« Le perroquet descend de son perchoir pas à pas»

Mboyimbala conclut en évoquant Musembi et en le pleurant une
dernière fois. Les deux muyambili se donnent mutuellement le !esembi, soit
5F, montrant à tous que l'affaire est terminée. Ils dansent ensemble.
Joyeusement.

Réparer la trame matrimoniale

Le mikundukhu se produit entre les deux rangées de maisons du village et
tout le monde peut y assister, ce qui contraste singulièrement avec les
tractations pour un mariage qui ont lieu de façon secrète à l'arrière d'une des
maisons du village et n'impliquent que les futurs époux et leurs proches.

Dans un contexte où les éléments constitutifs de la société nzèbi, les clans,
sont peu visibles, le mikundukhu est le moment où ils se donnent à voir. La
cinquantaine d'hommes réunis sont membres de 14 clans différents.
Directement concernés, les Loamba ont 7 représentants et les Mululu et les
Bassanga qui leur sont associés en ont 14. Mais un grand nombre d'autres
clans sont représentés en faisant appel à toutes les relations de parenté qui les
lient aux deux clans principaux. Quatorze clans sont ainsi présents (tableau 5).

Musembi est fils d'un homme Loamba et d'une femme Mululu. Les
Loamba sont de la lignée de Mbèli et les Mululu de la lignée de Nzèbi.
Cependant dans le groupe des Loamba, se trouvent représentés des clans des
deux lignées: celle de Nzèbi et celle de Mbèli. De façon symétrique, du côté
des Mululu se trouvent aussi des représentants des clans Bavonda,

171



Budumbu, Isakha, Ingungu et Mutata tous de la lignée de Mbèli. En fait, Il
clans, appartenant aussi bien à Nzèbi qu'à Mbèli, ont des représentants des
deux côtés. Ainsi un mariage particulier n'est qu'un moment d'un brassage
clanique général. Avec le mikundukhu on peut entrevoir l'extrême
complexité du réseau des alliances qui constitue la trame politique de
l'espace nzèbi. Ce qui est donné à voir lors du mikundukhu, ce ne sont pas
seulement deux clans mais aussi les relations matrimoniales propres à
chacun d'eux. Se trouvent ainsi, face à face, les bords de la déchirure
provoquée dans l'armature matrimoniale par la mort de Musembi.

Identité clanique Groupe des Mululu Groupe des Loamba
Bakhuli 2 1
Basanl!:a 10 3
Bavonda 3 1
Budumbu 1 2
InlUln~u 1 1
Isakha 1 1
Loamba 7
Makhamba 1
Mitsimba 1
Mululu 4 1
Mutata 1
Mwanda 2 2
N~ala 1
Sionl!:o 1

Tableau 5 : L'identité clanique des participants au mikundukhu pour Musembi

Les hommes rassemblés par le mikundukhu sont venus de 8 villages.
Beaucoup sont des villages de Nzima et de Boupanda ou des villages
proches de Mambimba, Mboungou, Dzinga, Matoto. Quelques-uns sont des
villages plus lointains au nord, de Tsinguédi et Ngoubou-Ngoubou. Tous ces
hommes en rentrant chez eux vont passer saluer les parents et amis qui se
trouveront sur leur chemin et propageront la nouvelle de la continuation de
l'alliance entre les Loamba et les Mululu. Ainsi tous ces hommes qui
viennent assister au mikundukhu ne sont pas seulement des spectateurs. Ils
sont aussi partie prenante dans la réparation de la trame matrimoniale. Le
temps du mikundukhu, la société devient visible. Ainsi est visible le pouvoir
des hommes sur les femmes qui, silencieuses, se tiennent à l'écart. Une seule
d'entre elles, Kengé, sœur de Yakabimpakha, interviendra timidement lors
de la réunion des Mululu.

Le mikundukhu marque la fin du deuil pour Musembi et de toutes ses
manifestations que ce soient les interdits alimentaires ou vestimentaires. Ce
n'est plus sa personne qui est concernée et, s'il est au centre du mikundukhu,
c'est comme référence dans l'histoire matrimoniale qui va désormais lier les
Loamba et les Mululu. Cette ouverture sur l'avenir est manifeste lors de la

172



réunion des Mululu. Une partie d'entre eux voudrait obtenir encore
davantage des Loamba, mais c'est une anticipation comptable qui amène les
Mululu à rendre un peu de ce qu'ils ont reçu. Leur position très réaliste peut
se résumer ainsi: Ne leur demandons pas trop pour qu'il ne nous soit pas
trop demandé dans les mikundukhu que nous devrons leur offrir. De plus,
pensons aux ndanga. ces cadeaux que devront nous donner nos futurs beaux­
frères lorsque nous viendrons leur rendre visite.

D'une façon générale, le mikundukhu vise à perpétuer le lien, mutsiga.
qui permet la continuation des alliances au fil des générations. Il peut être
donné par un homme pour ses enfants, pour sa femme, pour la fille ou la
femme de son oncle. Il peut être donné aussi par une femme pour son mari.
Donner le mikundukhu pour ses enfants ou pour sa femme c'est pouvoir
continuer à faire valoir ses droits matrimoniaux pour ceux de son clan sur
leurs descendants. Le donner pour le fils ou pour la femme de son oncle c'est
pouvoir reprendre à son compte les créances matrimoniales ouvertes au
profit de son oncle par ce mariage. De façon complémentaire, le
mikundukhu offert par le clan de l'épouse fait reconnaître le neveu du défunt
comme son successeur, comme celui qui peut prendre en charge et protéger
la-veuve et ses enfants.

La confrontation des savoirs

Le mikundukhu pour Musembi dure à peine deux heures. Les deux
muyambili habitent les villages voisins de Boupanda et de Nzima. Ce sont de
vieux compères qui n'en sont pas à leur première affaire. L'atmosphère est
familière et joyeuse et les violentes accusations portées par Yakabimpakha
ne doivent pas faire illusion. Après le compte rendu détaillé de Mboyimbala,
le débat devient très répétitif. Les demandes de précisions sur la vie de
Musembi à Nzima parmi les Loamba ne reçoivent plus de réponse; tout
simplement parce qu'elles n'en appellent plus. Tout a été dit de façon
détaillée par Mboyimbala. Musembi a vécu en bonne intelligence avec les
gens de Nzima et si problèmes il y a eu, ils ont été réglés avant la réunion du
mikundukhu. Aussi, la seule réponse est une prestation supplémentaire de
quelques billets qui passent des Loamba aux Mululu. C'est à ce
marchandage, finalement, que se résout la confrontation des deux parties.
L'essentiel est ailleurs, dans la confrontation de deux muyambili et de leur
savoir. De façon théâtralisée, ils assemblent les fragments d'un savoir
clanique habituellement tenu discret et qui est présenté de façon
exceptionnelle sur la place publique.

Après le compte rendu de la vie de Musembi où Mboyimbala a décrit de
façon précise les événements du quotidien à Nzima, il y a un changement de
registre. Le savoir où sont puisés les arguments du débat n'est plus le même.
C'est désormais le savoir clanique qui est mis à contribution. Dans la
première partie, la référence aux clans n'est pas totalement absente. Ainsi la

173



cérémonie a été ouverte par les cris évoquant les mokona des clans en
présence; à plusieurs reprises Mboyimbala a scandé la fonnule de
l'invention de la dot pour bien rappeler que c'est ce dispositif matrimonial
qui a instauré l'égalité entre les clans sur un fond d'hostilité ambiante.

C'est à ces références, marqueuses de l'égalité, qu'a été limité le recours
au savoir clanique. Dans la deuxième partie du mikundukhu, ce sont les
récits claniques qui sont sollicités dans ce qu'ils ont de conflictuels et
d'incertain. C'est ainsi que sont examinées les questions du nombre des fils
de Mbèli, de la place de Nyimbi et de celle de Mitolo qui se ramènent toutes
aux relations conflictuelles entre Bunzanga et Mwanza.

Accusé d'avoir délaissé Musembi, Mboyimbala, estimant avoir tenniné
son compte rendu, reprend l'avantage en allant dans les récits claniques et en
retournant l'accusation par l'évocation de la question de Nyimbi. Ce dernier
fut chassé par Bunzanga à cause de la cruche cassée et traité injustement en
ne recevant que les intestins de l'éléphant qu'il avait tué. Les Mululu
accusateurs se trouvent ainsi à leur tour en situation d'accusés. Le cas de
Nyimbi est bien connu et les Mululu sont mis en demeure de préciser leur
accusation pour rendre aussi clair le cas de Musembi ou de refuser le
mikundukhu. Pour bien marquer qu'il entend désonnais situer les débats
dans l'histoire des clans, Mboyimbala évoque les sept fils de Nzèbi, les sept
fils de Mbèli. Pour faire bonne mesure il cite aussi les sept fils de Bangela.
Ce dernier personnage est donné le plus souvent comme l'équivalent de
Mbèli. Quelques infonnateurs en font un personnage qui serait l'ancêtre des
Blancs et d'un certain nombre de populations africaines.

Yakabimpakha renouvelle ses attaques concernant l'empoisonnement
possible de Musembi par le serpent des Loamba. Sa question sur la présence
des Loamba, des Ingungu et des Bavonda, est une allusion directe au serpent
qui est l'animal totémique des Ingungu et des fils de Tsokho en général. Puis
il se saisit de l'histoire de Nyimbi et de l'épineuse question du nombre de
fils de Mbèli. Mboyimbala, en évoquant les sept fils de Mbèli, a offert à son
adversaire des verges pour se faire battre. Yakabimpakha pousse son
avantage et cite les fils de Mbèli, lesquels, ne sont selon lui, que quatre. Il
éclaircit la question de Nyimbi en reconnaissant que Bunzanga n'était pas
facile à vivre mais il fait preuve de retenue puisqu'il n'évoque pas à ce
moment-là le pouvoir de sa panthère. Puis il repart dans une attaque contre le
serpent qui aurait empoisonné Musembi. Et, au comble de l'agressivité, il va
dans dans l'histoire de la traite esclavagiste pour disqualifier Mboyimbala et
imposer à sa parole le paka, cette fourche de bois qui immobilisait les
captifs.

Par la suite, l'évocation de la vie de Musembi est le prétexte à raconter
une histoire, celle des conflits qui opposèrent les gens de Nzèbi à ceux de
Mbèli et qui, finalement, aboutit à la constitution des Nzèbi tels qu'on les
connaît aujourd'hui. Cette histoire racontée par fragments et immergée dans
le cas de Musembi est difficile à suivre par ceux qui assistent au

174



mikundukhu et en particulier par l'ethnologue. Je dois reconnaître que c'est
seulement deux ans plus tard, après avoir visité le site de Mingangha et
accédé aux récits qui lui sont liés, que je pus ordonner tous ces fragments
dans une histoire. Les protagonistes brandissent à tour de rôle les morceaux
du récit comme autant de pièces d'un puzzle qui, peu à peu, donne figure à
l'histoire nzèbi. L'intervention décisive du mbanza met fin à l'affrontement
des deux muyambili sans qu'aucun d'eux ne perde la face. Remarquons que
le mariage évoqué par le mbanza, comme conclusion aux débats, est celui
qui a été promu par Buzanga et Ndumba Yombo c'est-à-dire par les ancêtres
des Basanga/Mululu et des Budumbu. Ce n'est plus seulement l'échange
généralisé inventé par Mwélé et Mombo qui produit l'égalité entre les clans
de la lignée de Nzèbi. C'est aussi l'alliance entre les gens de Nzèbi et ceux
de Mbèli. Ainsi à partir d'un fait singulier, la mort de Musembi, c'est l'unité
des Nzèbi qui est affirmée à travers le récit à deux voix. L'histoire qui est
ainsi racontée en public est celle de l'égalité entre les clans. Et l'évocation
des conflits au temps des dya, en écho à la situation actuelle, n'est là que
pour démontrer la nécessité de continuer l'alliance.

Finalement la confrontation des deux muyambili devient une récitation à
deux voix de l'histoire clanique, en langage clair et accessible à tous les
participants. Ses incertitudes, comme la position de Nyimbi, celle de Mitolo
ou le nombre de fils de Mbèli, sont présentées sans chercher à les résoudre.
C'est pour les hommes présents une révision de ce qu'ils ont pu apprendre
au moment de leur circoncision et l'occasion d'entretenir leur savoir.

3. RESTAURER L'ORDRE DES CLANS: LE MBOMO

1. Mikundukhu et mbomo

C'est la référence au mikundukhu que j'ai pu observer qui peut donner la
mesure de ce qu'était le mbomo. Le mikundukhu, malgré la violence qui s'y
manifeste est un rituel lénifiant dont l'issue est connue d'avance. L'issue du
mbomo, au contraire est déterminée par la lutte sans merci que s'y livrent les
muyambili. Ils ne sont plus seulement ceux qui parlent, des muyambili, ce
sont des lutteurs, des mutsundi. Alors que le mikundukhu est un rituel
courant destiné à maintenir les alliances à travers les générations, le mbomo
est une procédure rare provoquée par la mise en cause de l'ordre clanique.
Cela se produisait principalement lorsque lorsqu'il y avait, dans un mariage,
refus de donner la dot ou de la rembourser en cas de divorce, ce qui était le
cas le plus fréquent. Cela pouvait se produire aussi lorsqu'il y avait refus de
réparer un meurtre volontaire ou involontaire en donnant le prix du sang,
/ébumi.

Le refus de payer la dot est tout simplement une remise en cause de
l'ordre politique puisqu'il va à l'encontre de la circulation généralisée sur

175



laquelle il est édifié qui nécessite, qu'à la circulation des femmes, réponde
dans l'autre sens, une circulation des biens.

Le mbomo ne se faisait pas à la légère. Lorsque les tentatives de
conciliation des mbanza avaient échoué, c'est-à-dire lorsque la volonté de ne
pas rembourser la dot était bien établie, les préparatifs commençaient. De
part et d'autre on s'activait, pendant plusieurs mois, à la recherche des
muyambili les plus valeureux, des mutsundi, des lutteurs. Ceux-ci
représentent, certes, le plus haut niveau de compétence parmi ceux qui
savent, mais leur savoir seul ne suffit pas à les décrire. Ce sont, en plus, des
hommes audacieux qui savent que la lutte du mbomo est dangereuse, voire
mortelle et qui s'y sont préparés en se dotant des armes de la magie. Pour
toutes ces raisons, les mutsundi sont peu nombreux aussi se déplaçaient-ils
dans tout l'espace nzèbi. Mubungulu de Tsinguédi, un des plus fameux
d'entre eux, au début des années 1900 se déplaçait dans une grande partie du
Gabon. En 1969, un mbomo en préparation à Dziba-Dziba, ne put avoir lieu
par suite de la défection d'un mutsundi de Koulamoutou.

2. Le mbomo : une lutte sans merci

Le jour et le lieu du mbomo sont fixés par de longues tractations entre les
mbanza des deux parties. Le village où se tient le mbomo, qui n'est celui
d'aucun des protagonistes, voit un grand nombre de muyambilli s'installer
au fil des jours qui précèdent l'événement. Les deux mutsundi entourés de
muyambili et de mbanza sont installés dans deux maisons qui se font face de
part et d'autre de l'espace public. Là, pendant plusieurs jours, ils examinent
ensemble l'affaire sous tous ses aspects et préparent les arguments et les
fonnules les plus susceptibles d'emporter la décision. Cette préparation
intellectuelle s'accompagnait d'une préparation magique. Les nombreux
muyambili qui assistaient chacun des deux protagonistes leur apportaient
leurs pouvoirs pour accroitre sa mémoire et aiguiser sa parole. Pour cela ils
lui préparaient des drogues végétales, celles, entre autres qui entraient dans
la composition les fameux mubata mbanga, les «bouchées pour se
souvenir », disposés sur la peau du chat-tigre que tous avaient mangé à
quatre pattes pour être reconnus, à la fin de leur apprentissage.

Le jour du mbomo les deux mutsundi se font face, assis sur leur tabouret,
coiffés de l'itsakha, la nuque couverte d'une peau de panthère. Leur ceinture,
qui retient des peaux de chat-tigre, porte les cloches de leur clan et de ses
alliés. Le torse est aux couleurs de l'arc en ciel, barré de trois traits de
kaolin, de teinture de paddouck et de charbon de bois. Ils ont fière et terrible
allure. Leur équipement, le tabouret, les cloches, et la couronne de plumes,
chargé de magie est lourd de menace. Ces objets ont été le plus souvent
remis par leurs possesseurs aux différents cultes anti-sorciers qui ont, depuis
les années 1940, affecté l'espace nzèbi, en particulier au Njobi.

176



Le tabouret est un objet courant. De différentes tailles, depuis les petits
tabourets sur lesquelles les femmes peuvent s'asseoir en faisant la cuisine
jusqu'aux plus grands très décorés où les hommes sont assis pour réciter les
devises des clans.

Il est une sorte de tabouret sur lequel on ne s'asseyait pas et pourtant c'est
depuis ces tabourets que parlaient les muyambili lors du mbomo. Le tabouret
du muyambili est le support de pouvoirs magiques très puissants comme
Kusu, le perroquet, Mbèda l'aigle qui sont des pouvoirs liés à la parole et à la
mémoire. Le tabouret peut être le support d'autres pouvoirs très dangereux
comme Ku/u, le chimpanzé ou Njiya, le gorille et, bien sûr, la panthère. Le
tabouret est lui-même une protection, kwanga ma/ongo. Pour toutes ces
raisons, c'est un objet dangereux qui ne peut être hérité que par le successeur
d'un muyambili dans la mesure où il a été enseigné aupamvant sur l'usage
des protections qu'il contient.

Ces tabourets sont tenus cachés, souvent à la tête du lit de leur possesseur
ou dans un endroit retiré de l'habitation. C'est seulement lors des mbomo
qu'ils accompagnent leur propriétaire et jouent un rôle important dans la
cérémonie. Pendant la nuit qui précède le mbomo, les deux mutsundi, ont
disposé leurs tabourets dans la maison du mbomo, éclairée par des torches.
Sur chacun d'eux est placée l'itsakha, couronne de plumes dont ils se
ceindront le lendemain. Sous le tabouret deux écuelles sont placées
contenant l'une des graines d'arachide et l'autre des graines de courge non
décortiquées. Pendant la nuit, ceux qui sont là entendront les oiseaux de la
couronne, l'aigle et le calao, décortiquer les graines et s'en nourrir pour
donner le lendemain de la force aux paroles de leur titulaire.

Les cloches que portent les mutsundi à la ceinture sont des cloches de
chasse, fabriquées avec soin. Elles sont la possession de quelques clans qui
les ont obtenues à Koto et portent des noms. Ndyiba était pour les Mwanda,
Bokedo pour les Bavonda, Mingoyi pour les Basanga, Kékayéengé pour les
Makhamba et Bafuru pour les Mbundu. Dans chacun de ces clans, les
cloches sont la possession exclusive et la marque de reconnaissance des
seuls grands muyambili, les mutsundi. Portées à la ceinture au cours du
mbomo, elles viennent, lorsqu'elles tintent, rappeler à leur possesseur, la
formule qui fera mouche.

Avec l'installation des deux mutsundi l'un en face de l'autre, le mbomo
commençait et avec lui s'ouvrait un temps extraordinaire où les choses
jusque-là invisibles devenaient visibles et où la connaissance se dévoilait à
tous. Les protagonistes commençaient par montrer leurs pouvoirs. On
pouvait voir la panthère parcourir la rue du village, suivie par un essaim
d'abeilles, par une colonne de fourmis magnans, une pluie se mettre à
tomber à flots, traverser le village et cesser soudainement. Cette
démonstration faite, la lutte pouvait alors commencer. D'après mes
informations, comme dans le mikundukhu, le récit de l'affaire exposé au
début, cédait la place aux formules renvoyant aux récits claniques. Leur

177



utilisation était décisive, chacun se devait d'emporter la décision avant la
neuvième. L'important pour un mutsundi était de connaître à fond l'histoire
du clan adverse et de pouvoir démontrer, de façon cinglante, en une formule,
que l'adversaire appartenait dans son clan, à une maison dépendante, une nzo
muviga, d'origine servile. La formule qui dévoilait l'origine servile de
l'adversaire pouvait être décisive. A ce moment-là les mbanza intervenaient
pour mettre fm à l'affrontement et décider, compte tenu de son résultat, ce
qui était à payer et par qui.

4. MAINTENIR L'UNITÉ DU SAVOIR

Le savoir est fragile. Il n'existe que dans la mémoire d'une poignée de
savants dispersés sur un immense territoire. Pour qu'il soit la référence sur
toute cette étendue, il doit demeurer unifié.

La transmission d'un maître à son élève ne suffit pas à maintenir l'unité
du savoir. Les deux hommes sont dans une proximité géographique et la
transmission de l'un à l'autre n'est pas à l'abri des particularismes locaux.

C'est par la confrontation à laquelle le mikundukhu et le mbomo donnent
lieu que le savoir peut tendre vers son unité.

Revenons au mikundukhu pour Musembi. Malgré la violence apparente
des débats les protagonistes ne s'opposent pas sur le savoir. Ils se
complètent, chacun d'eux vient apporter une pièce à l'histoire clanique. Ils
abordent les incertitudes de l'histoire comme la place de Nyimbi ou le
nombre des fils de Mbèli et les exposent sereinement sans trancher. Ce qui
est dit dans le mikundukhu est compris de tous les hommes présents qui font
à cette occasion une révision de ce qu'ils savent. Les discours prononcés
évitent les récits de constitution des clans et le statut des maisons issues de
l'esclavage. Et lorsque Yakabimpakha prétend mettre la fourche de l'esclave
aux paroles de Mboyimbala, personne ne se sent concerné par la violence du
propos. La confrontation se termine dans la joie des protagonistes qui
dansent ensemble. Le mikundukhu se clôt par l'échange du /esembi, un
cadeau de même valeur qui mppelle l'égalité entre les deux hommes et entre
les clans qu'ils représentent. Tout autre est le mbomo. C'est un jugement. Il
y a un vainqueur et un vaincu. Cela s'entend à la fois en termes clanique et
en termes de savoir. L'affaire qui avait motivé le mbomo voit la défaite
d'une des deux parties et, tout aussi humiliante, celle d'un des deux
mutsundi. Et paradoxalement c'est le mbomo qui est la manifestation la plus
apte à maintenir le savoir dans son unité. Faute d'avoir pu l'observer je ne
peux que me livrer à une réflexion à partir de ce qu'on m'en a dit.

C'est une manifestation exceptionnelle et rare qui concerne l'ensemble de
ceux qui savent dans l'espace nzèbi. Les muyambili s'y trouvent réunis en
grand nombre et pendant une certaine durée. Ils sont venus de loin et la
manifestation dépasse un cadre local. La prépamtion de la lutte proprement

178



dite voit deux colloques se tenir où les nombreux muyambili réunis
confrontent leurs savoirs pour conseiller leur champion et lui fournir les
formules qui le feront triompher. Il est certain que lors de cette préparation,
au temps de la traite, les uns et les autres s'informaient sur les maisons
dépendantes qui s'étaient constituées par l'esclavage au sein des clans et
qu'une formule bien ajustée suffisait à stigmatiser. Dans ce sens on peut
penser que le mbomo est le lieu d'échange entre muyambili et qu'à son issue
quelque chose se trouvait ajouté à l'ensemble du savoir dans le sens de son
unification.

Dans un livre très stimulant, Jan Asssmann utilise, à propos de la culture
grecque, le concept d'hypolepse qui pourrait faire avancer la compréhension
de ce qui se passe lors du mbomo. Il ne s'agit pas de reprendre, à propos des
Nzèbi, un concept adapté à l'interprétation de la pensée et de la culture écrite
grecque, mais en prenant la mesure des différences entre les deux cas, de
préciser ce qui se passe lors des mbomo.

« La culture grecque de l'écrit a deux particularités. L'une, nous l'avons
vu, c'est qu'elle ne se définit pas contre la tradition orale, mais la reprend et
la prolonge dans des proportions qu'on n'observe nulle part ailleurs. L'autre,
à mon sens, c'est qu'elle développe une nouvelle forme de référence
intertextuelle. Ce ne sont plus des orateurs qui répondent à des orateurs, mais
des textes qui répondent à des textes. Le texte écrit ne fait pas qu'informer,
donner des instructions et des garanties dans J'espace extra-scripturaire de
l'interaction sociale, c'est à dire économique ou politique... Il se réfère à
d'autres textes écrits dans le cadre posé par le discours, quel qu'il soit; à ce
titre, il est autoréférentiel. Un nouveau type de continuité et de cohérence
culturelle apparaît: la référence à des textes du passé, sous forme d'une
variation contrôlée que nous appellerons l'hypolepse (ASSMANN J., 2002,
249).» Pour faire comprendre ce qu'il entend par là, Assmann (id)
rapproche ce terme de la notion aristotélicienne de « ajout à soi-même ».

Dans le concours de rhapsodes, l'hypolepse est « la règle qui fait, que
dans la récitation du texte homérique, chaque rhapsode reprenne à l'endroit
précis où s'était arrêté son prédécesseur (id, 250). »

Le savoir nzèbi est toujours en constitution et, lors du mbomo, il y a
quelque chose qui lui est ajouté. Les muyambili des deux camps, réunis pour
l'occasion en véritables colloques, vont une fois l'événement passé, se
disperser et disperser avec eux, partout où ils iront ce qu'ils auront appris. Le
mbomo n'est pas seulement l'affrontement de deux mutsundi et la résolution
de l'affaire pour laquelle ils ont été appelés, il est aussi et en même temps
une extension du savoir dans l'espace et un pas de plus vers son unité.

179



5. MAÎTRISER LE TEMPS

Le mikundukhu et le mbomo sont des moments-clés de la vie sociale où
les muyambili apparaissent comme les détenteurs du savoir historique et
comme ceux qui, en le rendant public, maintiennent l'ordre des clans. C'est
par référence à une histoire que sont évaluées les situations concrètes, c'est
dans cette histoire que sont trouvés les moyens de rétablir l'ordre, en
maintenant les alliances entre les clans. Ainsi, dans les affrontements du
mikundukhu et du mbomo, cette histoire est transformée en instruments
politiques. En puisant dans ses différentes séquences les formules qui
conviennent, les muyambili savent susciter la solidarité des membres du clan
et démontrer la nécessité des alliances matrimoniales qui les lient. Ils
peuvent aussi recourir à d'autres séquences et, lors des mbomo, dévoiler les
inégalités.

Dans le mikundukhu, l'évocation des conflits au temps des dya, rappelle
que l'hostilité toujours possible est résolue par l'alliance et que celle-ci,
entre deux clans, et grâce à l'instrument de la dot, rend possible celle de tous
les clans. Et la formule de l'invention de la dot par Mwélé et Mombo,
scandée à plusieurs reprises par les deux muyambili vient le rappeler. Si les
conflits anciens sont révélés dans le langage de tous les jours, bien que
beaucoup d'allusions ne soient pas comprises par tous, c'est parce que ces
relations hostiles ne mettent pas en cause la solidarité clanique. Cette
solidarité est vécue de façon intense quand le champion se retourne vers les
siens et leur demande de l'encourager en criant les noms des anciens
villages. Mais le recours à l'histoire a ses limites et le mbanza met fin à
l'affrontement. En le ramenant au cas concret, il évite que la surenchère dans
la parole n'amène les protagonistes à évoquer, malgré eux, les récits qui
portent atteinte à la solidarité clanique.

Si le mbomo est si grave et solennel, c'est parce que c'est le seul moment
où sont révélées les inégalités à l'intérieur du clan. Mais, là aussi, les
précautions sont prises, et c'est par des formules accessibles aux seuls
connaisseurs que cette révélation est faite. Quand ils parlent des anciens
mbomo les informateurs les décrivent comme des moments privilégiés où
toute l'assistance pouvait comprendre le sens des paroles proférées Mais
sitôt la cérémonie terminée, ces paroles devenaient incompréhensibles et
sans risque pour la solidarité du clan.

Les affrontements du mikundukhu et du mbomo sont les moments où le
savoir extrait de leur mémoire par les muyambili accède à son existence
sociale. Ce sont les moments où s'opère la transformation de l'histoire en
instruments du politique. C'est dans cette transformation que se révèle un
pouvoir qui se manifeste autant par le silence que par la parole. Dans ce
sens, ils sont les maîtres de la parole. C'est sur leur parole que repose la
contradiction entre la nécessaire solidarité à l'intérieur du clan et la prise en
compte des inégalités engendrées par l'histoire.

180



Les muyambili sont l'incarnation d'un pouvoir qui se confond avec la
parole. Leur pouvoir comme maîtres de la parole, muyambili, et maîtres des
clans, /cumu ibandu, est le pouvoir politique à l'état pur. Il n'a pas de
compromission avec la richesse ni avec les biens matériels. Des pagnes de
raphia, des nzundu et des diverses nourritures qu'ils recevaient pour le
paiement de leur intervention au mbomo, les mutsundi ne gardaient rien. La
redistribution de la totalité de ces biens aux membres de leur clan signifiait
que le service du clan ne saurait avoir de contrepartie matérielle. Le seul
fondement de leur pouvoir est la connaissance et le contrôle d'une histoire
qui garantit la conformité de la production sociale à un ordre. Les muyambili
contrôlent le passé pour produire sa répétition. Leur intervention vise à
neutraliser toute tentative de transformation et à réduire le mouvement à une
histoire pensée comme répétition.

Les mutsundi quand ils se placent à la tête de leur clan lors des mbomo,
s'affirment concrètement comme les successeurs et remplaçants des dya
fondateurs des clans. Assis sur le tabouret, ils répètent l'élévation des dya
sur le mikhoba. La peau du chat-tigre dont ils se ceignent et se coiffent est
aussi celle sur laquelle ils mangèrent les bouchées d'herbes pour la mémoire.
Elle est le rappel des peaux des animaux que les fils de Nzèbi produisirent
pour s'élever à la tête de leur clan. Concentrant, comme les dya le firent,
tous les pouvoirs du clan entre leurs mains, ils risquent comme eux d'en
perdre la vie ou la raison. En fait, la mort des mutsundi à l'issue des mbomo
était fréquente. Assez souvent, l'un d'eux mourait sous les coups des
pouvoirs magiques de son adversaire. Il arrivait aussi que le vaincu qui
n'avait pas pu faire honneur à son clan se suicidait ainsi que cela pouvait
arriver à l'issue des compétitions du Mungala. De toute façon, le savoir est
dangereux et l'administration mal contrôlée de drogues, lors de son
apprentissage peut provoquer la mort ou conduire à la folie. Mboundou­
Mboundou, l'étudiant muyambili devenu pitre itinérant, que j'avais
rencontré au tout début de mon enquête en était la démonstration vivante.

La répétition dont les muyambili sont les acteurs éminents est le modèle
général sur lequel les Nzèbi produisent leur temps. Des nombreuses
pratiques qui sont à l'œuvre pour cela, le mbomo et le mikundukhu en sont
les plus spectaculaires. Les autres, plus modestes, contribuent à installer
chaque événement dans la répétition du passé. Ainsi lors des visites
préalables au mariage, le futur époux doit citer les trois premières femmes du
clan de sa future épouse qui furent épousées par ceux de son clan. Assez
souvent, cette référence obligée requiert l'assistance d'un muyambili. Il en
va de même lors de la cérémonie du lévoso qui suit immédiatement le
mikundukhu donné pour une femme, où le mari, sur l'ancienne plantation de
l'épouse doit aussi citer ces trois mêmes ancêtres.

C'est la répétition qui prévaut aussi dans la dénomination des individus et
des sites. Très souvent les noms des villages étaient ceux de molcona du clan
du fondateur ou rappelaient d'anciens villages. Toutes les générations

181



alternes assimilées les unes aux autres par la nomenclature ivila répètent
théoriquement la même circulation des femmes entre les clans.

L'histoire nzèbi, qui est la référence de la répétition est elle-même le lieu
d'une répétition qui affecte les sites et les personnages. Ainsi le village de
Koto où commence la société, est situé dans une suite de cinq villages du
même nom. Les Nzèbi se succèdent les uns aux autres, les Ndombi aux
Ndombi, les Bunzanga aux Bunzanga... De surcroît, c'est dans le stock des
noms prestigieux de leur clan que l'on puise pour nommer les individus.
Tous ces faits rendent difficile l'accès à une histoire qui demeure opaque, où
le temps est neutralisé par la répétition.

Dans la dispersion et la mobilité, la maîtrise de l'espace est assurée par la
répétition de l'histoire. Cela se traduit aussi dans l'usage du surplus. Ses
formes matérielles, les biens de dot en particulier, sont dispersées dans
l'espace. Et la seule accumulation possible et éphémère est celle du savoir à
laquelle chaque génération consacre les meilleurs de ses esprits.

182



CINQUIÈME PARTIE
Avec Bruno Pinçon et Jean-François Saliège

Nutu Mingangha, Archéologie d'un choix politique

D'une vingtaine de centimètres de haut ce sont de petits tabourets. Dans les
grandes occasions où se dévoilait leur savoir, dans le mbomo en particulier, les
muyambili étaient assis sur des tabourets très ornés, de plus grande taille. Ils
possédaient aussi de très petits tabourets, contenant leurs pouvoirs, et qui
étaient conservés à l'abri des regards.

183



1. LA DÉCOUVERTE

Bernard Guillot, géographe de l'ORSTOM, à l'occasion d'une enquête
portant sur le terroir du village de Passia, découvre le site de Mingangha. Il
en rend compte dans deux publications en 1967 et en 1970. Il me
communique à titre amical la teneur de l'entretien qu'il a eu avec Mayouka
Joseph du village de Mipoundi. C'est ce récit qui m'incite à visiter le site à
deux reprises, en 1969 et 1970.

Jusque-là je n'avais jamais entendu dans les discussions avec mes
infonnateurs le nom de Mingangha. J'ai retrouvé « après coup », c'est à dire
après avoir visité te site, dans les infonnations recueillies avant la
découverte, plusieurs indices montrant que Mingangha ne leur était pas
inconnu.

Ainsi, au mikundukhu de Nzima, il y a une description de ce qui se passe
à Mingangha sans que ce nom soit prononcé. Après avoir fait le compte
rendu détaillé de la vie du défunt Musembi à Nzima, Mboyimbala, pour
répondre aux accusations de Yakabimpakha, change de registre et critique
vivement l'attitude de Bunzanga lorsqu'il vint s'installer près du village de
Mwanza. Et il s'ensuit une description à deux voix de ce qui se passe à
Tsékhé, c'est à dire dans la savane.

Dans tes récits concernant Bunzanga, il est dit que celui-ci vint chez
Mwanza chassé par ses frères qui le trouvaient trop turbulent. Dans un autre
passage, Kombili, Mwélé et Mombo reprochent à Bunzanga de faire des
histoires et ils lui demandent de partir et d'aller rejoindre Mwanza dont il
avait épousé la sœur Mitolo.

Enfin une fonnule recueillie à propos du clan des Ipéna décrit le site:

Tsèkha zjidi nuta kakhata ye yindjiba tsimakwanga i mandila Bunzanga
ne Basengi ne lpena sia nzo Munzinga

Le paysage est décrit comme un endroit dur, kakhata, allusion aux
rochers qui s'y trouvent, comme un plateau, injiba, avec des tennitières
assimilées aux tabourets makwanga. Ce sont les Ipena de la nzo Muzinga qui
furent témoins du partage auquel se réfère le mot mandi/a, limites.

Ainsi c'est le site qui a pennis d'avoir accès aux récits. Le savoir
concernant Mingangha est un savoir inscrit dans un espace et c'est la
référence à cet espace qui a libéré chez mes infonnateurs le savoir
concernant les événements qui lui sont liés. Et, cela, bien que la plupart
d'entre eux, comme Doumagni, n'aient jamais visité les lieux.

184



2. UN SITE REMARQUABLE (22)

Mingangha est situé à environ 12 km au NW de Mbinda ville où le
téléphérique venu de Moanda se raccordait au chemin de fer COMILOG.

Bernard Guillot donne une description du site: « un col ouvert entre les
deux vallées de la Mikounga, affluent de la Louessé et de la Rombo qui va
se jeter dans la Bangoubou (B. GUILLOT, 39, 1967).» Le nom du lieu,
Mingangha, est presque toujours précédé de nutu. Mes informateurs ne
parvenant pas à me donner une traduction de ce mot, j'avais traduit, dans un
premier temps nutu par vallon du fait que j'étais parvenu sur le site, à partir
du village de Lebagni, par un chemin qui descendait légèrement. Nutu
Mingangha peut trouver une traduction convenable par « col de
Mingangha ». Le site se trouve sur la ligne de partage entre les eaux qui vont
à la Bangoubou et celles qui s'en vont directement à la Louessé.

L'autre singularité du col de Mingangha est d'être en savane. « La forêt
guinéenne qui s'étend sur la majeure partie du pays, coupée par endroits par
des formations secondaires plus ou moins dégradées dues aux
défrichements. Ceux-ci peuvent aboutir à la création de véritables savanes
herbeuses, souvent assez étendues (B. GUILLOT, id).» Le site de
Mingangha est dans l'une de ces savanes au contact de la forêt.

A cet endroit, fait très remarquable, se trouvent des affleurements
rocheux, ce qui est extrêmement rare sous un climat où l'altération des
roches est puissante. Ces rochers de pyroxénite très sombres qui tranchent
sur les herbes fauves de la savane se remarquent de loin. Ce sont ces rochers
auxquels il a été donné des noms qui sont désignés comme appartenant à
différents clans dans les récits recueillis.

L'autre caractère singulier de Mingangha est d'être situé dans une zone
où les traces d'une activité métallurgique ancienne sont nombreuses
(GUILLOT B., 1969). Ce sont d'abord des puits et des galeries de mine qui
peuvent descendre jusqu'à 15 m à travers le mort-terrain pour atteindre le
minerai de fer comme à Poungou, Mbuyo, Lebanga et Koyo. En outre, un
peu partout, se trouvent des restes de bas-fourneaux avec des scories et des
vestiges de tuyères. Cette activité était principalement le fait des Tsangi et
c'est la conquête française qui mit fin à leur activité. Pour Doumagni cette
activité métallurgique est très directement liée au site puisque c'est sur les
rochers de Nutu Mingangha que les fils de Mbèli commencèrent la
métallurgie.

Plusieurs formules évoquent le site de Mingangha sans pour autant le
nommer:

- Ya tsé tsupidi. Ya mbundu katsa. Ye yindjiba si malewanga
- Là les hautes herbes de la savane, là l'étendue,

là les trous dans la rivière et les tabourets

185



- Ye musikha i/comba, ye Basengi bona Ngonga bakabana tsungu.
- Là le safoutier orphelin, là Basengi et Ngonga se partagèrent le pays

Commentaires: tsé est la contraction de tsékhé, savane, tsupidi: hautes
herbes.

Indjiba = nzianga: trous dans la rivière. C'est une possible allusion aux
cloches, ndjiba, des muyambili, tout comme makwanga, les tabourets, est
Une allusion aux termitières du groupe des Cubitermes très fréquentes dans
la savane de Mingangha et qui ressemblent à des tabourets. C'est aussi une
allusion aux rochers sur lesquels les protagonistes étaient installés pour
régler le différend.

Mbundu lcatsa : étendue (?)
Ngonga serait un autre nom de Bunzanga que je n'ai rencontré dans

aucun des récits.
Tsungu: au sens propre le buffle de savane. Peut-être par extension la

savane, le pays.
D'autres formules décrivent ce qui s'est passé à Mingangha:

Basengi behi tsengé, Bunzanga binanga
Basengi a la terre, Bunzanga le quartier

Ndila tsengé muyébi Bunzanga wa kaba ne Basengi
La limite du pays Bunzanga la connaît pour s'y être rencontré avec Basengi

pour le partage.

3. DES RÉCITS

1. Un premier récit

Le récit de Mayouka Joseph a été recueilli par Bernard Guillot
Au col de Mingangha il y a quatre rochers:

Ke Marandza pour Mbungu et les lsakha
Tsakha Ngundu pour Tsékumbu et les Bavonda

Mokhu Mangélé pour To Mutsengi et les Ipéna et Makanda
Mbèdi Mobalekha pour Buku et les Mwanda

Chaque rocher est remarquable en ce qu'il représente le symbole de
chacun des clans: l'éléphant pour les Bavonda, un nzundu et des pinces pour
les lsakha...

Tous les clans descendants de Mbèli vivaient en bonne entente à cet
endroit, ayant à leur tête Mwanza, Mbungu et To Mutsengi. Mwanza
possédait les tubercules de manioc qu'il partageait avec les autres clans et il
savait exploiter le fer. Mbungu et Mwanza disposaient du miel que leur
apportaient les Pygmées et ils croyaient que To Mutsengi n'avait rien. Ils
ignoraient qu'il possédait le secret du vin de palmier raphia. Quand on refusa

186



de lui donner à boire il jeta un sort sur le pays afin que les palmiers raphia
n'y poussent plus.

Au moment de la dispute, To Mutsengi avait déjà planté des noyaux de
palmier raphia à cet endroit et il en avait d'autres qu'il avait dissimulés. Il
laissa pousser les premiers et, pour faire un exemple, Hies rendit stériles et il
emporta les autres avec lui à Mbuyu qui est le mokona des lpéna et des
Makanda.

C'est à partir de ce moment-là que les clans se sont séparés et que chacun
d'eux est allé construire son village.

2. Un autre récit

Le récit précédent, recueilli par Bernard Guillot, m'incita à interroger
quatre de mes informateurs: Yakabimpakha, Ngondza, Doumagni et
Lembomba. Ceux-ci me donnèrent des versions comparables d'un autre
récit.

Version de Yakabimpakha

Mwanza, appelé aussi Basengi, avait découvert le manioc dans la forêt et
il savait comment le planter et le faire rouir.

Mwanza et Bunzanga étaient doublement beaux-frères. Mwanza avait
épousé Mitakha sœur de Bunzanga et Bunzanga avait épousé Mitolo sœur de
Mwanza.

Bunzanga arriva près de Kongo, village de Mwanza, et y installa son
village avec ses femmes, ses enfants et son bétail. C'est là qu'il vit le
palmier pour la première fois. Il en mangea les fruits et il en but la sève
fermentée. C'est là aussi, que grâce à Mwanza, il connut le palmier-raphia.

Bunzanga appela ce village Kokekha, c'est-à-dire rassemblement car il
avait l'intention de ravir des gens à Mwanza pour les mettre dans sa famille.
Pour cela, il fit sortir sa panthère Mundwengé afin d'attaquer Mwanza et de
s'emparer du pays riche qui était le sien.

Bunzanga et ses gens qui venaient d'arriver n'avaient rien à manger.
Aussi les femmes de Bunzanga partirent voir celles de Mwanza pour se
procurer de la nourriture. Bunzanga et Mwanza se rencontrèrent, non dans
un village, mais dans la savane près d'un safoutier. Le soir, Bunzanga et
Mwanza revinrent chacun chez lui. Les femmes de Bunzanga, de retour à
Kokekha, racontèrent qu'elles avaient voulu «acheter» des bananes, du
manioc, du maïs et des arachides, mais que les femmes de Mwanza avaient
refusé de leur en « vendre ». En entendant cela Bunzanga leur dit « Je vous
permets d'aller voler chez Mwanza».

Une des femmes de Bunzanga, en allant voler à Kongo, fut arrêtée et les
autres vinrent prévenir Bunzanga. Le lendemain, celui-ci envoya ses fils
chez Mwanza pour lui demander de délivrer la femme prise pour vol et de le

187



prévenir: « Dites-lui, leur dit-il, que je suis ici un étranger et qu'il ne sait pas
tout ce que j'ai fait en d'autres lieux. »

Mwanza refusa de libérer la femme et exigea que Bunzanga vienne lui
apporter une personne comme dédommagement. Bunzanga refusa d'aller
dans le village de Mwanza.

Tous les clans descendant de Nzèbi étaient venus rejoindre Bunzanga et
avaient construit leurs villages à côté du sien.

Bunzanga qui ne voulait toujours pas délivrer sa femme prisonnière de
Mwanza envoya à celui-ci cet avertissement:

« J'attends ma femme depuis deux jours. Je ne veux pas venir chez toi car
je suis maître chez moi et nous ne nous connaissons pas depuis longtemps.
Maintenant le moment est venu de te donner la preuve de ma puissance. »

Il lâcha alors sa panthère Mundwengé et l'envoya décimer ceux de
Mwanza jusque dans leurs plantations. La panthère se déchaîna; elle fit
rage. Voyant cela Mwanza rendit alors la femme sans que Bunzanga eut
besoin d'aller chez lui. Puis il alla consulter Mbimbishodi le seul devin de
l'époque. Celui-ci lui conseilla de réunir tous les vieux des villages afin de
négocier pour faire cesser cette guerre.

Mwanza et Bunzanga se rencontrèrent où ils avaient l'habitude de se
rencontrer, là où se trouvait le :

Musikha ikomba u nutu Mingangha
Safoutier orphelin du col de Mingangha

Ce safoutier est sans propriétaire et ses fruits peuvent être cueillis par
tous, même par les orphelins qui n'ont hérité de personne.

Ce lieu de rencontre est décrit aussi par la formule :

Yi mamanyi ma tata yi bikukhu bitata
Là, rochers trois, là, tennitières trois

Là où sont les trois rochers, là où sont les trois tennitières

C'est sur ces trois rochers qu'étaient assis Mwanza, Bunzanga et
Tsékumbu. Ce dernier était venu pour les réconcilier. Ces trois rochers ont
des propri9taires et portent des noms:

Tsaa Ngundu appartient à Mwanza, ancêtre des Isakha.
Ké Manganza appartient à Tsékumbu ancêtre des Bavonda.

Mikhu mia Mangélé appartient à Busengé ancêtre des Makanda.

C'est sur ces rochers que ces ancêtres fondateurs de clans sont devenus
dya. Mwanza avait construit une iletsi, une hutte à toiture de feuilles et à
paroi d'écorce. C'est là qu'il devint dya avec la loutre. Il portait pour la
circonstance un bonnet en coton ou en pounga appelé /ébèkhè.

188



Mbimbishodi demanda à Mwanza et à Bunzanga de prendre tous leurs
pouvoirs magiques et de les enterrer sous le safoutier au milieu des trois
pierres.

Tsékumhu jugea ainsi: « Toi Mwanza n'empêche plus les femmes et les
enfants de Bunzanga de venir chercher de la nourriture chez toi. Regarde les
nombreuses branches de ce safoutier. » L'arbre fut partagé en deux. chacun
en eut la moitié. Il en fut de même pour les terres de Mwanza. La formule
dit:

Basengi abakha Isengé. Bunzanga binanga
Basengi a le pays, Bunzanga des parties de la forêt.

Version de Ngondza

Quand Bunzanga se sépara de ses frères il alla habiter près de Mitakha, sa
sœur mariée à Basengi. Basengi lui montra l'endroit où se trouvaient les
palmiers mais lui interdit de récolter les régimes de noix, ainsi Bunzanga ne
pouvait que ramasser les noix tombées à terre. Un jour, Bunzanga alla
déposer son enfant qui venait de mourir sous le palmier en haut duquel
Basengi venait de couper un régime et il lui fit croire que le régime en
tombant avait tué l'enfant. Bunzanga appela Tsékumbu pour lui parler de
cette affaire et Basengi s'enfuit.

Basengi avait déjà capturé les femmes qui étaient venues lui voler de la
nourriture alors qu'il refusait de leur donner ou de leur vendre de quoi
manger. Basengi ne voulait pas laisser Bunzanga s'installer. Pour cela il
avait jeté un sort sur ses cultures. Bunzanga qui avait beaucoup peiné pour
s'installer décida cependant de demeurer sur place. Il fit sortir sa panthère
qui alla décimer la famille de Basengi. Devant les ravages causés par la
panthère, Basengi accepta de partager la terre.

Ils se réunirent pour cela à Mingangha. Bunzanga s'y retrouva avec les
fils de Mbèli. Chacun d'entre eux était assis sur un rocher.

Bunzanga avait deux rochers, l'un appelé Tsala babokho, ce qui signifie:
faire disparaître les ennemis. C'était l'endroit où se tenait sa panthère.
L'autre rocher nommé Mbèdi mubalakha se trouve de l'autre côté de la
rivière Nziba. Par la suite, Bunzanga donna Mbèdi mubalakha à Buku qui lui
donna en échange une femme du nom de Itékhé qui fut à l'origine, chez les
Basanga, de la maison Tsélé Itékhé.

Le jour de la réunion, tous les participants buvaient du vin d'ananas.
Bunzanga défendit à Basengi de donner à boire à To Mutsengi. Par
vengeance, celui-ci jeta un sort sur l'endroit où les fils de Nzèbi
s'installèrent afin qu'il n'y ait pas de palmiers raphia.

La formule dit:

Levé Mbungu levé Mwanza lelalcha To MUlsengi
Donne à Mbungu, donne à Mwanza, ne donne rien à To Mutsengi

189



To Mutsengi est l'autre nom de Muk.éta. Celui-ci s'installa à Mbuyu, là
où il y avait beaucoup de palmiers raphia. Une autre fonnule insiste sur
l'importance des palmiers raphia dans le mokona de To Mutsengi :

To Mutsengi abakha inanga /chu marombo /chu bangébé bakaanga mambèda
To Mutsengi a eu le quartier où sont les palmiers raphia,

où les petits tenaient les calebasses

La boisson qui avait été refusée à To Mutsengi était un mélange de
produit de fennentation de bananes, d'ananas et de miel.

Version de Doumagni

Bunzanga rencontra Mitolo et Basengi au col de Mingangha. Les gens de
Basengi jetèrent un sort aux cultures de Bunzanga. Malgré cela il décida de
rester sur place et de lutter. Il fit sortir sa panthère qui alla dévaster les
villages de Mwanza. Celui-ci, pour mettre fm aux exactions donna une
femme à Bunzanga du nom de Mukanda. Buzanga fit cesser les ravages de
sa panthère. Les rancunes s'apaisèrent et c'est à Mingangha que Bunzanga et
les fils de Mbèli entrèrent en amitié.

Mingangha se trouve à la source de deux rivières, la Mukenyisi et la
Ngonga. A cet endroit pousse un safoutier extraordinaire qui possède quatre
branches. Chacune des branches porte des fruits différents. L'une porte des
nyinga, une autre des safous, une des musikha, et une des mbi/i. S'il ne
produit pas de fruits une année, aucun safoutier du pays n'en porte.

Il y a quatre rochers à Mingangha. Chacun d'eux est la propriété d'un
clan et possède un nom :

Tsakha Ngundu pour Mitolo et les Balèli
Miru Mangé/é pour Mwanza et les lsakha et les Makanda
Ké Mangandza pour Mukéta et Makanyanga et les Tsongo
Mbèdi Moba/akha pour Bunzanga et les Basanga
Mukéta après avoir cassé sa cloche fut chassé de Ké Mangandza par

Makanyanga et envoyé à Mbèdi Muba/akha. Puis de là il alla à Menga et à
Bilobo.

Version de Lembomba

Mwélé était parti construire près de Basengi et Basengi le chassa. A son
tour Bunzanga vint s'installer auprès de Basengi. C'est à ce moment
qu'eurent lieu toutes les affaires qu'on connaît par ailleurs entre Bunzanga et
Mwanza.

Ils procédèrent au partage. Ils burent dans de petites calebasses. A la suite
de la réunion ils décidèrent de faire la paix. Bunzanga et Basengi mirent
ensemble leurs pouvoirs dans une marmite en terre et la placèrent dans le
rocher où couchait la panthère. Cette panthère porte de nombreux noms:

190



Nzékhé, Bwada, Ngoyi Ofwaka, Mudwengé, Makhéré. Ils firent cela afin
que les femmes et les enfants de Basengi puissent vivre en toute tranquillité
et que les champs de Bunzanga ne soient plus maudits.

Une formule relate cet accord:

Behyi tsengé Bunzanga binanga. Ndila tsengé bayebi bo bab%.
Ils gagnèrent du pays, Bunzanga des quartiers.
La limite du pays, ils la connaissent eux deux.

Figure 6 : Le site de Mingangha

4. DEUX POTERIES

Les affleurements rocheux sont extrêmement difficiles à observer dans la
grande forêt équatoriale. Aussi, je signale le site à André Novikoff,
géologue, qui étudie les processus d'altération. Il vient à Mingangha, fait
quelques sondages dont un au pied du rocher en forme de trompe d'éléphant
donné comme celui du clan des Bavonda. Juste en dessous de la terre
végétale apparaît une poterie que A. Novikoff photographie in situ et me
remet à son retour (figure 7).

L'année su ivante, en 1970, je retourne à Mingangha. Je m'attarde devant
l'anfractuosité donnée comme le gîte de la panthère de Bunzanga. Un filet

191



d'eau en sort et s'écoule sur un lit de sable. Une tache rougeâtre tranche sur
le fond sableux et attire mon attention. C'est le fond d'une autre poterie que
je dégage (figure 8). Comme l'autre, trouvée près de l'éléphant des Bavonda,
elle est aussi en position renversée.

5. ÉTUDE CÉRAMOLOGIQUE DES DEUX POTERIES

Bruno Pinçon

1. Le contexte

L'étude des poteries du site de Mingangha s'inscrit dans un contexte de
recherches céramologiques bien spécifique. D'une part, les données
ethnographiques ont pennis d'établir un répertoire des technologies de
fabrication et des récipients utilisés dans le massif du Chaillu depuis les
années 1850. D'autre part, la quasi-absence de prospections archéologiques
fait que nous ne disposons d'aucune « collection de référence» pour les
époques antérieures.

La confrontation des quelques bribes écrites consacrées à la céramique
depuis le passage de Paul Belloni du Chaillu en 1857 et de nos enquêtes
orales ou observations technologiques dans la partie congolaise du massif du
Chaillu, durant les années 1982-1985, a pennis de mettre en évidence toute
la complexité, le polymorphisme et l'évolution des systèmes céramologiques
en vigueur depuis plus d'un siècle (PINCON, 1997; PINCON, 2003).

Malgré l'importance des vestiges, en particulier sidérurgiques dans
certaines zones (DUPRE M.C., 1981-1982), les études archéologiques sont
d'une minceur désolante, tant par le nombre que par les résultats (pINCON,
1991): puits de mines sondés dans les environs de Mbinda (GUILLOT,
1969); deux datations de fourneaux de réduction, l'un à Missassa Batéké
(moderne), l'autre à Konga près de Mayoko (200 B.P.) (MANIMA­
MOUBOUHA, 1987) ; quelques récoltes de surface de tessons de céramique
dans la région de Zanaga (pINCON, 1984). La séquence la mieux connue
concerne les gisements sidérurgiques de Moanda et des environs, au Gabon:
les fourneaux de réduction ont pennis une douzaine de datations 14C qui
s'échelonnent entre 2350 B.P. et 530 B.P. (JEZEKOU & CLIST, 1991),
mais l'analyse de la céramique associée reste à faire. Retenons que notre
découverte s'inscrit dans un contexte où l'on pratique la sidérurgie depuis
près de 2500 ans, et la céramique depuis au moins aussi longtemps
(PINCON, LANFRANCm & FONTUGNE, 1995).

La mise à jour de deux poteries entières in situ dans un lieu chargé
d'histoire constitue une première pour le Massif du Chaillu. Cette
découverte, au demeurant fort modeste, revêt ici une importance particulière
vu l'état de nos connaissances actuelles.

192



2. La poterie 1

Il s'agit d'une petite marmite d'un diamètre maximal de 17,5 cm pour
une hauteur de Il cm. La base est aplanie, la panse carénée à mi-hauteur.
Dans la partie haute du récipient, la paroi s'incurve vers l'extérieur.
L'ouverture est cernée d'une lèvre éversée présentant un méplat
subhorizontal et se terminant par un bord aplati.

La poterie laisse une impression de lourdeur: 1165 g pour une contenance de
1250 cm3

, soit un coefficient «volume contenu! masse de la poterie vide» de
1,07. Ce coefficient est très faible: les marmites homologues fabriquées par les
Beembe de Moudzanga ont des coefficients de l'ordre de 1,5; celles des Kongo
Manianga de Boko titrent 2 ; les plus performantes sont celles des Téké Lali et
Ngwongwoni de Zanaga avec des coefficients de 2,2. L'épaisseur des parois est
d'environ 10 mm au niveau de la panse, avec un maximum de 18 mm à la base.
Nous sommes en présence d'une poterie robuste, à forte inertie thermique, mais
d'un transport sur de longues distances moins aisé que la plupart des récipients
en usage depuis un siècle.

La marmite, aux volumes passablement irréguliers et asymétriques, dégage
un aspect fruste que n'effacent pas les deux zones décorées. D'une part, une
série de 33 profondes impressions digitales (au pouce) entoure la panse au
niveau de la carène. D'autre part, le méplat cernant l'ouverture est orné, autant
que l'on puisse en juger sur la moitié de la circonférence où les décors sont
encore visibles, par un motif en dents de scie suivi d'une ligne de points
rectangulaires.

~
Il • 1..

Figure 7 - La poterie trouvée au pied de « l'éléphant des Bavonda »

193



, 1

La paroi est bien cuite, mais non de manière homogène. Les cassures au
niveau du bord montrent une tranche médiane de coloration noire. La
couleur des parois varie du jaune rouge (7,5 YR 6/8 du code Munsell) au
rouge (2,5 YR 5/6). La pâte est composée, dans une proportion de 30%, de
particules non plastiques (quartz, orthose). Le diamètre de certaines de ces
inclusions atteint 4 mm.

Des traces de teinture rouge (10 R 4/8) sont encore visibles tant sur la
surface externe qu'à l'intérieur du récipient. On peut noter la présence des
plaques de matières calcinées sur les parois externes et internes.

Une perforation de la base du récipient ne semble pas accidentelle et
pourrait résulter d'un acte volontaire.

La présence d'éléments non plastiques dans la pâte a pour effet de limiter
les risques de casse à la cuisson. Résulte-t-elle d'une adjonction volontaire
de particules dégraissantes, ou bien ces éléments minéralogiques se trouvent­
ils naturellement dans l'argile? Difficile de se prononcer. Certaines argiles
de décomposition granitique du massif du Chaillu sont riches en éléments
grossiers et pourraient avoir été particulièrement appréciées. Mais, encore
dans un passé récent, certaines potières nzèbi préparaient la pâte à céramique
en ajoutant du sable.

Les cassures préférentielles montrent que la poterie a été montée à partir
d'une calotte d'argile: une première galette a été plaquée sur un support
horizontal, surmontée d'une deuxième. Les bords ont ensuite été relevés
jusqu'à mi-panse. Le montage consista ensuite en un enroulement, selon une
spirale montante, d'un ou de plusieurs colombins, ce qui explique l'allure
asymétrique du récipient. Le bord est obtenu, en faisant tourner la poterie,
par pression entre pouce et index. Un tapotage avec un instrument
contondant, genre tesson de céramique ou morceau de calebasse, aplatit le
bord de la lèvre.

Le raclage des parois, sans doute avec une baguette ou un morceau de
calebasse, fut très sommaire: à l'extérieur, seulement la moitié supérieure, et
encore de manière à ne pas effacer totalement la trace des colombins. La
saillie des particules dégraissantes à la base laisse penser que le fond, encore
solidaire du support au moment du raclage, fut épargné.

Outre l'effet décoratif, les impressions digitales sur la panse renforcent
mécaniquement la liaison de la partie moulée et de la partie montée au
colombin. Cette jonction, sollicitée lors de la cuisson, est souvent
responsable de la casse du récipient. Aussi ce «décor» joue à la fois un rôle
technologique et apotropaïque. Il résulte de pressions de la paroi entre
l'extrémité du pouce, côté externe, et celles des autres doigts faisant
contrepoids côté interne.

Les motifs décorant le méplat autour de l'ouverture sont obtenus par
incisions et impressions de l'extrémité d'une baguette, vraisemblablement
végétale.

194



Il est probable qu'à l'origine la poterie fut entièrement colorée, intérieur
comme extérieur, par projection à la sortie des flammes d'une teinture
imperméabilisante d'origine végétale. Les écorces ou branches de plusieurs
espèces, préparées en décoction ou macération, ont ainsi été utilisées au
Congo: Syzygium Rawlandii, Myrtaceae ; Bridelia ferruginea,
Euphorbiaceae ; Tricoscypha sp., Anacardiaceae.

3. La poterie 2

C'est une marmite campaniforme oblongue, d'un diamètre maximal à
l'ouverture de 19 cm pour une hauteur de 23 cm. La base est régulièrement
arrondie. Elle se prolonge par une panse verticale qui se termine par une
lèvre légèrement éversée au bord aplati.

La poterie pèse 2800 g pour une contenance de 3100 cm3
, soit un

coefficient « volume contenu/masse à vide» de 1,1. Là encore, on trouve un
coefficient nettement inférieur à la plupart des poteries en usage dans la forêt
du Chaillu depuis un siècle. La paroi, d'une épaisseur de 18 mm à la base,
s'affine régulièrement vers le haut pour terminer à 7 mm sous le bord.

Le décor est composé d'une bande ornementale entourant le récipient à
mi-panse. Une succession de 14 motifs « en arête de poisson» compose ce
registre. A l'intérieur, une ligne de 15 tirets imprimée par 2 fois ressemble
davantage à la trace accidentelle laissée par un bijou pendant le montage
qu'à une signature de la poterie.

~__""'l._

Figure 8 - La poterie trouvée devant l'antre de la panthère

195



La paroi semble bien cuite, la coloration des coupes visibles sont
homogènes. La couleur de la paroi varie du jaune (l0 YR 7/6) au gris rouge
(5 YR 5/2). Là encore, la pâte est riche en sable, de l'ordre de 40%. Mais
contrairement à la poterie l, il Ya peu d'éléments grossiers, les particules les
plus importantes ayant un diamètre millimétrique. La paroi comporte
quelques crevasses résultant peut-être de l'érosion.

On remarque quelques traces de raclage et lissage au doigt sous la lèvre.
Des traces de teinture brun rouge (2,5 YR 4/4) sont visibles, tant à l'intérieur
qu'à l'extérieur. Une pellicule de matières carbonisées adhère par plaques à
la paroi. A l'intérieur, une fine couche de suie pulvérulente pourrait
correspondre à la calcination de végétaux.

De même que pour la poterie l, il est difficile de déterminer si la présence
de sable dans la pâte résulte d'une adjonction volontaire de dégraissant, ou si
les particules étaient naturellement présentes dans l'argile.

Les fêlures de la base et la forme du récipient nous renseignent sur la
technique de façonnage. La poterie fut élaborée selon la méthode dite « de la
boule creusée », peut-être sur un support en couronnes de feuilles torsadées
comme cela se pratiquait encore dans les années 1950 au nord de Mossendjo
et à Moétché. On commence par ménager à la main une dépression dans une
grosse boule de pâte, puis on étire la paroi vers le haut avec un morceau de
calebasse. Petit à petit, on affine la paroi et donne à la poterie cette forme en
cloche caractéristique. Le bord est ensuite obtenu par l'adjonction d'un
colombin, pressage entre pouce et index, puis tapotage, comme décrit
précédemment.

Les motifs décoratifs sont obtenus en incisant la pâte avant cuisson.
L'outil utilisé pourrait être une lame métallique ou une baguette de bois très
dur à l'extrémité bien aiguisée.

Les traces colorées correspondent à une projection de teinture végétale
qui a pu recouvrir l'intégralité du récipient. La couleur est proche de celle de
la teinture de la poterie l, ce qui pourrait correspondre à l'utilisation d'une
même essence.

4. Commentaires

La découverte de poteries entières est un indicateur de dépôt rituel, les
récipients à usage domestique étant d'ordinaire utilisés jusqu'à la casse. La
perforation du fond de la poterie 1 va également dans ce sens: c'est une
pratique courante chez les Téké Lali sur les marmites posées à la surface du
sol pour marquer et identifier les tombes. Cela évite la stagnation de l'eau de
pluie et les rend impropre aux vols, mais aussi permet aux aliments et
liquides versés dans la poterie de gagner la terre et par infiltration d'accéder
aux défunts.

Dépôt rituel, rien d'étonnant étant donné le caractère hautement
symbolique et empreint de religiosité du lieu. Les poteries ont pu être

196



placées dans la position dans lesquelles on les a découvertes (ouverture en
bas), ou bien retournées, une fois leur fonction remplie, lors d'un passage
ultérieur. On peut très bien imaginer des offrandes alimentaires à l'entrée de
la grotte pour « nourrir» la panthère, au pied du rocher pour « nourrir»
l'éléphant, mais tout ceci reste supposition.

Les poteries n'ont sans doute pas été spécialement conçues pour cette fin,
les croûtes de calcination font penser à un usage prolongé avant le dépôt à
Mingangha. Ce sont des marmites très ordinaires, qui correspondent à des
emplois culinaires classiques. Jusque dans les années 1960, on rencontrait
des modèles comparables dans chaque case féminine du Massif du Chaillu :
petit récipient ouvert, d'usage individuel et quotidien, à la fois marmite et
assiette; grand récipient ouvert servant à préparer du manioc faire bouillir
des morceaux de gibier, voire recueillir l'eau à la descente des toits.

Les deux poteries diffèrent par leur forme, leur technologie et par le
traitement des décors. Elles ne relèvent pas de la même fabrication, de « la
même main ». Mais le recours à des techniques de montage distinctes ne
permet pas à lui seul de dissocier les poteries. Nombreux sont les centres
producteurs où coexistent plusieurs modes de façonnage. Des associations de
moulage, colombins, boule étirée se rencontraient par exemple au début du
siècle chez certaines potières tsaayi des environs de Moétché.

Les analogies entre les deux poteries sont suffisamment nombreuses pour
pouvoir affirmer qu'elles sont issues de la même tradition, de la même
culture céramique:

- Les pâtes sont obtenues selon le même principe, quoique la
concentration et le calibre des éléments grossiers diffère.

- L'aplatissement à l'extrémité de la lèvre est rencontré suffisamment
rarement pour constituer une véritable signature d'un courant céramiste.

- La teinture des récipients semble résulter de procédures identiques.
Les poteries de Mingangha ne correspondent pas aux productions du

massif du Chaillu à la fin du XIXe ou du XXe siècle. Leur date de
fabrication est assurément antérieure à 1850. Mais ceci ne laisse en rien
présager de leur date de dépôt, certains récipients faisant preuve d'une
étonnante longévité, de l'ordre de plusieurs générations.

La forêt des monts du Chaillu est couverte de foyers d'artisanats
autonomes et fait figure de véritable laboratoire de cultures céramiques
disparates où se côtoient des techniques de productions très variées
(PINCON & DUPRE, 2000, PINCON, 2003). La promiscuité de ces cultures
matérielles a rendu, au moins pour la période 1850-1910, ce milieu très
vivant, animé d'une multitude de phénomènes locaux: adoption d'une
technique voisine dans sa totalité, emprunt de seulement quelques items
techniques, morphologiques ou décoratifs, rejet d'une céramique concurrente
et affirmation de sa propre identité, abandon de toute production, diffusion
des produits sur plusieurs centaines de kilomètres ou repli sur une

197



consommation quasi-autarcique, mouvements alternés d'expansion et de
rétraction...

D'un point de vue technologique, les deux poteries ne dénotent pas par
rapport à la situation sub-contemporaine. Tous les détails s'expliquent par
des procédés encore en vigueur en quelques points du massif du Chaillu
jusque dans les années 1960. Il faut dire que cette forêt a livré un très large
inventaire technologique, et les procédés de façonnage de ces céramiques
« sans tour ni four» y sont d'une extrême variété (PINCON, 1997).

La technique du colombin à partir d'une calotte de pâte plaquée sur un
support de la poterie 1 est pratiquée largement par les Téké Lali qui ont
relayé ce mode en de nombreuses productions du massif du Chaillu. La
technique de la boule creusée de la poterie 2 est, elle aussi fréquente, attestée
chez les Mbamwé, Ndoumou, les Nzèbi du nord de Mossendjo et les Téké
Tsaayi des environs de Moétché.

Les analogies très nettes entre la forme du bord de la poterie 1 et le
« bord bilabial à méplat décoré» des nkie produits par les Téké Lali et
Ngwongwoni des environs de Zanaga pourraient ne pas être fortuites
(PINCON, 1984; PINCON & DUPRE M-C, 2000). L'importance de ces
centres diffusant leurs productions très légères et fonctionnelles sur de
longues distances est attestée depuis 1850. L'apogée est sans doute
antérieure, remontant au XVIIIe siècle avec le développement de la traite
dans cette région. Les effets de contamination de ces fabrications lali sur
d'autres villages céramistes du Massif du Chaillu sont bien établis, tant du
point de vue technologique que morphologique (pINCON, 1997). Ce qui
pourrait inciter à proposer comme fourchette chronologique, pour nos deux
poteries, les années 1700-1850. Mais cette « intuition» nécessite d'être
confirmée ou infirmée par de nouvelles récoltes archéologiques. N'oublions
pas que la céramique est utilisée dans la Massif du Chaillu depuis au moins
2500 ans.

Poteries nzèbi? L'hypothèse reste valable, mais la démonstration
manque. Le décor en « arêtes de poissons» de la poterie 2 pourrait être un
indicateur pertinent. Peut-on rapprocher ce motif de tatouages, de
scarifications? Les explorateurs des années 1880 ont bien rencontré
quelques potières nzèbi, mais cette spécialité semble secondaire et
n'occasionne pas de commercialisation sur de longues distances. « Il y a
chez les Njabi... quelques villages qui fabriquent des poteries, mais en petite
quantité (GUIRAL, 1889,169).» Cette céramique est aussi remarquée en
1897 par Le Mintier qui considère les Nzèbi comme « des gens industrieux
et travailleurs qui fabriquent des poteries... (DELCOURT, 1966,361). » On
se souvient de potières nzèbi fabriquant marmites et cruches aux environs
des rivières Kobié et Louessé, où l'on évoque aussi de grands récipients
destinés à recueillir la sève du palmier raphia (DUPRE G., 1982,96).

Si les Tsengi ou les Nzèbi sont responsables de ces offrandes, on conçoit
mal, dans ce lieu caractérisant si fort leur identité, qu'ils aient pu employer

198



des poteries produites à l'extérieur de leurs sphères ethniques. Mais les
poteries peuvent aussi être antérieures à l'installation de ces groupes: il est
vraisemblable que les rochers et grottes de Mingangha aient été vénérés
avant l'installation des Tsengi dans la région, et qu'il y eût reprise et
assimilation d'une zone cultuelle antérieure.

6. DES DATATIONS

Jean-François Saliège

Jean-François Saliège est décédé le 1erjuin 2012
Le texte présenté ici est celui qu'il m 'a remis en 1995

Céramiques africaines et datation par la méthode du Carbone14

En Afrique subsaharienne, les études archéologiques se sont souvent
heurtées à de sérieux problèmes de chronologie. L'absence de documents
écrits, de fossiles directeurs, la rareté des matériaux classiques datables par
le 14C et les difficultés rencontrées par la thermoluminescence, rendent très
difficile la datation de nombreux sites. Les typologies de céramiques basées
uniquement sur les formes et les décors sont pour la plupart insuffisantes
pour pallier cette absence de repères chronologiques. La céramique est
cependant le matériau, de surcroît souvent abondant, pouvant livrer le plus
d'informations chronologiques. Dans cet esprit, les constituants organiques
des céramiques, soit sous forme de dégraissant, d'enduits ou de dépôts de
surface offrent un intérêt particulier en Afrique.

Sur ce continent coexistent les trois cycles photosynthétiques répertoriés
sur terre, ce qui en font des traceurs potentiels d'identification de la matière
organique. La composition isotopique en carbone d'un végétal va en effet
dépendre du cycle photosynthétique auquel il appartient. On a pu diviser
ainsi les végétaux en trois groupes: C3 (813c (1) compris entre -22 et -30
°/00), C4 (813C compris entre -10 et -15 °/00) et CAM (813C compris entre­
10 et -30 °/00) (CRAIG 1954, PARK et EPSTEIN 1961, HATCH et SLACK
1964, LERMAN 1974, DOWNTON 1971, BENDER 1968, BENDER et al,
1971). Toutes les plantes supérieures appartiennent au groupe C3 et les
plantes de type CAM ne jouent qu'un rôle mineur puisqu'elles ne
comprennent que les plantes grasses et les broméliacées. Par contre le
groupe des plantes du cycle de Hatck et Slack, dit en C4, est important. Il
comprend la moitié des espèces graminées: la canne à sucre, le maïs, le
sorgho, le mil, certaines chénopodiacées, etc... toutes sont des herbacées.
L'intérêt majeur de l'existence de ces plantes est qu'en participant au cycle
général du carbone elles vont servir de traceur efficace des différentes
sources de matière organique: alternance du couvert forestier et de la savane

199



(SCHWARTZ & al, 1986, AMBROSE & SIKES, 1991), changement de
régime alimentaire (VAN DER MERVE & VOGEL, 1978, AMBROSE &
DE NIRO, 1986) et nature des dégraissants végétaux des céramiques
(SALIEGE & PERSaN, 199Ia).

1. La matière organique des céramiques

La matière organique incluse dans une poterie peut provenir de six
sources:

- de l'argile, matière première du potier (A)
- du dégraissant végétal (B)
- de l'enfumage, mince film de carbone plus ou moins pur déposé lors de

la cuisson (C)
- des dépôts d'origine alimentaire (D) ou charbonneux liés aux

manipulations domestiques (E)
- de l'enduit organique badigeonné ou frotté sur les parois externes et

internes (F)
Enfin lors de l'enfouissement archéologique les tessons peuvent être

contaminés par les acides organiques du sol et les radicelles du couvert
végétal (G).

La participation des plantes C4, essentiellement des graminées, au cycle
du carbone en Afrique nous permet de proposer une nouvelle approche
(SALIEGE & al 1991- a et b) en caractérisant les constituants organiques
des céramiques par leur composition en isotopes stables du carbone.

2. Caractérisation des constituants organiques

La minéralisation dans les humus n'entraînant que peu de fractionnement
isotopique, les valeurs de 813C de la matière organique du sédiment sont
proches de celles du couvert végétal qui lui a donné naissance et elles
permettent ainsi de déduire la proportion entre les biomasses C3 et C4. En
zone sahélienne, l'opposition entre zones humides et marécageuses,
majoritairement peuplées de plantes C3, et la savane environnante domaine
des graminées C4 est bien marquée. La matière organique des sédiments
argileux conserve cette signature isotopique que l'on retrouve dans la pâte
argileuse du potier. La fabrication des poteries imposant la présence d'eau et
de combustible à proximité, le potier exploite préférentiellement les
sédiments argileux affleurant situés en bordure de fleuve, de lacs ou de
mares. Dans ce contexte, en zone sahélienne les valeurs de 813C sont
comprises entre - 18 et - 23 %0 (SALIEGE & al 1991). Lorsque le potier
ajoute dans la pâte un dégraissant végétal, la seule contrainte technique
réside dans le choix de plantes de petites dimensions ou faciles à réduire en
petites brindilles. En pratique deux grandes familles de végétaux
correspondent à ce critère: la végétation hygrophile (majoritairement en C3)

200



et les graminées (C4). L'enfumage se produit lors de la cuisson en fosse ou
en meule, le combustible est en C3 (tous les arbres obéissent au cycle de
Calvin). Les valeurs de ô13C des résidus alimentaires sont le reflet de la
participation des plantes C4 dans les réseaux trophiques. Enfin, les
ingrédients organiques des enduits recouvrant parfois les surfaces internes ou
externes des poteries sont tous issus de plantes de C3.

Source % en carbone avant cuisson % en carbone après cuisson 8 13e
o/OOPDB

argile du Sahel Oàl OàO.2 -18 à -22
dégraissant 4à8 1 à 2 ·12à.15
de graminées e4

dégraissant 4à8 1 à 2 -18 à -24

plantes hygrophiles

enfumage ---- 0.2 à 0.6 en surface -25 à-27

résidu alimentaire --_.- 0.2 à 0.6 en surface -12à-16

interne

résidu de foyer ---- 0.2 à 0.6 en surface -22 à -25
externe

acides organiques ---- OàO.2 -12à -28

enduits organiques -- OàO.2 -24 à -26

Tableau 6 : Teneur en carbone et composition isotopique moyenne
des différentes sources de matière organique

Il est d'usage d'exprimer les rapports isotopiques par le symbole Ô :
R =abondance isotope lourd/abondance isotope léger
a =R échantillon / R standard; a est appelé facteur de fractionnement
ô = (a- 1)1000; l'étalon de référence est un carbonate marin PDB.

3. Les poteries et la datation 14C

La méthode de datation par le carbone 14 est universellement connue. On
peut la schématiser en définissant deux états, ouvert ou fermé, entre le
réservoir de 14C, le C02 atmosphérique, et les autres réservoirs de carbone
terrestre. Dans un système ouvert, le dioxyde de carbone atmosphérique est
en équilibre isotopique avec les plantes (photosynthèse), les autres êtres
vivants (réseaux trophiques via les plantes) et les bicarbonates des eaux de
surface. Le deuxième état, la fermeture du système, intervient à la mort des
végétaux, des êtres vivants et à la fin de la cristallisation du minéral
carbonaté; en d'autres termes lors de la rupture de communication entre le
réservoir de 14C et les autres réservoirs. Cet instant marque le temps zéro, à
partir duquel la radioactivité 14C du matériau datable évolue selon la loi de la
décroissance radioactive (LIBBY, W. F., 1995).

201



Lorsque l'on tente d'appliquer la méthode à la datation des poteries, la
difficulté principale résulte de la nature complexe de la fraction organique
des poteries qui peut provenir de six sources différentes comme nous l'avons
vu précédemment. Chaque source de carbone identifiée a une activité 14C qui
lui est propre. Nous estimons le temps d'utilisation, assimilé au temps zéro,
d'une poterie usuelle à une vingtaine d'années. Lors de son abandon, tout
apport de carbone lié aux manipulations domestiques cesse. Cet instant
marque la fenneture du système ouvert. Le dégraissant végétal (B) et les
dépôts de surface (C, D, E, F) satisfont tous au principe du système ouvert.
Les petites différences de leur activité 14C initiale sont seulement dues à leur
fractionnement isotopique propre que nous savons corriger. Ils sont
contemporains de la fabrication ou de l'utilisation de la céramique et leur
datation peut être assimilée à l'âge de celle-ci. Il est évident que les
céramiques à dégraissant végétal sont les plus favorables à la datation 14C.

Par contre, pour les céramiques à dégraissent minéral, l'absence de
végétaux incorporés intentionnellement dans la pâte argileuse rend la
datation très difficile puisque le seul constituant organique strictement
contemporain de sa fabrication est la couche de surface si celle-ci est
présente. Si l'on tente de dater la matière organique de l'argile, bien que
celle-ci soit la source de matière première du potier, elle n'a aucun lien direct
avec l'âge de la céramique. Si elle provient de sédiments superficiels des
mares ou des berges de lacs ou de fleuves, l'activité Cl4 sera voisine de
celle du CÛ:2 atmosphérique de l'époque sans cependant atteindre
parfaitement cette valeur; l'âge apparent de la matière organique pouvant
fluctuer de 0 B.P. à deux ou trois cents ans. Si nous envisageons
l'improbable prise d'une argile fossile, la matière organique incluse aura une
activité l4C en général nulle ou très faible rendant impossible la datation
14C.

4. Les poteries de Mingangha

Dans le fond de la paroi interne de la grande poterie, s'était déposé un
épais dépôt organique. C'est ce constituant que nous avons daté, son Ô13C
associé est de -27.7 %0, ce qui démontre l'absence de mil, de sorgho, dans
la composition de cet encroûtement organique.

Une partie de la surface externe de la petite poterie était recouverte d'un
léger film organique, que nous avons soigneusement poncé et daté. Sa
composition en isotopes stables du carbone est sans surprise (ô13C: ­
25.2°/00).

Ces deux dépôts de surface respectent les principes de base de la méthode
du 14C et n'ont pas présenté de difficulté analytique.

202



s. Datations: calibration et limite de la méthode

Il est bien connu que les dates 14C présentent une dérive par rapport aux
âges réels. Cependant la dendrochronologie, méthode de mesure du temps
proche de la datation absolue ouvre la voie à des datations 14C corrigées. Cet
important travail de corrélation e4C versus dendrochronologie) trouve son
aboutissement final sous forme de tables ou de logiciels (STUIVER &
PEARSON 1986, STUIVER & REIMER 1993) fournissant des âges 14C
calibrés, c'est-à-dire des mesures du temps pouvant être confrontées
directement aux âges historiques. Pour l'Holocène, les logiciels de
corrélation sont pratiquement définitifs. La cause principale de la divergence
entre les deux méthodes est liée essentiellement aux variations du taux de
production de 14C dans la stratosphère (le 14C est un isotope cosmogénique
formé à une altitude d'environ quinze km) modulées par le champ
magnétique terrestre et le vent solaire interplanétaire.

A ces fluctuations se surimpose à partir du siècle dernier un effet de
dilution du 14C atmosphérique provoqué par les grandes quantités de carbone
ancien rejetées dans l'air, sous forme de C02 par la combustion du charbon
et du pétrole depuis les débuts de l'ère industrielle (SUESS, 1954). Cet effet
Suess a pour conséquence de rendre très difficile l'application de la méthode
du carbone 14 aux objets de moins de deux siècles (figure 2). Les âges 14C
des deux poteries de Mingangha tombant dans cet intervalle, leur
exploitation est très délicate comme l'indiquent les fiches de calculs 1 et Il.
En conclusion, ces résultats ne peuvent s'interpréter qu'avec prudence et
dans un contexte déjà bien balisé par d'autres approches indépendantes.

203



1JNI\III.SITY OF WASIIINGIœ
QVA'1'J!:INMY JIOroIIE IAB

lADJOCAU(I( CAUBIA1'I(IIf aOGIAM DV3.D3e
..............PJ.. l.............SS.p.21s.230

CaaatioD8e(s> : JN'l'CAL93.I4(:
J..iIliDISe :C1OJL.1XT

la.........) ......... : ........Ia..................~ftJIta1e?)
Pa lm

,,161c....,...2AO:I: 60
c.-......oocalAD 1.­

cal"_

calAJWC (calBP)........inel6lalDialelcepli (MedIodA) :
ODe..... alAl) 1141- 1f7I(1Ot- 272)

calA]) lm-1801 (J71 - 149)
calA» 1940-ItS4(JO-04')

hIO....··calAD 1511-U5OO(439-35O)
_A» 1'1'-1101"34- 248)
calA» 1111-1119(232 -131)
ealA» 115'-1161(94-19)
calA» 1917- 1tS4(33 - 0->

8ulaeiuJof :

MM" ..oteal (CIl..., .........otal.....:
l",calAD IM1(16fO)1ts4

cal BP -(200)0-
2..cal AD 1'11(1->1954

cral BP439 (2fO)O-

calADfBC 4 (CIl ...uÙOft>
.....JlIIlIIh8tJ (YetIIDclB) :

calAD (cal BP)...... .....11..................
68.3 (1 .....> calA» 1'27- "5(423 - 3N) .10

1633-1"'(317-26~ oU
1741-1101c;zot - 142.) .J9
1931-19'S·(19- O-) •.,

'SA (Z...> calA]) 1419-1604(461- 346) .19
1613 -1706(331- 244) .JI
1714- 1820(2345 - 130) .J4
lm-1174(113 - 76) .D3
19I'-lfS'·(3S- 04') ..13

204



lJNlVE1W1Y OF WASBJNGmN
QUA'1'EINA1Y ISOlOPE LAB

1AD10CAlt.Bœl CAIJBRATION nOGlAM UV 3.o.3c
Stuiver, M. lDdhimer. PJ.. 1993. hciocUboa. 3S ,p. 21S-230

CaliblatioD&Ie(s) : JNICAL93.14C
ÜItÎDI flle : C14Fn.:I'XI'

La palide potelie de v ..... : datation..1e léIidu de c:uitine .....

Pa 1326

lladioc:aJboIlAp HP 160 i3S lt.eftnace(1)
Cdatecl.p(s) calA» 1613. 174S.1107 (Stuiva IDdPea:noD.l993)

1933.19S4
Cal BP267. 20S. 143

17.0·

CalADIBC (calm) apJallllSobtaiDecl6œDirJIterapts(MethoclA) :
cmeSiplla··calA» 1673-1699(277-2S1)

calA» 1721-1779{229 - 171)
calA» 1797 -1I17(lS3 - 133)
calA» 1919 -lMS(31 - S)
calA» 19S3 -19S4(O· - O*)

two SipIIa•• calA» 1"3-1197(217 -S3)
cal A» 1902 -19SS· (41- O·)

Summaryof.bove:

",.M'··"ofcal••JaIlIIS (cal...)m.......... ofcal••JaIllIS:
1.. calA» 1673(lCSI3.174S.1107.1933.19S4)19S4

cal BP 277(267. 2OS.143.17.o*)0·
2 Jipaa calA» 1"3 (1613.174S.1I07.J933.19S4) 19S5·

cal BP 217 (267. 2OS.143.l7.0*)0·
calADIBC A cal HP••JUIIIS (cal ...u.boYe)
hmpob.biity ciIbiMioaa (MedIodB) :

calA» (cal Br) .JeJallllS

61.3 (1Jipaa) calA» 1672-1702(271 - 248) .19
1711-1711 (232 -169)
179S-1119(1SS -131)
1911-1649(33 -4)
19S3-19SS·(O·-0*)

9S.4(2Jipaa) calA» 1"1-1711(212-162) .S3
1791- 1124 (lS9 - 126)
1121-1116(122-64)
1910-19S1 (40 -O·)
19S2-19SS·(O·. O·)

205

.14

.44

.16

.20

.01

.1S

.17

.01



7. L'HISTORICITÉ DES RÉCITS

Penser l'historicité des événements qui ont Nutu Mingangha pour cadre,
revient à mettre en rapport les poteries découvertes sur les lieux avec l'action
d'enterrer les pouvoirs magiques des deux protagonistes: Mwanza et
Bunzanga.

1. Des objections

Les arguments ne manquent pas pour contester cette mise en rapport. On
peut dire, par exemple, que les poteries ont été placées par les occupants
précédents. Rien dans la céramique ne pennet de les attribuer à une
population plutôt qu'à une autre.

Les datations faites sur chacune de ces poteries permettent de les
considérer comme contemporaines. Ont-elles été pour autant déposées
simultanément? Rien ne le prouve.

On peut imaginer aussi que ces poteries, ont été enterrées comme
offrandes aux génies du lieu et qu'elles n'ont aucun rapport avec les
événements relatés par les récits recueillis.

Les deux poteries ont été découvertes, l'une au pied de « l'éléphant» de
Tsékumbu et des Bavonda, et l'autre devant l'antre de la panthère de
Bunzanga. Mais on peut imaginer qu'une fouille systématique amènerait à la
découverte d'un grand nombre de poteries enterrées auprès des différents
rochers. On pourrait soutenir que chaque clan mettait une marque auprès des
pierres pour signifier leur appartenance. Ainsi ces deux poteries découvertes
ne seraient que deux des bilemba. c'est-à-dire des signes qui marquent
l'appartenance, placés sur le site.

Les différentes versions du récit sont attachées à décrire l'égalité des
protagonistes et insistent plus, de ce fait, sur le safoutier que sur la façon
dont les pouvoirs sont annulés. Deux versions seulement mentionnent cette
action. Selon Yakabimpakha, les pouvoirs sont enterrés au pied du safoutier
et Lembomba parle d'une marmite en terre placée dans l'antre de la panthère
de Bunzanga.

Enfm dernière objection: Les récits attachés au site de Mingangha
relèveraient du mythe, catégorie si chère aux ethnologues. A l'appui de cette
position, on mettra en avant les faits extraordinaires, comme la panthère de
Bunzanga qui dévaste les contrées ou le pouvoir de Mwanza de stériliser la
terre et ses productions. Mais ces faits doivent être examinés à la lumière du
principe de causes actuelles, fondement de la science historique par
excellence qu'est la géologie. Les faits anciens s'expliquent par les causes
aujourd'hui agissantes. Il suffit d'avoir séjourné dans les villages des monts
du Chaillu pour avoir vécu l'omniprésence quotidienne de la magie. Les faits
de magie sont rencontrés dans toutes les actions des humains de la région.
Que ce soit dans des actions techniques comme la chasse ou dans les
rapports quotidiens des gens entre eux. La magie comme toute autre religion

206



est agissante socialement à partir du moment où les croyances qu'elle
promeut sont partagées.

2. Deux poteries liées aux récits

Il y a quelques correspondances entre les récits et les poteries qui
permettent de considérer les événements de Nutu Mingangha comme
historiques. Il faut se souvenir en particulier que les pouvoirs des
protagonistes sont enterrés pour être annulés. Les poteries sont renversées,
leurs contenus annihilés. L'une des deux a reçu un coup qui en perforant le
fond la rend inutilisable. Ce ne sont pas des offrandes, ce sont des récipients
dont le contenu est répandu à terre....

Cela ne tient pas lieu d'une démonstration par A+B. C'est un pari, c'est
aussi une intime conviction. A charge pour les successeurs de démontrer
mon erreur.

3. Des événements et des dates

Parler d'historicité oblige à parler d'événements et de leur attribuer des
dates. La rencontre qui se produit à Mingangha est enregistrée dans les
mémoires. Comment peut-on la traduire en termes historiques? Quels
événements et à quelles dates? On peut rapprocher cette rencontre d'une
autre rencontre célèbre, celle de Guillaume et d'Harold en 1066. Un
historien britannique l'évoque: « La puissante force du duc de Normandie
saisit sa chance et quitta les rivages du Ponthieu, la nuit du 28 au 29
septembre 1066. » Et c'est avec une grande précision qu'il peut décrire « la
terrible matinée du 14 octobre 1066 (BRIDGEFORD, A., 2005, 152») à
l'issue de laquelle Harold esttué.

La rencontre de Bunzanga et de Mwanza, dont l'issue est plus pacifique,
donne lieu elle aussi, à l'affrontement de deux hommes de pouvoir. Elle ne
peut pas être située dans le temps avec autant de précision. Mais l'étude des
poteries trouvées à Mingangha et leur datation désignent une période
plausible durant laquelle se produisent des événements auxquels se réfèrent
les muyambili.

8. UN CHOIX POLITIQUE

Deux sortes d'événements sont relatés par les récits qui ont pour cadre
Nutu Mingangha. Il y a d'une part le récit de Mayouka Joseph recueilli par
Bernard Guillot et celui que j'ai obtenu auprès de quatre de mes
informateurs.

207



Le pouvoir sur la terre
Dans son récit, Mayouka Joseph relate un conflit qui opposa les clans

Ipéna et Isakha à propos des palmiers raphia des rives de la Louessé. To
Mutsengi, l'ancêtre des Ipéna, jette un sort sur les palmiers qu'il vient de
planter et les rend stériles. Cette action qui est la cause de la séparation des
clans réunis à Nutu Mingangha aurait provoqué la stérilisation du palmier­
raphia. « Cette légende s'appuie sur une réalité géographique: au-delà de ce
site les palmiers des rives de la Louessé ne produisent plus de vin de tombé
(B. GUILLOT, 1967, 40 »). Ce récit de malédiction de la terre est aussi
rapporté par Ngonza.

Selon ce récit, à Nutu Mingangha se trouvent réunis les clans, Isakha,
Bavonda, Ipéna et Makanda c'est-à-dire l'ensemble des clans de la lignée de
Mbèli. Et puis il y a les Mwanda avec Buku à leur tête, qui sont issus de
Nzèbi. Que vient faire Buku chez les descendants de Mbèli ? Le récit ne le
dit pas. Mais on sait par ailleurs que Buku avide de pouvoir fut chassé par
ses frères et on peut supposer qu'il serait venu se réfugier chez Mwanza. De
toute façon, Buku n'intervient pas dans le récit dont l'action ne concerne que
les gens de Mbèli.

L'affrontement de Bunzanga et de Mwanza

Dans les quatre versions que j'ai recueillies le récit, met aux prises deux
hommes de pouvoir, Bunzanga de la lignée de Nzèbi et Mwanza de la lignée
de Mbèli.

Bunzanga n'est pas un inconnu. Et ce n'est pas n'importe qui. Il est
surnommé Bunzanga bu mikélé, ce qui signifie que lorsqu'il juge, ses
décisions ~nt impératives. Il apparaît tout au long des récits claniques
comme celui qui impose sa loi et son surnom est là pour le rappeler. Il aurait
hérité les pouvoirs magiques de Nzèbi. Avec le pouvoir de la panthère, il
dévaste les contrées et s'empare de captifs comme en témoignent les
nombreuses maisons du clan des Basanga dont il est le maître.

On peut dire des choses comparables de Mwanza, appelé aussi Basengi, à
la tête du clan des Isakha qui sont des métallurgistes et des forgerons. Mais
son pouvoir est différent. Il est le maître de la terre et de ce qui y pousse. Les
étrangers doivent lui payer un droit pour s'installer et la malédiction de la
terre sanctionne ceux qui refusent son pouvoir. C'est ce qui arrive à
Bunzanga. Et c'est ce qui provoque l'affrontement des deux personnages et
le début d'une lutte des deux pouvoirs qui semble sans issue. Finalement,
c'est sous l'égide du magicien Mbimbishodi qu'un accord est conclu qui
reconnaît l'égalité des deux et met fin au conflit.

208



L'arbre de l'égalité

Dans les différentes versions du récit, les deux acteurs principaux ont le
souci de maintenir l'égalité entre eux. Ils ont conscience de leur importance
respective. Ainsi Mwélé qui était venu construire auprès de Basengi ne fut
pas accepté et fut chassé par ce dernier. Buzanga, lui, vient s'installer près de
Mwanza même si ce dernier ne semble pas très chaleureux à son égard. C'est
auprès d'un beau-frère qu'il le fait. Et même, selon la version de
Yakabimpakha, doublement et réciproquement beaux-frères; les deux
hommes ayant épousé leurs deux sœurs.

Ce sont des égaux. On peut imaginer, peut-être, entre eux une légère
dissymétrie du fait que l'un, Bunzanga, vient habiter près de l'autre,
Mwanza. Mais cela est compensé par le fait que ce dernier a épousé Mitolo
la sœur du premier.

C'est pour éviter toute manifestation de dissymétrie que Bunzanga refuse
de venir chez Mwanza chercher la femme qui a été retenue pour le vol de
nourriture et qu'ils ne se rencontrent pas dans leurs villages respectifs mais
auprès d'un arbre fruitier, un safoutier.

Le fait que les deux protagonistes ne se rencontrent pas dans leurs
villages respectifs informe sur l'égalité qu'ils entendent maintenir entre eux.
Mais l'endroit où ils se rencontrent, le safoutier ouvre sur une histoire qui les
dépasse.

Ce safoutier est d'abord clairement identifié par son nom. C'est un
musikha, c'est à dire une espèce cultivée qui se distingue de l'atanga variété
spontanée qui pousse en forêt et qui est épargnée lors les abattages. Ce
Pachy/obus edu/is ou Dacryodes edu/is a donc été planté par quelqu'un et
cela est remarqué dans le récit par le fait qu'il est qualifié de musikha
ikomba, c'est-à-dire de safoutier orphelin. Cette expression est interprétée
par Yakabimpakha comme l'arbre dont les fruits peuvent être cueillis par les
orphelins. Mais c'est aussi le safoutier sans propriétaire. Celui qui l'a planté
ne le revendique pas. Le safoutier orphelin témoigne ainsi d'une occupation
antérieure. C'est une trace parmi d'autres, comme les vestiges de métallurgie
entre la Louessé et son affluent la Bangoubou et les savanes qui paraissent
liés à cette activité. Ce qui donne à penser à Bernard Guillot qu'il y eut,
avant les habitants actuels, d'autres occupants: « il est difficile de croire
qu'en l'espace de deux ou trois générations ces gens aient eu le temps de
découvrir et d'exploiter d'une façon aussi intensive tant de mines de fer dans
un secteur aussi restreint, ni de créer autant d'ateliers de fonte du fer...
Malheureusement nous ne possédons aucun élément qui puisse permettre
d'identifier ces premiers occupants (GUILLOT B., 1970, 59). »

Comme le dit le proverbe :

Tsikha na ngetsi bisi mabukhu
Le safou et la noix de palme du côté des anciens villages

Le safou et les noix de palme sont les fruits des anciens villages abandonnés

209



Remarquons, allant dans le même sens, que le musikha n'apparaît pas
comme une des plantes partagées par les sept fils à Koto. Selon Suzanne
Jean, l'espèce sauvage, l'atanga, est attribuée à Mwélé.

Le safoutier est non seulement le lieu de rencontre de Bunzanga et de
Mwanza. C'est à ses pieds qu'ils enterrent leurs pouvoirs magiques comme
s'ils prenaient à témoin les anciens occupants, puissance tutélaire du lieu,
pour garantir la pérennité de leur accord. Ce safoutier extraordinaire qui a,
selon Doumagni, quatre branches, chacune portant des fruits différents,
semble commander à tous les safoutiers de la région.

Pendant le mikundukhu de Nzima, les deux muyambili évoquent ce
safoutier isolé et en font l'arbre de l'égalité. Selon eux, cet arbre est la
propriété commune de Bunzanga et de Mwanza qui se partagent les fruits
des deux branches qu'il porte.

Un choix conforme à l'horizon politique

Les événements de Mingangha en mppellent d'autres qui voient
intervenir le même personnage: Mbimbishodi. Celui-ci qui a un rôle décisif
dans l'accord conclu à Mingangha est un personnage rare. Il est donné
comme un nganga, un magicien, comme un grand magicien, comme « le seul
magicien au temps de Bunzanga». C'était me dit-on, le seul capable de
lutter contre les ibobola. ces esprits des défunts qui habitent la grande forêt
et qu'on entend crier comme le chasseur qui excite son chien après un gibier.
Certains le décrivent sous la forme d'un écureuil. Bref c'est un personnage
assez mal défini mais redouté. Ses deux seules interventions dans les récits
claniques sont en mpport avec le pouvoir.

On se souvient que les sept fils de Nzèbi ne reçurent pas de nom à la
naissance et c'est grâce au subterfuge de celui qui devait s'appeler Mombo
qu'ils en reçurent un. Buku qui fut le premier à être nommé se prétendit
l'aîné des sept fils et cette imposture le fit sombrer dans la folie. On dit que
ce sont ses frères qui le rendirent fou. Et c'est à ce moment-là et pour la
première fois que l'on voit apparaître Mbimbishodi. Selon certains, pour
avoir du pouvoir, Buku aumit reçu du grand magicien le lekenghé. Pour
d'autres, Mbimbishodi, aumit soigné Buku de son ivresse de pouvoir.

A Mingangha, Mbimbishodi intervient dans une situation politique
comparable. Il est l'arbitre qui met fin aux prétentions démesurées des
protagonistes et apparaît ainsi comme l'opémteur de l'égalité ou tout au
moins d'une de ses déclinaisons: l'égalité des clans par l'échange génémlisé
des femmes. Les essais infructueux pour imposer leur loi amènent Bunzanga
et Mwanza à se satisfaire du pouvoir que leur donne leur situation
matrimoniale. Mwanza a épousé Makhendzi, sœur de Bunzanga à laquelle il
donna le nom de Mitolo et Bunzanga épousa Mitakha la sœur de Mwanza.
Cette situation des deux hommes épousant les deux sœurs en répète une
autre qui fut à l'origine de l'invention de la dot par Mombo et Mwélé.

210



L'installation d'un nouveau village

L'installation d'un nouveau village maintes fois renouvelée au cours des
migrations des Nzèbi vers le sud et le sud-ouest est un moment décisif. La
population qui va y vivre doit trouver dans ce nouvel emplacement non seulement
des terrains propices à la chasse et à l'agriculture mais aussi la paix et la sécurité.
Aussi des précautions doivent être prises à travers des procédures que Ngondza
me décrit pour installer un nouveau village.

Sur le terrain choisi proche d'une rivière, la première construction est celle du
hangar des hommes, appelé aussi corps de garde, le mbanza ou muJébé. Ce sont
les anciens, misambu, du village, réunis par le ngabuJa, qui vont mettre le premier
piquet et construire ce qui sera par la suite l'endroit où ils se retrouveront. Une
fois le hangar couvert, c'est là qu'ils dormiront alors que les maisons du nouveau
village sont en train d'être construites. Ils ne retourneront dans l'ancien village,
que lorsque la construction du nouveau est achevée, pour y préparer le
déménagement et l'installation définitive de la population dans le nouvel
emplacement.

La consécration du nouveau village peut avoir lieu. Les hommes vont chasser,
les femmes pêcher et cueillir les légumes de la forêt pour préparer un repas pris
en commun. Après quoi, au cœur de la nuit, le village est consacré. Un nom lui
est donné. Un homme monte sur le toit du hangar des hommes et bat le tambour
pour signifier que le territoire est conquis, que les biJongo, les pouvoirs magiques
protecteurs du village sont installés et que désormais les femmes et les enfants
encore dans l'ancien village peuvent venir et y vivre en toute sécurité.

Dans la nzo makobo, la maison des pouvoirs magiques, se trouvent les
protections qui vont assurer la sécurité des habitants. Parmi eux se trouvent le
matengo qui protège le village en le rendant invisible. Le ndéké, l'oiseau­
gendarme, et l'oiseau hiyéyé avertissent, par leurs cris, du danger qui arrive. Le
mbuJu, le touraco traverse le village en chantant et indique ainsi la direction dans
laquelle il faut s'enfuir. L'œuf de perdrix, le mukèkhé est le pouvoir nécessaire de
toute inauguration de village. Très bien cachés par la perdrix, ngèli, ses œufs sont
symboles de paix. Ils pacifient tous ceux qui viennent au village et peuvent même
rendre les ennemis favorables.

Pendant la construction du village, alors que seuls les bananiers ont été
plantés, l'omande aux ancêtres, JeJakhu, par de petits paquets de nourriture et
d'une petite torche placés à l'extrémité du village doit les rendre favorables. Cette
omande aux ancêtres, accompagnée d'ablutions, est faite aussi avant de
consommer la nouvelle récolte. Lors d'un décès, on fait JeJakhu pour purifier la
famille et laver les vivants de la poussière et de la sueur du défunt et s'en faire un
protecteur. Ces offrandes propitiatoires se font aussi aux cascades et aux chutes
des rivières voisines du village, où se trouvent les esprits des ancêtres.

211



Ces événements dépassent et de loin les deux protagonistes. Ce qui se
produit à Mingangha n'a rien d'inéluctable. C'est le choix d'un projet
politique. D'autres solutions étaient possibles comme le montre ce qui se
passe chez les Téké voisins (23). L'affrontement de deux pouvoirs, le
pouvoir sur les hommes et le pouvoir sur la terre, personnifiés par les deux
héros, rappelle les composantes du système politique bipolaire téké. Et la
panthère de Bunzanga en rappelle une autre, celle de Mobié le conquérant.

Un détour par les Téké de forêt, ou Téké Tsaayi (M-C DUPRE, 1972)
permet de spécifier le choix qui se fait à Mingangha. Le système politique
des Téké est d'abord constitué par une forte emprise sur la terre et ses
productions. Le nga ntsié, maître de la terre, assoit son autorité sur ses
capacités de rétorsion. Offenser le nga ntsié, c'est nuire à la terre. La sève
des palmiers cesse alors de couler, privant les habitants de leur boisson
favorite, le gibier fuit les chasseurs et les récoltes sèchent sur pied. Face au
maître de la terre se trouve le nga haté, le maître des gens qui a pouvoir sur
la fécondité et la santé des humains. L'existence des deux nga donne sa
dynamique antagoniste au système politique téké.

Au début du XVIIIe siècle (DUPRE M-C, 1989), ce système bipolaire se
trouve transformé par l'arrivée de Mobié un conquérant venu de l'Est
(BONNAFE P., 1978). Mobié s'approprie le pays grâce à sa panthère toute
puissante et installe ses fils chez les Téké de forêt créant un autre système
politique connu sous le nom de nzinéké. Le pouvoir nzinéké, selon les lieux,
s'impose au système pré-existant ou compose avec lui.

Les Nzèbi auraient pu s'inspirer du système politique des Téké qui sont
des voisins, en relations commerciales avec eux. Ce sont aussi des
métallurgistes auprès desquels ils peuvent se procurer du fer ou échanger des
informations sur sa production. Mais Mbimbishodi tranche: ni la bipolarité
des pouvoirs, ni la panthère de Bunzanga ne s'imposent à Mingangha et c'est
une solution conforme à l'horizon politique nzèbi qui prévaut: l'égalité des
clans par l'échange des femmes.

Ceux de Nzèbi et ceux de Mbèli

La suite des relations entre Mwanza et Bunzanga n'appelle pas de
commentaire. La dot déjà inventée par les gens de la lignée de Nzèbi, va
opérer cette fois entre ceux de Nzèbi et ceux de Mbèli. La résultante, comme
on le voit au mikunduku de Nzima, est un feutrage inextricable d'alliances
entre les clans des deux lignées. Dans un premier temps on aurait pu
considérer ce qui se produit à Mingangha comme un des événements
fréquents du commerce de traite: la rencontre de deux partenaires de
commerce et l'installation de l'un dans le village de l'autre. Mais les
événements de Mingangha ont une autre ampleur et dépassent de loin la
personne des deux protagonistes. Ce qui s'y passe n'est ni plus ni moins que

212



la rencontre et l'alliance de ces deux ensembles généalogiques importants,
les gens de Nzèbi et ceux de Mbèli.

Il existe au sein des Nzèbi différents groupes: Nzèbi, Ngugela,
Miyongho et Péti qui se reconnaissent à leur parler, le iyembili, et à des
particularités alimentaires. Ces différences sont superficielles et tiennent à la
dispersion sur une vaste surface, à des contacts avec un grand nombre
d'autres peuples auxquels chacun de ces groupes a fait des emprunts
lexicaux. Partout on retrouve la même structure clanique et les mêmes
possibilités matrimoniales.

Un autre groupe, les Tsengi, doit être considéré à part. Le terme de
Tsengi est en rapport avec un habitat de savane. Ce sont « ceux de la
savane », bisi Isékhé. par opposition aux autres Nzèbi, gens de la forêt. Ils se
rencontrent effectivement dans toutes les savanes de la haute Louessé et du
haut Ogooué où ils sont reconnus comme des métallurgistes. Mais c'est
surtout la langue qui permet d'individualiser les Tsengi au sein des Nzèbi.
M. Guthrie (1953, 70) leur reconnaît une langue au sein du groupe
linguistique Nzèbi. D'autres caractéristiques permettent de distinguer les
Tsengi au sein des groupes régionaux. En particulier, les clans les mieux
représentés chez les Tsengi sont ceux de la lignée de Mbèli alors que ceux de
la lignée de Nzèbi le sont moins. On peut sans trop de risques dire que les
Nzèbi et les Tsengi qui relèvent aujourd'hui d'un même ensemble social,
constituaient à une époque qu'il est difficile de déterminer deux groupes
distincts. Cette dualité se retrouve dans la tradition orale avec l'existence de
deux ancêtres fondateurs Nzèbi et Mbèli ou Bangela.

Les échanges matrimoniaux se généralisant permirent d'unifier les gens
de Nzèbi et ceux de Mbèli sans pour autant faire disparaître les traces des
anciens clivages. Cela se manifeste dans la dissymétrie dans le savoir
concernant les deux lignées ainsi qu'on peut le constater à la lecture du
corpus présenté dans la deuxième partie. On rappellera ici quelques uns de
ces éléments.

Le récit de Koto met en jeu les sept fils de Nzèbi alors qu'il n'est fait que
quelques allusions à la lignée de Mbèli. Les sept fils sont bien identifiés
alors que de nombreuses incertitudes concernent les descendants de Mbèli.
Cette dissymétrie existe aussi pour les devises. Chacun des fils de Nzèbi a
une devise tandis qu'il n'yen a qu'une pour l'ensemble des descendants de
Mbèli. Ces disparités dans les connaissances sont rappelées par le surnom de
Bangela (du verbe ubange/a, se souvenir) donné par dérision à Mbèli. Une
formule va dans le même sens:

B;s; Bangela bis; ifundu, B;s; Nzèb; bis; mudanghu
Ceux de Bangela, ceux des ténèbres, ceux de Nzèbi, ceux du clair de lune

Ces différences peuvent être imputées aux modes de vie des uns et des
autres. La pauvreté du savoir concernant les Tsengi doit être mise au compte

213



de leur sédentarité dans les savanes et à la métallurgie dont ils se sont fait
une spécialité. De façon inverse la richesse du savoir des gens de la lignée de
Nzèbi est corrélative de leur mobilité et de leur pratique de la chasse en
forêt. C'est la chasse qui fournit à la connaissance les instruments de son
rituel. Ce sont les cloches de chasse qui symbolisent la connaissance des
clans. C'est sur la peau du chat tigre et à quatre pattes, comme un chien de
chasse, que le nouveau muyambili mange les « bouchées pour se souvenir ».
C'est aussi pour teter un heureux chasseur que les devises sont récitées. Pour
les gens de Nzèbi, sans ancrage durable dans l'espace, le savoir est leur
territoire commun.

9. UNE ptRiODE PLAUSIBLE

Les gens de Nzèbi et ceux de Mbèli ont une origine commune. C'est ce
que disent les récits claniques. C'est dans la migration qu'ils se sont séparés.
C'est dans la migration aussi qu'ils se retrouvent et qu'ils s'allient. C'est ce
qu'expriment, chacun à leur manière, Ngondza et Yakabimpakha.

Ngondza appartient au clan des Basomba et par conséquent à la lignée de
Mbèli et c'est depuis cette position qu'il s'adresse à l'homme des Basanga,
(c'est-à-dire, de la lignée de Nzèbi), qui m'accompagne: « A l'origine nous
étions tous ensemble. Vous (ceux de Nzèbi) êtes passés par la forêt et nous
par les savanes. »

y akabimpakha, lors du mikundukhu pour Musembi dit: « Quand nous
avons traversé la Lébègni, c'est-à-dire le Haut-Ogooué, nous étions tous
ensemble. Mais arrivé au carrefour, Mwanza a préféré suivre les affiuents de
la Ubègni et Bunzanga a suivi la Nyanga. »

Mingangha est ainsi le lieu de rencontre de deux courants migratoires
partis du Haut-Ogooué. Cette réalité historique est reconnue aussi bien par
ceux de Nzèbi que par ceux de Mbèli. Quelles dates peut-on mettre en face
de ces faits ?

Les migrations du XIXe siècle

Les migrations du XIXe siècle sont liées au commerce de traite. Les
marchandises européennes allaient vers l'intérieur des terres et, en sens
inverse, les esclaves et l'ivoire étaient acheminés vers les côtes. Ce
commerce mettait en jeu une suite de peuples qui se relayaient entre les
producteurs de l'intérieur et les commerçants européens. Jusqu'en 1860,
l'Ogooué est la plus importante des voies commerciales de la région. A
partir de cette date, divers événements, en particulier l'arrivée des Fang,
perturbèrent le trafic sur le fleuve qui se réorienta vers les voies de l'intérieur
allant vers l'ouest et vers le sud.

214



C'est à partir de ce moment-là que commencent les migrations des Nzèbi
qui sont connues par les récits des voyageurs comme MIZON (MIZON L.,
1885), et par les enquêtes que j'ai menées en remontant les généalogies des
informateurs. (DUPRE G., 1972). Ces migrations se produisirent entre
Louessé à l'est et Nyanga à l'ouest. Dans ce couloir, peu avant 1900,
l'occupation est relativement dense et j'ai pu dénombrer, au sud de Mayoko,
soixante-treize villages nouvellement installés.

Avant le XIXe siècle

Les migrations du XIXe siècle utilisèrent des routes commerciales
connues bien avant la coupure de l'Ogooué par les Fang. Ce ne sont
certainement pas celles durant lesquelles se produisirent les événements
inscrits dans le site de Mingangha. En conclusion à l'étude céramologique
des poteries, Bruno Pinçon avance la période plausible de 1700-1850 pour
leur dépôt. La datation par le 14C de Jean-François Saliège situe cette action
un peu plus tôt vers 1650-1775. Quelle que soit la prudence avec laquelle il
convient de considérer ces datations, c'est plutôt de période plausible dont il
faut parler plutôt que de dates. Cette période est à situer au cours du XVllle
siècle, sans plus de précision. Cette estimation va dans le sens ce que
propose le Dr. Miletto pour le Haut-Ogooué comme « des approximations
historiques et géographiques». Selon lui: « Il y a environ deux siècles,
(c'est à dire vers 1750), les Bakota étaient les seuls habitants de la région
qu'ils occupaient en entier en laissant toutefois à peu près vides les savanes
de l'est. C'est vers cette époque que les premières vagues de Douma seraient
arrivées ou plutôt auraient traversé la région: Baouandji, Batchangui,
Bandzabi et Badouma se souviennent d'avoir habité au delà de l'Ogooué,
loin vers le N-E (MILElTO, 1951,27-28). »

Le XVIlle siècle est inaccessible à la tradition orale entretenue par les
Nzèbi. Il faut aller chez les Téké voisins (23) où un « travail de comparaison
mené sur 13 généalogies a permis de remonter jusqu'au début du XVIIle
siècle (DUPRE MC, 1989, 137) ». Il faut remarquer que ces généalogies sont
celles de « héros», c'est-à-dire de personnages remarquables à des titres
divers dans l'histoire des Téké alors que l'on se trouve, par ailleurs, « dans
une société où l'on arrive généralement aux temps immobiles dès que l'on
dépasse la troisième génération (DUPRE MC, id»). L'estimation la plus
ancienne est liée à Mobié, le célèbre conquérant venu de l'Est puisqu'il
s'agit de Madzu Mobié et de Ngubulu Mobié deux de ses fils. La profondeur
généalogique exceptionnelle est liée à l'existence de griots au service du
pouvoir politique. Même avec le soutien de cette institution, la date la plus
éloignée reste floue: le début du XVIIle siècle est plutôt la période où le
héros fondateur est en mesure d'assurer sa succession dans tout le pays. Le
bouleversement qui déclenche son arrivée est antérieur, sans que l'on puisse
envisager une datation plus précise. Le hiatus entre mémoire et histoire se

215



creuse seulement un peu plus loin dans le passé (DUPRE MC, id). Jan
Vansina ne dit pas autre chose lorsqu'il parle defloating gap.

Lorsqu'on remonte dans le temps, un fossé apparaît qui marque une
interruption dans le cours de l'histoire. Les infonnations plus anciennes, qui
se font plus abondantes, se rapportent ensuite aux traditions des origines. Ce
fossé, ou hiatus, «n'est pas toujours évident pour les membres de ces
communautés, mais il est remarqué sans erreur possible pour le chercheur
(VANSINA J., 1985, 23) ». Dans les récits obtenus, ce fossé se creuse à la
troisième génération quelle que soit la date du passage de l'enquêteur. Il est
ainsi dit « flottant» (24).

La troisième génération représente aussi chez les Nzèbi la profondeur
généalogique maximale. Cela se manifeste de façon évidente par la
nomenclature ivi/a qui conçoit le grand-père et le petit-fils à une même
génération. La répétition des noms des personnes tout comme celle des noms
de lieux vient compléter cette compression des générations.

Le hiatus entre mémoire et histoire est vécu sur le mode de la continuité
par ceux qui sont directement concernés. Quelques exemples montreront
avec quelle aisance il est franchi dans le quotidien.

Ibassa Jean, habitant de Boupanda, né vers 1925, évoque son père et son
grand-père paternel, tous deux forgerons. Son grand-père, dont il porte le
nom, est né, me dit-il, au bord de l'Ogooué juste après sa traversée qui a
suivi la guerre de Koto.

Lorsqu'il était enfant, Pierre Ndombi a eu en sa possession un couteau
très usé, grossièrement martelé, conservé pieusement par sa grand-mère
maternelle qui a été forgé à la génération de Dya Mavada Mabumunu.

Nyangadoumou Faustin me parle de Lekiya un homme de son lignage.
Situé à trois générations au-dessus de lui, il aurait fondé avec Bunzanga le
village de Kokekhha.

Lors du mikundukhu observé à Nzima (voir la Quatrième partie), le
hiatus est franchi allègrement par les muyambili qui s'affrontent. Par
exemple, pour se dérober aux questions pressantes sur les causes du décès de
Musembi, Mboyimbala attaque en mettant sur le tapis l'épineuse question de
la place de Nyimbi. Ce qui ouvre tout un débat sur l'histoire au temps des
dya auquel le mbanza, modérateur, vient mettre fin.

Pour conclure: L'étude des poteries trouvées à Mingangha et les
datations par le 14C de la matière organique qui s'y trouvait ne peuvent pas
donner une date précise aux événements de Mingangha. Mais elles nous
pennettent de désigner une période probable où ils se sont produits et de
s'affranchir ainsi des limites de la mémoire (25).

216



EN GUISE DE CONCLUSION

Dans Un ordre et sa destruction dont le manuscrit fut achevé fin 1977
j'écrivais :

« Le chemin de fer COMILOG n'est qu'un épisode, le dernier en date et
le plus perturbateur, des contacts de la société nzabi avec la société
capitaliste. Déjà une autre époque s'annonce. Le chemin de fer
Transgabonais dont le premier tronçon (... ) est en construction fera perdre à
la voie COMILOG sa fonction première de transport minéralier et avec elle
probablement une partie des emplois qui y sont attachés. Par ailleurs, les
entreprises forestières (... ) risquent aussi de déserter la région et de se
reporter ailleurs au gré des créations routières et ferroviaires. Une fois de
plus la société nzabi aura été laissée pour compte des calculs de rentabilité,
des cours mondiaux et de la politique économique des grandes puissances
(285). »

La construction du chemin de fer Transgabonais fut achevée en 1986 et le
chemin de fer COMILOG cessa ses activités le 31 octobre 1992 et ses 867
travailleurs furent licenciés.

J'écrivais aussi: « La route Mosendjo-Mbinda, essentiellement
entretenue par la COMILOG, risque, d'ici quelques années avec l'utilisation
du Transgabonais pour l'évacuation du manganèse, de connaître une
désaffection et par conséquent une dégradation rapide qui replongera les
villages nzabi dans leur isolement (288). »

Il y a une dizaine d'années, la route était si dégradée que les camions,
pour éviter les tronçons les plus périlleux, devaient rouler sur l'ancienne voie
ferrée.

Le chemin de fer, à l'origine de ce livre, a donc cessé son activité et
Mboundou-Mboundou, l'homme errant, qui m'ouvrit des chemins vers le
savoir des Nzèbi en fut sa victime. Et moi, je viens de vider mon sac, mon
pengé comme diraient les muyambili.

Ainsi s'achève l'étude de l'impact du chemin de fer du manganèse.

Viverols, 30 novembre 2018

217





NOTES

1 (page Il) - La COMILOG, Compagnie minière de l'Ogooué, fut constituée pour
l'exploitation du gisement de manganèse de Moanda au Gabon qui commença en 1962.

2 (page Il) - Le CFCO, chemin de fer Congo-Océan, construit de 1923 à 1933 relie
Brazzaville au port de Pointe-Noire.

3 (page 11) - Pierre-Philippe Rey et moi-même étions depuis peu chercheurs à l'ORSTOM,
Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer devenu en 1998 l'IRD, Institut
de Recherche pour le Développement.

4 (page 16) - George Dévereux qui a produit un des rares ouvrages consacrés au sujet a très
justement intitulé son livre "From anxiety to method".

5 (page 17) - Mes rapports avec Doumangoye illustrent bien la fragilité des informations
recueillies par l'ethnologue. Ce n'est qu'en 1970 que je prêtais toute l'attention qu'il
convenait à un passage de la volumineuse monographie qu'Andersson a consacré aux
Kota: "quelques jours plus tard, dans le village nzabi de Mupélo, je vis sur la maison du chef
une porte joliment décorée d'une tête humaine grossièrement stylisée (rappelant un peu les
têtes des images des ancêtres chez les Kuta) et ornée dans le bas de deux serpents, en relief,
joliment peints et dont les têtes se touchaient; sur une autre maison il y avait également une
porte avec seulement deux serpents encore plus gros. L'artiste s'appelait Ndo Mangoyi, et il
était le seul sculpteur du village à pouvoir exécuter de semblable travaux" (ANDERSSON E.,
1953, 84). Le village dont il est question ici est celui du chef de terre Moupélo, c'est à dire
Dziba-Dziba oùje fis plusieurs séjours. Ndomangoyi avait été mon voisin; paralysé il passait
toute la journée dans sa maison et souvent le soir venuje lui rendais visite et nous bavardions
ensemble. Doumangoye m'apprit l'usage des plantes à sel, mais à aucun moment il ne me
parla de son activité ancienne de sculpteur et j'étais bien en peine, à ce moment-là, d'imaginer
que des motifs sculptés avaient pu décorer les portes de Dziba-Dziba trente ans auparavant.
Doumangoye André est mort au début de mars 1970.

6 (page 25) - Les plantes à sel, sauvages ou cultivées sont brfiJées après séchage et leur cendre
recueillie est conservée pour saler les aliments. De nombreuses plantes sont utilisées pour
produire ce sel appelé itumbu à la différence de mungwa, le sel marin. La plupart sont des
plantes herbacées comme le mubono. le boka. et le IaImunu qui poussent spontanément ou qui
sont plantées sur sols humides. On peut préciser itumbu sia mubono. itumbu sia
boka...D'autres éléments végétaux peuvent être utilisés comme le bois de Pandanus (itumbu
sia /èfupu), les écorces de bananes plantain (itumbu sia /e/co) et les fleurs mâles du palmier à
huile (itumbu sia mwengé). Ce grand nombre de plantes à sel utilisées par les Nzèbi ne doit
pas faire oublier que le sel ainsi obtenu où prédomine le potassium n'a ni le même goOt ni les
mêmes répercussions métaboliques que le sel marin et ne peut donc totalement s'y substituer.

219



Alors que l'usage du sel marin est aujourd'hui général, le sel végétal est tout spécialement
utilisé pour la préparation de la pâte de graine de courge. De vieilles femmes sans ressources
n'utilisent que ce sel.

7 (page 39) - Le léopard ou panthère d'Afrique est l'une des huit sous-espèces de PanJhera
pardus pardus. C'est par le tenne de panthère que cette espèce est désignée par les Congolais
et les Gabonais et c'est ce tenne qui sem utilisé dans ce texte.

8 (page 129) - La séniorité par la naissance est décrite par ibutu. [vanda s'applique en plus à
celui qui est remarquable par son savoir. Ngu a mutu, textuellement, la mère-personne,
distingue l'homme qui a une nombreuse descendance. Le vocabulaire ne manque pas, non
plus, pour décrire l'infériorité. L'ainé d'une fmtrie décrim ses frères et sœurs comme des
ngébé (pl. bangébé), des petits. [tsana est l'homme sans descendance et tsana est l'orphelin.
Lekika est sans famille. Celui qui ne sait pas discuter ou qui ne tmvaille pas, un pauvre type,
est un ituku ou itsembi.

9 (page 131) - Cette contminte avait été soulignée par Maurice Godelier à propos des Mbuti
étudiés par Colin Turnbull. (GODELIER M. ,1973).

10 (page 131) - Un seul filet n'a pas d'usage pour la chasse. On peut voir quelquefois un filet
utilisé dans les villages pour protéger des volailles les arachides et les gmines de courge
pendant leur séchage. Les filets étaient des biens qui pouvaient figurer dans la dot et y étaient
considérés à l'égal des masses et des masses-enclumes comme des "grands biens. "

Il (page 132) - Il existe plusieurs sortes de chasse selon leur durée et selon la nature du
gibier. Dans la chasse au gibier ordinaire, antilope, gazelle, porc-épic, on distingue les
grandes expéditions de saison sèche qui peuvent durer une ou deux semaines des parties de
chasse à partir du village qui ne durent qu'une journée. Il existe aussi des chasses adaptées à
un milieu comme la chasse au porc-épic dans les rochers et des chasses adaptées à des
espèces, la chasse à l'écureuil, au singe, au cochon sauvage, au gorille. Dans chacun des cas,
les particularités de la chasse portent sur la longueur et le nombre des filets, sur la forme de
l'enclos, sur la technique de rabattage, sur l'attribution des postes. Par exemple, pour la
chasse au gorille, le filet en corde épaisse a un mètre et demi de haut et ne dépasse pas une
quinzaine de mètres de long. La longueur moindre de ce filet est à mettre en rapport avec
l'agressivité du gorille tmqué qui exigeait un grand nombre de chasseurs autour de l'enclos.
Une soixantaine d'hommes venant de plusieurs villages étaient nécessaires.

12 (page 140) - Le RP de Chalendar a enregistré ce spectacle et en a donné une tmnscription
(Voir la bibliographie).

13 (page 140)· Initialement j'avais donné au mot letakhu le sens de vagin. Ce qui m'avait été
donné par un informateur. Godefroy Nzengué me précise que letaJchu signifie simplement
début ou commencement et que le sexe féminin est désigné par péné ou mukukutu.

14 (page 141) - H.G. Gadamer (2001) a précisé ce qu'on pouvait entendre par le
commencement:
" Il pourmit être ici nécessaire de noter, en le précisant, que quelque chose n'est jamais
commencement qu'en référence à une fin ou à un but. Entre ces deux tennes, commencement
et fin, il existe une relation indissoluble. Le commencement inclut toujours aussi la pensée de
la fin. Quand on n'indique pas à quoi se mpporte le commencement dont on parle, on dit
quelque chose qui n'a pas de sens. La fin détennine le commencement et on entre ainsi dans
une longue série de difficultés... (p.20)

220



"Mais il Y a encore une autre signification du tenne de "commencement", celle qui, à mon
sens est pour nous la plus féconde et la plus appropriée au but que nous poursuivons. C'est en
parlant, non pas de ce qui commence, mais de ce qui n'en est qu'au commencement, que je
fonnule cette signification: n'en être qu'au commencement, c'est ne pas être détenniné dans
tel ou tel sens, dans la direction de telle ou telle fin et par telle ou telle représentation ... (p.
23)
Ce deuxième sens est celui du récit de Koto qui relate une histoire qui n'en est qu'à son
commencement et dont la suite n'est pas détenninée.

1S (page 143) - A l'origine le mot dot désigne, dans les sociétés européennes, les biens que
l'épouse apporte à son mari. Pour les biens apportés par le mari les ethnologues utilisent
généralement l'expression de compensation matrimoniale. Cependant le tenne de dot est
passé dans l'usage courant en Afrique et c'est celui-ci qui est utilisé ici.
Les Nzèbi gardent le souvenir d'un temps où la dot était constituée de pagnes de raphia, de
filets de chasse et de petit bétail. L'introduction du fer est reconnue comme la conséquence
des échanges commerciaux avec les métallurgistes tsengi. De la même façon, les
marchandises européennes, le sel en particulier, venues par les circuits de la traite furent
introduits dans la dot.
Dans les années 1900, une dot pouvait comporter quatre masses et masses-enclumes et de
cinq paquets de haches qui pesaient une trentaine de kilogrammes de fer ce qui représentait
environ dix fois la quantité de métal utilisé pour l'outillage courant d'un homme ou d'une
femme.
Les nzundu sont d'abord des outils de forgerons. Ce sont des masses, nzundu malolo et des
masses-enclumes, nzundu musolo. Ce sont les mêmes outils qui figurent dans la dot à
condition de ne pas comporter de trace d'utilisation. Les haches de la dot rassemblées par
paquets d'une dizaine rappellent par leur fonne les haches utilisées pour l'abattage. Elles s'en
distinguent par le poids qui est deux fois moindre, par une décoration par petits traits
(/èkumbi) et aussi par un tranchant plus court et non aiguisé.

16 (page 148) - Je n'ai recueilli que très peu de détails sur la façon dont se faisait cet
apprentissage. Un infonnateur me dit qu'il procédait par degrés correspondant à des épisodes
de la narration. Il semble que, à partir de Koto, les étapes de l'apprentissage allaient en
remontant dans le temps de l'histoire nzèbi. Ainsi Koto aurait été la première étape d'un
parcours qui aurait conduit ensuite à la traversée de la rivière Ibwanga, puis de la rivière
Ibwanga à Léyokho et enfin de Léyokho à Kana où les sept fils sont nés.

17 (page 149) - Lelodi est ce qui confère une identité, c'est un signe de grandeur.

18 (page 1SO) - Les instruments à friction, en Afrique centrale, sont fréquemment tenus
secrets. Leur sonorité est associée à la voix des ancêtres ou d'animaux et ils interviennent lors
de cérémonies initiatiques comme chez les Kuba ou pour inviter la population à des réunions
politiques, comme chez les Hungan. Anne Damon-Guillot, ethnomusicologue, maitre de
conférences à l'université Jean Monnet de Saint-Etienne a bien voulu rechercher auprès de ses
collègues, Emeline Lechaux et Rémy Jadinon des infonnations sur cet instrument. Qu'ils en
soient tous remerciés ici.

19 (page 1S2) - La pratique qui consistait à sacrifier un Pygmée se retrouvait aussi chez les
Téké Nzinéké lors de l'avènement d'un mubiale.

20 (page IS3) - Dans la région de la Sangha les femmes pygmées sont particulièrement
recherchées pour leur exceptionnelle fécondité. 11 n'est pas impossible que ce soit pour cette
raison qu'on les trouve aussi fréquemment dans les récits de constitution des flZO (G. DUPRE,
1972).

221



21 (page 159) - Peu nombreux sont les auteurs à s'interroger sur cet axiome à la base de tous
les travaux des ethnologues. Gérard Mendel est un de ceux-ci: "le pouvoir social - dans toutes
les sociétés primitives dénombrées - appartient aux hommes exclusivement Le préalable à
l'échange des femmes par et entre les hommes est l'absence de pouvoir des femmes. En cette
inégalité nous parait se situer le vrai mystère - oublié et occulté - de l'Ethnologie classique et
moderne. La « Règle par excellence» n'est pas la prohibition de l'inceste, elle est la
domination politique des femmes par les hommes. " (G. MENDEL, 1977,219). "La grande
question de l'Ethnologie, le plus souvent non posée, nous paraît donc concerner le seul
phénomène universellement constaté: le pouvoir social appartient exclusivement aux
hommes adultes, et, dans la réalité à une minorité d'entre eux ou à une minorité de vieillards"
(id,227).
Je lus son livre alors je venais d'achever le manuscrit de "Un ordre et sa destruction. Je lui
écrivis pour lui dire que je partageais les mêmes positions. Je n'eus aucune réponse. Il était
probablement passé à un autre sujet.

22 (page 185) - Mingangha est un des sites remarquables de la zone Congo-Gabon qui sont
donnés dans les récits des peuples de la région comme témoins du passage des groupes en
migration, de leur rencontre ou de leur dispersion comme le site d'Amayamokini ou
Mélokima, le mont Ngouedi ou les éminences de Mbinda et Boudinga. Au Gabon, dans la
vallée de l'Ogooué, d'autres rochers qui portent des gravures ont été étudiés par Oslisly et
Peyrot (1993) et Clist (1995, 184-197). Un examen attentifdes rochers de Mingangha pourrait
révéler aussi des gravures.

23 (page 215) - Ces Téké voisins des Nzèbi figurent dans la littérature sous différents noms:
Téké de l'ouest pour M. Soret, Téké Tsayi pour MC Dupré. Ils furent les créateurs du masque
kidumu. Aujourd'hui on les identifie comme un groupe de la Fédération des Batéké sous le
nom de Téké de forêt.

24 (page 216) - Dans son livre Jan Assman (2010, p.44) donne une bonne traduction de la
définition par Jan Vansina duj10ating gap: " Qu'ils émanent de groupes ou d'individus, les
récits d'origines illustrent tous, à des stades différents, le même processus. Quand on
considère globalement le corpus qu'ils forment, on discerne en général une tripartition. Sur le
passé récent, d'abondantes informations sont disponibles, qui se raréfient à mesure qu'on
remonte dans le temps. En amont d'une certaine date les récits font une ellipse, ou se bornent
à un ou deux noms cités avec hésitation; nous tombons là sur un hiatus que j'appellerais "le
hiatus flottant". Sur les périodes encore antérieures, on trouve à nouveau une profusion
d'informations qui sont les traditions concernant les origines. Ce hiatus n'est pas conscient
chez les membres des communautés en question, mais le chercheur ne peut manquer de le
relever. Dans les généalogies notamment, il arrive que passé récent et origines s'enchainent en
l'espace d'une seule génération.
La conscience historique ne travaille qu'à deux niveaux: le temps des origines et le passé tout
récent. Comme cette limite dans le décompte du temps se déplace avec les générations, j'ai
qualifié ce hiatus de "flottant" Vers 1880, la limite se situait vers 1800 pour les Tio du Congo,
en 1960 elle s'est avancée aux années 1880" (VANSlNA J., 1985,23).

25 (page 216) - Ce qui se produit à Mingangha ouvre sur une lecture historique du savoir des
muyambili. La réalité historique de ce qui s'y produit ne signifie pas qu'il en va de même
pour tous les autres épisodes des récits nzèbi. Mais les événements de Mingangha sont une
incitation à considérer les récits claniques dans leur rapport à l'histoire. On peut remarquer,
par exemple, dans le récit de Koto, que le manioc et l'arachide dont les débris qui descendent
la rivière intriguent si fort le Pygmée, sont des plantes d'origine américaine. Il en va ainsi
pour le mats, la plante des Basanga. Ce sont toutes des plantes dont l'introduction par le
commerce de traite ne semble pas être antérieur au début du XVIlIlIIIO siècle.

222



On peut remarquer aussi que le mets le plus valorisé réunit les graines de courge et le sel
végétal qui sont tous les deux des produits autochtones et donc antérieurs au sel de mer et à
l'arachide apportés par la traite.
On peut procéder de même pour les sites évoqués dans les récits et le premier d'entre eux,
Koto. Le lieu du commencement semble être selon les différentes versions situé sur une
hauteur, peut-être dans une falaise et correspondre à un habitat troglodyte qui pourrait être
identifié. D'autres sites remarquables, comme le rocher de Marimba où Bunzanga aftTlte ses
machettes, pourraient être localisés.
Dans le même esprit on pourra procéder à une réévaluation de certaines actions décrites dans
les récits. Ainsi pour traverser le haut Ogooué et différentes rivières les clans doivent donner
une personne à ceux qui en contrôlent le passage. Ce qui est de l'ordre du vraissemblable
quand on lit la description par Lamy de sa traversée de la Nyanga en 1894 : "Le Il aoflt, nous
atteignons la vallée de la Nyanga, torrent impétueux qui roule avec fracas entre d'énonnes
rochers. Un pont de liane de 30 à 40 m de long est jeté en travers. 11 est gardé par des gens
armés, qui en défendent le passage pour lequel il nous faut payer un droit de deux pièces
d'étoffe." (LAMY in REIDELL, 1903,260·261).

223





BIBLIOGRAPHIE

AMBROSE S.H. & DE NIRO M.J. (1986) - Reconstitution of African
human diet using bone collagen. Nature, 319, p. 321-324.

AMBROSE S.H. & SIKES N.E. (1991) - Soil carbon isotope evidence for
Holocene habitat change in the Kenya Rift Valley. Science, 253, p.1402­
1405.

ANDERSSON E. (1953) - Contribution à l'Ethnographie des Kuta, I. Studia
Ethnographica Upsalensis, VI, 364 p., 2 pl., 38 fig.

ASSMANN J. (2010) - La mémoire culturelle. Ecriture, souvenir et
imaginaire politique dans les civilisations antiques. Aubier, Paris, 372 p.

BENDER M.H. (1968) - Mass spectrometrie studies of carbon 13 variation
in corn and other grasses. Radiocarbon, 10, p. 468-472.

BENDER M.H. (1971) - Variations in the 13C/12C ratios of plants in
relation to the pathway of photosynthetic carbondioxide fixation.
Photochemistriy, 10, p. 1239-1244.

BIKOMA F. (1997) - Eléments d'analyse et d'interprétation du mythe
nzèbi. Cahiers Gabonais d'Anthropologie. Libreville. p.41-60.

BIKOMA F. (2004) - Socialisation de la femme accomplie chez les Ndzèbi
du Gabon. Thèse de doctorat. Université Paul Valéry, Montpellier.

BONNAFE P. (1973) - La fête de la vie et de la mort. Le miyali, cérémonie
funéraire d'un seigneur du ciel kukuya (Congo-Brazzaville). L'Homme,
Paris, vol. XIII, cahiers 1-2 p. 7-166.

BONNAFE P. (1973) - Nzo Lipfu, le lignage de la mort. La sorcellerie,
idéologie de la lutte sociale sur le plateau koukouya. Recherches
oubanguiennes 5, Nanterre, 345 p.

BRIDGEFORD A. (2005) - 1066. L'histoire secrète de la tapisserie de
Bayeux. Editions du Rocher, Anatolia, Monaco, 384 p.

CHALENDAR R.P. M. de (1981 et 1982) - Ivengili. Traditions sur les
origines des Banzabi. Racontées par Marcel Mayombo. Enregistrement
réalisé à Mbigou-Mughene. 144p. dactyl.

CLASTRES P. (1974) - La société contre l'Etat. Recherches
d'Anthropologie politique. Minuit, Paris.

COLOMB G. (1979) - Les sept fils de Nzèbi. Un mythe cosmogonique des
Banzèbi du Gabon. Journ. Africanistes, Paris. 49, 2, p. 89-134.

225



COLOMB G. (1983) - Fragments d'une cosmologie Banzèbi. Journ.
Africanistes, Paris. 53, 1-2, p. 107- 118.

CRAIG H. (1954) - Carbon 13 in plants and the relationships between
carbon 13 and carbon 14 variations in nature. J. Geol. 62, p. 115-149.

DELCOURT 1. C. SS.p. (1966) - Au Congo-Français, Monseigneur Carrie
(1842-1904). Evêché de Pointe-Noire, 2 t., multigr.

DELEUZE G. et GUATIARI F. (1980) - Mille plateaux. Capitalisme et
schizophrénie 2. Les éditions de Minuit, Paris, 647 p.

DEMOULE J-P sous la direction (2007) - La révolution néolithique en
France. La Découverte, Paris, 180p.

DESCHAMPS H. (1962) - Traditions orales et archives du Gabon. Berger­
Levrault, Paris, 172p.

DEVEREUX G. (1989) - De l'angoisse à la méthode dans les sciences du
comportement. Flammarion, Paris, 474 p.

DOWNTON W. 1.S. (1971) - Adaptative and evolutionary aspects of C4
photosynthessis. In: Photosynthessis and respiration. HATCH M.D.,
OSMOND C.B. and SLATIER R.O. Wiley Interseience, ed, New York, p.
3-17.

DU CHAILLU P. (1868) - L'Afrique sauvage. Nouvelles excursions au pays
des Ashangos. Michel Lévyfrères, Paris, 412 p.

DUPRE G. (1972) - Le commerce entre sociétés Iignagères : les Nzabi dans
la traite à la fin du XIXe siècle. Cah. Et. Afr., Paris, n048, vol. XII, 4, p.
616-658.

DUPRE G. (1973) - Projet de développement de la culture du cacaoyer dans
la région de la Sangha. Etudes géographiques et sociologiques. Tome II,
Sociologie. ORSTOM, Brazzaville, 81 p. multigr.

DUPRE G. (1976) - La chasse au filet chez les Nzabi (République Populaire
du Congo). Cah. ORSTOM, sér. Sei hum., Paris, XIII, n04, p. 343-355.

DUPRE G. (1982) - Un ordre et sa destruction. Anthropologie économique
et politique des Nzabi de la République populaire du Congo. ORSTOM,
Paris, 446 p.

DUPRE M-C. (1972) - La dualité du pouvoir politique des Téké de l'ouest.
Pouvoir tsaayi et pouvoir nzinéké. Thèse de jOcycle, Lyon III, 2t.
multigr., 204 p. Microfiches Institut d'Ethnologie, Paris, n078.0 1.84.

DUPRE M-C. (1981-82) - Pour une histoire des productions: la métallurgie
du fer chez les Téké Ngungulu, Tio, Tsaayi (République populaire du
Congo). Cahiers Sciences humaines, Paris, ORSTOM, XVIII, 2, p. 195­
223.

DUPRE M-C. (1989) - Généalogies de héros chez les Téké tsaayi du Congo.
Madison, History in Africa, 16, p. 137-165.

DUPRE M.C. et PINCON (1997) - Métallurgie et politique en Afrique
centrale. Deux mille ans de vestiges sur les plateaux batéké. Gabon,
Congo, Zaïre. Paris, Karthala, 266 p. Ouvrage publié avec le concours
du CNRS.

226



DUPRE M-C. et FEAU E. (1998) - Batéké, peintres et sculpteurs d'Afrique
Centrale. Catalogue de l'exposition du même nom, RMN, Paris, 229 p.

DURKHEIM E. (1960) - De la division du travail social. P. UF. Paris, 416
p.

EVEN A. (1937) - Les confréries secrètes chez les Banbamba et les
Mindassa d'Okondja. Bull. Soc. Rech. Cong., Brazzaville, n023, p. 31­
113.

GADAMER H.G. (2001) - Au commencement de la philosophie. Pour une
lecture des Présocratiques. Le Seuil, Paris, Traces écrites, 157 p.

GODELIER M. (1973) - Horizons, trajets marxistes en anthropologie,
Maspéro. Paris.

GUILLOT B. (1967) - Le pays bandzabi au nord de Mayoko et les
déplacements récents des populations provoqués par l'axe COMILOG.
Cah. ORSTOM, série Sei. Hum., vol. IV, n03-4, p. 37-56.

GUILLOT B. (1969) - Note sur les anciennes mines de fer du pays nzabi
dans la région de Mayoko. Cah. ORSTOM, série. Sei. Hum., vol. VI, n02,
p.93-99.

GUILLOT B. (1970) - Le village de Passia. Essai sur le système agraire
nzabi. Cah. ORSTOM, série. Sci. Hum.,vol. VII, nOI, p.47-90.

GUlRAL L. (1889) - Le Congo Français. Du Gabon à Brazzaville. Plon,
Paris, 322 p.

GUTHRIE M. (1953) - The Bantu languages of Western Equatorial Africa.
Oxford University Press, 94 p.

HATCH M.D. & SLACK C.R. (1966) - Photosynthesis by sugarcane leaves
new carboxylation reaction and pathway of sugar formation, Biochem. J.,
101, p. 103-111.

HAYDEN B. (2008 a) - L'homme et l'inégalité. L'invention de la hiérarchie
durant la Préhistoire. CNRS Editions, Paris, 160 p.

HAYDEN B. (2008 b) - Naissance de l'inégalité. L'invention de la
hiérarchie. CNRS Editions, Paris, 159 p.

JACQUOT A. (1966) - Essai de systémisation de la graphie pratique des
ethnonymes du Congo. ORSTOM, Centre de Brazzaville. 21 p. multigr.

JEAN S. (1964) - Région économique de la Ngounié-Nyanga. Etude
sociologique. BDPA, Paris, 58 p. multigr.

JEAN S. (1975) - Les jachères en Afrique tropicales. Interprétation
technique et foncière. Mém. /nst. Ethn., Musée de L 'Homme, Paris, XIV,
168p.

JEZEGOU M-P. et CLIST B. (1991) - L'Age du fer ancien, Gabon. Aux
origines de l'Afrique centrale. In LANFRANCHI R. et CLIST B. eds,
CCF/C/C/BA, Libreville. p.209-212.

KOCH H. (1968) - Magie et chasse au Cameroun. Berger et Levrault, Paris,
271p.

LERMAN J-C (1974) - Les isotopes du carbone: variations et leur
abondance naturelle. Application aux corrections des datations

227



radiocarbone, à l'étude du métabolisme végétal et aux paléoclimats.
Thèse Doc. Etat, Université Paris Sud, 159p.

LEVI-STRAUSS C. (1967) - Les structures élémentaires de la parenté.
P.U.F., Paris, 591p.

LIBBY W.F. (1995) - Radiocarbon dating. 2ème édition. University of
Chicago Press.

MACLATCHY A. (1936) - Etude sur la subdivision de Mimongo.
Bibliothèque ORSTOM, Brazzaville, 87p. dactyl.

MACLATCHY A. (1945) - L'organisation sociale des populations de la
région de Mimongo (Gabon). Bull. /nst. Centrafr., vol l, 1, p. 53-86.

MANlMA MOUBOUHA A. (1987) - A propos des recherches
archéologiques sur la métallurgie du fer et du cuivre en République
Populaire du Congo", Nsi, Brazzaville. nOl, p.3-5.

MENDEL G. (1977) - La chasse structurale. Une interprétation du devenir
humain. Payot, Paris, 346 p.

MERVE van der N.J. & VOGEL J.C. (1978) - 13C content of human
collagen as a mesure of prehistoric diet in woodland North America.
Nature, 276, p. 815-816.

MILEITO Dr. (1951) - Note sur les ethnies de la région du Haut-Ogooué.
Bull. /nst. Et. Centr. Brazzaville. Nouvelle série n02, p. 19-49.

MIlON L. (1885) - Les routes du Congo. Etudes sur l'Ogooué. Rev. Mar.
Col, 1. XXXVII, p. 461-481.

NGOMO Th. (1984) - Contribution à l'histoire des Tsengi. Mémoire de
Maîtrise, Université Omar Bongo, Libreville, 101 p.

NOVIKOFF A. (1970) - Etude des horizons superficiels. Leurs relations
avec les horizons d'altération. L'altération des roches dans le massif du
Chaillu. République populaire du Congo. Cahier nO 8. Centre ORSTOM
de Brazzaville. multigr., Microfilm A 28526.

NlENGUE G. (2011) - Crises, contextes de crise et dynamiques
démographiques au sud du Gabon (Ngounié), 1926-1993. Thèse de
doctorat, Université de Pau et des Pays de l'Adour., 513 p. multigr.

OBER J. (2017) - L'énigme grecque. Histoire d'un miracle économique et
démocratique (VIe-IWsiècle avant J.- C.). La Découverte, Paris, 543 p.

OSLISLY /l-., PEYROT B., (1993) - Les gravures rupestres de la vallée de
l'Ogooué (Gabon). Editions Sépia. 93p.

PARK R. & EPSTEIN S. (1961) - Carbon isotope fractionation during
photosynthesis. Geochim Cosmochim. Acta, 21p. 110-126.

PINCON B. (1984) - La céramique téké de la région de lanaga (XIXème­
XXème siècle). Mémoire DES Université Marien Ngouabi, Brazzaville,
247p.

PINCON B. (1985) - Filles de Ngwumandzeli et Ngwumanbani, les potières
téké lali et ngwongwoni d'Inkia et Milimina. Cahiers Congolais
d'Anthropologie et d'Histoire, Brazzaville. t.10, p. 33-43.

228



PINCON B. (1991) - Archéologie du royaume téké. ln: Aux origines de
l'Afrique Centrale. LANFRANCHI R. & CLIST B. éd. CCF/CICIBA.
Libreville, P. 266-275.

PINCON B., LANFRANCHI R. & FONTUGNE M. (1995) - L'Age du fer
dans les régions téké (Congo, Gabon). Datations radiométriques et
interprétations historiques. Comptes-rendus de / 'Académie des Sciences
de Paris, 320, série II, p. 1241-1248.

PINCON B (1997) - Pour une approche dynamique des productions:
l'exemple des céramiques du massif du Chaillu (Congo, Gabon) entre
1850 et 1910. Revue Canadienne des Etudes Africaines. 31, 1, p. 1l3·
143.

PINCON B. & DUPRE M-C (2000) - Céramiques congolaises: dynamique
des productions artisanales chez les Téké d'Afrique centrale. Arts du feu
et productions artisanales. PETREQUIN P., FLUZIN J, THIRIOT J. &
BENOIT P. éd. XX' Rencontres Internationales d'Archéologie et
d'Histoire d'Antibes. APDCA, Antibes, p.287-300.

PINCON B. (2003) - Productions céramiques et milieux forestiers:
l'exemple congolais (1850-1910). Peuplements anciens et actuels des
forêts tropicales. Séminaire-Atelier des 15-16 octobre 1998, ERMES,
Orléans, p. 185-194.

REIDELL, Cdt (1903) - Le commandant Lamy d'après sa correspondance et
ses souvenirs de campagne (1858-1900), Paris.

RIGHOU IDE N. (2005) - Les Nzèbi du Gabon des origines à 1915. Essai
d'étude historique. Thèse de doctorat, Université Paris I, Panthéon
Sorbonne.

ROSANVALLON P. (2011) - La société des égaux. Le Seuil, Paris, 413 p.
SALIEGE J-F & PERSON A. (199la) - Matière organique des céramiques

archéologiques et datation par la méthode du carbone 14. In
RAIMBAULT M. & SANOGO K. ed. Recherches archéologiques au
Mali, p. 413-448.

SALIEGE J-F & PERSON A. (199Ib) - Pâtes, dégraissants et chronologie:
contribution analytique à l'étude des céramiques d'Azelik. In BERNUS
S. et CRESSIER P. cd. La région d'Ingall-Teggida-n-Tessemt (Niger).
Programme archéologique d'urgence (1977-1981) - Azelik-Takkada et
l'implantation sédentaire médiévale. Études Nigériennes, 51.

SALIEGE J-F & PERSON A. (1994) - Sur la datation des céramiques
archéologiques de l'Afrique de l'Ouest par la méthode du carbone 14,
influence des paléotechnologies. Actes du colloque CNRS-UNESCO.
L'objet archéologique africain et son devenir. Paris, p. 155-179.

SALLEE P. (1965) - Fiche d'enregistrement. Mythe d'origine. Recueilli à
Pana, district de Koulamoutou. ORSTOM, Archives culturelles du Gabon.
26p.

229



SALLEE P. (1965) - Fiche d'enregistrement. Mythe d'origine. Recueilli à
Koulamoutou auprès du chef de canton. ORSTOM Archives culturelles
du Gabon. 10p.

SCHARTZ D., MARIOrn A., LANFRANCHI R., GUILLET B. (1986) ­
l3CIl2C ratios of soil organic matter as indicator of vegetation changes
in the Congo. Geoderma, 39, p. 97-103.

SHANK F.A. (1974) - Nzabi kinship, a cognitive approach. PhD, Indiana
University, Bloomington, 500 p.

STUNER M. & PEARSON G.W. (1986) - High calibration of the
radiocarbon time scale, A.D. 1950-500 B.C. In Stuiver and Kra R.S. eds.
Proceedings of the 12th International 14C conference. Radiocarbon, 28,
p.805-838.

STUNER M. & RAIMER P.J. (1993) - Extended 14C data base and revised
calib 3.0 14C age calibration program. Radiocarbon, 35, l, p. 215-230.

SUESS H.E. (1954) - Natural radiocarbon and the rate of exchange of
carbon dioxide between the atmosphere and the sea. Proc. Williams Bay
conf. September 1953, NAS-NSF Publ, 52.

TESTARD A. (2012) - Avant l'histoire. L'évolution des sociétés, de
Lascaux à Carnac. NRF, Editions Gallimard, 549 p.

VANSINA 1. (1973) - The Tio Kingdom of the Middle Congo. 1880-1892.
London, Oxford University Press, 586 p.

VANSINA 1. (1985) - Oral tradition as HistoJ)'. University of Wisconsin
Press. 258 p.

230



TABLE DES MATIÈRES

REMERCIEMENTS 9
INTRODUCTION Il

A l'origine Il
Aujourd'hui 12
Le plan 12
Conventions de transcription 13

PREMIÈRE PARTIE
Mboundou Mboundou,
l'homme errant ouvre des chemins 15

1. Retour sur le terrain 16
2. Avec ceux qui savent 23

Nyangadoumou Faustin 24
Doumagni Denis 28
Pierre Ndombi 29
Les autres 30
Leur identité 31

3. Les muyambili 31
La formation: la mémoire et la parole 32
Maître de la parole. maître du clan: mbanza, muyambili. mutsundi 35
Un savoir fmgile 36

4. Le savoir pour tenitoire 37
5. Production de l'espace clanique 41

Dispersion et mobilité dans I·espace 41
L'armature matrimoniale 42
Les repères du quotidien 44

DEUXIÈME PARTIE
Le corpus: Koto, Les récits claniques, Les devises 47

1. KOTO 48
1. Avant Koto 48

Nzembi 48
Manonzo 49
Mikwéki selon Pierre Ndombi 49
Les trois Nzèbi selon Indeba 50
Nzèbi à Kana. 50
La naissance des fils de Nzèbi 50

231



L'acquisition du nom 50
De Kana à Koto - L'épisode de la hutte ouverte 51
Nzengé Mikungu 52
Les habitants de Koto 52

2. Le récit de Koto 54
Version A. Maclatchy 54
Version S. Jean 55
Version H. Deschamps 56
Version Lembomba. 57
Version Itikha 59
Version Nyangadoumou 60
Version recueillie au nord de Mayoko 63
Autre version recueillie au nord de Mayoko 64

3. Le partage de Koto 65
Les femmes 65
Les plantes cultivées 67
Ndombi et le miel 67
Les courges et les Bavonda 67
Mubokha et le tabac (Doumagni) 67

4. Après Koto 68
Les habitants de Koto 68
Les villages successifs des sept fils 68
La traversée de rivières 69
Lesdya 69
Les clans et les animaux 70
Comment les Bavonda devinrent les parents de l'éléphant. 70
Mwèlé et le varan 71
Les Mutata, la loutre et les poissons 71
Comment les Basumba adoptèrent le perroquet 71

II. LES RÉCITS CLANIQUES 72
A - Les récits de la lignée de Nzèbi... 72

1- BUKU et les MWANDA 72
La folie de Buku 72
Buku et Ndumba Yombo 73
La naissance du clan des Mwanda (selon Lembomba) 74
La descendance de Mbenga 74
Bakhinzi 74
Kasa 74
Origine de la nzo Ingemba 75
Les nzo des Mwanda 75
Ndumba Yombo 75
2 - MWÉLÉ et les MAKHAMBA 76
Une formule : 76
Une autre formule : 76
Les surnoms de Mwélé 77
Mwélé et Nzengé Mikungu 77
La hutte ouverte (Nyangadoumou et Ndombi) 77
Les mokona des Makhamba 78
Les nzo 78
Mwélé et l'oseille 78
3 - MOMBO ET KOMBOLO et les CLANS SEVI ET BAKHULI... 78
Ceux de Matsinga 78
La hache de Kombolo 79

232



Ceux de Marimba 79
Origine des Mirundi 79
Mombo, Kombolo et les Basumba 80
Les relations généalogiques entre Mombo, Buku et Mwélé 80
Les devises de Mombo 80
4 - BUNZANGA et les BASANGA 81
Le surnom de Bunzanga. 81
L'héritage de Nzèbi et les pouvoirs de Bunzanga. 81
Les rapports de Bunzanga avec ses frères 82
La constitution des maisons du clan des Basanga 84
La nzo Kundi 84
Pourquoi ceux de Kundi se prétendent les premiers des Basanga? 85
La séparation de la nzo Mitakha 85
La nzo Tsélé 86
La nzo Mayélé 87
La nzo Muzinga 87
La nzo Tsélé Itékhé 87
La nzo Ngombo 87
La nzo Mpolo a mwa 87
La nzo Tsungi 88
La nzo Koyo nbenzé 88
5 - NOOMBI et les MITSIMBA (Selon Pierre Ndombi) 88
Comment les gens de la nzo Ndulu furent obtenus à cause de la cithare 88
Origine du clan Mboma 89
Le crocodile de Mwélé 89
Les relations entre Mbundu et Mitsimba 89
6 - NYIMBI et les MBUNDU 89

B - Les récits de la lignée de Mbèli ou Bangela 92
Divergences et contradictions 92
La descendance de Bangela 93
La descendance de Mbèli 93
1- TSEKUMBU et les BAVONDA 94
Origine de Tsékumbu 94
Les nzo des Bavonda 95
2 - MITOLO et MAKHENZI 95
3 - L'ORIGINE DE LA METALLURGIE 96
3 - NDlNGA LESOMBO ET LES CLANS INGUNGU, LOMBO ET
LOAMBA 97
Ndinga Lesombo dans sa généalogie 97
La guerre contre les Obamba 97
Que signifie Bangela ? 98
La séparation des Bavonda et des Ingungu 99
Bavonda et Makanda 99
Nzondo et les Ingungu 100
Kukiti appelé aussi dya Poto 100

III. LES DEVISES 101
1. La gloire des clans lOt
2. Les devises des descendants de Nzèbi (Lelcumu Jabota Nzèbi) 10]

Buku et les Mwanda 101
Mwélé et les Makhamba 103
Mombo et les Sèyi 104
Kombolo et les Bakhuli 107

233



Bunzanga et les Basanga 110
Ndombi et les Mikhala, Siongo et Mitsimba 112
Ndombi et les Baboma ] 15
Nyimbi et les Mbundu ] ]7

3. Les devises des descendants de Bangela (Lekumu /a bota Bange/a) 1]9
D'après Lendoyi 1]9

TROISIÈME PARTIE
Kumbu tsomi : Mé !
Le premier nom: Moi!
ou les déclinaisons de l'égalité 123

1. Une histoire et des instruments politiques 124
Un savoir toujours en construction ]24
Les séquences de l'histoire 125
Formules et proverbes 127

2. De Kana à Koto, de l'égalité première à l'égalité des chasseurs 129
3. La chasse au filet ou l'égalité nécessaire 131

]. La technique 13]
2. Les disparités de la technique et leur compensation 133
3. L'égalité des chances 135
4. L'égalité comme horizon politique 137

4. Koto, le commencement d'une histoire 139
l. Un savoir ouvert et partagé 139
2. Au commencetllent de]a société 140

5. De Koto à Kokekha : l'égalité des clans par l'échange des femmes 141
1. Koto opère une coupure 141
2. Les dya maîtres des clans 141
3. L'invention de la dot 142
4. Les fetllmes et la connaissance 144

6. Après Kokekha et la dispersion 145
]. L'impact de la traite esclavagiste ]45
2. L'endogamie clanique: le retour du mariage avec la sœur 147

7. Le savoir des hommes 148
1. Les devises 148
2. La société du Nézkho 149
3. Les repères du quotidien 150

8. L'identité clanique, dernier avatar de l'égalité 151
I. Le Pygmée et les Sept. 151
2. La rencontre de deux histoires ]52
3. Le secret comme moyen de l'identité clanique 154

9. Une société égalitaire ? 156
]. La société nzèbi est-elle égalitaire? 156
2. Une richesse sans propriétaire ]57
3. Des objets immatériels: le temps des hommes, la dépendance des femmes ]58
4. Un horizon politique 160

234



QUATRIÈME PARTIE
Mikundukhu et Mbomo, Le savoir en actions 161

1. Le savoir a une existence sociale 162
1. Le maintien de l'espace clanique 162
2. La reproduction du savoir 162

2. Renouveler l'alliance: Le mikundukhu 163
Mikundukhu et Ikumbu 163
Le mikundukhu offert pour Musembi à Nzima en juin 1967 164
Réparer la trame matrimoniale 171
La confrontation des savoirs 173

3. Restaurer l'ordre des clans: le mbomo 175
1. Mikundukhu et mbomo 17.5
2. Le mbomo : une lutte sans merci 176

4. Maintenir l'unité du savoir 178
5. Maîtriser le temps 180

CINQUIÈME PARTIE
Avec Bruno Pinçon et Jean-François Saliège
Nutu Mingangha, Archéologie d'un choix politique 183

1. La découverte 184
2. Un site remarquable 185
3. Des récits 186

1. Un premier récit 186
2. Un autre récit 187

Version de Yakabimpakha 187
Version de Ngondza 189
Version de Doumagni 190
Version de Lembomba 190

4. Deux poteries 191
5. Étude céramologique des deux poteries, Bruno Pinçon 192

1. Le contexte 192
2. La poterie 1 193
3. La poterie 2 19.5
4. Commentaires 196

6. Des datations, Jean-François Saliège 199
Céramiques africaines et datation par la méthode du CarboneI4 199
1. La matière organique des céramiques 200
2. Caractérisation des constituants organiques 200
3. Les poteries et la datation 14C 201
4. Les poteries de Mingangha 202
.5. Datations: calibration et limite de la méthode 203

7. L'historicité des récits 206
1. Des objections 206
2. Deux poteries liées aux récits 207
3. Des événements et des dates 207

8. Un choix politique 207
Le pouvoir sur la terre 208
L'affrontement de Bunzanga et de Mwanza 208
L•arbre de l'égalité 209

235



Un choix confonne à l'horizon politique 210
Ceux de Nzèbi et ceux de Mbèli 212

9. Une période plausible 214
Les migrations du XIXe siècle 214
Avant le XIXe siècle 215

EN GUISE DE CONCLUSION 217

NOTES 219

BffiLIOGRAPHIE 225

236



Achevé d'imprimer par Cortet Numérique - 14110 Condé-sur-Noireau
N° d'Imprimeur: 160109 - Août 2019 - Imprimé en France



Habitants de la gralOd'e
Gabon où ils sont d~ne!rséfS

un système sociat
Le clan qui est la pièce mSlttrE~$!Ste

général abstrait du territoire,
sociales et permet aux en ·me)U''Ilre1il18,rrt,

peuples, de se reconnaïtre cemme
savoir.
Au commencement est
donnent les Nzèbi avec la naii.~!$::an~:)e

des égaux. Cette est rl1s<1!Îile ~lU·Ll3·tJl .€~r$(jl'Ü't~t1e

s'ouvre à Koto quand
et que surgissent
Ceux qui perpétuerëes ".zr"t

l'égalité au coeur de l'id·enj~tté

et transmettent un Çl;·g·,t'f"!lVr

décisions politiques or()or'es
nécessaire race la à
défaut d'être égalitaire, demeure-t-elle, par l'action des hommes de
savoir, fidèle à ses origines. Ce livre se veut le témoignage d'une
réflexion sur l'égalité conduite au sein d'une société africaine qui
n'est pas sans rappeler celle qui a prévalu au sein des cités-États de
l'Antiquité grecque. Ou tout simplement celle qui a lieu aujourd'hui
dans notre propre société.

Aprés des débuts en Archéologie préhistorique au Laboratoire de géologie de
Lyon, Georges Dupré s'est consacré à l'ethnologie, au Sénégal d'abord, pour le
Centre de Recherches Anthropologiques puis au Congo et au Burkina Faso dans le
cadre de l'ORSTOM (Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer)
devenu depuis IRD (Institut de Recherche pour le Développement). Il a également
été professeur invité à l'université d'Illinois à Urbana-Champaign, invité aussi à East
Lansing (Michigan State University) et à Madison (Wisconsin), invité duprogramme
d'Agrarian Studies de l'université de Yale. Georges Dupré a été le fondateur et
directeur du Laboratoire ERMES (Enseignement et Recherche, Milieux et Sociétés)
de l'université d'Orléans. Aujourd'hui, Directeur de Recherche ORSTOM retraité.

Illustration de couverture de Patricia Mezzasalma.

ISBN: 978-2-343-17891-2

25,50 €




