Ftudes

;\u-;\ b, a ]t [l C@O,gs— Série Anthropologie -

Georges DuPRE

Koto, l'égalite
nécessaire

Savoir et pouvoir dans une société clanique
Les Nzeébi du Congo et du Gabon

I H/g{mattan






Koto, I’égalité nécessaire



Collection « Etudes africaines »
dirigée par Denis Pryen et son équipe

Forte de plus de mille titres publiés a ce jour, la collection « Ftudes
africaines » fait peau neuve. Elle présentera toujours les essais généraux
qui ont fait son succés, mais se déclinera désormais également par séries
thématiques : droit, économie, politique, sociologie, etc.

Derniéres parutions

Arthur VIDO, Biographie du roi Kpengla du Danhomeé, 2019

Claude IGUMA WAKENGE, Stade coltan, Extraction miniére
artisanale, réformes et changement social a l’est de la République
démocratique du Congo, 2019.

Phidias AHADI SENGE MILEMBA, Etats de I’Etat en Afrique, Des déficiences
Jonctionnelles aux perspectives d'un horizon possible, 2019.

Nestor Kobenan TAN, L’Eglise au défi des identités, Pastorale de
Uinterculturalité en Céte d’Ivoire, 2019.

Gervais MUBERANKIKO, La protection du locataire-gérant en droit
OHADA, Nouvelle édition, 2019.

Mamadou Diarafa DIALLO, L hygiéne en milieu de soins au Mali,
Entre représentations, normes et pratiques, 2019.

Galedi NZEY, La formation des professeurs du second degré au
Gabon (1971-2010), 2019.

Olivier FANDIIP, Le temps dans le contentieux administratif en droit
frangais et des Etats d’Afrique francophone, 2019.

Olivier FANDIJIP, Les mutations récentes de la justice administrative
en Afrique francophone. Etude critique & partir du modéle
camerounais, 2019.

Placide MALUNG’MPER AKPANABI, L éducation aux valeurs chez
les Ding orientaux en RDC, De 1885 a nos jours, tome 1, 2 et 3, 2019.

Jérome TOUNG-NZUE, Réalités du pouvoir au Gabon et fondements
du blocage sociopolitique, 2019.

NIAMKEY-KOFFI, Révolution et liberté, 2019.

Maurel Sosthétne ONOMO ETABA, Coopération internationale et
terrorisme en Afrique, L’expérience africaine du droit de poursuite
terrestre, 2019,

Jean OTEMIKONGO MANDEFU YAHISULE, La gouvernance
universitaire au Congo-Kinshasa, 2019.



Georges Dupré

Koto, I’égalité nécessaire

Savoir et pouvoir dans une société clanique
Les Nzeébi du Congo et du Gabon

L H/é{mattan



© L’Harmattan, 2019
5-7, rue de ’Ecole-Polytechnique, 75005 Paris

http://www.editions-harmattan.fr

ISBN : 978-2-343-17891-2
EAN : 9782343178912



Pour Marie, avec mille mercis






REMERCIEMENTS

Merci a tous ceux qui ont participé a la naissance de ce livre. Je pense
d’abord a mes collégues de ’ORSTOM. Bemnard Guillot, découvreur du site
de Mingangha, m’a transmis des informations qu’il y avait recueillies et
André Novikoff a mis a ma disposition la poterie qu’il avait découverte en
pratiquant un sondage.

Bruno Pingon et le regretté Jean-Frangois Saliége ont uni leurs
compétences pour I’étude et la datation des poteries de Mingangha qui ont
été dessinées par Christine Archambeau.

C’est avec le défunt Pierre Ndombi que j’ai réalisé la traduction des
devises qui est présentée ici. Et c’est Anne Damon-Guillot, ethno-
musicologue, qui m’a trouvé les informations sur le tambour & friction qui
accompagne leur récitation.

Merci & Patricia Mezzasalma pour les coups de pinceau qui traversent
allégrement la couverture qu’elle a réalisée. 1ls sont sept comme les fils de
Nzebi. Merci aussi pour avoir dessiné, sur les pages de titre des cinq parties,
les objets liés au savoir clanique.

Detlev Roth m’a fait I’amitié de son aide décisive pour le traitement
informatique du texte et des illustrations.

Corinne Fenoglio a bien voulu dactylographier le texte difficile des
datations.

Catherine McLean m’a offert le titre de la cinquiéme partie.

Marie-Claude, Cécile et Michelle ont été mes premiéres lectrices. Elles
ont corrigé le texte et m’ont suggéré des modifications nécessaires pour en
améliorer la lisibilité.

J’ai soumis le texte 3 Godefroy Nzengué qui m’a apporté ses lumiéres sur
la langue nzébi et m’a amené a rectifier quelques-unes de mes traductions.

Pendant tout le temps ou j’ai rédigé ce texte, j’ai été soutenu par le
souvenir de la bienveillance de Ngondza et de Mboyimbala. De temps a
autre, le rire de Doumagni et de Nyangadoumou venait éclairer mes nuits
studieuses.

Merci a tous et a toutes.






INTRODUCTION

A P’origine

Un chemin de fer est a I’origine de ce livre consacré a la pensée politique
des Nzébi.

En aoilt 1962, le chemin de fer COMILOG (1) est mis en service pour
transporter du minerai de manganése extrait 2 Moanda au Gabon. Le minerai
quitte Moanda situé & 80 km de la frontiére congolaise par un téléphérique
jusqu’a la gare de Mbinda oli commence un chemin de fer de 285 km de long
qui se raccorde au CFCO (2) par lequel il est acheminé jusqu’au port de Pointe
Noire.

Les travaux de construction durent trois ans et mobilisent une main-
d’ceuvre importante dont les effectifs atteignent jusqu’a 5700 personnes en
1960. Dés I’ouverture de la ligne, la COMILOG emploie 1200 salariés,
nombre qui ira en croissant au fil des ans.

On imagine i la lecture de ces chiffres que la construction, puis la mise
en service de ce chemin de fer furent lourdes de conséquences pour la
région. Ce sont elles que deux jeunes gens, depuis peu chercheurs a
I’ORSTOM (3), furent chargés d’étudier. Dans I’esprit des commanditaires,
il s’agissait de mesurer cet impact et de produire des données quantitatives
sur les déplacements des villages vers les gares nouvellement créées, les
budgets des ménages, les flux monétaires... Cette étude socio-économique
devait ainsi évaluer le développement local induit par le chemin de fer.

Il apparut trés vite qu’une telle étude serait illusoire. Les connaissances
sur les populations concernées par les transformations en cours se
réduisaient alors & peu de choses, de telle sorte que des données chiffrées ne
diraient rien de son impact effectif. Aussi ce furent des recherches
d’anthropologie politique et économique qui furent menées pour en savoir
un peu plus sur les populations locales.

Pour ma part, je me consacrais, de 1965 a 1970, aux Nzébi. Je menais ensuite
jusqu’en 1973 des recherches dans différentes régions du Congo. Ce n’est qu’a
la fin de 1977 que je pus achever la rédaction d’un manuscrit. L’ouvrage qui en
résulta fut publié en 1982 sous le titre : « Un ordre et sa destruction. Economie,
politique et histoire chez les Nzabi de la République populaire du Congo ». Ce
livre traitait, entre autres sujets, de la pensée politique des Nzebi et faisait état de

11



récits, de formules et de devises par lesquels elle se manifeste. Mais I’ampleur
des informations recueillies méritait qu’un travail spécifique leur soit consacré.
Tel est ’objectif du présent ouvrage.

Aujourd’hui

Plus de trente ans aprés la publication de « Un ordre et sa destruction » et
plus d’un demi-siécle aprés le début des travaux d’enquéte sur le terrain
congolais, il était urgent de mener ce travail & son terme. Aujourd’hui il
s’agit de livrer, dans un méme mouvement, tous les récits que j’ai pu
recueillir et de montrer comment ils sont utilisés par les spécialistes du
savoir et quel pouvoir ceux-ci exercent a travers la pratique qu’ils en ont.
Bref, le sujet de ce livre est de montrer comment, de multiples et subtiles
fagons, savoir et pouvoir sont liés pour assurer tout a la fois la pérennité et
les transformations d’une société clanique.

Depuis lors, les spécialistes, ceux qui parlaient la société, les muyambili, sont
partis sans successeurs rejoindre leurs ancétres. Aussi le premier objectif de ce
livre est-il de répondre a I’intérét des générations actuelles de Congolais et de
Gabonais pour leur propre culture. C’est d’abord a eux, bien siir, que ce livre
s’adresse. Mais la pensée politique des Nzébi nous concerne tous aussi trés
directement. L’égalité qu’elle met en avant est I’horizon politique souhaitable
pour que les humains établissent entre eux les liens qui fassent piéce a la
violence toujours possible. C’est dire que les Nzébi sont partie prenante dans les
débats en cours sur la dose d’inégalité supportable pour nos sociétés.

Le plan

L’ouvrage est organisé en cinq parties.

Dans une premiére partie je présente la méthode avec laquelle j’ai accédé
au savoir nzébi et je donne mes sources, c’est a dire I’identité de ceux qui
furent mes informateurs. L’observation participante, propre a I’ethnologie,
m’a conduit par des voies inattendues & rencontrer les détenteurs du savoir.
Ceux-ci sont a la fois, ceux qui parlent, les muyambili, et aussi les les
maitres des clans, les kumu ibandu. Leur savoir est constitutif de I’entité
politique nzébi.

La deuxiéme partie présente le corpus du savoir que j’ai constitué. Il
s’agit d’abord du « classique » récit de Koto avec plusieurs versions dont
trois ont été recueillies par des prédécesseurs. J’ai recueilli moi-méme six
autres versions ainsi que les récits claniques et les devises qui constituent la
suite du corpus. Cette partie centrale de I’ouvrage est livrée sans
commentaire et sert de référence aux trois autres parties. Elle est destinée
aussi a tous ceux qui sont concernés par le savoir des Nzebi et qui souhaitent
en faire leur propre lecture. La multiplicité des informateurs et des versions,
qui peut paraitre déroutante, est révélatrice de la nature d’un savoir qui loin
d’étre monolithique n’existe que dans la confrontation.

12



La troisiéme partie examine comment les récits réunis dans le corpus
fournissent ses instruments a I’action politique. L’égalité proclamée dés le
début de I’histoire de la société nzébi ne dure pas. Mais elle est nécessaire
aux chasseurs qui la produisent a chacune de leurs sorties. Soumise aux
vicissitudes d’une histoire marquée par la traite esclavagiste, 1’égalité
demeure cependant I’horizon politique.

La quatriéme partie présente le savoir en action. Le corpus constitué par
I’ethnologue est un objet protégé, hors du temps. Mais c’est dans la
confrontation des muyambili que le savoir est vivant, qu’il existe et se
reproduit. Deux manifestations sont les moments privilégiés de cette
confrontation. Le mikundukhu est une cérémonie courante au cours de
laquelle ’alliance entre deux clans est renouvelée. Le mbomo est rare et
empreint de gravité. C’est un jugement qui intervenait lors de la mise en
cause délibérée de I’ordre clanique.

La cinquiéme partie ouvre sur une lecture historique des récits claniques.
Nutu Mingangha est un site ol deux personnages importants se rencontrent,
s’affrontent et concluent un accord. La découverte de deux poteries sur le site et
leur datation permettent de se prononcer en faveur de [Phistoricité des
événements qui s’y produisirent et qui représentent un véritable choix politique.

Conventions de transcription

Dans mon livre «Un ordre et sa destruction», suivant les
recommandations des linguistes (JACQUOT, A, 1966), j’avais nommé
Nzabi le peuple dont il est question ici. Dans le présent ouvrage, c’est par le
terme de Nzébi qu’il est désigné. En cela j’ai suivi I’usage qui semble s’étre
imposé (NZENGUE, G., 2011).

La transcription des mots inzébi est faite dans le souci de les rendre
lisibles par tous et aisément identifiables par les Nzébi eux-mémes.

L’accent tonique n’est pas indiqué. Les voyelles longues ne sont pas
doublées. Les mots inzébi sont indiqués au singulier.

Les noms des personnes sont transcrits conformément a I’orthographe
frangaise indiquée par I’état-civil. Il en va de méme pour le nom des villages
actuels qui sont transcrits comme sur les cartes d’état-major et sur les listes
administratives.

Les caractéres utilisés doivent étre prononcés de la fagon suivante :
e = de meringue ou de le

é =de pré
& = de lait ou de prés
u =de pou

kh = fricative vélaire sourde de 1’allemand Bach
gh = nasale vélaire de I’anglais sing

13






PREMIERE PARTIE

Mboundou Mboundou,
I’homme errant ouvre des chemins

Cette torche est composée de morceaux de résine d’okoumé
contenus dans une vannerie d’une cinquantaine de centimétres de
long. Elle était utilisée durant les nuits ol les hommes
apprenaient les récits et se récitaient les devises... Elle est encore
utilisée par ceux, nombreux, qui ne peuvent s’acheter du pétrole.

15



1. RETOUR SUR LE TERRAIN

En juin 1966, aprés des lectures et des recherches documentaires dans les
bibliothéques et les archives de toutes sortes, j’étais prét a entreprendre le
travail d’enquéte sur le terrain proprement dit.

Le premier contact avec la population que I’ethnologue se propose
d’étudier est générateur d’angoisse (4). C’est une période ou I'on se
demande quotidiennement ce que I’on vient faire et ou ’on est assailli de
questions : Quelle légitimité a-t-on 4 s’introduire dans la vie des gens ? &
pénétrer dans leur maison, a s’immiscer dans leurs affaires de famille ? Et,
par-dessus tout, cette autre question: comment dépasser I’étrangeté
ambiante et ’enregistrement de faits exotiques auquel on se livre, pour
comprendre la société a laquelle on a affaire ?

Cette épreuve est le point de départ d’une relation a construire. Aucun
manuel ne donne la recette de ce qu’il faut faire. Chaque ferrain impose
d’ouvrir un nouveau chemin. C’est ce chemin que je me propose de
présenter ici.

Je n’étais pas tout & fait novice dans la profession puisque, en 1963,
javais passé I’hivernage au Sénégal oriental a étudier 1’organisation du
travail agricole chez les Bassari. Ce premier travail m’avait permis de
mesurer ’intérét et aussi les limites de ce que I’on appelait alors la
monographie de village. C’est fort de cette expérience que je recherchais un
village ou je pourrais m’installer afin d’entrer en contact avec les gens sans
pour autant y limiter ma recherche.

Je choisis de m’installer & Dziba-Dziba. Contrairement a beaucoup
d’autres qui étaient éclatés en hameaux dispersés le long des routes, ce gros
village, d’un seul tenant, paraissait susceptible d’offrir une certaine diversité.
De plus il représentait I’extréme avancée au sud d’une migration ancienne
qui s’était ébranlée dans le Haut-Ogooué.

En arrivant & Dziba-Dziba avec Marie-Claude, mon épouse, nous avions
rendu visite au chef de village et nous lui avions présenté le but de notre
séjour. Etudier la coutume des Banzébi, tel était notre travail, lui avons-nous
dit. Le vieux chef Moupélo ne sembla pas trés impressionné par ce discours.
Mais, bienveillant, il donna des ordres, et trés vite, une maison bétie en
planches éclatées, dans le centre du village, fut mise a notre disposition ol
nous nous installdmes.

Les premiers matins, nous avons regu la visite des hommes qui venaient
chercher du travail pour un fils ou un neveu. La région, grice au chemin de
fer récemment mis en service, connaissait un boom de I’exploitation
forestiére aussi nous devions expliquer que nous n’étions pas une de ces
compagnies qui abattaient les okoumés des environs. A défaut de travail
pour leurs proches, nous leur offrions un grand bol de café trés sucré.

16



Nous avions des voisins et nous entretenions avec eux les meilleures
relations qui débouchérent quelquefois et de fagon fortuite sur des
informations précieuses pour la suite des recherches.

Une nuit nous fumes réveillés par les cris de notre voisine, une femme
qui vivait seule : une puissante colonne de fourmis magnan traversait sa
maison. C’est & la lumiére des lampes tempéte que les intruses furent mises
en déroute a grands coups de pompe Flytox que nous avions dans nos
bagages. Cette victoire me valut I’estime du voisinage, mais je n’étais pas a
Dziba-Dziba pour chasser les insectes a coup de DDT.

Souvent en fin de journée j’allais rendre visite 8 Doumangoye (5) qui ne
s’éloignait guére du maigre feu qu’il alimentait grice la générosité de ses
voisines. C’est chez lui que je vis le minuscule récipient de vannerie rempli
de cendres végétales qu’il plagait dans la marmite en cours de cuisson pour
saler la préparation. Ce fut grice a lui que je fis connaissance avec les
plantes a sel.

Ce fut le début d’une enquéte sur la cuisine que je poursuivis avec
d’autres voisins et en particulier avec un homme et ses deux épouses qui
habitaient prés de chez nous. Cet homme était relativement jeune et son
travail comme salarié lors de la construction du chemin de fer lui avait
permis d’avoir deux épouses. Ces deux femmes, jeunes, vives et curieuses
venaient, le soir, nous rendre visite et bavarder avec nous. Elles repartaient
chez elles nanties d’un petit cadeau, une boite de sardines, un peu de pétrole
pour leur lampe... Mais trés vite, ces relations & sens unique nous parurent
limitées. Nous ne pouvions pas nous enfermer dans ce réle de pourvoyeurs
de marchandises épiciéres. Aussi, en accord avec leur mari, nous leur
proposdmes d’échanger nourriture contre nourriture. Elles devraient nous
apporter un plat de leur préparation en échange duquel elles recevraient une
de nos conserves. C’est ainsi que nous mangeémes la moelle trés amére
d’une liane épineuse qui nous fut présentée comme une asperge et que nous
accommodions avec une vinaigrette. Nous re¢imes plusieurs préparations de
manioc souvent accompagné d’une sauce a I’oseille agrémentée de tétards
péchés du jour. Elles nous offrirent aussi, avec une certaine solennité, une
délicieuse pédte de graines de courge et de viande fumée. Ce plat, dont le
nom, nzaka, fit tout de suite partie de notre vocabulaire était bien meilleur
que celui qui était préparé de fagon comparable avec I’arachide. La pate de
graine de courge, beaucoup moins grasse que celle d’arachide, devait en
partie la finesse de son golt au sel végétal qui entrait dans sa composition.
De leur coté, exotisme contre exotisme, elles s’initiérent au cassoulet de
Castelnaudary, a la choucroute royale et aux cannelloni a la sauce
bolognaise. A chacun de leur plat, nous soumettions nos voisines a des
questions qui nous permirent de découvrir I’extréme diversité des
préparations du manioc, le role de la cueillette pour obtenir les légumes et
faire les sauces qui accompagnent le manioc quotidien. Ces échanges de
nourriture furent I’occasion de reconnaitre aussi toute I’importance sociale

17



de la pate de graine de courge et d’ouvrir une recherche sur cette plante
singuliére parmi les plantes cultivées par les Nzébi, sur sa culture et aussi sa
préparation. Ce savoir, a la fois linguistique, culinaire et botanique me fut,
comme on le verra par la suite, d’une extréme utilité.

Cependant, ni les visites du matin ou nous essayions d’expliquer notre
travail, ni les relations avec les voisins pour agréables et fructueuses qu’elles
fussent ne pouvaient montrer concrétement ce qu’était mon travail a
I’ensemble des villageois.

Le salut vint de la cartographie. J’avais entrepris de faire le plan de ce
long village qui étirait une bonne centaine de maisons sur presque trois cents
métres. C’était le moyen de faire connaissance avec les habitants, et aussi et
surtout de me faire connaitre d’eux. Lever minutieux, mise en station de la
planchette, visée avec I’alidade holométrique. En méme temps, je procédais
a I’identification et au recensement des habitants. Tout cela prit une bonne
semaine. Chaque jour les jeunes gens du village, souvent des collégiens en
vacances, m’accompagnaient, chacun se disputant I’honneur de tenir la mire,
tous suivant avec une grande attention I’avancement des travaux. Les
passants s’arrétaient, questionnaient ; des débats eurent lieu autour de la
planchette ol tous pouvaient voir leur village prendre forme sur le papier.

Je notais les informations qui fusaient dans le petit groupe qui suivait mes
travaux. Je me souviens de I’incident provoqué par le mot muviga, signifiant
esclave, mais aussi, d’une fagon générale, dépendant. Il était apparu dans la
conversation et, nouveau pour moi, je 1’avais noté a la hate dans un coin du
plan du village. Il n’y demeura pas longtemps. Un jeune collégien le lut et
me dit : « Nous ne sommes pas des esclaves & Dziba-Dziba aussi je vous
demande de I’enlever. » Le ton était ferme et, tout en lui expliquant pourquoi
je I’avais écrit, je m’empressais de le gommer. Ainsi, si tous étaient soumis a
mes questions, de fagon réciproque, j’étais exposé aux leurs.

Maison par maison, le plan du village allait son train. En méme temps je
recensais les occupants de chaque habitation. Chacun d’entre eux déclinait
son nom et son identité. Tout de suite apparut I’ibandu. Chaque personne
recensée déclarait, en plus de son nom propre, appartenir & un ibandu. Ce
mot trouvait sa traduction, dans le vocabulaire ethnologique, par clan. On
désigne ainsi un groupe qui se référe a un ancétre commun sans qu’il soit
possible de prouver le lien généalogique précis qui relie chacun des membres
du groupe a cet ancétre commun. Quelquefois, trés rarement, on m’indiquait
en plus une des divisions a I’intérieur du clan, la nzo, la maison.

Je fis ainsi la connaissance des Basumba, des Makhamba, des Basanga,
des Mwanda, des Siongo et des Mbundu qui étaient les principaux clans
représentés a Dziba-Dziba. L’appartenance a un clan était obtenue sans
difficulté mais il m’était impossible de saisir, dans I’espace du village, ce
que cela représentait pour 1’ensemble de la société. Dans la bibliographie en
ma possession, deux auteurs avaient voulu comprendre avant moi
P’organisation sociale nzébi: Alain Maclatchy et Suzanne Jean. Pour le

18



premier, administrateur des colonies dans les années trente au Gabon, « le
clan est la cellule la plus importante de la société indigéne ». La seconde,
sociologue au BDPA, que j’avais rencontrée a Paris avant de venir au
Congo, venait de produire deux ans auparavant un rapport sur la situation
économique dans la région de la Ngounié ou elle écrivait que, « n’ayant ni
unité territoriale ni chef, le clan dans son ensemble ne parait pas jouer un
role important ». Prés de quarante années s’étaient écoulées entre ces deux
observations faites au Gabon et I’on pouvait se demander si la différence
d’appréciation entre les deux auteurs ne tenait pas a une évolution qui
pouvait avoir eu pour résultat de minorer le réle du clan.

J’étais dans le noir, & la recherche de cohérence, et tout était bon a
prendre pour trancher entre les deux positions. Quelques vieillards interrogés
me parlérent de sept fréres fondateurs des clans. Je fis une premiére
généalogie (fig.1) ou ces fréres descendaient d’une méme entité, du nom de
Nzeébi dont on ne savait pas trés bien s’il s’agissait d’'un homme ou d’une
femme. Mais cette généalogie qui venait mettre de I’ordre dans les
informations ne prenait pas en compte tous les clans que j’avais rencontrés
au cours du recensement que je venais d’achever. Ainsi Mubukha I’ancétre
des Basumba, clan bien représenté a Dziba-Dziba, ne figurait pas dans cette
généalogie. Je faisais part de mes interrogations aux jeunes gens qui se
tenaient autour de la planchette. lls découvraient alors toute I’étendue de leur
ignorance et ils se mirent en quéte pour moi.

Nzl

U

Buku Mwrtlé Mombo Bunzanga Ndombi Kombolo Nyimbi
! !
Syi

clans: Mwands Makambs

Figure 1 - Les sept fils de Nz&bi et leur clan. Cette premiére généalogie ne respectait pas
’ordre dans lequel les sept fils sont cités : Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga,
Ndombi et Nyimbi

Le plan de Dziba-Dziba et le recensement de ses habitants achevés,
j’entrepris de constituer [I’histoire du foncier en rapport avec les
déplacements du village. Ce fut une période de recueil d’informations dont
la cohérence n’était pas évidente.

Une aprés-midi, des jeunes gens firent irruption dans la maison ou je
mettais au propre les informations recueillies le matin dans les champs et me

19



demandérent de venir assister au spectacle qu’un homme hirsute et barbu
donnait dans un cercle de villageois réjouis. Le comédien me voyant arriver
vint 4 ma rencontre et demanda d’une voix rocailleuse : « Ibamba,
Blanc, donne-moi la cigarette ! » Sur les conseils de mon entourage je pris
deux cigarettes et les plagai dans les narines du comédien. Je les allumai et
I’homme se mit & danser, encouragé par les spectateurs.

Le danseur aprés avoir regu des villageois quelques petits paquets de
nourriture, reprit son spectacle et enfin, aprés une ultime pantomime, il salua
trés cérémonieusement [’assistance. C’est & ce moment-1a que les jeunes
gens qui m’avaient accompagné chaque jour, moi et ma planchette, et qui
connaissaient les questions que je me posais me demandérent de retenir le
comédien avant qu’il ne quitte le village et de le faire parler en échange de
nourriture. Aussitét dit, aussitét fait. Je lui demandais de venir dans la
maison. Et 13, j’eus A peine le temps d’engager une bande dans le
magnétophone, que I’homme assis de ’autre c6té de ma table commencga a
parler tranquillement. Cela dura un peu plus de dix minutes. Puis il s’arréta
net et refusa d’en dire davantage.

Aprés quoi, mes jeunes assistants lui demandérent de répéter ce qu’il
avait dit, avant que le magnétophone ne se mette en marche. Ce qu’il fit bien
volontiers. Je notais ces quelques phrases que je fais figurer au début de la
traduction. Il refusa de répondre & d’autres questions. Il ne savait rien de
plus. Je lui donnai, comme promis, deux boites de sardines et du manioc
qu’il dévora comme un ogre. Le repas achevé il me salua d’une poignée de
main vigoureuse et il quitta le village dans des gesticulations que nous
interprétimes comme le signe de son extréme satisfaction.

Les jours suivants je traduisis I’enregistrement :

« Le premier pagne est la main

Le premier nom : Moi

La premiére calebasse, la feuille

Le premier siége, la racine du parasolier

La premiére maison, une hutte en feuillage, comme celle des Pygmées

La premiére viande, le 1ézard, isili, mangé cru

Les premiéres nourritures végétales, le tombo, le tsalenda, le kasa, le pombo, le tundu et
le njika

Le grand-pére de tout le monde s’appelle Tchigabokula. Sa femme était
Yoya. Ils étaient des Pygmées.

Ces deux-la ont donné naissance & Manondzo et a Kengé qui étaient
comme des singes. Kengé et Manondzo se sont mariés. Ils ont mis au monde
Nzebi, puis Mbeli, puis Bangela.

Le premier village s’appelait Léyokho. On y trouvait les fils de Nzébi et
de Mbeli.

Koto était le village de Bangela.

20



Nzebi a donné naissance a Buku, Mwélé, Nzengé Mukungu le Pygmée
des Makhamba, Mombo, Bunzanga, Ndombi, Kombolo et Nyimbi. Tous
étaient velus et ressemblaient aux gorilles et aux chimpanzés.

Nzengé Mukungu était a la chasse avec son chien. Il tua un écureuil. En
revenant il rencontra une riviére et il vit des tiges de courges et des coques
d’arachides qui descendaient le courant. 1l arriva 1a ou I’on fait rouir le
manioc, puis, il remonta en amont a I’endroit ol I’on puise I’eau. Il entendit
le bruit des calebasses qui se heurtent. Il se cacha avec son chien. Celui qui
venait était une femme, c’était Pigha. Elle prit son manioc, elle puisa de
’eau et elle enleva son pagne pour se laver. Ayant senti ’odeur du gorille,
elle cria. Nzengé sortit alors de sa cache et donna I’écureuil a la femme. Elle
prit une feuille et lui donna du manioc roui cru. Il le mangea. Puis la femme
cassa du bois et alluma du feu avec deux pierres et de I’étoupe de palmier.
Elle fit griller du manioc et le donna a Nzengé. Il en mangea une moitié et
garda I’autre. La femme lui promit de revenir le lendemain matin.

En arrivant a son village, Nzengé Mukungu raconta qu’il avait rencontré
une femme et qu’elle lui avait promis de revenir le lendemain matin. Le
village était Léyokho, village de Buku, le plus grand des fils de Nzébi. Tous
les fils de Nzébi s’y trouvaient ensemble. Nzengé dit aux gens de Léyokho :
¢ Si je ne reviens pas ce soir ne me cherchez pas ’. Le lendemain il retourna
12 ot il avait rencontré la femme. 1| attendit, attendit. Il cria : ‘Hii hii hii hii °.
La femme répondit : ¢ Hii hii hii hii > en imitant le cri de I’oiseau mukukhu.
Puis elle vint.

Nzengé lui demanda de I’emmener chez elle pour qu’il puisse enlever les
poils qu’il avait sur tout le corps. La femme le mit dans sa hotte aprés lui
avoir donné sa trousse a faire le feu enveloppée dans des feuilles. lls
traversérent ainsi le village de Malékhé Kéma habité par les Bangomo et
Bahumbu. Au carrefour avant Koto, la femme se mit a regretter d’avoir
emmené ’homme dans son panier ; le vieux du village, Nzanga, était en
effet trés méchant. Elle prit un chemin qui conduisait directement a sa
maison. Pigha laissa Nzengé derriére sa maison a c6té d’un parasolier. Elle
lui dit de rester la et de n’en pas bouger. Il y avait deux villages qui
s’appelaient Koto, le Koto de Pigha Nzanga et le Koto de Ibaamba, le Blanc.
Je vais chercher lui dit-elle, le moyen de te faire entrer dans ma maison. Elle
revint avec des feuilles de bananiers. Nzanga s’était apergu que sa sceur
Pigha avait quelqu’un auprés d’elle. Il en avait senti I’odeur. Nzanga venait
chaque matin chercher du feu chez sa petite sceur. 11 lui avait dit, comme tu
es ma sceur, quand tu as tes régles, il faut m’avertir que je ne vienne pas dans
ta maison. Pigha prit les fleurs du palmier avec lesquelles on fait le sel et les
déposa par terre. Quand il fit nuit, Nzengé entra dans la maison. lls
dormirent ensemble jusqu’au matin. Lorsqu’ils se réveillérent Nzanga était
déja devant la porte et venait prendre le feu du matin. Pigha cacha Nzengé
sous les fleurs du palmier. Puis elle dit a son frére : ¢ Ne rentre pas chez moi,
Jj’ai déja mes régles .

21



Nzengé sortit derriére la maison et alla a la plantation de Pigha. La
femme prit un pagne de raphia, de I’eau, de la teinture de paddouk et le
rasoir fabriqué par les forgerons. Et elle partit 4 son tour a sa plantation. Elle
cassa du bois et alluma le feu. Puis elle rasa Nzengé et lui dit: ¢ Retourne
chez toi ’. Elle lui donna le pagne et le rasoir. Elle lui dit encore: ¢ Ne
reviens plus ici, nous nous rencontrerons au bord de la riviére 13 ou je fais
rouir le manioc. Si tu reviens ici, mon frére te tuera °’.

Nzengé retourna a Léyokho et retrouva ceux qu’il avait laissés, les
gorilles et les chimpanzés. Il n’avait plus la méme forme qu’eux et
ressemblait aux hommes. Quand ils I’apergurent, ils eurent peur et
s’enfuirent. Idoko Sémayanda n’eut pas peur, car c’était le camarade de
Nzengé et il le reconnut. Il lui demanda de I’amener 14 ou il était allé pour
qu’il se rase aussi. Ils allérent ensemble a Koto. La nuit venue, ils frappérent
a la porte de la femme. Elle leur demanda pourquoi ils étaient venus malgré
son interdiction et aussi pourquoi ils étaient deux. Elle donna une natte a
Idoko, et Nzengé Mikungu dormit avec elle sur le lit. Le matin, les deux
hommes allérent a la plantation de la femme. La femme les y retrouva. 1l y
avait du mais et des bananes mires. ldoko demanda du mais et des bananes a
la femme. Deux Blancs Kinda et Mindinga vinrent sur la plantation. Ils
poursuivirent Idoko et Nzengé. Nzengé put sauter la barriére et Idoko ne put
sauter. Il fut rattrapé et tué.

Nzengé alla trouver Mbuku, Mwélé, Bunzanga, Kombolo et Ndombi et il
leur dit: “ On a tué Idoko ‘. Ils s’étaient rasés avec le rasoir apporté par
Nzengé. Ndombi et Bunzanga allérent se battre avec Pigha Nzanga. Pigha
Nzanga tua Ndombi avec un sabre.

Mbuku, Mwélé, Bunzanga, Kombolo sont allés construire le village de
Mambia. Aprés Mambia, ils sont allés & Mukokha, aprés Mukokha &
Ikokesa. Apreés Ikokesa, ils sont allés 2 Wala. A ce moment-la Mbuku a
brilé le village de Koto. Ndingi était le village de Mbuku, Mwélé est all¢ a
Manda, Mombo et Kombili, son petit frére, 4 Matsinga. La sceur de Ndombi,
Pokholo est restée a Wala, Nyimbi est allé a Mirumbi, Bunzanga a
Mugembé. La femme de Nzébi était Muya, celle de Mbeli, Tsengui, et celle
de Bangela, Tsokho.

La cloche Ndyiba était pour les Mwanda, Bokedo pour les Bavonda,
Mingoyi pour les Basanga, Kekayéengé pour les Makhamba, Bafuru pour les
Mbundu. C’étaient ces cloches qu’utilisaient les vieux pour parler dans la
maison du mbomo. Les autres clans n’avaient pas de cloches. »

Ce récit apporté par Mboundou-Mboundou, ressemblait dans ses grandes
lignes, tout en étant plus détaillé, a ceux que Suzanne Jean et Alain
Maclatchy avaient déja recueillis en leur temps. De toute évidence,
Mboundou-Mboundou n’en savait pas plus. Mais sa rencontre avait un tout
autre intérét. Elle incitait & se poser des questions qui étaient autant de pistes
ouvertes : Comment se faisait-il qu’'un homme errant, passant son temps
dans des mimiques et des contorsions grotesques, sache ce qu’il venait de me

22



dire ? Pourquoi n’en savait-il pas plus? Pourquoi suscitait-il chez les
villageois a la fois le rire et une certaine déférence qui se traduisait dans la
fagon dont il était traité ?

Des réponses vinrent tout de suite aprés le départ de ’homme errant. On
me donna les grandes lignes de sa biographie. Originaire du village de
Ngoubou-Ngoubou, au nord de Mayoko, sur la route du Gabon, il avait
commencé un apprentissage pour devenir muyambili. Apprendre n’est pas
sans danger et les drogues qui lui avaient été administrées, mal ajustées a sa
constitution, avaient perturbé son esprit et ’avaient rendu instable a jamais.
Désormais il allait de village en village recevant un peu de nourriture en
échange des petits spectacles qu’il offrait aux villageois.

Le mot muyambili, bayambili au pluriel, s’appliquait a celui, & ceux qui
parlent. A ceux qui savent. Il était tout nouveau pour moi. Je ne I’avais
rencontré ni dans la littérature, ni dans les investigations que j’avais menées
jusqu’alors sur le terrain.

C’est ainsi que la rencontre avec Mboundou-Mboundou m’ouvrit tout un
domaine de recherche. Celui du savoir et de ceux qui en étaient les
spécialistes.

2. AVEC CEUX QUI SAVENT

Le terme d’informateur est utilisé par les ethnologues, et en général par
tous ceux qui font des enquétes, pour désigner celui qui les informe. A
résonance journalistique et policiére il est bien loin de décrire la réalité de
’enquéte ethnologique. L’ informateur est bien plus que celui auquel on tend
un micro en passant. Il est celui que I’on rencontre et auquel, quelquefois, on
s’affronte. L’ethnologue tisse avec lui dans la durée des liens faits de
compréhension, de connivence et, pour finir, d’amitié.

Aprés ma rencontre avec Mboundou-Mboundou, en méme temps que je
continuais I’enquéte sur I’agriculture et I’appropriation fonci¢re a4 Dziba-
Dziba, je me mis a rechercher des muyambili, ces spécialistes du savoir et de
la parole. Le premier que je rencontrai fut Ndenga Albert qui habitait le
village tout proche de Lihahi. Avec celui-ci je complétais la généalogie en
ma possession (fig.2).

23



Mbeli

U U

Tsékumbu Mwanza Basengi Nzondo Mubukha

[ S I

clans: Bavonda Mutats, Isakha Loamba Basomba
Makanda, Ngals Ingungu
Baléli, Mikengé
Tsongo

Figure 2 - Les fils de Mbeli et leur clan. On remarquera que Mwanza et Basengi qui sont les
deux noms du méme personnage sont ici deux personnages différents.

Cette généalogie venait s’ajouter a la précédente et permettait de prendre
en compte tous les clans que j’avais rencontrés & Dziba-Dziba. Elle mettait
de I’ordre dans les informations recueillies jusque-1a. Et en méme temps, elle
faisait probléme puisque tous les clans ne semblaient pas concemnés par le
récit de Koto. Seuls les fils de Nzébi étaient & Koto. Les autres clans
descendaient d’un ancétre du nom de Mbéli qu’avait mentionné, sans plus de
précisions, Mboundou-Mboundou. Ce clivage des clans en deux groupes, qui
avait été ignoré par mes prédécesseurs, alimenta tout un questionnement.

Nyangadoumou Faustin

Une autre impulsion fut donnée a la recherche avec la rencontre de
Nyangadoumou. Au début de janvier 1967 je me rendis au village de Nzima
pour y assister aux funérailles organisées par la société du Mungala pour
’un de ses membres. Je fus informé de cette manifestation par Liwasia, qui
habitait & Dziba-Dziba de ’autre c6té de la rue. C’était toujours un plaisir
d’aller saluer cet homme aimable en fin de journée et d’échanger quelques
paroles avec lui. Liwasia était un chanteur de Mungala réputé et c’est a ce
titre qu’il était invité a cette cérémonie. Il me demanda de le conduire a
Nzima et il me précisa que je ne devais pas savoir qu’il allait é&tre le Mungala
et que je ne devais pas en faire état en public.

C’était une bonne occasion d’observer de prés cette société secréte qui
avait été décrite chez les Obamba du Gabon, dans les années trente, par
’administrateur André Even (EVEN A., 1937).

Je me rendis donc en fin de journée, accompagné du Mungala de Dziba-
Dziba et de sa suite, 4 Nzima ou il y avait foule. Ma présence parmi

24



I’assistance fut bienvenue et aprés m’étre soumis a une bréve formalité on
me déclara admis dans la société du Mungala et de ce fait habilité a assister
et a voir tout ce qui allait se produire. J’ai dans mes dossiers un tout petit
morceau de papier ol il est indiqué Poulet ORSTOM. C’est celui dont je fus
gratifi¢ & la fin de la cérémonie le lendemain aprés-midi. C’est dire la
bienveillance & mon égard dont faisaient preuve I’assistance et les
organisateurs. Je fus invité, la nuit tombée, & prendre place, avec d’autres,
dans I’une des maisons dont beaucoup avaient été aménagées pour recevoir
ceux qui devaient passer la nuit en attendant la sorfie du Mungala qui devait
avoir lieu le lendemain.

Un repas nous fut servi et de la meilleure qualité : du manioc tout juste
préparé, accompagné de la délicieuse pate de graine de courge agrémentée
de lambeaux de viande fumée. Un grand travail avait été fourni par les
femmes de Nzima pour honorer leurs invités. Je me délectais en compagnie
de mes voisins de table lorsqu’un homme jeune, parlant trés bien frangais,
m’interpella : « Eh toi Blanc que viens-tu faire chez nous ? » Son agressivité
contrastait avec la bienveillance avec laquelle j’avais été accueilli. Il
s’instaura rapidement en juge des connaissances relevant les inexactitudes
des généalogies en ma possession, découvrant I’étendue de mes lacunes.
Bref c’est & un véritable examen auquel j’étais soumis devant un public
particuliérement intéressé. J’étais un candidat piteux et déconfit qui essayait
de répondre & un examinateur hargneux. La situation se retourna lorsqu’il
m’interrogea sur cette pite de courge que j’étais en train de manger:
« Blanc, tu prétends connaitre nos coutumes et tu ne sais méme pas ce que tu
manges ! » Les legons données sur le sujet par mes voisines de Dziba-Dziba
et mon agressivité firent merveille. Bien sir que je savais que cette pate de
graine de courge n’est pas salée avec le sel de la mer, mungwa, mais avec du
sel de cendre, itumbu. Je poussai mon avantage en lui demandant les noms
des nombreuses plantes utilisées (6). Il m’en cita deux. Mes connaissances
étaient toutes fraiches. Je lui donnai les noms des autres. Je sentais aux
réactions de I’assistance que la situation tournait en ma faveur. Comme dans
un match je poussais mon avantage. Je le priai, sur un ton qui faisait de ma
demande un ordre, de me donner les noms des fondateurs des clans. Cette
pénétration au cceur de ’univers des clans lui parut inopportune devant un
public de spectateurs que notre jeu faisait se rassembler de plus en plus
nombreux dans la petite maison ol nous nous trouvions. Nyangadoumou
répondit de fagon fort énigmatique en m’apportant une plante cueillie
derriére la maison et en ’accompagnant d’une formule que je me contentais
de noter remettant a plus tard I’explication en clair.

Avec le recul du temps écoulé, je me rends compte combien cette
rencontre fut importante. J’avais passé un examen. J’avais changé de statut.
Le Blanc des débuts, curieux de la coutume et accueilli avec bienveillance
était entré dans l’univers de ceux qui savent et qui apprennent, les
muyambili. Avec la moquerie acerbe, le ton inquisitoire sans réplique,

25



’orgueil de savoir, I’ésotérisme dont il avait fait preuve et auxquels j’avais
essayé de répondre de mon mieux, Nyangadoumou m’avait obligé a entrer
dans des relations d’une extréme agressivité, comme se traitent en public
tous ceux qui savent. Je pus le vérifier dés le lendemain en assistant a la lutte
oratoire a laquelle se livrérent les Mungala des différents villages réunis a
Nzima. C’est ainsi que firent les muyambili lors des mikundukhu auquel je
devais assister plus tard. C’est aussi cette agressivité qui prévalait dans les
affrontements souvent mortels des mbomo d’autrefois.

Cette rencontre avait été fortuite mais son issue, heureuse pour la
recherche, ne ’était pas. Cet examen inattendu avait été passé avec succes
grice a la longue préparation que j’avais faite depuis le début de ’enquéte en
vivant au quotidien avec les villageois, en logeant dans leur maison, en
mangeant leur nourriture et en participant & leurs activités. Je venais de
passer toutes mes matinées dans les champs a suivre les travaux qui s’y
faisaient. J’avais accompagné les hommes a la chasse au filet. Je m’étais
intéressé autant que je le pouvais aux affaires familiales qui surgissaient ici
et 1a a Dziba-Dziba. Je ne m’étais pas contenté de manger les plats cuisinés
par mes voisines, je les avais interrogées sur les ingrédients, les recettes et
sur les tours de main. C’était le succés de ce que Malinowski avait appelé
I’observation participante.

Mboundou-Mboundou, I’homme errant, m’avait ouvert, avec ses
pantomimes, un chemin sur lequel Nyangadoumou allait, désormais,
m’accompagner.

Nyangadoumou me fit pénétrer dans I’univers des muyambili. A la mort
de son oncle, il se trouva a la téte d’un lignage au sein du clan des Basanga,
un clan des plus nombreux et des plus répandus, tout au moins au Congo.
Aprés un séjour de plusieurs années a Pointe-Noire et des périodes de travail
en qualité de charpentier dans les entreprises qui construisirent le chemin de
fer Comilog, il avait décidé de se consacrer & I’étude sous la conduite de
Doumagni, un muyambili du clan des Basanga. Il ne me fut pas facile
d’accéder a ce dernier. Un rendez-vous volontairement manqué pour tester
mon désir d’apprendre marqua la fin des épreuves, et je pus rencontrer
Doumagni Denis dans le village duquel je m’installai pendant la saison séche
de 1967. Par la suite, en 1969 et en 1970, je repris des entretiens avec lui.

26



Les singularités de nzaka la courge

La cucurbitacée Cucumeropsis edulis qui porte les courges, est cultivée pour
ses graines. Elle est semée, en association avec le manioc, sur un champ qui vient
d’étre défriché et dont le sol est enrichi par les cendres des brilis qui
accompagnent I’abattage des arbres. Sa culture se fait une année sur deux en
alternance avec celle des aubergines. A une année & courge, ilém sia nzaka
succeéde une année & aubergine, ilém sia mbongolo. Cette alternance qui rythme
toute P’activit¢ sur les champs de manioc sert de repére chronologique &
I’ensemble du pays nzébi.

La courge est la seule culture qui fasse I’objet de précautions magico-
religieuses. C'est une culture délicate qui touche aux esprits, me dit un homme.
Unique source de lipides avant I’adoption de I’arachide et la connaissance du
palmier & huile il était important que la plante soit prolifique. Ses semailles sont
précédées d’une cérémonie au cours de laquelle un mélange de cendre trouvée sur
place, de teinture de paddouk et des raclures de I’écorce d’un arbre de la
plantation est disséminé aux quatre vents.

A la récolte, les courges sont mises en tas sur la plantation-méme. Au
préalable, sur I’espace qui recevra les courges un trou a été creusé dans le sol et
regoit une petite courge qui vient d’étre évidée. Dans celle-ci est placé un
mélange de la prolifique herbe & panthére, malengela, une fougére rampante,
Lygodium microphyllum, de sable qui doit multiplier les graines des courges et de
charbon de bois qui doit lutter contre la noirceur des mauvais esprits. Recouvert
par des feuilles de bananier et de mipusa, ce dispositif propitiatoire, connu sous le
nom de isinza, regoit les courges mises en tas. C’est 13, aussi, plus tard, que les
courges ramollies par les pluies seront battues et cassées par un groupe de parents
et d’amis. L’atmosphére est joyeuse, les travailleurs bavardent, chantent et
partagent sur place le repas qui leur est offert.

Transportées au village, les graines sont mises a sécher devant les maisons. Ce
travail fait par les femmes est important. Chaque jour, les graines de courge sont
étalées sur le sol qui a été balayé. Elles doivent étre protégées des poules par un
enclos constitué d’un filet de chasse et par une trainée de cendre qui encercle les
graines pour éloigner les limaces.

Séchées, les graines de courge sont emballées dans des feuilles pour constituer
des paquets. Le plus grand de ceux-ci, le papa, peut avoir de 1m a 1,50m de haut
pour un diamétre de 60cm environ. C’est dans ces paquets, conservés prés du feu,
que les graines de courge devront pourvoir aux besoins de la maisonnée pendant
deux ans.

La pate de graines de courge est le plus apprécié¢ des mets. C’est celui des
fétes et des cérémonies. C’est celui qu’on peut offrir aux étrangers sans susciter
leur méfiance, contrairement a la pate d’arachide dont le goiit peut masquer des
adjuvants maléfiques. Des paquets de graines de courge pouvaient étre donnés,
autrefois, au méme titre que des biens de traite, pour obtenir le droit de s’installer
sur des terres. Les graines de courges figurent parmi les cadeaux offerts aux
beaux-parents. Pour tout dire, les graines de courge sont des biéla, les meilleures
des nourritures.

27




Mboundou-Mboundou, I’homme errant, m’avait ouvert, avec ses
pantomimes, un chemin sur lequel Nyangadoumou allait, désormais,
m’accompagner.

Grace a Nyangadoumou j’entrais en contact avec Ivola de Minganaga,
Moubousi de Nzinga, Nziangakani de Mbaya, Yakabimpakha de Boupanda,
Mboyimbala et Malumbi de Nzima, Ngondza de Tsengué Kommandé¢, tous
des muyambili.

Nyangadoumou Faustin fut non seulement un interpréte mais aussi un
introducteur auprés de ceux qui savent. A chacun des entretiens, il sut avec
intelligence présenter ma recherche, en expliquer les motifs et la destination
a un auditoire qui avait a priori toutes les raisons de se montrer réticent pour
le rendre favorable & mes desseins. Chacun des muyambili rencontrés
pouvait vérifier mes connaissances et ils ne s’en privérent pas. De méme je
ne me privai guére de vérifier les leurs, ayant plus d’une fois laissé¢ ’'un
d’eux sans réponse devant une formule rare ou une généalogie compliquée.
Grice a I’écriture, grice a mes fiches qui me permettaient de recouper les
informations que je recueillais. Ainsi je n’étais plus tout a fait /bamba, le
Blanc des débuts, et c’est avec un extréme plaisir que je m’entendis une fois
appelé Bunzanga, le fondateur du clan Basanga.

Apres mon départ du Congo, en 1973, Nyangadoumou travailla un temps
dans une entreprise forestiére comme boy-chauffeur puis il se rapprocha de
I’Eglise évangélique de Madouma dont il est aujourd’hui retraité.

Pendant de nombreuses années nous avons entretenu une correspondance
amicale. Dans la derniére lettre que j’ai regue de lui, en 2001, il me dit : Mon
cher Georges Dupré, je vous apprends que je suis encore en vie malgré les
événements politiques congolais. J'ai été trés joyeux d’'apprendre par la
bouche de Mboyi que vous étes aussi en vie, car il y a trés longtemps que je
ne vous voyais plus méme en réve... En vous quittant cher Dupré recevez nos
sinceres amitiés et que le Dieu de paix vous garde et vous protége avec toute
votre famille.

Doumagni Denis

Doumagni occupe une place a part parmi tous ceux qui m’ont parlé.

L’objectif que je m’étais fixé en entreprenant 1’étude des Nzebi, n’était
pas seulement de recueillir leurs traditions orales, mais de comprendre leur
société. Pour cela de multiples enquétes furent menées sur de nombreux
sujets : la mise en place du peuplement, les relations commerciales
précoloniales, I’ancienne métallurgie, 1’évolution démographique, les
productions et le systéme foncier, la parenté et les échanges matrimoniaux,
le salariat... Les muyambili et leur savoir étaient donc un des sujets parmi
d’autres, qui fut cependant maintenu tout au long des différentes enquétes
grace a Doumagni.

28



J’ai longtemps habité dans son village ol j’occupais la maison de son fils
qui travaillait en ville. Chaque matin Doumagni traversait la route qui passait
au milieu du village pour venir prendre le petit déjeuner avec nous. Nous
bavardions et il se tenait au courant du programme de la journée qui
m’emmenait au loin. Trés souvent le soir, au retour de différentes enquétes,
je passais le voir et je ne manquais pas de lui poser les questions surgies dans
la journée. Dans ces discussions Nyangadoumou fut toujours un interpréte
extrémement motivé. Je me souviens du bonheur de savoir qui éclatait
lorsque, a4 une de mes questions, Doumagni et Nyangadoumou répondaient
en riant, scandant d’une méme voix la formule qui convenait. Tout cela se
passait la nuit, dans la fumée acre du tabac qui poussait derriére la maison.

Je n’aurais pas la naiveté de penser que Doumagni m’a dit tout ce qu’il
savait. Mais il m’a parlé en ayant clairement conscience que ce qu’il disait
allait étre conservé a un moment ou les savoirs s’effritaient devant le pouvoir
de P’argent. Doumagni avait de ’humour. Je lui posais la question du secret.
Qu’est-ce qui est secret ? lui demandais-je un jour. 1l s’en tira par une
pirouette et me dit en riant que le seul vrai grand secret est que nous
descendions tous des Pygmées. Et je crois que c’était la vérité.

J’ai retrouvé une de ses lettres, probablement la derniére, datée du 10
décembre 1969. C’est le vieux Doumagni qui te parle. Tes lettres sont
toujours bien arrivées, mais j'ai des ennuis quand il s’agit de te répondre.
Enfin aujourd’hui mon fils a eu le temps de venir me voir et moi profitant de
cette occasion je me suis décidé de te faire part de mes nouvelles.

Pourquoi ne veux-tu pas venir encore causer avec nous ? J'aurais voulu
te voir encore chez moi. J'ai vu ce que tu m’avais envoyé, sinon je regrette
par le manque d’enveloppes qui me cause des ennuis. Ma niéce est décédée
il n’y a pas longtemps. Je t'envoie un poulet avec Pierre Mamouaka, mon
fils. Je n'ai pas de chaussures. Je ne sais pas si tu pourrais m’avoir une
paire de basquettes ; ma pointure c’est le numéro 6. Tout ce que tu peux
m’envoyer fais-le et donne-le au porteur de cette lettre. Ma femme et moi te
saluons de bon ceeur sans oublier toute la famille. Doumagni mourut en
1974.

Pierre Ndombi

Durant I’année scolaire 1969-1970 Pierre Ndombi était étudiant a I’Ecole
Normale de Brazzaville. Sachant que je poursuivais des recherches sur les
Nzébi il prit contact avec moi et devint pour moi un informateur important
qui me permit de contrdler et d’enrichir des informations déja recueillies.
C’est avec lui que je traduisis les devises que j’avais recueillies auprés de
Ngondza. Lui-méme avait eu plusieurs muyambili comme informateurs sur
ce sujet. Par son intermédiaire ces informateurs devinrent aussi les miens. La
traduction des devises qui est présentée ici résulte d’un travail qui s’étala sur
une longue période de I’année scolaire.

29



Je revis Pierre Ndombi briévement en 1995, a Paris ou il était de passage.
Ayant perdu son exemplaire du texte sur les devises il me demanda de lui en
fournir une copie que je lui remis.

J’espérais le revoir a la soutenance de la thése de Godefroy Nzengué qui
eut lieu au printemps 2011. Hélas Pierre Ndombi était décédé a 1’automne
2010.

Les autres

Sous ce titre, j’indique tous ceux qui me parlérent, me consacrérent du
temps et apportérent leur contribution dont I’importance ne fut pas toujours
proportionnelle a la durée. Il faut remarquer aussi, que les muyambili qui
furent nombreux a4 me parler ne représentent qu’une petite partic de mes
informateurs. Par exemple, I’enquéte sur les anciens villages fit appel a 56
hommes réunis dans les hangars de 14 villages.

Je rencontrais Ndenga Albert dans les débuts de I’enquéte. 11 habitait le
village de Lihahi proche de Dziba-Dziba. Il était le neveu de Mubungulu de
Tsingédi muyambili trés réputé qui devint le premier chef de terre nommé
par I’administration coloniale. Je venais juste de connaitre le mot muyambili
et je vins le voir sur les conseils des jeunes gens de Dziba-Dziba.

J*ai dit plus haut tout ce que je dois 8 Mboundou-Mboundou Paul devenu
instable a la suite d’une mauvaise administration des drogues au cours de
son apprentissage de muyambili. Aprés la premiére et décisive rencontre je
le revis a plusieurs reprises. Chaque fois il en profitait pour m’extorquer en
riant quelques cigarettes. Mais il ne dit jamais plus que ce que j’avais
recueilli de lui au début de mon séjour. Le train du manganése I’écrasa.

Je découvris Ngondza sur le tard. Je passai plusieurs jours chez cet
homme bienveillant & travailler les devises.

Ivola était aussi un ancien forgeron. Peu loquace sur son savoir de
muyambili, il m’apporta, trés volontiers, des informations détaillées sur la
métallurgie. Il me conduisit sur le site de I’ancien village de Mallembé et
m’y montra les vestiges d’un fourneau qu’il était le seul a pouvoir me
montrer.

Yakabimpakha le taciturne et le joyeux Mboyimbala se prétérent & mon
questionnement & propos du mikundukhu en juin 1967 a Nzima dont ils
furent les meneurs de jeu.

Enfin au risque d’en oublier je citerai encore : Itikha, Maloumbi Nestor,
Mubusi, Nziangakani, Tsinga Daniel.

Jai essayé d’éviter une approche normative, aussi, le plus souvent,
J’accompagne les informations dont je fais état, des noms de ceux qui me les
livrérent, soit pour en donner des variantes, soit au contraire pour en montrer
les concordances.

30



Leur identité

Je donne ci-dessous la liste de ceux qui me parlérent. Toutes les fois ol
cela a été possible, j’accompagne le nom de chacun d’eux de son identité
clanique et du nom de son village. C’est aussi une fagon de rendre hommage
a ceux qui m’aidérent a comprendre.

Au Congo :

Aprés le nom et éventuellement le prénom, sont indiqués successivement,
le clan et la maison et le village.

Doumagni Denis, Basanga Kundi, Mbungu-Mambimba

Itikha

Ivola, Baléli Bokho, Minganaga.

Lembomba

Likika, Basumba Polo, Dziba-Dziba

Malumbi Nestor, Basanga Kundi, Nzima.

Mayouka Joseph, Mipoundi.

Mboyimbala, Budumbu Pembé, Nzima.

Mbundu-Mbundu Paul, Mitsimba, Ngoubou-Ngoubou

Mubusi, Dzinga

Ndenga Albert, Seyi Imbanda, Lihahi,

Ngondza, Basumba Mbukha, Tsengué Komandé.

Nyangadoumou Faustin, Basanga Mboyi, Doumanga-sud

Nziangakani Gabriel, Mbaya.

Tsinga Daniel

Yakabimpakha, Mululu, Boupanda

Au Gabon :

Les informations de Pierre Ndombi proviennent de quatre muyambili
qu’il consulta au Gabon :

Apres le nom, sont indiqués, successivement, le clan maternel, le clan
paternel, le village, le canton et le district

Indeba Jacques : Bavonda, Seyi, Bouvenda I, Boungouéré, Koulamoutou.

Lendoyi : Mitsimba, Mwanda, Lékindou, Doye, Mbigou,

Mambangou Hubert : Mitsimba, Mwanda, Mbolo, Bouyoumba, Mbigou.

Mayombo Moukéla : Makhamba, Mboma. Mbolo, Bouyoumba, Mbigou.

3. LES MUYAMBILI

La rencontre avec Mboundou Mboundou avait enrichi mon vocabulaire
du mot muyambili, qui signifie, au sens strict, celui qui parle. J’avais
compris en apprenant I’histoire personnelle de I’homme errant que le mot
s’attachait a un personnage et & une fonction importante pour la société
nzébi. Par la suite Nyangadoumou m’introduisit dans [’univers des

31



muyambili. Avec lui et avec tous ceux qu’il me fit rencontrer je m’attachais
a comprendre ce qu’était un muyambili.

La formation : la mémoire et la parole

C’est dés I’enfance que I’apprentissage pour devenir muyambili
commengait. Le jeune gargon qui se faisait remarquer par son intelligence et
aussi et surtout par son attitude réservée et respectueuse était choisi pour étre
enseigné. A I’dge ol commence en Europe I’école primaire et quelquefois
avant, le gargon allait habiter chez un maitre pour commencer des études qui
ne s’achevaient que lorsqu’il était adulte et marié. Le maitre était le plus
souvent un oncle maternel ou un homme de son clan mais ce pouvait étre
aussi un grand-pére. Pendant la durée de 1’apprentissage, I’étudiant aidait le
maitre dans les travaux de saison. C’est sur la plantation, en un endroit
écarté, que pouvait se faire 1’enseignement. C’est dans la nuit, a la lueur
d’une torche d’okoumé, alors que tout le village dormait, que cet
enseignement se poursuivait le plus souvent.

Avec Nguba mon oncle maternel, j'ai commencé par apprendre mon
clan, je suis passé ensuite aux devises des autres clans. J'apprenais toutes
les nuits, dans sa maison a la lueur d’une torche. C’est ainsi que Ngondza
me décrivit ses études. De temps en temps il offrait & son maitre de la kola
pour stimuler sa parole et du miel pour adoucir sa gorge.

L’essentiel de I’enseignement consistait & mémoriser les formules et a
interpréter leurs formes ésotériques. Il ne faut pas se faire d’illusions sur ce
travail d’interprétation. En traduisant les devises j’ai pu me rendre compte
que tout un pan du savoir n’était jamais clairement explicité au cours de
I’apprentissage. Beaucoup de formules apprises par cceur trouvaient leur
place, et finalement leur sens, dans le contexte des premiéres affaires ou
I’étudiant accompagnait son maitre.

Apprendre était le travail de toute une vie. Le muyambili absorbait des
drogues pour limiter la durée de son sommeil et mettre la nuit & profit pour
répéter ce qu’il savait. Durant ces insomnies il revenait aussi sur des
interprétations faites au cours des affaires auxquelles il avait assisté comme
témoin ou comme acteur et particuliérement celles ou d’autres clans que le
sien étaient impliqués. Le savoir sur les autres clans était en définitive ce qui
faisait la force d’un muyambili. I lui donnait le moyen d’une virtuosité qui
serait appréciée par les gens de son clan et saluée par eux d’une de ces
ovations qui ponctuent le renouvellement de I’alliance, mikundukhu. C’est
aussi dans ce savoir étendu aux autres clans que les muyambili trouvaient les
armes pour sortir victorieux des affrontements du mbomo.

Au cours de son apprentissage, I’étudiant était amené a absorber
différentes drogues et la consommation publique des mbanga était un
moment décisif. Elle était la reconnaissance du savoir acquis et la

32



consécration du nouveau muyambili, de celui qui allait devenir, parmi
d’autres, le défenseur de son clan et étre 1’un des kumu ibandu.

Doumagni me décrit ce moment : Sur une peau de chat sauvage sont
disposées neuf tas, les mubata mbanga, ce qui peut se traduire par: « les
bouchées pour se souvenir », pour la mémoire. Ubangela signifie en effet se
souvenir. Ces tas sont composés d’éléments végétaux coupés ensemble sur le
tabouret du futur muyambili. Ils peuvent étre disposés sur le tabouret-méme,
mais c’est le plus souvent sur une peau de chat sauvage d’ol le nom de
ibanda sia ndono, la peau du chat sauvage, qui est donné & cette action
(fig.3).

Parmi les éléments mélangés dans les mbata mbanga, il y des jeunes
pousses de mufundu, la courge a calebasses, au nombre de sept en mémoire
des sept fils de Nzébi. La kola, de la variété « qui a une gueule ouverte »
dont les cotylédons sont séparés 1’un de I’autre. Les fleurs du bulondo qui
font partie du mélange semblent étre particuliérement importantes et la
formule dit :

Mbanga yi mbangele mamba, bulondo kelande mikoma
Mbanga qui se souvient des histoires, bulondo fidéle au mot

Une fois les tas disposés on ajoute sur chacun d’eux, du sel, du piment et
de I’huile de palme. IIs sont ainsi préts a étre mangés. Mais auparavant la
langue de celui qui va devenir muyambili est raclée avec la lame d’un rasoir
pour signifier que sa langue est propre et sa parole désormais mise a la
disposition du savoir et de son clan.

Figure 3 - La peau de chat sauvage et les neuf bouchées « pour se souvenir »

C’est 4 quatre pattes que le muyambili mange alors les « tas pour se
souvenir » en commengant par ceux des pattes arriére, pour continuer avec
les tas de I’avant de la peau. Les trois tas du dos sont donnés & manger & un
jeune gargon qui présente les qualités pour devenir & son tour muyambili.

33



Ainsi s’ouvre la carriére d’un nouveau muyambili en méme temps que
s’annonce celle d’une autre génération.

La peau de chat sauvage est I’attribut du muyambili, plus exactement du
mutsundi, de celui qui lutte dans les mbomo ou il apparait ceint de peaux de
chat sauvage passées par dessus son pagne en raphia. C’est cette peau qu’il
tient en main pendant tout le temps ou il parle. C’est elle aussi qu’il met sur
sa bouche quand il a fini de parler.

Les tas sont au nombre de neuf tout comme les tsaba (pl. matsaba), les
formules et proverbes qui doivent étre cités dans le mbomo. En dire plus
expose a la folie.

Cette restriction des arguments au cours du mbomo amene a préciser ce
qu’est un muyambili et ce que sont sa mémoire et sa parole. Une phrase dans
la devise de Mombo est consacrée a Ndongo, un de ses neveux, réputé pour
sa trés grande mémoire et pour son aisance de parole. Il est qualifié de
Ndongo ya iloko-mabungu, c’est-a-dire Ndongo la calebasse-terrier du porc-
épic. La mémoire est ainsi un creux, un réceptacle qui doit étre le plus vaste
possible. La calebasse dont I’impétrant mange les feuilles et le terrier du
porc-épic sont propres a représenter et 4 développer la mémoire. Dans le
méme sens, lorsque le muyambili est confirmé, on lui fait manger un des
premiers ceufs d’une jeune poule. L’ceuf cassé est cuit sur le foyer, placé sur
une feuille pour qu’il se forme une poche d’air qui symbolise ’endroit ol se
tiendra la connaissance. Dans le méme ordre d’idée, lors de la consommation
d’une volaille, certains morceaux sont réservés au muyambili s’il s’en trouve
un parmi ceux qui partagent le repas. Ce sont le gésier, contenant de la
mémoire et la téte lieu de la parole. D’autres morceaux de la volaille lui sont
offerts qui viennent renforcer les qualités de sa parole : les ailes pour son
agilité d’esprit et les pattes pour sa capacité a égratigner 1’adversaire. Bref,
tout au long de sa vie, le muyambili est accompagné dans le quotidien par
des rappels propitiatoires de sa fonction.

Le verbe uloko signifie parler avec abondance. Il évoque un jaillissement
de paroles et de savoir. Mais les muyambili, s’ils sont « ceux qui parlent »,
ne sont en rien des bavards. A cet égard, la nourriture de silure qui leur est
offerte est significative. Des deux silures qui leur sont présentés 1’un est
présenté la queue dressée, 1’autre la queue recourbée. Le silure, par sa forme
et sa peau nue et glissante évoque la parole facile qui doit étre celle du
muyambili Mais le silure & queue recourbée est 1a pour signifier qu’a coté
de la parole dite, et aussi importante qu’elle, est la parole tue.

Une vaste mémoire mise au service d’une parole maitrisée sont les
qualités requises de ceux qui sont appelés a devenir muyambili. Ce sont elles
aussi qu’ils entretiennent tout au long de leur vie pour demeurer pleinement
les maitres de la parole. C’est ainsi que doit étre traduit le terme muyambili.

34



Maitre de la parole, maitre du clan : mbanza, muyambili, mutsundi

Avoir mangé les mbanga signifie que I’on est pleinement habilité a parler
pour son clan lors des mikundukhu, que I’on est kumu ibandu, c’est-a-dire
maitre du clan. A ce propos il convient de faire quelques remarques qui
spécifieront la nature du statut des muyambili.

Les muyambili ne sont pas des préposés a la parole d’un pouvoir
politique, comme le seraient les fonctionnaires d’un Etat ou des griots d’une
chefferie. lls sont le pouvoir. Le pouvoir des clans. Ils en sont I’incarnation
quand ils le manifestent, quand ils parlent. Et c’est la qu’on mesure toute la
fragilité de leur pouvoir qui n’est jamais donné une fois pour toutes. C’est
par la manifestation publique de leur savoir, c’est par cette épreuve sans
cesse répétée au cours de leur existence, qu’ils sont pleinement muyambili.
La consommation des mbanga sanctionne une compétence et signifie que
’on accéde a une fonction dont il faudra, par la suite, administrer la preuve.

Doumagni qui appartient au clan des Bassanga, de la maison Kundi, me
donne la liste de ceux qui en sont les kumu. 1ls sont une dizaine a avoir
mangé comme lui les mbanga et A avoir la capacité et la charge de parler
pour les gens du clan. Ces kumu ibandu appartiennent aux maisons Kundi,
Kalanga, Mudzinga, Tsélé, Mboyi et Mitakha et peuvent parler pour tous
ceux du clan quelles que soient leur maison et leur origine. Aucune
hiérarchie n’existe entre les kumu ibandu. La seule distinction qui est faite
entre eux tient a I’étendue de leurs connaissances et a 1’audace dont ils font
preuve en acceptant d’étre celui parmi tous a affronter I’adversaire lors de
cette lutte parfois mortelle qu’est le mbomo. C’est la raison pour laquelle ils
acquicrent par cette épreuve le titre de mutsundi, c’est a dire, de lutteur.

Dés la consommation des mbanga apparaissent, on vient de le voir, les
neuf formules, le tabouret et la peau du chat sauvage qui sont les instruments
et attributs du mutsundi comme pour signifier que le nouveau muyambili
pourra atteindre cette ultime étape. Mais un long chemin reste a parcourir.
Ce que I’on décrit par les termes de mbanza, muyambili, mutsundi, sont
moins des grades qui situeraient ceux qui savent dans une hiérarchie que des
niveaux de compétence définis par la démonstration publique de la réalité de
leur savoir.

Dans les premieres affaires qu’il traite le futur muyambili intervient en
qualit¢ de mbanza. Le mbanza est une sorte d’intermédiaire dans les
réglements a I’amiable. Il intervient par exemple dans les payements
d’amendes d’adultére sans qu’il y ait un jugement. C’est ce que I’on
appelle bukéli bwa mamba, I’amende d’adultére sous I’eau. Dans ces affaires
il doit associer une bonne connaissance des relations généalogiques a une
grande discrétion.

Le mbanza peut aussi juger publiquement les cas d’adultére et intervenir
comme arbitre dans les divorces et les remboursements de dot. Il peut étre
aussi assistant des muyambili dans toutes les affaires ou ils interviennent.
Bref, étre mbanza, est I’occasion de poursuivre une formation par la

35



pratique. C’est une étape vers les plus hautes fonctions des muyambili. C’est
pourquoi, les mbanza sont quelquefois appelés les petits muyambili, les
muyambili mukhékh. Cependant leur rdle est loin d’étre négligeable. Ils
interviennent comme modérateurs dans les affrontements entre muyambili
auxquels ils mettent un terme sans qu’aucun des deux ne perde la face. C’est
ce qu’on verra lors du mikundukhu de Nzima dans la quatriéme partie.

Le mikundukhu et le mbomo sont les deux moments privilégiés ou les
muyambili se manifestent de fagon spectaculaire dans leur fonction
spécifique : maintenir et rétablir la concorde entre les clans. Le mikundukhu
a pour but de renouveler I’alliance entre deux clans a la suite de sa rupture
consécutive a la mort d’un des conjoints. C’est un rituel courant destiné a
maintenir entre les clans les alliances a travers les générations. Le mbomo
est au contraire une procédure rare provoquée par la mise en cause délibérée
de ces alliances. C’était le cas lorsque lors d’un divorce il y avait refus de
rembourser la dot. Cela se produisait aussi lorsqu’il y avait refus de réparer
un meurtre, volontaire ou involontaire, par le versement du prix du sang,
lebumi.

Un savoir fragile

Le savoir des muyambili ne se manifeste qu’actualisé dans des
procédures, des rituels, des cérémonies. Que ces pratiques viennent, pour
une raison ou une autre, a disparaitre et ces savoirs disparaissent aussi. Ainsi
les muyambili qui étaient des enseignants apprenaient aux jeunes gens
durant la période de la circoncision les récits de la migration des clans et les
devises et leur fournissaient les références qui leur étaient nécessaires tout au
long de leur vie. A partir des années cinquante, la circoncision fut de plus en
plus pratiquée a la naissance dans les dispensaires et cet apprentissage cessa.
Tout un pan du savoir disparut.

Le savoir des muyambili est mortel comme le sont les muyambili eux-
mémes. Ce truisme n’est pas aussi évident qu’il y parait. Le savoir nzébi
n’est ni le Livre, ni une charte, ni une constitution déposée quelque part, hors
des hommes et de la société. Il n’est maintenu et transmis a travers les
générations que par le travail intellectuel et le talent de quelques-uns. Garant
de I'unité de la société clanique, il est dans une situation existentielle
paradoxale. Il doit non seulement étre transmis dans le temps, mais il doit
aussi étre maintenu dans son unité a travers I’espace.

La transmission d’un muyambili a2 un autre s’opére 3 I’intérieur de
I’espace lignager, quelques kilométres carrés dispersés au sein de la grande
forét. Cette transmission est incapable de maintenir I’unité du savoir sur
toute 1’étendue de I’habitat des Nzébi. Seules les confrontations auxquelles
donnent lieu le mikundukhu et le mbomo sont susceptibles de faire tendre le
savoir vers son unité.

36



L’examen des récits montre que cette unité est loin d’étre atteinte. Le
savoir entretenu par les muyambili n’est pas monolithique et les divergences
entre les différents informateurs sont nombreuses.

4. LE SAVOIR POUR TERRITOIRE

Ibandu fut le premier mot inzébi que j’appris en faisant le plan et le
recensement de Dziba-Dziba. Chaque personne interrogée disait appartenir a
un ibandu, et donnait le nom de celui-ci. C’est ainsi que je fis connaissance
des Basumba, des Makhamba, des Basanga, des Mwanda et de quelques
autres. Le terme de ibandu se traduit dans le vocabulaire ethnologique par
clan. Sur toute I’étendue ol les Nzébi se trouvent dispersés, les clans
conferent aux individus une identité indépendamment de leur localisation.
Ceux qui appartiennent & un méme clan se reconnaissent parents par
référence a un ancétre fondateur appelé dya sans connaitre la relation
généalogique qui les relie a celui-ci. C’est, en particulier, ce qui distingue le
clan du lignage.

Si I’identité clanique des individus s’impose trés vite a I’enquéteur, par
contre le role social du clan est loin d’étre évident. Les deux observateurs de
la réalité nzébi qui se proposaient d’en comprendre |’organisation sociale,
Alain Maclatchy et Suzanne Jean ont, sur le sujet, deux positions qui
paraissent diamétralement opposées. Pour I’'un le clan est une réalité
essentielle, pour I’autre, le clan n’ayant pas de réalité spatiale n’a aucune
importance. A mon tour, je dirai en reprenant |’intuition du premier et le
constat de la seconde, que c’est parce que le clan n’a aucune réalité visible
dans I’espace qu’il est I’élément fondamental de la société nzébi.

Le lignage appelé mbwakha, c’est & dire feu au sens de foyer, est un
groupe de descendance ol les individus sont liés les uns aux autres par une
filiation matrilinéaire. Le nombre des membres d’un lignage ne dépasse
guére dans les meilleures situations démographiques une quinzaine de
personnes vivantes. L’extension généalogique du lignage est faible ; son
origine remonte a4 un homme bien identifié, situé a deux ou trois générations
du présent. Les lignages n’ont pas, a la différence des clans, de nom qui les
différencie les uns des autres. On dira simplement le mbwakha de Un tel, du
nom de celui qui est & sa téte et qui y exerce son autorité. Les individus sont
définis socialement a I’intérieur du lignage ou leur sont transmis un certain
nombre de caractéristiques et en particulier leur identité clanique. Ainsi on
se trouve du méme clan que sa mére, que le frére de sa mére et ses fréres et
sceurs de méme mére.

Ainsi dans un lignage, chaque membre connait ou peut prouver la relation
généalogique avec les autres membres et en particulier avec I’ancétre de
référence. Les membres d’un clan, au contraire, sont incapables d’établir la

37



relation généalogique concréte qui les relie 4 un méme ancétre alors qu’il
existe entre eux une grande solidarité qui se manifeste de multiples fagons.

Ce qui rend difficile I’appréhension concréte de 1’organisation sociale
nzeébi c’est que le clan, ibandu, et le lignage, mbwaka, n’ont pas de réalité
territoriale. La filiation est matrilinéaire et la résidence est essentiellement
patrilocale. Ce qui signifie concrétement, que I’on appartient au lignage et au
clan de sa mére et que ’on habite en général avec son pére. De cette
combinaison il résulte que ni les gens d’un lignage, ni ceux d’un clan ne
résident ensemble. Clans et lignages sont des groupes sociaux peu visibles.
Les membres du clan et des lignages ne se manifestent que trés discrétement,
pour mobiliser, pour recevoir les différentes prestations qui accompagnent le
mariage. On peut voir un clan réuni, ou du moins ses membres
géographiquement les plus proches, lors du décés d’un des leurs, lors du
renouvellement de 1’alliance, ou dans ces occasions exceptionnelles que sont
les grandes luttes oratoires des mbomo (Pour les détails de 1’organisation
interne des clans on se reportera a 1’encadré qui traite de ce sujet page 156).

Clans et lignages sont caractérisés par leur dispersion dans I’espace. Mais
il y a une différence de degré dans cette dispersion. Les membres d’un
lignage, dix a quinze personnes, vivent dans un ensemble de villages
relativement voisins et entre lesquels existent des relations matrimoniales.
Ainsi le lignage de Doumagni qui habite le village de Mboungou comprend
huit personnes adultes dispersées dans les trois villages de Moulamba,
Tsinguédi et Minganaga situés respectivement a 35, 20 et 22km de
Mboungou. Par contre, le clan Basanga et le sous-clan Kundi auxquels
Doumagni appartient se retrouvent dispersés du nord au sud, de
Koulamoutou a Divénié et d’est en ouest, de Mbigou a Mayoko, c’est a dire
sur tout I’espace ou se retrouvent des Nz¢bi.

Cette dispersion du clan dans I’espace qui rend difficile, pour
I’observateur, une appréhension des Nzébi comme société est & mettre en
rapport avec la mobilité de cette population qui a migré depuis le XIXe
siecle du Haut-Ogooué a travers la grande forét en rencontrant un grand
nombre d’autres peuples.

Les relations lignagéres décrivent dans I’espace un réseau local et les
relations claniques en décrivent un autre, beaucoup plus vaste, coextensif a
’habitat des Nzébi. Le réseau clanique inclut donc un certain nombre de
réseaux lignagers. Cependant le rapport entre ces deux entités est bien plus
qu’une relation d’inclusion de 1’'un par I’autre. Clans et lignages sont
inséparables formellement et fonctionnellement 1’un de I’autre. C’est a
Pintérieur du lignage que se transmet I’identité clanique, c’est a dire
I’appartenance a un clan et & une maison. Le lignage ne peut exister qu’au
sein du clan. C’est I’appartenance a un clan qui confére son identité au
lignage. Aussi dans le quotidien les rapports entre clan et lignage sont vécus
sur le mode de la continuité alors qu’ils appartiennent 1’un et 1’autre a des

38



systémes de repérage différents. Le lignage relativement localisé est un
systeme de référence incarné dans le quotidien par des individus.

Le clan est un systéme de repérage général coextensif a I’habitat des
Nzebi et abstrait du territoire. Tous les gens appartenant @ un méme clan se
reconnaissent parents par référence a un récit d’origine auxquels ils
participent par I’intermédiaire d’un ancétre appelé dya ou da. Dans la vie
quotidienne, bien peu ont connaissance de I’histoire généalogique ol se
fonde leur identité. Aussi I’appartenance a un clan se traduit pour la plupart
des individus par quelques noms-repéres qui sont ceux des fondateurs, ceux
des villages, mokona, qu’ils créérent. Ces repéres sont aussi les plantes,
lebutu, et les animaux, ikoko, avec lesquels ces ancétres entretinrent des
relations privilégiées. Ces repéres sont les coordonnées de la pratique
quotidienne.

CLANS FONDATEURS VILLAGES PLANTES ANIMAUX
(dya) (mokona) (lebutu) (ikoko)

MWANDA Buku Ipidi bananier galago

MAKHAMBA Mweélé Manda safoutier Varan

Mbaya palmier 4 huile

SEYI Mombo Mukokha arachide Perroquet

BAKHULI Kombolo Rembo igname levendi Perroquet

BASANGA Bunzanga Mugembé mals panthére (7)

MITSIMBA Ndombi Waalu miel Crocodile

o Mirumbi

MBUNDU Nyimbi Mbaya taro

MuLuLy Masimba Yula-Mbéda Aigle

BASUMBA Mubukha Misonga tabac

ISAKHA Mwanza manioc Araignée

igname .
INGUNGU Nzondo makamba Serpent indét.
BAVONDA Tsékumbu courge & pl}lpe Eléphant
(malengé)

Tableau 1 : Les repéres claniques : dya, mokona, lebutu, ikoko

Le clan, référence de toutes les relations sociales, est un systéme
d’extension indéfinie. Le clan n’a pas de limite, dit le proverbe :

Ibanda pange vé

Un autre est plus précis et insiste sur son caractére non territorialisé :

Panga niungi butala, mépanga ibanda utala vé
« On voit les limites du champ, on ne voit pas celles du clan ».

39



Pour illustrer ces proverbes, un homme me dit : « Un Musanga, c’est &
dire un homme du clan des Basanga, est toujours un neveu de Bunzanga,
qu’il se trouve au Congo, au Gabon ou dans n’importe quelle autre
république ».

En fait le systéme clanique s’étend bien au-deld du peuple nzébi. Des
correspondances entre les clans des différents peuples vivant entre 1’Ogooué
et la cote facilitaient les échanges commerciaux au temps de la traite entre
Téké, Tsaangi, Punu et Kunyi.

LA PP

Figure 4 - Les Nz&bi dans I’espace Congo-Gabon

Les limites indiquées sur cette carte ne sont pas celles d’un hypothétique
pays nzébi. Le figuré désigne I’espace nzébi, c’est a dire ’espace a
’intérieur duquel des groupes épars, en mouvement parmi d’autres, peuvent
se reconnaitre comme nzébi parce qu’ils partagent le méme savoir comme

d’autres partagent le méme territoire. Le savoir est leur territoire commun.

40



5. PRODUCTION DE L’ESPACE CLANIQUE

Les muyambili ne sont pas seulement des savants. Ils sont les agents
essentiels du processus a I’ceuvre par lequel cette société clanique assure, a
la fois, sa pérennité et ses transformations dans I’histoire.

Le savoir des muyambili trouve son point d’application dans les
différents événements qui surviennent au cours des échanges matrimoniaux :
adultére, divorce, renouvellement de I’alliance, remboursement de la dot,
refus de remboursement. Ce sont autant d’événements dont la gravité plus ou
moins grande hiérarchise les compétences des muyambili. Par ces actions les
plus visibles ils reproduisent et maintiennent I’existence d’une construction
sociale dont I’armature est constituée par les échanges matrimoniaux.

Dispersion et mobilité dans I’espace

Pour bien se représenter les contraintes imposées a ce processus il faut
savoir qu’il se produit dans un espace trés faiblement occupé et ou le village
est une réalité fugace et transitoire.

Dans les années 2000 on peut estimer a environ 100.000 le nombre de
personnes qui peuvent se prévaloir d’appartenir a4 un ensemble social nzébi.
Cette population se trouve répartie sur plus de 32.000km2, localisée entre
Gabon et Congo. Dans cet espace, pour I’essentiel domaine de la grande
forét, la densité du peuplement se situe entre 1 et 4 habitants au km2. Les
Nzebi ne sont pas les seuls a occuper cet immense territoire, bien qu’ils
représentent de loin le peuple le plus nombreux. Citons entre autres, les
Akélé, Wumbu, Wandji, Pubi, Massango, Tsogo, Punu, Tsaangi, Duma,
Ngomo, Kota, Obamba et Téké.

Les limites de I’habitat actuel des Nzébi sont acquises pour I’essentiel au
début du XIXe siecle. Partant du haut Ogooué et du mont Birogou, les Nzébi
migrérent vers le sud et le sud-ouest pour occuper leur position actuelle au
Congo. A la méme époque, ils exercérent une pression en direction de
I’ouest, pour atteindre, au Gabon actuel, la limite occidentale de leur habitat.

Ces mouvements de grande ampleur se conjuguent avec des mouvements
d’éclatement des villages en leurs composantes, les quartiers qui se
dispersent et se regroupent pour former de nouveaux villages. Ainsi, la
genése d’un village important comme Dziba-Dziba améne a considérer une
vingtaine de villages actuels ou anciens qui de 1890 a 1920 ont été en
relation au cours de leurs déplacements vers le sud.

Ces migrations liées au commerce de traite furent stoppées par la
colonisation. Cependant, bien que fixés depuis les années 1930, les villages
demeurent des réalités fugaces. [Is se déplacent, éclatent et se dispersent.
Qu’ils soient motivés par la recherche de terres de culture, de nouveaux
terrains de chasse, ou pour mettre fin a des relations de voisinage tendues,
les mouvements d’éclatement des villages ont continué bien aprés et sont
encore d’actualité. La seule unité qui posséde une relative stabilité est le

41



quartier repérable par le hangar des hommes, mulébé, mbanza, autour duquel
se regroupent les maisons.

Pour résumer, constituer une unité politique cohérente revient, pour les
Nzébi, a maintenir des relations entre des groupes épars et mobiles répartis
sur une trés vaste surface, de fagon a ce que ces groupes, au lieu de se
résoudre en une multitude de bandes indépendantes, participent & une méme
production sociale. Le politique pour se constituer doit composer avec la
mobilité et avec la dispersion dans 1’espace.

L’armature matrimoniale

Chaque mariage est présenté comme la répétition d’un mariage ancien et
la continuation d’une alliance. Il se référe au mutsiga, au lien, c’est a dire
aux relations passées entre deux clans. Ce lien résulte le plus souvent
d’alliances matrimoniales anciennes et aussi, plus rarement, de relations de
camaraderie. Cette notion de répétition est complétée par celle de
remplacement, isénghé. Théoriquement un homme se marie comme son
grand-oncle maternel, une femme comme sa grand-meére maternelle. Ainsi,
ce faisant, un individu répéte et renouvelle les alliances contractées par les
membres de son lignage et par conséquent de son clan a deux générations
au-dessus de la sienne. Ce mariage implique une circulation généralisée
complexe ol chaque clan se situe dans un rapport général de réciprocité
envers tous les autres et qui s’étend a tous les lieux ou se trouvent ceux qui
se considérent comme nzébi.

Cette circulation des femmes n’est pas seulement un modéle construit par
’ethnologue, c’est une réalité trés concréte qui peut se mesurer sur place.

Il y a une dispersion des femmes entre les villages que I’enquéte met en
évidence. L’endogamie villageoise qu’on peut mesurer par le rapport du
nombre des femmes mariées originaires du village a ’ensemble des femmes
mariées du village est trés faible. Elle est nulle pour les petits villages et ne
dépasse que rarement 10% pour les villages de grande taille. Par ailleurs, il
n’existe pas d’aire ou les relations matrimoniales seraient saturées entre un
nombre de villages échangeurs de femmes. Au contraire la dispersion est la
régle. Il y a pratiquement autant de villages d’origine que de femmes
étrangéres au village. Par exemple a Dziba-Dziba, les 26 femmes nées avant
1921 viennent de 24 villages différents. Les 36 femmes de Moukidingomo
sont venues de 31 villages différents. Cette dispersion bien qu’atténuée par
les regroupements de villages est encore actuelle. De ce fait un village donné
entretient des relations matrimoniales avec un trés grand nombre d’autres
villages. Si I’on considére I’ensemble des femmes mariées quel que soit leur
age, Dziba-Dziba regoit des femmes de 36 villages, Moukidingomo de 37,
Mboungou de 36 et Nzima de 33 villages différents. Parmi les villages
d’origine des femmes, il y a bien sir, des villages voisins mais aussi des
villages extrémement éloignés. Par exemple & Dziba-Dziba, qui est le village

42



le plus méridional, les femmes viennent des villages voisins, mais aussi de
I’extréme nord comme Ngoubou-Ngoubou et de villages gabonais.

Cette circulation matrimoniale constitue ’armature de |’espace nzébi.
Pour comprendre ce que cela implique concrétement il faut aller dans le
détail des affaires matrimoniales et décrire tous les mouvements dans
I’espace qui leur sont liés.

Le mariage est préparé par de nombreuses visites du fiancé a ses futurs
beaux-parents. Durant cette période le futur leur apporte réguliérement des
cadeaux de viande de chasse, de vin de palme et de graines de courge. Il peut
aider son futur beau-pére pour I’abattage de sa plantation, apporter du bois a
celle qui sera sa belle-mére.

Le mariage proprement dit consiste en plusieurs réunions trés privées, les
mbwakha, qui se produisent dans le village de I’épouse et au cours
desquelles se font les versements de biens matrimoniaux. Généralement, a
I’issue du deuxiéme mbwakha, I’épouse est emmenée dans le village de
I’époux au cours d’un simulacre d’enlévement auquel participent les fréres et
les sceurs du mari.

Pendant toute la durée du mariage, le mari et sa femme recevront la visite
de parents qui demeureront quelquefois fort longtemps chez eux, a charge
pour eux de les nourrir et de leur offrir un cadeau. Ainsi, le mariage, pendant
toute sa durée, donne lieu & des prestations continues qui sont aujourd’hui
comptabilisées dans les cahiers de dot. C’est ce qui permet d’avoir une idée
des biens en jeu et du nombre des parents qui sont venus, étant entendu que
chaque visite implique plusieurs personnes. En 1966 j’ai pu avoir accés a
deux de ces cahiers. Durant le mariage le plus ancien, en 12 ans, 55 parents
différents avaient été regus. Pour I’autre mariage, en 3 ans, ce sont 13
parents de I’épouse qui avaient été satisfaits. Dans [’un et ’autre cas la
moyenne des prestations était de 700 francs CFA. C’est une somme
importante puisqu’a I’époque le salaire mensuel d’un manceuvre sur un
chantier forestier se situait entre 5000 et 6000 francs CFA.

Ce tableau des mouvements dans I’espace doit étre complété et amplifié
en considérant qu’un homme fait plusieurs mariages, au moins deux sinon
trois, au cours de son existence et méme quelquefois bien davantage. De plus
les trés nombreux divorces vont dans le sens d’une circulation intense des
femmes. 11 ne faut pas oublier non plus que le village de ’homme et celui de
la femme sont quelquefois fort distants I’un de autre et que ces visites
nécessitent de longs voyages et s’accompagnent de multiples échanges en
marge du mariage qui les provoque.

Ainsi, les échanges matrimoniaux alimentent un flux continu de
personnes, de biens et d’informations qui relie, de proche en proche, tous les
villages et produit I’armature qui constitue les Nz&bi en une entité politique.
Dans ce contexte, c’est le systéme de repérage clanique qui rend effective,
dans le quotidien des individus et des groupes en mouvement, la réalisation
de cette unité.

43



Les repéres du quotidien

Quel que soit le lieu ou il se trouve un individu peut se reconstituer un réseau
de parenté a partir de ses appartenances claniques, c’est a dire & partir des clans
de ses quatre grands-parents et en particulier & partir des noms qui sont liés a ces
clans. Chaque individu posséde quatre noms qui sont ceux d’ascendants situés a
la génération de ses grands-parents. En méme temps ces noms sont ceux
d’ancétres illustres dans chacun des clans dont un homme est issu. Soit un
homme appartenant au clan des Basanga et a la nzo Mboyi. Il peut étre appelé
Mboyi comme le fondateur de cette maison, mais aussi comme un des oncles de
sa meére. Il se nomme aussi Ngaba. Ce nom est aussi celui d’un ancétre du clan
Budumbu porté par son grand’pére. Il se nomme aussi Nyangadumu comme son
grand’pére paternel un Bavonda. Enfin il peut étre nommé Yobo du nom d’un
ascendant dans le lignage de son pére et aussi d’un ancétre illustre dans le clan
des Basomba auquel celui-ci appartenait. Le nom des individus comporte un
double systéme d’identification. Il révéle 4 ceux qui ont une connaissance
suffisante les appartenances claniques d’un individu. En méme temps il permet
de déduire la place de celui qui le porte dans la parenté lignagére. Ainsi les
membres du clan Basanga qu’il rencontre pour la premiére fois pourront étre
selon leur age et leur sexe, soit des oncles maternels, kefsi, et des méres, mama,
soit des fréres, ndumi, et des sceurs, kédi, soit des neveux et niéces maternels,
nzaba. 11 en ira de méme pour chacun des clans repérés par le nom a partir
desquels seront reconstitués les termes adéquats de la parenté lignagére et les
relations qui leur correspondent. S’il s’installe définitivement dans le village,
I’homme et le groupe qui peut étre venu avec lui trouveront par le biais de la
parenté clanique, & s’intégrer a un quartier et a avoir aussi des terrains pour
cultiver.

Un Nz¢ébi se retrouve partout chez lui. 11 lui suffira, par exemple, de
décliner ses noms pour que commence a apparaitre son identité que quelques
questions suffiront a préciser. Partant de 14, ’homme en voyage sera en
mesure de traiter, pour la durée de son séjour dans le village qui n’est pas le
sien, les villageois comme des membres de sa famille et en recevoir aide et
assistance comme s’il était dans son propre village.

Les plus petits événements du quotidien, comme un étemuement, en
suscitant 1’invocation spontanée d’un membre de la parentéle peuvent
révéler I’appartenance clanique de celui qui voyage. Par exemple,
’exclamation : Ah Taata Nzimi anzokha ! qui se référe aux événements qui
rendirent les Bavonda parents de I’éléphant rappellera a Iassistance le clan
du pére de celui qui vient d’éternuer.

Si les références claniques permettent de reconstituer les relations lignageéres,
elles peuvent aussi, lorsque c’est nécessaire s’y substituer par exemple lorsque
épidémies et catastrophes provoquent une hécatombe démographique. Ce fut le
cas, dans les années 1920, aprés la guerre contre les Frangais, lorsque les
survivants sortent de la forét, les relations de parenté clanique jouérent un role
essentiel dans la constitution des villages qui se reconstruisent alors.

44



Les sociétés claniques :
segmentaires ou rhizomatiques ?

« Nous disons de ces sociétés qu’elles sont segmentaires, pour indiquer
qu’elles sont formées par la répétition d’agrégats semblables entre eux, analogues
aux anneaux de I’annelé, et de cet agrégat élémentaire qu’il est un clan, parce que
ce mot en exprime bien la nature mixte, & la fois familiale et politique »
(DURKHEIM E,1960,150). En définissant un terme, Durkheim, en 1893,
proposait, 4 travers une métaphore zoologique, une problématique du social.

A la solidarité mécanique des sociétés segmentaires s’oppose, disait-il, la
solidarité organique qui prévaut dans les sociétés dont les composantes au lieu
d’étre identiques sont différencides et spécialisées. Cette demiére forme de
solidarité « ressemble, a celle que I’on observe chez les animaux supérieurs » (id,
101). Le type segmentaire qui correspond & un stade primitif d’une évolution des
sociétés calquée sur le modéle de I’évolution des espéces « s’efface & mesure
qu’on s’avance dans P’échelle des organismes » (ibid,168). Tout comme les
annélides qui représentent une forme animale inférieure, les sociétés segmentaires
représentent une forme inférieure de société. C’est sur cette problématique,
évolutionniste et organiciste que vit encore I’anthropologie sociale. Et il est bien
difficile d’échapper a I’'usage du terme segmentaire, méme, bien entendu, si [’on
ne souscrit pas a I’arriére-plan théorique. D’autres expressions, comme sociétés
sans Etat, sociétés acéphales ont été utilisées pour se soustraire a ce qui semble
une fatalité. Le résultat n’est pas plus convaincant : les sociétés claniques sont
décrites par ce qu’elles n’ont pas.

Un terme est a trouver qui devrait souscrire 4 deux impératifs conjoints :

1/ rendre compte de fagon positive de |’existence des sociétés ou le clan est la
piéce maitresse du systéme politique.

2/ échapper aux habitudes langagiéres et a la charge lourde du passé colonial
qu’elles portent.

Dans cette recherche, le terme rhizome, extrait, tout comme segmentaire, des
sciences de la nature, parait prometteur (DELEUZE G. et GUATARR!I F., 1980).
Le terme de rhizome appartient & la description botanique. Le rhizome est une
tige souterraine, le plus souvent horizontale, portant des racines adventices et
émettant périodiquement des ramifications aériennes. Un rhizome ne peut pas étre
dit plus ou moins évolué qu’une racine. C’est tout simplement un autre mode
d’organisation. La société nzébi, par ses caractéristiques, et tout particuliérement,
par sa capacité 4 s’étendre a partir de n’importe quel point, son absence de
territorialité et la multiplicité des centres d’autorité, peut trouver une place plus
conforme a4 son génie parmi les sociétés qu’on pourrait qualifier de
rhizomatiques. Peut-étre, faut-il parler plus simplement, comme le fait Josiah
Ober a propos des colonies grecques de I’ Antiquité, “d’ordre social et politique
décentralisé“ (OBER J., 2017, 9).

45







DEUXIEME PARTIE

Le corpus : Koto
Les récits claniques
Les devises

Un rasoir et son étui, 16 cm.
Pigha Nzangha rasa Nzengué et lui remit une trousse a faire le feu.

47




I. KOTO

1. AvaANT KOTO

Dans le récit de Koto, la conjonction du Pygmée et de Pigha Nzanga, est
le commencement d’une histoire. Mais les récits spontanés qui rapportent
tous cet épisode crucial, ne disent rien ou si peu, sur ce qu’il y a avant le
commencement.

C’est pour le savoir que j’ai été amené a poser & mes informateurs deux
questions : Qui est Nzébi dont les sept fils sont les fondateurs des clans ? Qui
sont les habitants de Koto et d’oll viennent-ils ?

Les réponses obtenues sont confuses et souvent contradictoires. Ce qui
est probablement en rapport avec le fait que plusieurs sujets délicats sont
abordés : la sortie de I’animalité, 1’origine des femmes, ’origine des lignées
de Mbéli et de Bangela et les rapports avec les Pygmées.

Le récit de Koto a été utilisé et aménagé par les missionnaires. Aussi il
est difficile de faire la part des choses. Comme ce n’est pas mon propos, je
me limiterai & exposer les informations qui, pour la plupart, sont des
réponses 4 mes questions. Je présente ce qui m’a été dit en regroupant les
informations autour d’un sujet et en donnant autant que cela a été possible le
nom de I’informateur.

Lorsqu’on essaye de connaitre I’origine de Nzébi on rencontre un certain
nombre de personnages et d’entités, entre lesquels on ne saisit pas toujours
les relations.

Nzembi

Selon Pierre Ndombi : A I’origine il y a Nzembi, généralement traduit par
Dieu. Celui-ci se décompose en trois entités :

- Nzembi a Pungu : Dieu le plus éloigné

- Nzembi a Tandu : Dieu du soleil levant. Il donna naissance & Mikweki
et Yédi sa sceur dont il n’est plus question par la suite

- Nzembi a Bandu : Dieu du soleil couchant. Il donna naissance lui aussi
4 un couple : Ikhakhasa et une fille dont le nom n’est pas connu.

Mikwéki était beau et Ikhakhasa était laid. Ils se battirent et le tonnerre
est le bruit de leurs luttes.

Selon Nziangakani : Les dieux ont fait deux étres. L’un d’eux a donné
naissance a Nziya le gorille et aux Blancs, Bibaamba. L’autre a donné
naissance 4 Kulu le chimpanzé et aux Noirs Bapindi. Les hommes, Noirs et
Blancs sont sortis de la forét, le gorille et le chimpanzé y sont restés.

48



Manonzo

Selon Ndenga : A I’origine il y a Tébi et Manonzo. Tébi est a I’origine de
la forge. Manonzo avait pour femme Buba sumommée Buba ivolo car elle
cultivait du tabac, ivolo. Manonzo et Buba ivolo eurent trois enfants :

- Bangela Bikiti qui donna ndissance aux Blancs

- Nz¢ébi qui eut sept fils

- Mbéli qui eut aussi sept fils

Dumagni donne trois filiations entre lesquelles on ne voit pas de rapport :

- Manonzo taata Tsikha Mikendi

Manonzo pére de Tsikha Mikendi

- Tébi muvena Mingélé

Tebi ? Téléphone ?

- Mbumba mwana Miyama

Mbumba enfant de Miyama

Selon une information venant du nord de Mayoko : Manonzo est le pére
de Tsimikengi. Manonzo est Dieu et Tsimikengi est son fils Jésus. Ce serait
Tsimikengi qui serait 4 I’origine du savoir. Ce serait lui aussi qui aurait fait
la division en clans.

Selon Pierre Ndombi : Manonzo serait une invention des missionnaires
qui dans la rédaction de la Bible en inzebi traduisirent Adam par Manonzo et
Eve par Kengé. C’est aussi la position de Godefroy Nzengué.

Mikwéki selon Pierre Ndombi

Mikwéki mwana Nzembi alla & la chasse aux porcs-épics. Son chien
n’arrivant pas a déloger un porc-épic de son terrier il pénétra lui-méme dans
le terrier et arriva & Modibi ot il rencontra Mbiru. Il décida d’enlever Mbiru,
mais comme la seule issue était le chemin par lequel il était venu, il inventa
une danse avec laquelle il charma les gens de Modibi. Ceux-ci ne purent
ainsi s’opposer a I’enlévement de Mbiru.

Mikweki qui allait dans les galeries des terriers de porc-épics avait
probablement une forme animale. Peut-étre avait-t-il la forme d’un animal
aquatique puisque les terriers sont généralement a proximité de I’eau ? De
plus Mbiru serait sortie de I’eau et serait venue habiter dans le terrier du
porc-épic.

Aprés avoir quitté Modibi, Mikweéki et Mbiru s’installérent auprés du
marigot Léyokho ol ils donnérent naissance a Nzébi. Dés la naissance de
Nzébi, Mikwéki et Mbiru disparurent dans I’eau de Léyokho.

49



Les trois Nzébi selon Indeba

Nzébi semble étre une représentation complexe qui se résoudrait a trois
entités :

1 — Nzébi la forét ou le végétal

Nzébi irébu mubongo avena kumu

Nzébi immense ou le Pygmée n’a pas de maitre

2 —Nzeébi la terre ou le minéral

Nzébi imina sia mina mongo na mabaka

Nz¢ébi qui avale, qui engloutit le guerrier et ses armes

3 —Nzébi a I’origine des animaux et des hommes

Nzébi a tsono ou Nzébi ivanga,

Nzebi qui fabrique, surnommé aussi Nzébi lebota, Nzébi qui donne
naissance.

Nzebi a Kana

La naissance des fils de Nzébi

Selon Pierre Ndombi: Nzébi quitta Léyokho aprés la disparition de
Mikweki et de Mbiru et construisit le village de Kana. Et 1a il mit au monde
sept fils qui sont Buku, Mwelé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et
Nyimbi.

Indeba donne en une formule la description du lieu de naissance des sept
fils

Kana a Nzébi mwana, khu ngomba atubu mikinda
Kana ol Nzébi donna naissance, ot le porc-épic ouvrit les pistes
khu Léyokho a Ngédi
prés de Léyokho a Ngeédi

Le récit ne précise pas qui était la mére des sept fils de Nzébi. Une
formule citée par Indeba donne Pisi, oiseau femelle, comme mére des sept
fils :

Pisi mwisi Lékumu la Mandolo Ivangela si bangomba ba bota Inyényé,
Buku, Mombo na Mwélé, Ndombi na Kombolo na Bunzanga.

Ce qui peut se traduire par :

« Pisi habitante de Lékumu sur la riviére Mandolo et Ivangela comme les
porcs-épics donnérent naissance a Inyényé la fourmi, Buku, Mombo, Mwélé,
Ndombi, Kombolo et Bunzanga. »

L’acquisition du nom

Quand ils vinrent au monde, les sept fils de Nzebi ne regurent pas de
nom. Ainsi il est dit dans plusieurs versions du récit de Koto :

50



Kumbu tsomi : Mé !
Le premier nom : Moi !

Les enfants ne voyaient pas leurs parents. Le récit est trés peu expligite
sur ce point. Leur mére leur donnait & manger a travers une ouverture dans
une paroi séparant I’endroit ot se tenaient les parents de celui ou étaient les
enfants. Au retour de la chasse, I’un deux, celui qui allait s’appeler Mombo
Mabakha, demanda a manger a sa mére.

Celle-ci lui demanda (selon Likika) :

Una? Quiestla?
et il répondit :
Umé ! Cest moi !

Il obtint ainsi la nourriture qui lui revenait. Puis il recommenga six autres
fois et regut toute la nourriture destinée a ses fréres. Il ne mangea pas la part
de ses fréres car il avait fait cela uniquement pour que sa mére les distingue
chacun par un nom. Lorsque ses fréres arrivérent, ne trouvant rien 4 manger,
ils protestérent et ce fut ainsi qu’ils furent nommés dans I’ordre : Buku,
Mwelé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et Nyimbi

Il est dit, selon Mayombo :
Va Kana va a la bongo mandokha na makumbu

« A Kana ou I’on regut les noms et les surnoms »

De Kana a Koto - L’épisode de la hutte ouverte

Apreés avoir regu un nom les fils de Nzébi quittérent Kana. Nzébi disparut
mystérieusement & Kana comme Mikwéki et Mbiru le firent & Léyokho.

Les sept fils se déplagaient dans la forét. Ils trouvérent une hutte
abandonnée par des Pygmées et ils y passérent la nuit. Aucun des sept ne
voulut fermer la porte. Ainsi il est dit :

Minieli tsambu miakila nzo bwési
Voyageurs sept dormirent maison ouverte
Les sept voyageurs dormirent la maison ouverte.

Ils continuérent 4 marcher dans la forét et chaque nuit ils se réfugiaient
sous les grands arbres pour dormir.

51



Nzengé Mikungu

Dans la forét Mwelé rencontra un Pygmée du nom de Nzengé Mikungu.
Il se I’appropria. Mais aucun détail n’est donné sur la fagon dont cela s’est
passé (Ndombi).

La plupart des informations font de Nzengé Mikungu, appelé aussi
Nzengé Mulunda (Mubusi), le Pygmée des Makhamba c’est-a-dire du clan
auquel Mwelé donnera naissance. Son chien s’appelait Mangugu Mahilobo.
Ce nom se refére a la fois a sa grande taille, mangugu, et a sa férocité, ulubu
= gaspiller, détruire.

Cependant il faut signaler une information discordante. Nzengé Mikungu
serait, selon Lendoyi, le Pygmée des Basanga, c’est-d-dire du clan dont
Bunzanga est le fondateur et Bukila serait le nom du chien qui
I’accompagpnait a la chasse.

Aprés Kana et avant d’arriver a Koto il y eut plusieurs campements dont
les noms ne sont pas donnés.

Kana est désigné quelques fois comme Koto a Nzébi mwana.

Les habitants de Koto

Il n’y a aucune information spontanée sur la nature et I’origine des
habitants de Koto. L’existence d’habitants a Koto apparait dans le récit
comme un fait donné. Cependant, en posant des questions, il est possible de
se faire une idée relativement précise de I’origine des habitants de Koto. Je
ferai état de plusieurs chaines d’informations :

1- Koto Misengé est un village qui a précédé Koto a Pigha Nzanga.
2- Mayu Manzebi habitait Koto Misengé au moment ou Nzébi habitait
« Léyokho a Ngédi » ou naquirent les sept fils :
Koto Misengé mbokha Mumbu na Mumbu
Koto Misengé chez Mumbu na Mumbu
Mumbu na Mumbu est le chef du village de Koto Misengé.
La formule dit :

Koto a Piga Nzanga mbokha Mumbu na Mumbu
lebakhala lavélas na bakasa.
Kota de Piga Nzanga chez Mumbu na Mumbu,
’homme sans femme.

Mumbu na Mumbu était de trés grande taille et trés gros. Il vivait sans
femme. 11 était le ngabola et détenait, de ce fait, des pouvoirs magiques.

3 - Les habitants de Koto sont les descendants de Mayu Manzébi

- Selon Mambangou : Mayu Manzébi était le premier fils de Nzébi ; sa
mére est inconnue.

52



- Selon Yakabimpakha : Le huitiéme fils de Nzé¢bi aurait été Mayu
Manzebi dont on n’a jamais vu le corps. En fait, il n’aurait pas été le dernier
fils, mais le premier. I1 aurait disparu sans qu’on sache o il était parti et sans
qu’on sache non plus quels étaient ses descendants.

- Selon Lendoyi: La mére de Mayu Manzébi était la propre sceur de
Nz¢bi dont on ne connait pas le nom.

Nzébi aprés avoir construit Koto Misengé est entré en conflit avec Mayu
Manz¢bi et est allé s’installer a Léyokho a Ngédi.

4- Mayu Manz¢ébi et Yoyo

- Pour Ngondza, Mayu Manzébi et Yoyo ne seraient qu’un seul et méme
personnage qui n’était pas a Koto.

- Pour Doumagni, Ibudu mongo est le premier enfant de Nzébi. Peut étre
est-ce la méme personne que Mayu Manzébi ?

- Pour Ndenga, la grand-mére de tout le monde est Yoyo une femme
pygmée.

- Pour Doumagni, Yoyo et Ibudu Mongo sont dans un rapport de filiation
sans que le sens en soit précisé.

- Pour Nyangadoumou, Yoyo, Pygmée est le premier enfant de Nzébi. La
formule suivante va dans le méme sens :

Nzébi abota baana tsaambu tsaléla Mununu
Nzébi mis au monde sept enfants et en plus Mununu

- Pour Ndombi, Mununu est un Pygmée et serait demeuré dans la forét.

Mununu P’ancétre des Pygmées aurait donné naissance aux habitants de
Koto.

- Pour Doumagni, au début il n’y aurait eu que Nz¢bi et Mbéli qui était
un Pygmée. Tébi qui serait ’autre nom de Nz¢bi aurait donné naissance a
sept fils, 8 Mayu Manzebi et & deux femmes pygmées : Mununu et Ibudu
Mongo.

5 - Pigha Nzanga et Nzanga

- Selon Indeba : Pigha Nzanga est la sceur de Nzanga.

- Selon Ndenga : Nzanga est le premier fils de Tsikhabokula.

Pigha Nzanga est un enfant européen de Bangela; elle n’a pas eu
d’enfants.

Pigha Nzanga et Nzanga ont donné naissance a une fille du nom de
Nzanga Dudu qui aurait été la femme de Nzébi, un deuxiéme Nzébi.

- Pigha Nzanga était de la descendance de Mbéli.

- Pierre Ndombi pensait que les habitants de Koto pouvaient étre des
Batéké.

53



2. LE RECIT DE KOTO

Lorsque, au cours du recensement de Dziba-Dziba, je découvris
I’existence du clan, ibandu, les jeunes gens qui m’accompagnaient furent
ravis de me présenter Mboundou-Mboundou et que celui-ci veuille bien me
dire le récit de Koto. Ainsi, par ce récit, ils répondaient a toutes les questions
dont je les accablais depuis quelques jours. Offrir Koto a I’observateur c’est
dire son identité, son origine et sa nature.

A tout observateur de la réalité nzébi qui veut savoir ce qu’est le clan, on
propose le récit de Koto. Tout simplement parce que selon la formule, Koto
est le lieu de naissance des clans. Ce récit est incontournable pour qui veut
connaitre I’organisation sociale des Nzeébi.

Trois des versions présentées ici ont €té recueillies au Gabon par
I’administrateur Alain Maclatchy, par I’experte en développement Suzanne
Jean et par I’ancien gouverneur Hubert Deschamps. J’ai choisi de présenter
ces versions pour bien montrer que le récit de Koto est un récit ouvert et
qu’il n’est pas besoin d’étre ethnologue pour y avoir accés.

Les autres versions, auxquelles il faut ajouter le récit de Mboundou-
Mboundou présenté dans la premiére partie, ont été recueillies par moi-
méme, au Congo entre 1966 et 1970. Toutes ces versions montrent les
variations du récit de Koto et aussi sa capacité a incorporer les éléments de
la modemité religieuse ou politique.

Version A. Maclatchy

L’administrateur Alain Maclatchy fut le premier a publier le récit de Koto
dans un article paru sous le titre : « L’organisation sociale des populations de
la région de Mimongo (Gabon) ». La collecte du récit bien antérieure a sa
publication est a situer entre 1933 et 1935, période durant laquelle
Maclatchy fut chef du district de Mimongo. Le manuscrit fut déposé a
Brazzaville en 1936 et ce n’est qu’en 1945, qu’il fut publié dans le premier
numéro du Bulletin de P’Institut d’Etudes Centrafricaines avec d’autres
articles émanant pour la plupart d’administrateurs. Par la suite Alain
Maclatchy délaissa les sciences sociales et consacra ses loisirs a la faune de
I’ Afrique Equatoriale Frangaise sur laquelle il publia plusieurs ouvrages.

« Au début les hommes n’étaient que des gorilles errant dans la brousse
de Leyogo. L’un d’eux, Nzenge, plus entreprenant que ses congénéres, quitta
un jour son campement pour explorer les environs. Il arriva au pied d’une
haute falaise et vit a terre des coques d’arachides et des peaux de bananes. 11
comprit alors que d’autres animaux vivaient sur la falaise. Curieux, il revint
quelques jours aprés et trouva une femme, Niangi qui I’invita & monter a son
village du nom de Koto, sis sur la hauteur. Dés qu’ils eurent accédé a la
plate-forme, la femme prit un rasoir et rasa Nzenge, ne lui laissant que les
poils de la téte, des aisselles et du pubis. Depuis lors les hommes ne sont
velus qu’en ces endroits.

54



Le village Koto abritait de nombreuses femmes et était entouré de
plantations de toutes sortes. Tous les corps de métier y étaient représentés,
tisserands, forgerons, juges, etc.... Nzenge repartit chez les siens qui
contemplérent avec stupeur sa peau privée de poils. Il leur expliqua les
choses extraordinaires dont il avait été le témoin émerveillé, et les invita a le
suivre. Sept d’entre eux se décidérent : Buka, Mwele, Makweti, Kombila,
Ndombi, Bunzanga, Mbadinga. Ils subirent la méme ablation des poils que
Nzenge et prirent femmes.

De leurs unions naquirent des filles dont la naissance entraina un nouveau
partage des femmes et la création de six villages nouveaux. Ipidi fondé par
Buka et sa femme Magambo, Ndingi par Makweti et sa femme Sieyi,
Mastinga par Kombila et sa femme Baguli, Bukaya par Ndombi et sa femme
Mitsimba, Mungwem par Bunzanga et sa femme Basango, Mbadinga et
Mwele qui avaient une descendance féminine fondérent ensemble le village
Mbaya. Nzenge resta 2 Koto avec Niangi. Ces villages fusionnérent par la
suite en un seul qui prit le nom de Muahu, puis de Lekabu. C’est la qu’eut
lieu la séparation définitive aprés le partage des métiers : Buka se fit avocat,
Mwele forgeron, Kombila prit le mwiri pour protéger ses semblables des
vols et des meurtres, Ndombi prit un crocodile et le jeta & I’eau afin
d’acquérir le pouvoir de sauver ses semblables de la noyade. »

Version S. Jean

Suzanne Jean, experte au BDPA (Bureau pour le Développement de la
Production Agricole) rencontra le récit de Koto alors qu’elle menait une
recherche sociologique sur la région de la Ngounié-Nyanga. Elle fit
beaucoup d’autres recherches comparables, en particulier une sur la région
de Mossendjo au Congo. Elle soutint une thése sur les jachéres tropicales.

« Nzébi vivait autrefois & Yoro, sur la terre avec ses sept fils; ils
connaissaient une vie difficile n’ayant 4 manger que des racines. Un jour, en
se rendant a la chasse, un de ses fils partit trés loin, il rencontra une femme
du village de Kotto (dans le ciel) qui le conduisit clandestinement chez elle.
La il découvrit que les gens de Kotto connaissaient une vie beaucoup plus
facile que ceux de la terre et disposaient pour se nourrir d’une grande variété
de fruits et de plantes. De retour A Yoro, le fils de Nzébi raconta a ses fréres
tout ce qu’il avait vu. Ils décidérent alors de partir a la conquéte du ciel. A la
suite d’un grand combat d’ou ils sortirent victorieux, les sept fréres
s’emparérent des femmes ainsi que des plantes qui poussaient & Kotto, puis
ils partirent a la chasse et se partagérent d’une certaine maniére le gibier
capturé. Ensuite les sept fréres se séparérent et fondérent chacun un village ;
ils sont a ’origine de sept grands clans Bandjabi. Ces clans sont désignés
parfois par le nom de leur fondateur mais plus souvent par le nom de son
épouse. Ainsi les sept fréres se partagérent-ils les richesses dont ils
disposaient, mais — et bien que P’installation des sept villages puisse faire

55



présumer du contraire — il ne parait pas y avoir eu un partage territorial (au
reste ce partage serait en contradiction avec les principes de filiation
matrilinéaire et de résidence patrilocale, lesquels aboutissent nécessairement
a la dispersion des membres du clan). Notons que les plantes dérobées ne
constituent pas un interdit alimentaire et que la viande de chasse consommée
en famille n’est pas partagée de la maniére utilisée par les ancétres ; par
contre ce partage rituel est observé par les hommes lors des réunions de la
Société Secréte Mwi ri.

A ces sept clans principaux il faut ajouter celui formé par les descendants
de Bengela, dont nous ignorons ’histoire ; enfin, il ne faut pas oublier les

descendants de Mununu, le pygmée qui fut adopté par Nzébi.

Noms des sept fils N(;.glng:t:?cu; g;e)c::se Nom de la pla'nte ll’;r: ;:n‘:jmc?pn:un:; fae
par ordre de naissance fami dérobée au ciel
amille chasse

Buka Mwanda Banane Le dos

Mweli Bachambo Atanga La patte arriére
Mombo Sheyi Noix de palme La patte arriére
Kombili Bachuli Igname Le cou et la téte
Buzanga Bassango Mafls La patte avant
Ndombi Mitsimba Courge La patte avant
Nyembi Mbundu Taro Les boyaux

Tableau 2 - Les clans et leurs fondateurs selon Suzanne Jean

Version H. Deschamps

En 1961, Hubert Deschamps gouverneur a la retraite, au cours d’une
« collecte itinérante de deux mois », procéda au relevé des traditions orales
de I’ensemble des peuples du Gabon. Dans cette tiche il regut le concours et
le soutien des députés et du personnel administratif qui lui fournirent des
interprétes et lui trouvérent des informateurs. Les traditions des Nzébi
occupent 4 pages et le récit de Koto une demi-page d’un volume de 172
pages. Le récit de Koto lui fut raconté a Koulamoutou par Irogolo
(Monseigneur), qui n’était pas, me dit Pierre Ndombi, le meilleur
informateur sur la question.

Le passage de Hubert Deschamps au Gabon inaugure une période de
récolte des traditions orales et en particulier celles des Nzébi avec les travaux
de Pierre Sallée et de Gérard Collomb. Par la suite nombreux furent les
étudiants gabonais a récolter le récit de Koto. Les derniers en date, 3 ma
connaissance, furent ceux de Florence Bikoma et de Nestor Rigoud Ide.

«Les Nzabi sont venus du coté ou le soleil se léve. Le monde a
commencé a Koto. Nzabi était fils de Manondzo, fils de Dieu.

La sceur de Nzabi perdit un enfant. Nzabi, accusé de 1’avoir tué, se sauva,
traversa la riviére Léfidé (Léfini ?) et rencontra, prés de la grande forét, la
femme Bichi. Il fonda le village Ivanga et eut sept enfants : Bouka, Moug¢le,

56



Momba, Kombila, Boundzanga, Ndrombi, Nyémbi. Il ne connaissait pas le
feu, mais seulement les fruits de la brousse : kasou, nyenga, tsalemba,
nzianga, étombé, bahouvoulou.

Le Pygmée (Babongo) chassait avec ses chiens et poursuivait les rats. 1l
arriva prés de Koto, a une source ou il trouva la femme Péga ; il lui donna un
rat en dot ; elle cacha le Babongo et le nourrit. Le Pygmée prit les bananes et
le manioc et les apporta a Nzabi et a ses enfants. IIs firent la guerre aux gens
de Koto et les chassérent, puis ils découvrirent les poulets, les cabris, le feu
et les ustensiles en fer.

Repartis vers I’ouest, ils passérent les rivieres Rombo et Lébagni (Haut-
Ogoué). Ils suivaient les Pygmées, et les Pygmées suivaient les pistes des
éléphants. Les animaux étaient dans la barriére de Manondzo ; mais les
éléphants avaient cassé la barriére.

Les informateurs de Mbigou parlent aussi de Koto, puis de Tséghé, vers
IPest; c’est la que les Boumouélé et les Batsangui les auraient quittés.
Irogolo fait passer les Nzabi 8 Mossendjo ou ils auraient laissé les Batsangui,
puis ils auraient traversé la Nyanga, trouvé la mer 8 Mayoumba ; chassés par
les crocodiles et le froid, ils seraient revenus habiter ici. »

Version Lembomba

« Nzébi donna naissance a Buku sumommé Ibondzo parce qu’il était fou,
Bunzanga, Mwélé, Kombili, Ndombi, Mombo et Nyimbi.

Tsoba Mununu appelé aussi Nzengé Mikungu, était le Pygmée de Mwélé.
A Mukumi né lévanga, les fils de Nzébi se moquérent de leur pére, riant de
la hemie qu’il avait. Aussi Nzeébi chargea-t-il Nzengé Mikungu de lui
procurer de la nourriture et il lui montra la route de Koto. Nzengé partit a la
chasse, il emmena ses chiens pour chasser les écureuils et son arc pour les
singes.

11 remonta la rivére Ipidi sumommée Ipidi sia makoto, nzeli a kesembehyi
ce qui signifie « Ipidi des grenouilles, la riviére amie ». Tout en remontant la
riviére, il remarqua des débris de manioc qui descendaient au fil de I’eau. Il
connaissait ces signes parce que Nzebi les lui avait montrés avant de repartir
a Koto ou il avait fui ses fils. Nzengé arriva a Lédyana sur les bords de la
Rombo prés de I’endroit ou Pégha Masumu avait ’habitude de faire rouir ses
tubercules. Il entendit chanter la chanson des mbomo. C’était Pégha Masumu
qui, venant de Koto, descendait le long de I’arbre lenzinga pour arriver au
bord de la riviére. Nzengé se cacha; il la regarda laver ses tubercules et
puiser de I’eau. Au moment ou elle repartait Nzengé sortit de sa cache et lui
demanda de faire I’amour. Elle lui répondit : « Nous ne faisons pas I’amour
dans la forét, allons donc au village. » 1ls montérent tous les deux le long de
I’arbre lenzinga pour aller 8 Koto. En arrivant prés du village, elle lui dit de
passer derriére les cases et elle lui montra un signe, une feuille de bananier
posée sur le toit. Quand ils étaient dans la maison, Pégha Nzanga arriva en

57



criant. Pégha Masumu avait déja mis du munguli sur sa vulve et sur ses
fesses et s’était assise sur les feuilles de miposa. Alors Pégha Nzanga en
voyant cette couleur rouge crut que Pégha avait ses régles et il s’en retourna
dans sa maison (iletsi) en disant : Isulu amutu apenda, « je sens I’odeur d’un
ennemi. »

Aprés son départ Nzengé et Pégha firent ’amour et, de grand matin,
Nzengé partit 3 Mukumi ou il avait laissé ses fréres. Avant son départ Pégha
’avait encouragé a faire venir ses fréres a Koto pour qu’ils viennent battre
Pégha Nzanga afin de le punir de son refus de faire I’amour. Quand les fils
de Nzébi, guidés pas Nzengé vinrent & Koto, Pégha était au sommet de
’arbre mukumu, Nzébi monta lui aussi sur ’arbre suivi de Ndombi. Nzébi
frappa Ndombi avec son couteau a deux lames et Ndombi frappa a son tour
Nzébi avec un couteau semblable donné a Nzengé par Pégha. Nzeébi et
Ndombi moururent tous les deux et Pégha Nzangha se sauva et alla chez
Tebi fils de Mingélé qui était son grand-pére. Il descendit la riviére Léremba
et la Lebényi et arriva & la mer.

Les fils de Nzébi s’installérent a Koto et se partagérent tout ce qui s’y
trouvait, les plantes cultivées et les instruments de la forge, les marteaux, les
masses et les enclumes. Puis ils s’en allérent tous les sept a Kokekha.

A Kokekha ils créerent les clans et partagérent le pays en quartiers ou
mokona.

Les sept fils de Nz¢bi n’avaient pas de sceur. Bunzanga fut le seul a en
avoir une aprés avoir pris Pégha Masuru comme telle et I’avoir appelée
Basanga Tsélé. Elle fut la mére de Mboyi et Bunzanga la donna en mariage a
Mboyi a Nzuli qui était Basanga Kalanga et ils donnérent naissance a Mboyi,
Tsungi, Ngolo et Ikomba.

Mombo alla s’installer 8 Musonga

Bunzanga alla 8 Mugembé

Mwélé a Manda

Buku & Ndingi ne malélé khu mukuyu a sikha ngombi

Kombili & Matsinga na Ngondé ne munengi mbokha bakienga

Ndombi & Wala bikudu Musongo Mukama

Nyimbi & Mirumbi mbaya masihi.

Apres ce partage, Bunzanga alla 8 Musonga, chez Mombo dont il avait
épousé la sceur Musonda. 11 en eut une fille du nom de Bakimbi.

Un jour que Bunzanga revenait chez lui & Musongo, Mombo envoya
Bakimbi chercher Musonda sa mére qui était a la plantation. L’enfant appela
sa mére en lui disant : ¢ Pére mutsengi est 13, coupe lui les bananes babanga
et laisse les bananes babidi. > En entendant qu’on I’insultait de cette fagon en
le traitant de mutsengi, Bunzanga ne voulut pas dormir dans le village de
Mombo et emmena sa fille Bakimbi & Mugembé. Il réunit ensuite tous les
fils de Nzebi, ses fréres, en les mettant au courant de ce qui lui était arrivé et
leur dit allons tous nous baigner au marigot afin que nous n’ayons plus honte
d’épouser nos sceurs.

58



Bunzanga eut un deuxiéme enfant avec Niengi sceur de Masimba le
premier des Mululu. Puis Bunzanga épousa sa fille Bakimbi et eut d’elle une
fille du nom de Kundi. Et Kundi eut une fille, Mayélé mére de Bukandzia. »

Version Itikha

« Nos premiers grands se nommaient Tsikha Mikénda et Yoya, sa femme.
Ils mirent au monde deux enfants Manonzo et Kengé. Tsikha Mikénda et sa
femme sont morts. Les enfants sont restés. Entre eux ils se sont mariés.
C’étaient des Pygmées. Leurs premiers enfants furent Nzébi, Mbéli et
Bangela.

Nzébi a épousé une femme pygmée. Ils eurent des enfants : Bununu,
Buku, Mwélé, Nzengé, Ndombi, Kombili, Bunzanga et Nyimbi. Le premier
pagne du monde fut la main, le premier nom : moi, la premiére nourriture :
nyinga, tombo, kasa ; la premiére lame : kiémé, la premiére case : kubu, la
premiére chaise : lekunza.

Bokedo était la cloche de chasse des Basanga, Kékhédé celle des
Bavonda, Bavuru celle des Mbundu.

Nzengé Mukungu prit son filet, son chien et sa cloche et il entra dans la
forét. Aprés avoir tué I’écureuil idunda, il arriva prés d’une riviére dont le
nom était Mulolo. Il descendit sur la rive et suivit la riviére en remontant le
courant.

Chemin faisant il vit descendre sur I’eau des coques d’arachides et des
débris de graines de courge. Il continua & remonter la riviére et trouva une
nasse dans laquelle des tubercules de manioc étaient mis a rouir. Il arriva
ainsi jusqu’a I’endroit ou I’on puisait de I’eau. Il remonta sur la berge et
s’assit. La il entendit la voix d’une femme qui arrivait. Et lui était la, caché,
tenant son chien. La femme avait un panier dans lequel se trouvaient des
calebasses pour mettre |I’eau. Elle puisa I’eau, lava ses tubercules de manioc,
puis elle se lava. Enfin elle prit les tubercules rouis, en fit un paquet qu’elle
enveloppa dans un morceau de pagne. Nzengé Mukungu, pendant ce temps,
mangeait les déchets de manioc laissés par la femme. Alors que la femme
allait partir, elle vit Nzengé Mukungu. Elle fit alors un feu auprés duquel ils
se réchaufférent. Elle mit & griller des morceaux de manioc roui et ils les
manggérent ensemble. La femme avait une trousse a faire le feu ; le gargon lui
demanda de la lui donner. Et la femme lui remit la trousse. 1l lui demanda
encore : ‘ Quel jour pourrons-nous nous rencontrer a nouveau ? ° La femme
répondit : ¢ Demain matin. ’

L’homme retourna chez lui et le lendemain matin il revint 3 la méme
place. Il appela la femme et la femme arriva. La femme lui demanda :
‘ Comment t’appelles-tu?’ 11 lui répondit: ‘Mon nom est Nzengé
Mukungu, Pygmée des Makhamba. ’ Il demanda a son tour le nom de la
femme. Elle répondit : ¢ Je me nomme Pigha. > L’homme lui demanda alors
de partir avec elle dans son village. La femme refusa. Mais Nzengé I’obligea

59



a ’emmener. La femme le mit donc dans sa hotte, et elle partit ainsi avec lui.
Chemin faisant ils passérent au village de Malékha-Kéma habité par des
Bakota et des Bangomo. La femme lui conseilla de ne pas bouger. Ils
continuérent et arrivérent au village de Birukhu habité par des Mwankhinya.
Aprés ce village ils arrivérent au carrefour de sept chemins. La femme prit
une piste secréte qui la mena directement a sa maison. Elle cacha Nzengé
derriére sa maison, sous un arbre, puis retourna au carrefour reprendre le
chemin du village. Son frére se ficha contre elle, lui reprochant d’avoir
amené un étranger a Koto son village. Pigha prit un rasoir, une calebasse
d’eau, une petite calebasse d’huile et de la teinture de paddouck, le munguli,
et deux brasses de pagnes. Avec cela elle retourna a sa maison et alla voir
Nzengé qui était toujours caché et lui dit : © Quand il fera nuit, tu viendras
doucement derriére ma maison, que tu reconnaitras a la feuille de bananier
mise sur le toit ; ¢’est 13 ou tu dormiras cette nuit avec moi. ’

Son frére lui avait recommandé : ¢ Si tu as tes régles lorsque je viens chez
toi, il faut me montrer ton sexe pour que je sache que tu es dans le sang et je
reparte chez moi.’ La femme qui ne voulait pas que son frére vienne
pendant qu’elle était avec Nzengé dans la maison, prit le munguli et en
enduisit son sexe. De la sorte quand son frére vint et qu’il la vit dans le sang,
il repartit chez lui.

Avant le départ de Nzengé, le lendemain matin, Pigha lui dit: ¢ Ne
reviens plus ici car mon frére est terrible, mais dans deux lunes nous nous
retrouverons en forét.” Pigha lui donna un rasoir. Nzengé rentra chez lui et
retrouva ses camarades... »

Version Nyangadoumou

« Les deux premiéres créatures sont Adam et Eve.

Le péché entra dans le monde et Noa fabriqua I’arche et prit huit
personnes avec lui. C’est au temps de Noa que les Noirs perdirent la
connaissance de I’alliance de Dieu et oubliérent tout. Lorsqu’ils quittérent
I’arche, ils s’installérent tous 4 un méme endroit 4 Koto atsina. C’est le
premier village que les fils de Noa construisirent. Ils s’y multipliérent.

Les premiers fils de Noa sont Mbeli, Nzebi et Bangela bikiti. Ils vivaient
sans maison et n’avaient pas de clan. Méme Koto n’était pas un village mais
une sorte de rocher plat trés large ou ils se couchaient tous.

La ils décidérent de monter jusqu’au ciel et de fabriquer pour cela un
échafaudage appelé ikanda sia babongo c’est a dire ‘I’échelle du Pygmée’.
Quand I’échafaudage eut atteint une dizaine de métres ils ne purent continuer
car les fréres se mirent & parler des langues différentes et 4 ne plus se
comprendre. Alors ils commencérent 3 se quereller et la construction n’alla
pas plus loin car Dieu avait divisé les langues.

Tous les Nzébi vivaient dans un endroit appelé Kwanga. A Kwanga ils se
mariaient et avaient parmi eux des hommes sages. Dans ce temps-la on ne

60



donnait pas de biens pour se marier. Mais il y eut des disputes entre époux et
souvent le mari tuait sa femme. C’est ainsi que par une décision des sages on
commenga & donner des biens pour se marier. Quiconque tuait sa femme
perdait les biens donnés lors du mariage. Ceux qui tuaient leur femme
donnaient une autre femme en échange. Méme en cas de mort ordinaire de
I’épouse, le mari donnait une personne semblable. C’était le prix du sang
ou lébumi.

Aprés ces événements, Mwélé, Bunzanga, Ndombi, Kombolo et Buku
décidérent de supprimer le prix du sang.

La formule dit : Leku lanyakha, Mwélé na Mombo. C’est-a-dire : ¢ la mort
laissée par Mwélé et par Mombo.’

Les savants décidérent de creuser des trous et ont découvert le fer. Le fer
était produit par les fils de Mbéli, chez Mwandza. L’endroit ot il I’exploitait
s’appelait Lekhala.

Comme le fer était le premier des biens, tout le monde courait pour en
avoir et chacun donnait pour cela un fils, une niéce, un neveu.

Lorsque Mbeli et Nzébi se trouvaient a Kwanga, Pégha Nzanga et Mbéli
Biliti étaient & Koto atsina. Mayu Manzébi est le fils ainé de Nzébi et
Mununu est le fils ainé de Mbeéli.

Nzébi avant sa mort donna a Bunzanga les boules de munguli et les
pouvoirs qui y étaient attachés. 1| donna le tabouret 4 Buku et Mayu Manz¢ébi
vola tous les autres biens de Nz¢bi et s’enfuit & Koto en compagnie de Pigha
Nzanga.

Apreés la mort de Nzebi, ses fils qui I’avaient assisté voulurent récupérer
ce qu’il avait laissé et ne trouvérent plus rien puisque Mayu avait tout pris.
Alors Bunzanga se mit en colére et décida de faire la guerre 8 Mayu.

Nzengé Mulonda, Pygmée des Makhamba, rencontra Niengi, femme de
Mayu Manz¢bi. Il lui demanda ou elle habitait. Elle répondit: ¢ ou je
demeure personne ne peut y arriver.” Alors Nzengé lui répondit : ¢ je n’ai pas
besoin de connaitre ton village mais allons faire I’amour ensemble.” Aprés
avoir fait I’amour, Nzengé lui demanda encore de lui indiquer le village de
son mari. Elle lui répondit qu’elle ne le pouvait pas car son mari était
terrible. lls se séparérent, en se donnant rendez-vous pour le jour suivant.

A leur deuxiéme rencontre Niengi vint avec la bonne nourriture qu’elle
avait préparée et Nzengé repartit chez lui avec cette nourriture donnée par la
femme. Ses fréres lui dirent de retourner voir la femme et de I’accompagner
au village de Mayu Manz¢bi. En arrivant, chez elle, elle frotta son vagin
avec du munguli afin de tromper son mari et que celui-ci, la croyant dans ses
régles, ne vienne pas dans sa maison. Nzengé passa la nuit avec Niengi, 1l vit
tout ce qui existait 4 Koto. Il vit que le village était sur un rocher élevé car
pour y arriver on devait monter sur I’arbre lenzinga. 1l prit toutes les
nourritures qui se mangeaient 3 Koto pour les donner & ses fréres et que
ceux-ci deviennent aussi puissants que les habitants de Koto.

61



Le matin venu, la femme le ramena a I’endroit ou ils s’étaient rencontrés.
Nzengé retrouva ses fréres et leur donna tout ce que 1’on mangeait a Koto et
il leur décrivit Koto et le chemin qui y conduisait. Ils se préparérent alors a
lattaque de Koto. Ils partirent tous, Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo,
Bunzanga, Ndombi, Nyimbi sumommé Mbadinga a nzundu, surnommé
aussi Matsokana.

Bunzanga avait pris la téte de ses fréres, mais Ndombi se disputa avec lui
et passa le premier. Ils étaient par groupes de deux : Ndombi et Bunzanga,
Buku et Mwélé, Kombolo et Mombo et Nyimbi était seul, un peu comme le
planton de ses fréres.

Ndombi entra dans la premiére maison de Koto, celle qui était devant
toutes les autres, celle ot Mayu Manzeébi avait mis tout ce qu’il avait volé a
Nzébi au moment de sa mort. Il y avait :

- les cloches de chasse : les mandiba, les miyakha, les bibanda.

- Les plantes cultivées, la canne a sucre, 1’aubergine, les bananes,
I’aubergine amére, la grosse calebasse, la courge a graine, la citrouille, les
pois de terre, le tabac, le piment, I’arachide, le manioc, le mais, I’igname
mavendi, I’igname bambala.

C’est alors que Mayu Manzebi survint et qu’il blessa Ndombi et se sauva.
Bunzanga ramassa Ndombi et poursuivit Mayu qu’il blessa au bord de la
riviecre. Mayu et Mbéli Biteli-Bangela descendirent vers la mer et se
séparérent totalement des fils de Nzébi.

Les sept fils de Nz&bi prirent tout ce qui se trouvait a Koto. Bunzanga prit
Ndombi et I’attacha sur son dos avec une écorce séche de bananier. 1l
traversa la Lébényi sur le pont qu’il avait fait : Mutsétsendé a Nzonda. Tous
les six fréres traversérent sur ce pont sans rien donner 4 Bunzanga.

Lorsque Mwandza vint, il voulut passer sur le pont de Bunzanga et celui-
ci lui demanda de lui donner des gens pour le passage. Mwandza refusa et il
fit passer les fils de Mbéli sur son pont : Nyundu la loutre. Quand Ts¢kumbu
arriva a son tour, Mwandza lui demanda de lui donner des gens pour passer.
Tsekumbu refusa et passa sur son pont appelé Nzokha, I’éléphant.

Apres la traversée, tous les fils de Nzeébi vivaient dans un méme village a
Wala et ils passaient dans la forét en mangeant les mavoki, nyinga, nzika,
tundu, bisendzé, bioko, masokho, etc...

Mwandza avec ses fréres, fils de Mbeli, passa dans les plaines et
construisirent Kongo a putu. Aprés Kongo les fils de Tsokho construisirent a
Mimbunzu et ceux de Mwandza a Minyanda.

Mimbuzu na Minyanda bata beba mata Kongo

Nzondo, de Ingungu alla a Lesinga, Tsékumbu, de Bavonda a Mbuyu et
Lébamba fut le village des Loamba. Mwandza resta 4 Kongo o il construisit
une maison appelée ilétsi.

Les villages des fils de Nzebi furent :

- pour Bunzanga, Mungembé et Mbéda

- pour Buku et Ndinga, Moanda

62



- pour Mwélé, Manda
- pour Kombolo, Matsinga et Ngundu Minengi Mbokha abakienga. »

Version recueillie au nord de Mayoko

« Il était une fois, avant Jésus-Christ, un homme dans son village avec ses
plantations. Il choisit deux personnes, I’une femme, I’autre homme. Ceux-ci
s’occupaient des champs et des plantations.

Il fit deux autres personnes, I’une blanche, I’autre noire, une femme.
L’homme était chargé de voyager sur I’eau et la femme dans la forét pour
aller y chercher du bois. Ils partirent chacun de leur c6té.

La femme arrivée au milieu de la forét rencontra un vieux Pygmée
aveugle. Celui-ci lui demanda d’ou elle venait. La femme lui répondit : * Je
viens de notre village et je suis envoyée par mon maitre pour chercher du
bois.” Le vieux Pygmée lui demanda alors s’ils ne pourraient pas se marier.
La femme fut d’accord. Ils eurent beaucoup d’enfants qui ne vivaient que de
fruits de la cueillette.

De leurs sept enfants, le dernier était le plus aimé. Tous les jours les sept
fils allaient dans la forét ramasser des fruits et des graines. Le dernier fils
demanda a ses fréres de rapporter quelques graines a leur pére. Les autres ne
voulurent pas il fut le seul a rapporter quelque chose a son pére. Et il en allait
de méme tous les jours.

Un jour le pére prit son dernier fils 4 part et lui parla : ¢ Demain matin,
sans avoir peur, tu iras ot je t’indiquerai, tu descendras la riviére, puis tu
arriveras a un grand fleuve et tu continueras ton chemin.’

Le lendemain, dés le premier chant du coq, alors que ses fréres dormaient
encore il se mit en chemin. 11 descendit la riviére et arriva a son confluent
avec un grand fleuve qu’il traversa sans peur. Il vit sur sa gauche, comme
son pére le lui avait indiqué une riviére trés sale qu’il lui fallait suivre. I
suivit cefte riviére et arriva dans la plantation qui était comme le lui avait dit
son pére le but de son voyage. Suivant les conseils de son pére il demeura
dans un coin de la plantation. La il rencontra une femme qui gardait la
plantation. Elle lui dit que les hommes qui vivaient la avaient beaucoup de
nourriture. Elle lui demanda s’il y avait chez lui beaucoup de gens capables
de se battre. Il lui répondit par I’affirmative. La femme lui dit alors : °
Demain tu iras chez toi chercher tous ces guerriers.’

IIs passérent la nuit ensemble et le lendemain, le gargon se mit en route
avec la nourriture que lui avait donnée la femme.

Arrivé chez lui, il raconta a son pére tout ce qu’il avait vu et lui montra la
nourriture qu’il avait apportée. Le pére goiita cette nourriture et la trouva
bonne. 11 appela tous ses enfants et leur demanda d’aller a cette plantation et
de s’en emparer.

Le lendemain matin, tous les fils partirent. En arrivant a la plantation, le
propriétaire qui habitait en hauteur descendit en demandant ce qui se passait.

63



Au lieu de répondre les fréres I’attaquérent et le tuérent. Ils occupérent la
plantation, s’instaliérent dans les maisons du village et prirent les femmes.
C’est A partir de ce moment que I’on s’est mis a distinguer les clans. »

Autre version recueillie au nord de Mayoko

« Koto était un village ou toutes les choses se trouvaient. Koto a été
trouvé par le Pygmée Igéni. Il habitait la grande forét et vivait tout nu.
Lorsqu’il eut trop faim, il partit avec son camarade. Ils avaient pris leur arc
pour se procurer de la viande. Ils arrivérent prés d’une riviére et virent
descendre au fil de ’eau des graines d’arachides et des graines de courge. Ils
virent aussi les bassins dans lesquels les femmes mettent le manioc a rouir.
Ils se mirent & I’affiit prés du sentier qui conduisait aux bassins. Trois
femmes vinrent et virent Igéni et son camarade. Les femmes leur
demandérent d’ou ils venaient. Ils répondirent qu’ils venaient de la chasse et
montrérent les deux écureuils qu’ils avaient déja tués. Ils cédeérent les deux
écureuils aux femmes qui leur donnérent du manioc roui en échange. Igéni et
son camarade retournérent a la chasse et les femmes a leur village.

Le lendemain matin Igéni son camarade et un autre sont allés & nouveau a
la chasse. 1ls tuérent deux singes et retournérent prés de la riviére a 1’endroit
ou la veille ils avaient rencontré les femmes. Les femmes leur donnérent du
manioc et des graines de courge préparées. Les trois chasseurs leur
donnérent a leur tour les singes. Ils demandérent ensuite le chemin pour se
rendre & Koto. Les femmes le leur indiquérent. Une des femmes leur indiqua
sa maison au bout du village en leur recommandant de passer par derriére.
Le soir venu Igéni monta a Koto et pénétra dans la maison de la femme et y
passa la nuit. Mayu, le ngabula de Koto, cria dans la maison des hommes
disant qu’il y avait un étranger dans le village.

Le lendemain matin, la femme donna a Igéni toutes sortes de nourriture et
le reconduisit jusqu’a la riviére puis elle s’en revint a son village. Lorsqu’il
retourna au campement de chasse, Igéni distribua tout ce qu’il avait regu a
Buku, Mombo, Bunzanga, Ndombi, Mwélé, Basengi, Masimba, Kombolo et
Ndumbu.

Le lendemain matin, ils formérent plusieurs groupes pour aller combattre
les habitants de Koto et s’emparer de leurs biens. La route passait sur la
racine de I’arbre lenzinga, et cette route était fermée par la liane ibanga. Ils
avancérent sur ’arbre lenzinga et passérent sur la liane ibanga. Arrivés a
quelque distance de Koto ils s’arrétérent pour discuter ensemble. Basengi
affirmait que le pays était a lui et les autres lui répondirent qu’ils partiraient
avant lui et il accepta. Ndumbu est passé devant, Bunzanga a suivi Ndombi
et Basengi était le dernier du groupe.

Dés que Ndombi fut arrivé au bout du village, Mayu langa son couteau de
jet (lewélé) qui atteignit Ndombi au ventre. Bunzanga, son beau-frére, le

64



ramassa et le mit sur son épaule aprés avoir attaché ses entrailles avec un
rejet de bananier.

Bunzanga en pénétrant dans la maison des hommes ramassa un paquet de
graines de mais. Basengi prit les boutures de manioc qu’Igéni son neveu lui
montra, Ndombo ramassa les graines de tabac, Kombolo les arachides,
Mwélé les noix, Mombo..., Tsékumbu les malengé, Buku les bananes,
Masimba..., Ndombi..., Muketa prit la peau du varan.

Mayu s’était enfui et ils quittérent Koto aprés y avoir mis le feu. Avant de
traverser la Lébanyi ils s’arrétérent et discutérent. Bunzanga, Tsékumbu et
Buku décidérent que tous ceux qui passeraient la riviére leur donneraient une
femme pour le prix de la traversée. Et tous les autres dans leurs clans
donnérent des femmes a I’exception des clans de Mwandza qui sont Mutata,
Ngala, Isakha, Balili, Mbondu, Tsongo et Makanda. Ceux-ci traversérent sur
le dos de la loutre.

Apres la traversée de la Lébeényi ils construisirent un village du nom de
Wala Bikundi Misongé Kama. Ils firent des plantations et mirent au monde
des enfants. Aprés quelques années, ils sont allés batir un autre village du
nom de Kokhasa Miyongho ce qui signifie, séparation des clans et des
lignages.

Partant de Kokhasa Miyongho, Basengi est allé construire Kongo pour
tous les gens descendant de Mwandza qui se répartirent les différents
quartiers, mokona : Ngala alla 8 Kokha, Mutata & Mubili, Baléli 8 Muyomi,
Tsongo a Miyemba, Makanda 8 Manda, Mbundu a Mirumbi.

Quand tous ceux de Mwandza eurent un quartier, le beau-frére de
Basengi, le nommé Bunzanga, est venu. Pour ne pas lui faire honte, Basengi
lui donna une petite partie de la forét qui restait. Au milieu de cette forét il y
avait un arbre mugembé et Mugembé est devenu le nom du quartier de
Bunzanga. Puis Masimba, le frére de Bunzanga vint ensuite et Bunzanga lui
montra une toute petite forét ou il y avait un arbre mukumu. Un aigle mbeda
pondit ses ceufs sur cet arbre et le quartier de Masimba et des Mululu
s’appela, a partir de ce moment-la, Mbéda. Buku occupa Ndingi, Ndombo
Mukokha, .... etc... »

3. LE PARTAGE DE KOTO

A Koto les sept fils se partagérent les femmes et les plantes qui s’y
trouvaient.

Les femmes

- Selon Ndenga : On ne sait pas oi Nzébi et Mbéli trouvaient des femmes
- Selon Mambangou : Apres la prise de Koto chacun s’est emparé d’une
plante et d’une femme

65



k7

¥

L

Rt G AN D . i B L 0K

- Selon Lendoyi : C’est a Koto, apreés la bataille, que les fils de Nzebi ont
eu des femmes

- Selon Indeba : Deux formules donnent Koto comme lieu d’origine de la
descendance de Nzébi

Koto a Piga Nzanga letakhu la Nzébi
Koto a Piga Nzanga I’origine de Nzébi

Koto a Piga Nzanga letakhu la bibandu
Koto de Piga Nzanga |’origine des clans

- Nz&bi eut sept enfants ; le huitiéme était Mununu. De méme Mbéli eut
sept enfants ; le huitiéme était ; Ibudu Mongo. Mununu et Ibudu Mongo sont
deux femmes pygmées données par Manonzo.

- Mununu est dite :

Mununu, dokholo mwana ilembé
Mununu, la fille trés soumise

Mununu a donné naissance d’une part aux Pygmées, d’autre part aux
gorilles et aux chimpanzés.

- Selon Ngondza, Nzébi donna naissance a sept fils et en plus 2 Mununu

Mununu donna naissance a deux filles, Yoyo et Ibudu Mongo

Yoyo et Mwelé donnérent naissance & Nzengé Mukungu

Ibudu Mongo et Mwandza donnérent naissance a Tsékumbu, Mbungu,
Makamwandza Mukéta, Baseyi et Ivoro

Buku prit pour femme Ngundu. Ils donnérent naissance 8 Mukanyia

Mombo prit pour femme Nyomba et ils eurent un fils

Bunzanga prit pour femme Musonda et eut deux filles Bakimbi et Témbé

Kombolo n’eut pas de femme. Il eut de la famille par Mombo.

- Selon Doumagni, Bunzanga lors du partage des animaux prit pour lui le
chat afin de compenser la mort de Ndombi. Il prétait le chat aux Pygmées et
ceux-ci lui donnérent Ibudu Mongo en échange. Bunzanga la nomma
Tsokho. Basengi appelé aussi Mwandza la prit pour femme. Ils eurent deux
filles Tsokho Nzingi ne Mulengi et Tsokho Lékhaba. Quand Ibudu Mongo
mourut, Bunzanga prit les deux filles.

- Selon Ndombi, c’est seulement Tsokho Lékhaba qui serait revenue a
Bunzanga. Elle aurait donné naissance par la suite aux Siongo et aux
Mitsimba. Tsokho Nzingi ne Mulengi serait allée a Basengi et aurait donné
naissance aux Ingungu, Bukondzo, Mikhala, Nyanga et Loamba.

66




Les plantes cultivées

A chaque clan correspond une ou plusieurs plantes. Ces plantes sont dites
mbutu (sing. lebutu) c’est-a-dire semences, boutures, et d’une fagon plus
générale origines.

Selon Doumagni, a Koto, Bunzanga prit toutes les plantes et les répartit
entre ses fréres. C’est surtout le mais dont Bunzanga s’empara qui aurait fait
I’objet des convoitises. Son attribution causa de nombreuses disputes.

11 donne les formules suivantes :

Basanga mu baputu Bakhuli mu mavéndi
Aux Basanga les mafs aux Bakhuli, les ignames mavéndi
Makakese ngebé a Mwanda né létoto
J'ai trouvé un petit des Mwanda avec des bananes
Ya tsékhe a péénda Ndumba Yombo musi Mukokha
Au bord du champ d’arachide Ndumba Yombo maitre de Mukokha.

Selon Pierre Ndombi, le safoutier était a I’origine pour Ndombi. Puis on
I’attribua a Mwelé. Il aurait une section de clan a I’origine du safoutier.
Toujours selon le méme informateur kolatiers et safoutiers n’ont été connus
des Nzabi qu’a partir de leur rencontre avec les Téké et les Tsaangi.

Ndombi et le miel
- Doumagni donne la formule :

Ndombi abéta buye mupéngé mule kémbi le makaya nzo ilekakha
« Ndombi n’ayant pas de feuilles mit le miel dans sa besace (en kapok)
et avec sa main il empéchait le miel de couler. »

Doumagni ne sait pas pourquoi Ndombi manquait de feuilles. Ngondza
apporte, sur ce point, une précision intéressante : I’endroit ou se faisait le
partage était en savane, c’est pour cela que Ndombi n’avait pas pu trouver
des feuilles pour emballer le miel.

Les courges et les Bavonda

L’éléphant est venu déféquer a I’endroit ou se trouvaient les Bavonda et
de ses crottes est sortie la courge a graines, nzaka. Les Bavonda ont aussi la
courge malengé dont on mange la pulpe.

Mubokha et le tabac (Doumagni)

C’est Mubokha Nzingi qui apporta le tabac aux Basumba. Il avait caché
les graines de tabac dans ses cheveux. Arrivé chez lui il a semé le tabac en
secouant la téte.

67



Il aurait dissimulé les graines dans ses cheveux car il ne voulait pas les
montrer aux parents de sa femme qui habitaient vers les montagnes Moanda
et Budinga. Il n’est pas précisé si Mubokha avait volé ces graines a ses
beaux-parents.

4. APRES KOTO

Les habitants de Koto

Aprés la bataille de Koto, ceux des habitants de Koto encore en vie
donnérent naissance a :

Lebota Bangela ngakha Ndinge Lesombo
La lignée de Bangela parents de Ndinge Lesombo (Lendoyi))

Les villages successifs des sept fils

Aprés Koto commence la migration des sept fréres marquée par des
villages successifs et par des traversées de riviéres.
Apres la bataille de Koto a Pegha Nzanga, les sept fils allérent a :

Koto a katekha mitété
Koto ou I’on attacha le butin

Puisa:

Koto a teengi mindzembé
Koto le lit des mindzembé

L’arbre mudzembé appelé aussi mutsétséndé. Le tronc porte de longues
épines. Ce nom fait allusion au fait qu’a cet endroit, les insectes les piquérent
durant la nuit.

Puis ils allérent 2 Mitélé mia nzumba

Puisa:

Makulu miléké tsambu
Carrefour des sept terriers de rat palmiste

(muleka : terrier du rat palmiste)
Puis a Manokedo : ¢’est-a-dire terrain sec sur un plateau
C’est 2 Manokedo que se situerait 1’épisode de la porte ouverte.

68



La traversée de riviéres

La premiére traversée aprés Koto est la Lébiya ou chacun dut faire un
radeau pour traverser. La formule dit qu’ils traversérent sur sept radeaux,
masabu tsambu, (ou ponts suspendus ?). Aprés la traversée, Nyimbi mit le
pied sur un nid de puces, de poux et de punaises parasites du vampire,
lenzanga, sur lequel se trouvaient des pouvoirs.

La deuxiéme traversée est celle de la Lébényi :

Lébeényi andolo nzeli Bawandji na Buduma
La Lébényi, la riviére des Bawandji et des Baduma

Ils étaient obligés d’avancer parce que d’autres se trouvaient derriére eux.
Ils arrivérent ainsi devant la Lébényi ot il y eut une bataille.

Tout le monde traversa sauf Nyimbi qui resta le seul de 1’autre c6té. Tous
les autres fréres furent d’accord pour I’abandonner. C’est alors que Ndombi
étendit sa toile d’araignée et le fit passer. Ndombi était blessé et ne pouvait
marcher qu’en s’appuyant sur Bunzanga.

Apres la traversée de la Lébényi ils s’installérent dans un méme village,
chaque quartier (ou mokona, pl. mikona) étant attribué a un des fréres. Les
quartiers se répartissaient de la fagon suivante : Buku a Ipidi, Mweélé a
Manda, Mombo & Idundu, Kombolo & Vuki, Bunzanga & Mugémbé, Ndombi
a Waalu et Nyimbi @ Mirumbi.

Waalu et Mirumbi étaient séparés par la riviere Lékumu. C’est a8 Waalu
que Ndombi inventa la cithare et 8 Mirumbi que Nyimbi inventa le tambour.

Les dya

Le titre de dya ou da est porté par les sept fils de Nzébi et par quelques-
uns de leurs descendants. Parmi ces derniers il y a dya Tsenga Mbenga, dya
Pendi, dans la descendance de Ndombi, par exemple, on trouve dya Busaka,
dya Tsamba, dya Mavada etc...

On devenait dya au cours d’une cérémonie ou le postulant était élevé
(¢lever : ubiala) sur le mikhoba sorte de siége élevé construit pour
circonstance dont le tabouret actuel n’est que le rappel.

Pour Doumagni : La durée pendant laquelle on était dya était trés courte.
On n’était dya que pour un temps limité. Tous les gens venaient apporter
leurs pouvoirs magiques au dya qui devenait ainsi trés puissant. Il mettait a
profit cette puissance pour ravir des gens et agrandir son clan. Par exemple,
lorsque quelqu’un venait s’asseoir sur son siége, il le prenait et le mettait
dans leur clan.

Selon Ngondza, la puissance qu’ils accumulaient était trop forte par eux
et les tuait. C’est la raison pour laquelle ils ne demeuraient pas longtemps
dya. Mwelé, Bunzanga et Mombo ont été dya pendant une saison, iléma imo.
Kombili, Nyimbi, Ndombi et Buku ne I’ont été que peu de temps.

69



Mwelé a été le premier dya, puis Mombo, puis Buku.

Pour devenir dya, il fallait produire la peau d’un animal.

Mwelé est devenu dya avec la peau du varan tué par Nzengé Mikungu. 11
en avait pris la peau et I’avait portée,

Mombo est devenu dya avec le chat sauvage, inzindi, qu’il avait lui-
méme tué en forét.

Ndombi est devenu dya avec la peau du chat domestique. Le premier
Ndombi était déja mort. C’est un de ses descendants portant le méme nom
qui est devenu dya de cette fagon. C’est Bunzanga qui avait obtenu le chat
pour Ndombi car, lors du partage, ses autres fréres ne voulaient rien lui
donner.

Kombolo est devenu dya avec le galago, lekenyi, qu’il tua lui-méme.
Selon Ngondza, Buku serait devenu dya avec la panthére.

Selon Doumanyi, c’est faux puisque c’est Bunzanga qui a pris la panthére
pour devenir dya.

Selon Mambangou, Ndinga Lesombo est peut-étre le seul dya dans la
descendance Bangela. En fait, il semble qu’il n’ait pas été élevé sur le
mikhoba.

Les clans et les animaux

A chaque clan correspond un animal (ikoko, pl. bikoko) qui n’est pas
consommé. Cet animal peut étre celui avec lequel le fondateur du clan ou un
de ses descendants est devenu dya. Un autre événement peut avoir lié le clan
a un animal.

Comment les Bavonda devinrent les parents de I’éléphant.

Deux jeunes gens, I’un des Makhamba, ’autre des Mbundu, étaient partis
prés d’un étang pécher des grenouilles. Au bord de I’étang, le gargon des
Mbundu apergut un éléphant mort. Il appela son frére et le lui montra. Ce
dernier proposa de dépecer aussitét ’animal. Le gargon des Makhamba
conseilla d’aller chercher I’aide des péres et des oncles pour faire ce travail.

Les deux jeunes gens n’habitaient pas le méme village et leurs oncles non
plus. L’oncle des Mbundu habitait plus loin que celui des Makhamba. Ils
partirent donc au village des Makhamba. Les hommes vinrent et se mirent a
construire des huttes, & fabriquer des séchoirs et & ramasser du bois pour
fumer la viande. Le matin suivant ils commencérent 4 dépecer I’animal.
Quand le dépegage fut terminé, il ne restait que les intestins et un morceau
de trompe. Si bien que lorsque I’oncle des Mbundu vint tout était terminé.
On lui donna le morceau de trompe et les intestins et on lui dit que le partage
de la viande fumée se ferait au village.

Quand toute la viande fut fumée, on en fit des charges que I’on emporta
au village. Le jeune homme des Mbundu avait une charge d’intestins alors
que celui des Makhamba avait de la bonne viande fumée et les deux

70



défenses. lls partirent faire le partage chez un homme des Bavonda dont le
village était proche. Celui-ci leur dit de laisser la viande dans son village et
de revenir prendre la viande aprés s’étre reposés.

Le lendemain ’lhomme des Bavonda envoya des invitations aux villages
voisins pour une féte ou il prendrait le nom de Bavonda ba ngakha nzokha,
c’est-a-dire « Bavonda parents de I’éléphant. » Le village se remplit
d’invités, le tambour fut battu toute la nuit et le lendemain I’homme des
Bavonda s’assit devant tout le monde sur son tabouret et dit : « Désormais
vous ne m’appellerez plus seulement Bavonda, mais Bavonda ba ngakha
nzokha. 1 prit la moitié de la viande et la distribua aux gens en disant Me ma
biala, c’est ma nourriture (et mon honneur). »

Ayant appris que I’éléphant était partagé et que I’homme des Bavonda
avait pris le nom de I’éléphant, les deux jeunes gens et leurs oncles
accoururent. L’homme des Bavonda se facha et leur dit : « Cet éléphant était
pour moi, je vous avais simplement envoyé le dépecer et le fumer. Je vous ai
déja donné deux charges d’intestins et deux charges de bonne viande, je vais
donner encore une charge d’intestins a chacun de vous. » Ce qu’il fit.

C’est a partir de ce jour que les Bavonda sont dits les parents de
I’éléphant et que ceux de Mbundu ont pris le nom du Mbundu musopo taba
c’est-a-dire Mbundu, les intestins de la chévre.

Mw¢élé et le varan

Mwelé était Iépreux. 1l resta seul au village de Manda, abandonné par les
Makhamba. Il ne pouvait pas couper de bois aussi il ramassait les poteaux
des anciennes maisons pour les briler. On dit que Mwé¢lé serait devenu dya
pour avoir mangé le varan alors qu’en fait il ne voulait pas avouer qu’il
mangeait des margouillats.

Mbeembi abe pokho, babongo ne bayélésé
Le varan est béte, ce sont les Pygmées qui I’ont éduqué

Les Mutata, la loutre et les poissons

Les Mutata n’avaient pas de pont pour traverser la Lébényi. lls ont eu
comme bikoko les poissons qu’ils ont attrapé en traversant la Lébényi, et
aussi la loutre.

Comment les Basumba adoptérent le perroquet

Selon Ngondza: « Une femme qui voyageait pour rendre visite a sa
famille fut attaquée par des brigands. Comme ils s’apprétaient a la tuer, elle
et son enfant, un perroquet survint et parla. Les brigands en I’entendant
crurent que la femme voyageait avec une troupe nombreuse et ils s’enfuirent.
Depuis ce jour ol un perroquet sauva la vie de cette femme, les Basumba ne
mangent pas de perroquet. Le perroquet est devenu ainsi leur ikoko. »

71



II. LES RECITS CLANIQUES

A - LES RECITS DE LA LIGNEE DE NZEBI

Les sept fils de Nzébi: Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga,
Ndombi et Nyimbi donnérent naissance aux clans Mwanda, Makhamba,
Siéyi, Bakhuli, Basanga, Mitsimba et Mbundu. Cet ordre selon lequel les
sept fils et leurs clans respectifs sont cités suscite un accord général sauf,
bien sfr, en cas d’erreur comme on peut le constater dans le récit de
Maclatchy ou les positions de Bunzanga et de Ndombi sont interverties.
Cette unanimité tient au fait que cet ordre n’est pas celui de la naissance,
mais celui dans lequel ils furent nommés.

Les informations que j’ai recueillies sont des formules et des récits. Elles
ont été regroupées par clan pour en faciliter la lecture. Tous les clans ne sont
pas également représentés. Cela tient d’une part & leur importance respective
mais aussi a ’appartenance clanique de mes informateurs. Ainsi le chapitre
consacré au clan des Basanga est celui qui comporte le plus d’informations.
Cela tient, bien siir, au fait qu’il est un des clans importants avec un trés
grand nombre de maisons, mais aussi parce qu’un grand nombre de mes
informateurs appartenaient a ce clan.

Je souhaite que tous les autres clans ne m’en tiennent pas rigueur et qu’ils
trouvent, dans les déficiences qu’ils pourront constater, une incitation a
poursuivre I’enquéte.

1 - BUKU et les MWANDA

La folie de Buku

Selon Pierre Ndombi : « Buku se vantait et prétendait étre 1’ainé des fils
de Nzeébi. Comme les fils de Nzébi ne regurent pas de nom a la naissance, il
est impossible de savoir qui était ’ainé. Buku fut tout simplement le premier
a étre nommé. C’est la raison pour laquelle ses fréres Pont rendu fou. 11
termina sa vie en mangeant des ordures. Aussi il fut surnommé Ibonzo, celui
qui mange les excréments. En fait /bonzo est le nom de la pelote ou pilule
d’excréments que roule le scarabé, ikoroto, et qu’il enfouit en terre pour y
pondre ses ceufs. »

Selon Lembomba : « Buku fut enseigné par Mbimbishodi, le premier
magicien. Celui-ci lui donna un pouvoir, letengé, c’est-a-dire, le diable. Ce
pouvoir le rendit fou et il fut chassé par ses fréres de Kokekha. »

Dans d’autres versions Buku est soigné de sa folie par Mbimbishodi.

Apreés Kokekha, Buku alla a2 Ndingi et & Malélé qui sont deux mokona
des Mwanda. Ndingi signifie huile de palme et Malélé, fibre de palmier
raphia. Le mokona de Malélé est décrit par la formule :

72



Malélé khu mukuyi asikha ngombi
Maiélé ol le fantdme jouait de la cithare

11 faut signaler qu’une formule semblable figure dans les devises de
Kombolo. Par ailleurs le palmier et I’huile de palme sont attribués 8 Mombo
(cf devises 2 et 3) et aussi 4 Mwélé.

C’est a Malélé qu’il eut un premier fils du nom de Mupanga, puis
Mbenga meére de Tsinga puis Bakhinzi.

Buku et Ndumba Yombo

Selon Nyangadoumou : « Buku n’avait pas de frére aussi Bunzangs
décida de lui en donner un en la personne de Ndumbu, un fils de Mbéli. Ce
dernier avait piégé une panthére dans I’endroit ou il lui avait défendu de
chasser. Bunzanga en colére, le prit et le donna a Buku en lui disant :  Tu es
trop seul, voici un frére . »

Selon Doumangi : « Ndumbu était venu a Mugembé chez Bunzanga. Il
avait avec lui son arc et Bunzanga I’autorisa a chasser des oiseaux mais lui
interdit de tuer les panthéres. Ndumbu appela les oiseaux avec les graines de
ngeéké (lewedi ou isombo). Les oiseaux ne vinrent pas mais ce fut une
panthére qui arriva. Il tira et la tua. Il vint le dire a Bunzanga. Celui-ci lui
demanda de faire venir son oncle. Comme il n’avait pas d’oncle, Bunzanga
le garda avec lui comme son neveu. Bunzanga envoya Ndumbu chercher la
panthere. I se fit un collier de ses dents et mit la peau sur sa hutte. »

Selon Doumagni : « Buku avait installé un piége a oiseaux, mutedi. Une
perdix, ngueli y fut prise. Le neveu de Ndumba Yombo qui passait par la prit
la perdrix et la mangea. Buku I’apprit. Il alla le dire 8 Bunzanga : * Tu as eu
I’oncle pour ta panthére, le neveu a pris ma perdrix que devons-nous faire ? ’
Buku prit une fille du nom de Mbenga Tsinga. C’est Tsinga qui remplaga
Buku a sa mort. C’est I’origine des Ipéna si mukolo a ngueli. »

Une autre information contradictoire : Pour s’installer Ndumbu donna
Kasa Mbenga et non Ipéna si mukolo a ngueli.

Une formule :

Tsékha njidi nuta kakhata ye yindjiba tsimakwanga i mandila Bunzanga
ne Basengi ne Ipena sia nzo Muzinga

Cette formule fait allusion au partage du pays a Mingangha qui est décrit
comme |’endroit dur kakhata, allusion aux rochers, plateau, injiba, ou il y
avait des termitiéres, makwanga. C’est Ipéna de la nzo Muzinga qui a été
témoin du partage auquel se référe le mot mandila, milieu.

73



La naissance du clan des Mwanda (selon Lembomba)

1 - Buku arréta une femme pygmée qui lui avait volé des bananes. Cette
femme venait de Mukhendi a Nzomba, I’endroit ou se trouvaient tous les
Pygmés. Buku I’épousa et les descendants de cette union donnérent
naissance aux gens du clan Mwanda.

2 - Buku avait installé un piége a oiseau. Une perdrix y fut prise. Le
neveu de Ndumba Yombo passant par 13, prit la perdrix et la mangea. Buku
I’apprit et alla le dire & Bunzanga : « Tu as eu Ndumba Yombo pour la
panthére ; son neveu a pris la perdrix. Que devons-nous faire ? » Buku pour
se dédommager prit une fille de la famille de Ndumba Yombo. Cette fille
s’appelait Mbenga.

La descendance de Mbenga

Selon Lembomba : « Buku et Mbenga eurent deux fils, Mupanga Mbenga
et Tsinga Mbenga et une fille du nom de Bakhinzi. Aprés Bakhinzi, Buku
eut encore Masala, Indumbi sia mukéla taba et Mokonya Pendi. C’est Tsinga
qui succéda a Buku. »

Ndenga donne aussi Mupanga Mbenga et Tsingi a Mbenga comme fils de
Buku. Mais, selon lui, c’est Mupanga Mbenga qui aurait succédé a Buku.
Une information provenant du nord de Mayoko confirme I’information de
Ndenga.

Bakhinzi

Selon Nyangadoumou, cette fille de Buku avait 1’habitude de voler dans
une plantation ce qu’il lui fallait pour se nourrir. La femme, qui cultivait
cette plantation ne parvenant pas a surprendre la voleuse, disposa des
baguettes de bambou épointées, bisonyi, piquées dans le sol. Bakhinzi, en
venant voler dans la plantation, marcha sur ces pointes de bambou et se mit a
boiter. Pour n’étre pas reconnue, elle reccommanda a ses fréres et a ses sceurs
de marcher comme elle avec un baton. On la surnomma :

Bakhinzi nziate letembi lemo
Bakhinzi qui marche sur un seul pied

Kasa

D’aprés Nyangadoumou : « Ndumbu voyageait avec sa sceur Kasa.
Arrivés au sommet du village de Buku, Ndumbu s’installa et prit des déchets
de bois (mapeéyi ou bitsétsé) pour faire du feu et se chauffer. Buku qui le
surprit lui demanda de lui donner son fusil. Ndumbu refusa et préféra donner
sa sceur Kasa a Buku. Elle fut a I’origine de la nzo Kasa. »

D’aprés Ndombi : « Bunyombo du clan Mitsimba avait une femme du
clan Mwanda du nom de Ngundu. A force de sorcellerie, elle fut obligée de

74



se sauver. Elle se réfugia sous \’arbre mukasa (Erythrophleum guineense.
Dum). Et c’est la qu’elle mit au monde un gargon et une fille qui donna
naissance aux Mwanda Mukasa au lieu des Mwanda Ngundu. »

Origine de la nzo Ingemba

Les Mwanda Ingemba sont les descendants d’un homme de Si¢yi et d’une
femme pygmée du nom de Tata bwédi bwedi.

Les nzo des Mwanda

Par ordre alphabétique : Bunzinga, Busukhu, Butsumbu, Ibuna, Indumbi,
Kasa, Masala, Mibéndé, Mukhunya, Mupanga Mbinga, Muyinzi, Péndi,
Tsinga.

Les trois premiéres maisons (nzo kumu) sont: Péndi, Kasa et Tsinga.
Elles ne se marient pas entre elles, mais avec Indumbi et Mukhunya.

Ndumba Yombo

Numbu est aussi appelé Ndumba Yombo puisque Yombo est son pére.

La femme de Ndumba Yombo n’avait ni frére ni oncle. C’était une siréne
qui lui montra, en réve, I’argile et la fagon de la travailler pour en faire des
récipients. Il est dit :

Mamiwata keta ve mu ndueti
Selon Ndoyi, la devise de Ndumba Yombo :

Me Mudji a nzo a maama, Manganga a nzo a taata
Moi Mudji de la maison de ma mére, guérisseur de la maison de mon pére
Me Ndumba Yombo wa tole bambola tsambu i makulu
Moi Ndumba Yombo qui ramassa les sept arachides
oubliées 4 la croisée des chemins

Mbolo, plur. bambolo, sont les arachides oubliées sur le champ aprés la
récolte. C’est une métaphore pour les sept esclaves qui donnérent naissance
chacun a une nzo.

Selon Ngondza, quand Ndumba Yombo quitta Mukokha il alla & Ndingi
et a Bitsetsé.

Selon Lembomba, Mukokha et Bitsétsé sont les deux mokona de Ndumba
Yombo. Celui-ci, fils de Mbeli fut pris et donné a Buku. Une formule
affirme la dépendance de Ndumbu a I’égard des fils de Nzébi :

75



2 - Ndumba Yombo mukuengi a Mwél¢,
musoli a Mombo, mupéki a de Bunzanga u manayakha
Ndumba Yombo abatteur de Mwélg,
débrousseur de Mombo, faiseur de ruches de Bunzanga

Toujours selon Lembomba, Buku quitta le village de Ndingi et alla
trouver Ndumbu a Mukokha. 1 partit sous la pluie et le coq chanta en le
voyant arriver au bout du village. Ndumbu envoya ses enfants voir ce qui se
passait. Puis il sortit et dit & Buku d’entrer dans le village. Buku ne voulut
pas, pressé qu’il était d’aller retrouver sa famille. Mukokha se tenait dans la
plaine. Ndumbu lui dit d’acheter de la terre afin de construire une maison.
Buku lui donna une femme & laquelle il donna le nom de Ipéna si Mukolo a
Ngwéli.

Nyangadoumou rectifie 1’information précédente en disant que la femme
donnée par Buku 8 Ndumbu n’était pas Ipéna mais Kasa Mbenga.

Selon Lembomba, aprés son installation 8 Mukokha, Buku construisit une
hutte, comme celle des Pygmées. En faisant briiler la plaine pour cultiver,
Ndumbu fit briiler cette hutte. Aussi Buku qui avait donné une femme a
Ndumbu pour s’installer, en demanda une a celui-ci pour le dédommager.
Ndumbu donna une fille Ipéna du nom de Babisa. Leur rancune se termina
ainsi. C’est pourquoi les clans Budumbu et Mwanda sont dits fréres bien que
n’étant pas de la méme mére.

2 - MWELE et les MAKHAMBA
Une formule :

Mwélé undjia mu ngubu, Kombolo mu mutanya, Bunzangza mu mikélé
Mwélé mangeait par son bouclier, Kombolo ramassait les fuyards, Bunzanga par ses lois

Manger, dans cette formule, se rapporte soit & une action guerriére, soit a
une action de sorcellerie.

Une autre formule :

Mwélé bambeémbi, Mwélé inéni, songa Malemba, kumu Lébamba
Mwél¢é des varans, Mwélé le grand, habitant de Malemba, maitre de Lébamba

Il y a référence au varan que Mwélé dut produire pour devenir dya et aux
deux mokona de Malemba et Lébamba.

Mbémbi abe pokho babongo ne bayélésé
Le varan est béte, ce sont les Pygmées qui ’ont éduqué

76



A Manda, Mwélé devint Iépreux. Abandonné par les Makhamba, il resta
seul au village. Ne pouvant couper du bois, il ramassait les poteaux des
anciennes maisons pour faire du feu et mangeait des margouillats.

Selon Doumagni, on dit que Mwélé est devenu dya avec le varan. En
réalité c’est avec le margouillat.

Les surnoms de Mwélé

lIs sont donnés dans |’ordre

| - Musopo taba : Intestins de bouc. Dans un partage, Mwélé n’a pas
voulu prendre la viande ; s’estimant inférieur, il choisit les intestins.

2 — Ute mangubi uyakhala mambéla

3 - Mbundu bivanga

4 — Mbundu Mirumbi

Ces surnoms sont aussi des nzo dans le clan des Makhamba

Mwélé et Nzengé Mikungu

Dans la forét, bien avant d’arriver a Koto, Mwélé rencontra un Pygmée
du nom de Nzengé Mikungu et se I’appropria. On ne sait pas comment cela
se produisit. C’est Nzengé qui découvrit Koto.

La hutte ouverte (Nyangadoumou et Ndombi)

Mwélé voulut prendre Nyimbi comme son esclave et lui demanda d’aller
fermer la porte. Ce dernier le dit & Bunzanga. Bunzanga donna alors a
Nyimbi un pengé qui contenait des moustiques et lui recommanda, lorsque
Mwélé lui demanderait de fermer la porte, de répondre :

Minanga tsamba ko ukila nzo bwésé
Les sept grands doivent dormir la maison ouverte

C’est ce qui se produisit. Les moustiques de la sacoche firent merveille.
Tous dormirent sauf Mwélé qui fut accablé par les piqires des moustiques. Il
était tellement harassé qu’il finit par dormir debout. C’est ainsi que Mwélé
renonga a asservir Nyimbi. Une formule rappelle cet épisode :

Tsongo inéné iloko mambungu siakisa Mwélé mutélé
Oiseau-mouche I’illustre calebasse-terrier dormir Mwélé debout

L’expression iloko manbungu calebasse-terrier se retrouve aussi dans les

devises de Mombo ou elle peut étre interprétée comme le réceptacle de la
mémoire.

77



Les mokona des Makhamba

Successivement : Manda, Malemba, Lébamba

C’est 3 Lébamba que Mwélé est devenu le maitre des Makhamba.
Ndonga est un autre village des Makhamba.

Les nzo

Les gens de la nzo Mambengé sont les descendants de ceux que Mwél¢é
attrapa dans la vallée Mambengg¢.

Mwélé et sa femme Makhenzi eurent quatre enfants, trois filles Bukhama,
Bukutu et Munanza et un gargon, Bukéti. Ils furent a I’origine de quatre nzo
chez les Bakhuli.

Musikha, le safoutier, est une nzo muvigha des Makhamba. Fondée a la
suite du vol de safous sur un arbre qui appartenait 8 Mwélé.

Mwélé et Poseille

Selon Ngondza, Mwélé en coupant ’oseille (iloto) s’est blessé au doigt.
Ses fils et ses petits-fils ont ri parce qu’un homme adulte ne coupe pas
l’oseille devant les enfants et les femmes. Mwélé le faisait exprés pour
prendre comme esclave ceux qui riaient. Un récit comparable est donné par
Nyangadoumou avec de la canne i sucre.

3 -MOMBO ET KOMBOLO et les CLANS SEYI ET BAKHULI

Ceux de Matsinga

Selon Lendoyi, aprés le départ de Buku et de Bunzanga, Kombili, Mwélé
et Mombo quittérent le lieu ou ils se trouvaient et fondérent un village du
nom de Matsinga situé dans une savane.

La formule dit :

Bisi Matsinga na Ngundu Minengi mbokha bakienga
Ceux de Matsinga et de Ngundu Minengi chez les habiles danseurs

Matsinga et Ngundu Minengi sont donnés comme deux mokona des clans
Séyi, Mirundi, Basomba et Bakhuli. Il faut remarquer au passage que dans
les devises de Kombolo, Ngundu minengi est donné comme le nom d’un
personnage : Ngundu I’infatigable.

Kombolo avait une sceur du nom de Bakhuli. C’était une Pygmée qu’il
avait lui-méme épousé. La premiére fille qui naquit de cette union, du nom
de Irungi, fut épousée par Mombo et donna naissance aux Mirundi.

Par ailleurs, Mombo eut une autre femme appelée Makhendzi ou Kaya
qui donna naissance aux Sieyi.

78



La hache de Kombolo

Selon Ngondza, Kombolo et Mombo étaient beaux-fréres puisque
Kombolo avait épousé Kulatsomba qui était la seur de Mombo. C’est la
raison pour laquelle Kombolo emprunta sa hache a Mombo. Et il la perdit.
Elle fut retrouvée par Mubukha. De I s’ensuivit une brouille entre Mombo
et Kombolo. Ce demier quitta Matsinga.

Selon Lendoyi, Ngondi (ou Ngundu ?) est I’endroit ou se trouvait un
arbre qui portait un essaim d’abeilles. Ceux de Mubukha empruntérent sa
hache 4 Kombolo. En abattant I’arbre pour récupérer I’essaim, le fer de la
hache se détacha et tomba dans le miel et il fut impossible de le récupérer.
Aussi Mubukha donna une femme a Kombolo. 1l s’agit peut-étre de la
femme appelée Mbunda qui serait 4 I’origine des Basumba.

Ceux de Marimba

Pour Doumagni, ceux de Marimba sont les Si¢yi descendants de Mombo,
les Basomba descendants de Mubukha, les Bakhuli descendants de Kombili
et les Murundi. Ces clans sont appelés ainsi car ils disent 4 qui veulent les
entendre : « Nous aiguisons tous nos matchettes sur Marimba ». Bunzanga
n’a jamais habité Marimba.

Pour Ngondza, ceux de Marimba sont les Basumba, les Bakhuli, les Sié¢yi
et les Lombo. IIs ont en commun une pierre appelée Marimba sur laquelle ils
aiguisaient leurs matchettes. Les Basumba de la famille de To Mutsengi se
sont rencontrés 8 Marimba.

Pour Nyangadoumou, ceux de Marimba sont les clans des Makhamba,
Lombo, Basumba, Siéyi, Bakhuli. Leur riviére est Léyokho.

Pour Lendoyi, une formule qui fait partie des devises de Mombo décrit le
mokona de Musonga :

Bisi Musonga Mombo, konda lakha mukolo mandimba
Ceux de Musonga chez Mombo ou I’on entend
Keti angwelé makima ne bilala
De grand matin des cris et des pleurs

Origine des Mirundi

D’aprés Lendoyi, Mombo posa une nasse dans la riviere Rombo. En
allant la visiter, il surprit une femme pygmée qui était en train de prendre les
poissons qui étaient pris. [l I’attrapa et ’emmena au village. 11 lui donna le
nom de Mirundi du nom des poissons volés (sing. murundi). Mwélé vint
I’épouser et leurs descendants donnérent naissance au clan Mirundi.

79



Mombo, Kombolo et les Basumba

Selon Lendoyi, Mombo s’installa & Musonga avec sa femme Irungi. Ils
cultivaient ensemble (probablement avec Kombolo et Mwélé). Irungi en
allant a la riviére trouva deux femmes pygmées qui cueillaient du mafs dans
sa plantation. Elle les attrapa et les emmena chez Mombo son mari. Puis elle
le fit savoir a Kombolo, son oncle, en lui faisant savoir qu’elle avait mis au
monde deux enfants. Kombolo vint chez Mombo et Irungi. Il demanda a
Mombo de partager les enfants. Mombo lui donna I’une des filles et garda
I’autre qui s’appelait Mukuni. Kombolo épousa la femme qui lui avait été
donnée et lui donna le nom de Maremba. Elle mit au monde deux gargons,
Mubukha et Lundu et deux filles Hindi et Bupindi. C’est pourquoi Kombolo
est dit ’oncle des Basumba mais ceux qui connaissent savent qu’il est leur
pére.

Selon Lendoyi, Mombo donna une femme a Kombolo. Celui-ci la
surnomma Mbonda. Elle donna naissance aux Basumba. Ainsi les Basumba
descendent de Mbéli, mais aussi de Nzébi par les Bakhuli.

Selon Mubusi, Léyokho est le village des Basumba.

Selon Ngondza, les maisons des Basumba sont : Bulamba, Polo, Kwenzi,
Mavidi, Lundu, Midanga, Isida et Mubukha. Le maitre de toutes ces maisons
est Marimba.

Les relations généalogiques entre Mombo, Buku et Mwélé

Selon Ngondza, Mombo épousa Irungi et en eut deux filles Makhenzi et
Koyo. Makhenzi épousa Mwélé. Koyo épousa Buku. IIs eurent quatre filles
Bakiémé, Busonzi, Mbongo et Bitsekha.

Mombo aurait eu quatre sceurs : Témbé, Bakiimbi, Musonda mariée a
Kombili et une quatriéme dont il ne connait pas le nom.

Les devises de Mombo
1 - Selon Indéba,

Mombo Mabakha, aba bakuma, aba bavegha
Mombo le gagneur, gagna des maitres, gagna des esclaves

2 — Selon Lendoyi,

Mombo munanga, bukutu, bunyangélé misiedé
Mombo qui mange seul, généreux, qui extrait le couteau de jet

11 est appelé munanga celui qui a une nourriture spéciale et qui, de ce fait,

mange seul. Le verbe unyangélé signifie extraire, détacher. Mombo extrait le
couteau de jet de la blessure. Par extension il soulage ceux qui sont dans la

80



difficulté, il délivre ceux qui sont prisonniers. Le mot bukutu, celui qui a
pitié, va dans le méme sens.

4 - BUNZANGA et les BASANGA

Les informations proviennent, pour [|’essentiel, de Doumagni,
Nyangadoumou et Yakabimpakha

Le surnom de Bunzanga

Bunzanga est sumommé Buzanga bu mikélé. Ce qui signifie que lorsqu’il
juge, il dicte des lois qui sont impératives.

L’héritage de Nzébi et les pouvoirs de Bunzanga

1 — Nzébi mourut en I’absence de Bunzanga. Ses fils lui firent des
funérailles et quand Bunzanga revint ils lui dirent qu’ils ne savaient pas ou
leur pére était parti. Bunzanga alla jusqu’a la chute sur la riviére ou ses fréres
avaient mis le corps de Nzeébi et il récupéra ses ossements. Ce fut la cause de
la séparation de Bunzanga et de ses fréres et c’est avec les ossements de
Nzeébi que Bunzanga obtint le Ngoye.

2 - Le pouvoir du Ngoye a été obtenu par Bunzanga auprés des Wandji.
La formule dit :

Mudzi Babongo, Ngoyi né Bawandji, mukoma né bayambili
Mudzi Babongo, Ngoyi aux Bawandzi, les mots aux muyambili

Les Pygmées sont les spécialistes du Mudzi, les Bawandji sont les
spécialistes du Ngoyi comme les muyambili sont les maitres de la parole.

3 — A la mort de Nzébi, Mombo prit le tabouret, Mwél¢ la chaise-longue
et Bunzanga eut la boite, le kobo qui contenait les pouvoirs de Nzébi.

4 — C’est Mayu Manzébi, le premier fils de Nzébi qui hérita des pouvoirs
magiques de Nzébi. A la mort de Mayu Manzébi c’est Bunzanga qui en
hérita.

Ces pouvoirs étaient :

| - Mulonga le nzita : Ce bracelet & nceuds donne le pouvoir de tout saisir,
les gens, les connaissances...

2 — Lenzila le mubékhé est une protection pour les gens du clan. 1] se
présente comme un objet rond et noir.

3 — Levémbé le bukumu, le kaolin des maitres, c’est a dire la marque du
pouvoir.

81



Les rapports de Bunzanga avec ses fréres.

|1 - Bunzanga fit passer tous ses gens sur le tronc épineux de 1’arbre
mutsétsendé. Je n’ai pas pu savoir quelle était la riviére traversée, peut-étre la
Lébeényi, c’est a dire le haut-Ogooué ? Le passage put se faire parce que le
tronc de I’arbre avait été raclé sur un c6té et qu’on pouvait y marcher sans se
blesser. Aprés qu’ils eurent passé, Bunzanga retourna le tronc du coté des
épines et empécha les autres de passer. Chacun des clans qui traversaient
aprés que Bunzanga eut retourné 1’arbre de I’autre coté devait donner une
femme pour le prix du passage. Tous les clans payérent sauf les Bavonda qui
traversérent avec 1’éléphant et les Makhamba qui passérent avec le crocodile
de Mwélé.

2 - Selon Lendoyi, Kombili, Mwélé et Mombo reprochérent 4 Bunzanga
de faire des histoires. Ils lui demandérent de s’en aller et de partir rejoindre
son beau-frére Mwanza. De la méme fagon ils demandérent & Buku de les
quitter a cause de sa folie.

3 — Selon Ngondza, il y eut une guerre entre les Bakhuli et les Basanga.
Cette guerre amena a la dispersion des Nzébi. Aujourd’hui, si un homme des
Basanga veut épouser une femme des Bakhuli, il doit connaitre cette vieille
histoire et s’en excuser.

4 - Selon Doumagni, il n’y a pas eu de guerre entre ces deux clans mais
des mariages.

5 — Comment Bunzanga donna un frére a Buku qui n’en avait pas (voir
Buku).

6 — Les épouses de Bunzanga

- La premiére épouse est Mitolo sceur de Mwanza.

-La deuxiéme est Mayanda sceur de Mw¢élé et de Lundu qui donna
naissance & un homme du nom de Léduko.

- La troisiéme est Tsokho sceur de Ndombi.

- Une autre est Musunda a lakha.

7 - Origine de Musunda (selon Lendoyi)

- Kaya appelée aussi Seéyi, femme de Mombo eut un premier fils du nom
de Lakha le Mibongo. Le deuxiéme fils s’appelait Méyi. Méyi en allant chez
les camarades de commerce de Mombo vit un écureuil. Il appela des
Pygmées pour qu’ils le prennent dans leurs filets. Ils mirent leurs filets en
place. L’écureuil y fut pris mais les Pygmées ne le tuérent pas et le laissérent
s’échapper. Méyi demanda alors aux Pygmées de lui donner une personne en
compensation. Ils lui donnérent une femme a laquelle Mombo donna le nom
de Seyi sia koti a meyi autrement dit Séyi « venue » a cause de I’écureuil de
Méyi. La premiére fille qu’eurent Meyi et Séyi sia koti regut le nom de
Musunda a lakha. Elle fut donnée comme épouse a Bunzanga qui en eut une
fille du nom de Bakimbi.

8 — L’affaire de « Tata mutsengi » (selon Nyangadoumou)

Bunzanga avait une femme du nom de Musunda habitant Musunga,
village de Séyi. Un jour qu’il rentrait chez Iui en revenant de voyage dans la

82



région de llumbu (vers Mbigou), il demanda & son fils ol se trouvait sa
mére. Celui-ci lui dit qu’elle se trouvait au champ ibiti. Ces sortes de champs
installés dans les bas-fonds humides sont consacrés au mais et aux bananiers.
L’enfant partit chercher sa mére. 1l I’appela trois fois et celle-ci lui répondit.
L’enfant lui cria : « Taata mutsengi est arrivé, coupe-lui les bananes mbanga
(les moins bonnes) et laisse les bananes bidi (les meilleures). »

Pendant que Bunzanga était en voyage, Musunda avait pris pour amant
un homme des Makhamba (Mwélé ou Lundu?) et les Makhamba ne
voulaient pas que Musunda demeure avec Bunzanga. [’enfant considérait
cet amant comme son vrai pére et Bunzanga comme un étranger. Bunzanga
avait suivi ’enfant pour voir si sa femme était bien seule au champ aussi
s’entendre appeler Tata mutsengi par son fils fut pour lui une grave offense.
Trés en colére, il revint s’asseoir sous le hangar des hommes. Quand I’enfant
et sa mére qui ne I’avaient pas vu s’approcher de la plantation revinrent au
village, ils le trouvérent qui les attendait. Lorsque Musunda sortit les
bananes de son panier, Bunzanga vit que c’était des mbanga. 1l en fut trés
mécontent. Il s’en alla sans rien dire et se rendit 3 Kokekha ou il avait
rassemblé les Basanga.

9 — Les mokona de Bunzanga.

Kokha ou Kokekha est le premier village du monde. Tout le monde y
était rassemblé. Dans ce village Bunzanga donna un nom a chacun de ses
esclaves. Le mot de mukokha s’applique a la réunion de tous les parents lors
d’un déces.

Khwakha : ce nom vient des grenouilles khiwakha qui vivaient dans le
marigot de Léyokho ou les femmes de Bunzanga mettaient le manioc a rouir.

Bilembé : nom du hangar des hommes que Bunzanga fut le premier a
construire.

Mambungu : terrier dans les rochers ou vivent les porcs-épics. C’est la
que Bunzanga logeait ses porcs-épics magiques.

Minziumbi : Prés de ce village poussait en abondance le palmier raphia
minziumbi qui n’a que deux palmes et dont la séve est insipide.

10 - Bunzanga et Masimba et les relations entre Basanga et Mululu.

10.1 — Selon Nyangadoumou, les fils de Bunzanga allérent se promener
sur le chemin du village ou habitait Mwélé. Chemin faisant ils rencontrérent
Masimba qui était assis avec toute sa famille sous I’arbre mululu ngomba.
Les fils de Bunzanga lui demandérent d’ou il venait. Masimba refusa de
répondre et leur dit: « Vous m’avez trouvé ici, c’est donc 1a qu’est mon
village. » Mululu Ngomba fut donc le premier village de Masimba ou il n’y
avait que sa famille. Les fils de Bunzanga repartirent chez leur pére et lui
dirent : « Nous avons trouvé ton frére (au lieu de lui dire un homme) assis
sous un arbre. Nous lui avons dit de venir chez toi mais il n’a pas voulu. »

Bunzanga leur dit : « Allez derriére la maison et coupez de la canne a
sucre noire, musungu léyiba. Quand il I’aura mangé il se souviendra et
viendra chez moi pour n’étre pas seul. » Masimba, aprés avoir mangé la

83



canne i sucre noire, accepta de venir 4 Kokekha et il s’y installa avec sa
famille. »

On voit donc que Masimba n’est pas le vrai frére de Bunzanga. Ce sont
des fréres de rencontre. Ils se sont inventé une mére commune, Bulamba.

Bunzanga avait un mortier long en forme de pirogue, mbungu
andandaba. Les mortiers ronds et plats ont été inventés par Lundu, I’oncle
des Basumba. Pour faire circuler le mortier le long des maisons du village,
on avait attaché une liane 3 chaque extrémité ; ainsi les femmes le tiraient
depuis leur cuisine quand elles en avaient besoin, sans sortir dehors. Il était
dangereux de sortir des maisons car la panthére de Bunzanga sévissait.
Celui-~ci avait trouvé ce moyen pour éviter & ses femmes de sortir de leur
cuisine. En effet les fils et les neveux de Masimba regardaient les femmes et
les filles de Bunzanga et les suivaient jusque sur les plantations pour faire
I’amour avec elles sans que Bunzanga le sache. Bunzanga 1’apprit cependant
et donna I’ordre & sa panthére de détruire toute la famille de Masimba.
Voyant cela Masimba s’enfuit et se réfugia sous |’arbre mbéda o il ramassa
une plume du vautour inyonga, mangeur de noix de palme et de crabes.
Mbéda fut ainsi un autre mokona de Masimba et les gens du clan Mululu,
descendants de Masimba sont les gens de Mbéda.

Masimba qui avait peur de Bunzanga chercha des pouvoirs magiques
pour se défendre. Il alla chez les Pygmées qui avaient des pouvoirs. Ils lui
donnérent le pouvoir #sisi. Tsisi est un animal féroce dont 1’urine tue les
herbes. L’homme qui passe & 1’endroit ou tsisi a uriné devient impuissant.
Seule la liane ifundi pousse & I’endroit ou habite zsisi. C’est comme cela
qu’on reconnait ou il se trouve. Le pouvoir #sisi reste & I’extrémité du village
et son urine Ote toute leur puissance aux autres pouvoirs et méme aux
diables. Ainsi protégés les Mululu se multipliérent. La furent créées
plusieurs maisons : Kumba mulanza, Bunziongo, Makungulu, Ngoli.

10.2 - Recueilli au Nord de Mayoko, Bulamba donna naissance a
Masimba et & Bunzanga. L’ainé est Masimba. Cependant Bunzanga lui est
supérieur. Il voyageait beaucoup aussi ses connaissances étaient-elles
beaucoup plus étendues que celle de Masimba qui le reconnut, de ce fait,
comme son supérieur.

La constitution des maisons du clan des Basanga

La nzo Kundi

Bunzanga avait un frére du nom de Ngungu wunzia nzokha c’est a dire
Ngungu qui mange 1’éléphant. Lui seul savait tuer les éléphants avec le piége
ilungu. Avant lui les Basanga ne mangeaient pas d’éléphant. Un jour que
Ngungu avait tué un éléphant, il fit venir toutes les familles de ses femmes et
en particulier des Bangomo parents de sa femme Kundi. Aprés le dépegage,
il donna a chacun sa part et 4 la fin du partage il ne restait plus qu’un
morceau sur la claie au-dessus du feu.

84



Ngungu demanda a sa femme de lui préparer de la pate d’arachide pour
accompagner ce morceau de viande. Quand celle-ci lui apporta le repas au
hangar des hommes, il ouvrit le paquet et examina le morceau de viande. Il
vit tout de suite que ce n’était pas celui qu’il s’était réservé, mais qu’il
s’agissait de fongo, c’est a dire d’'un morceau de trés mauvaise qualité. Sa
femme avait donné la viande ndiyi a ses amants. Ngungu posa le paquet de
nourriture sans manger et suivit Kundi a la maison. Il regarda sur la claie et
vit que le morceau de viande avait disparu. Il demanda ou il était. Elle ne put
répondre. 1l entra en grande colére et dit : « Il y a trop longtemps que tu me
trompes avec ces Bangomo, moi Ngungu, ton mari, le tueur d’éléphant. » Et
il tua sa femme.

Il appela tous les gens de la famille de sa femme et leur dit : « Je I’ai tuée
parce quelle a donné a son amant le morceau de viande qui m’était
destiné. » Les gens de la famille de sa femme repartis au village se
préparérent a I’attaquer. Ils s’entendirent avec une autre de femme de
Ngungu pour le faire sortir et le tuer.

Il pleuvait et Ngungu demanda a cette femme de lui apporter de I’eau. La
femme refusa et il dut aller en chercher au hangar des hommes. En revenant
chez lui il trouva la porte fermée. Sa femme qui avait mis la barre en travers
mobindakha de la porte refusa de lui ouvrir. Les Bangomo surgirent alors et
le tuérent. Le matin la femme se sauva et les Basanga la poursuivirent. Ils
tuérent tous les Bangomo parents de cette femme. lls épargnérent les
femmes qu’ils gardérent comme esclaves. Ce sont leurs enfants qui forment
la nzo Kundi.

Pourquoi ceux de Kundi se prétendent les premiers des Basanga ?

Les pouvoirs hérités par Bunzanga de Mayu Manzébi n’ont pas été
partagés. Ce sont les gens de Kundi qui les ont gardés. C’est pour cela qu’ils
se prétendent les premiers des Basanga. En fait c’est Tsélé qui est la propre
sceur de Bunzanga. Elle n’avait que des filles et comme les pouvoirs ne
peuvent étre transmis aux filles, ils sont allés a ceux de Kundi.

Une formule stigmatise la position de Kundi :

Kundi adumu ngu Bunzanga
Kundi si réputé n’a pour mére que Bunzanga

Autrement dit « celle » qui relie Kundi aux Basanga est son maitre
Bunzanga.

La séparation de la nzo Mitakha

Bunzanga était devenu vieux et ses sceurs n’habitaient pas avec lui. II
envoya ses enfants comme messagers chez sa ni¢ce Mitakha pour dire a

85



celle-ci: « Ton oncle a faim, nous sommes venus pour chercher de la
nourriture pour lui. » Le chien de Bunzanga accompagna les enfants.

Mitakha accueillit fort mal les enfants. Elle les chassa. « Déguerpissez !
Ou ai-je un oncle ? Ne vous moquez pas de moi ! » Elle ne donna méme pas
d’eau aux enfants qui revinrent sans rien au village de leur pére. Ils lui
racontérent comment ils avaient été regus par Mitakha. Bunzanga fit dire &
Mitakha : « Tu es restée 4 I’écart de nous tous parce que tu as mauvais
caractére. » Depuis ce temps les gens de la nzo Mitakha ne sont pas avec les
autres Basanga et peuvent se marier avec eux.

La nzo Tsélé

Quand les enfants furent revenus du village de Mitakha, Bunzanga les
envoya chez Tsélé, pour lui demander, a elle aussi, de la nourriture. Tsél€ fit
asseoir les enfants, elle les fit manger et donna méme a manger au chien de
Bunzanga qui était venu avec eux. Elle prépara de la pate de graine de
courge et de gros pains de manioc que les enfants apportérent 3 Bunzanga.

Bunzanga fit de méme avec Kundi qui lui envoya aussi de la nourriture
qu’il partagea avec les enfants.

Bunzanga avait fait cela pour savoir laquelle parmi ses niéces serait
capable de recevoir son héritage et chez laquelle il pourrait, devenu trop
vieux, s’installer avec sa femme et ses enfants. Comme cette épreuve ne lui
avait pas permis de choisir entre les deux il décida de partir pour les villages
de Kundi et de Tsélé. Il commenga par celui de Tsélé. Il n’avait pas averti de
sa venue. A son arrivée au village il ne trouva personne de la famille de
Tsélé et ses maisons étaient fermées. Il demanda aux gens du village ou se
trouvait Tsélé et les siens. Ne voulant pas qu’il vienne demeurer parmi eux,
ils refusérent de le lui dire. Et Bunzanga s’en alla au village de Kundi qui
était tout proche. Lorsqu’il y arriva, Kundi revenait tout juste de la forét et
elle le regut avec toute sa famille. Pendant ce temps-la, Tsélé était revenue
de sa plantation. Quand elle apprit la visite de son frére, elle reprocha aux
gens du village de I’avoir laissé partir : « Ne savez-vous pas qu’il est mon
frére et que nous avons le méme pére et la méme meére ? » (Tsélé et
Bunzanga étaient Wandji). Elle vint trouver Bunzanga chez Kundi pour lui
demander de venir habiter son village. Bunzanga répondit & Tsélé : « Je me
suis installé ici. Nous avons trop de bagages et nous sommes fatigués pour
nous déplacer encore. C’est la faute des gens de ton village, car je pensais
bien m’installer chez toi parce que car tu es ma vraie sceur et que Kundi est
une esclave. »

Bunzanga ne demeura que peu de temps chez Kundi car bientdt il mourut.
Cependant il eut le temps de partager ses esclaves entre Tsélé et Kundi pour
qu’il n’y ait pas de différence entre elles aprés sa mort.

86



La nzo Mayélé

Marimba est le nom d’une pierre sur laquelle, dit une formule, Bunzanga
aiguisait ses ongles, c’est a dire ses machettes. Aprés que celui-ci ait quittté
le village de Marimba, les Basumba sont venus demander 4 Kombili de leur
indiquer un endroit ou ils pourraient construire leur village. Il leur montra
I’emplacement de Marimba. Les Basumba sont donc venus a la suite des
Basanga. Et Bunzanga leur dit : « Vous étes venus sur mes terres, vous me
devez quelque chose.» Comme Bunzanga avait déja commencé a faire
preuve de sa puissance devant ses fréres, les Basumba prirent peur et
s’enfuirent. Dans leur fuite ils passérent prés de la souche creuse de I’arbre
musinda. Une femme prit sa fille et la cacha dans cette souche mais
Bunzanga entendant les pleurs découvrit I’enfant et la garda pour lui. Il
I’appela Mayélé et fut a I’origine d’une maison chez les Basanga.

La nzo Muzinga

Bunzanga était devin guérisseur. En arrivant dans un village téké il y
trouva une femme malade. 1l la soigna et la guérit. Il demanda alors aux
parents de cette femme d’€tre payé. Comme ils refusérent, il s’empara de la
femme et ’emmena chez lui 8 Kokekha ou il I’appela Munzinga du nom de
la plante nzinga qu’il avait employée pour la guérir.

La nzo Tsélé Itékhé

En voyage Bunzanga guérit une femme téké. Pour son paiement il
s’empara de cette femme et I’appela Tsélé Itékhé, Tsélé des Batéké.

La nzo Ngombo

Bunzanga, un jour donna une igname a cuire & une femme. Lorsqu’il
revint la femme I’avait fait cuire et elle I’avait mangé. Il s’empara d’elle,
I’emmena a Kokekha ol elle fut a I’origine de la maison Ngombo, du nom
de cette igname.

La nzo Mpolo a mwa

Bunzanga alla a la chasse aux porcs-épics. Il perdit son chien et rentra au
village sans I’avoir trouvé. Le lendemain il partit a sa recherche et le
rencontra sur le chemin. Le chien retrouvé le conduisit jusqu’au campement
de Pygmées qui avaient gardé le porc-épic tué par le chien. Bunzanga
furieux leur demanda quelque chose pour avoir chassé avec son chien. Les
Pygmeées lui donnérent une femme qui est la mére de la nzo Mpolo a mwa,
c’est a dire « la chance du chien ».

87



La nzo Tsungi
Une formule décrit cette maison :

Tsungi inénii Imapa katsamba, Mulumi a putu
La pleine lune, les sept herminettes, Mari du mafs

La personne qu’on voit dans la lune est Mboyi frére de Tsungi. La lune le
retient prisonnier pour n’avoir pas pris de repos alors qu’il était artisan du
bois. Tsungi a créé le mafs.

La nzo Koyo nbenzé

11y avait un décés dans un village. Une femme, venue pour I’occasion, du
nom de Koyo, passa derriére le mannequin, nbenzé ? du défunt alors qu’elle
n’était pas de la famille et n’avait pas le droit le faire. On lui dit alors : « Tu
es venue pour le mannequin et non pour le cadavre », et on la prit comme
esclave. D’ou le nom de cette nzo : Koyo nbenzé.

5 - NDOMBI et les MITSIMBA (Selon Pierre Ndombi)

Comment les gens de la nzo Ndulu furent obtenus & cause de la
cithare

Ngundu du clan Mitsimba et Batsélélé du clan Lombo étaient amies.
Ngulu le fils de Ngundu et Butsomba la fille de Batsélélé eurent ainsi
I’occasion de se rencontrer. Ils décidérent de se marier. Comme le veut la
coutume, Ngulu alla travailler chez ses futurs beaux-parents pour aider a
’abattage. Il emporta avec lui sa cithare qui lui avait été donnée par
Bugwenzi. Cette cithare, pour avoir une meilleure résonnance renfermait des
abeilles. Arrivé sur les lieux de I’abattage, Ngulu déposa la cithare prés du
foyer des hommes. La future plantation était sur une forte pente. On se mit a
abattre I’arbre lebala la mutsambenga, a I’écorce rugueuse. En tombant
I’arbre écrasa la cithare, les abeilles s’en échappérent et piquérent Ngulu qui
en mourut. Sa mére, Ngundu, demeurée au village fit un réve ou elle vit la
mort de son fils. Aussi s’empressa-t-elle de venir avec son mari au village de
Batsélélé qui lui apprit la mort de Ngulu. Ils demandérent un
dédommagement et on finit par leur céder Butsomba qui devint la fondatrice
de la nzo Ndulu du nom de la fille a laquelle elle donna naissance.

A propos de la nzo Ndulu appelée aussi Ndula Ngundu les Lombo citent
la formule :

Mitsimba miba bakha mu ngombi
Mitsimba gagnés par la cithare

Cette affaire peut étre évoquée dans les mbomo.

88



Origine du clan Mboma

Le clan Mboma est issu du clan Mitsimba puisqu’il a pour ancétre Tsengi
petite-fille de Musomi a Walu.

Tsengi est une descendante de Ndombi qui égarée arriva avec ses enfants,
Busengé, Rembo et Tsédi sa fille, chez ceux de Bangela. Ils étaient si
turbulents que ceux de Bangela n’en voulurent pas et les renvoyérent chez
Ndombi. Mais ceux de Ndombi n’en voulurent pas non plus. lls
rencontrérent un éléphant. Ils le tuérent et le dépecérent. Les hommes de
Ndinga demandérent un homme en dédommagement. Ils donnérent
seulement des vivres et d’autres biens que ceux de Bangela refusérent. lls
allérent alors chez Ndombi leur oncle. Celui-ci leur donna un diable, tengo,
dans une forme humaine. C’est cette personne qu’ils donnérent a8 Ndinga.
Mais sitot arrivée chez Ndinga, cette personne disparut. Et ceux de Ndinga
vinrent la réclamer & Ndombi qui leur dit qu’il avait déja donné et que c’était
a eux de bien garder ce qui leur appartenait.

Le crocodile de Mwélé
Une formule dit :

Ndombi inéni imigengele nganda Mwélé
Ndombi grand vivacité-force crocodile de Mwélé

Il est ainsi rappelé le fait que le grand Ndombi plein de force et de
vivacité a di emprunter le crocodile de Mwélé pour traverser la riviere. Cette
hiérarchie entre, d’une part, les clans Mitsimba et Mikhala (Ndombi) et,
d’autre part les Makhamba (Mwélé) peut étre rappelée lors des mbomo.

Les relations entre Mbundu et Mitsimba

Mangangela, le premier des Mbundu, ancétre de Nyimbi, habitant de
Mirumbi, inventeur du tambour et Mbadinga ancétre de Ndombi qui inventa
la cithare, du village de Walu se trouvaient prés des rochers Budinga et
Mwanda, prés de la riviére Lékumu.

Une formule fait allusion a I’alliance ancienne des Mbundu et des
Mitsimba :

Tsikha na ngetsi bisi mabukhu

Le safou et la noix de palme du c6té des anciens villages

6 - NYIMBI et les MBUNDU

Toutes les informations recueillies sur Nyimbi concernent les incertitudes
de son identité et se résolvent 3 une question: Nyimbi est-il de la
descendance de Nzébi ou de celle de Mbeli ?

89



1 - Selon Ndenga,
Nyimbi est de la lignée de Mbeli (ou Bangela). Chassé par les fils de

Mbéli, il est venu chez les fils de Nzébi ou il a donné naissance au clan
Mbundu.

2 — Selon Yakabimpakha,

Nyimbi est le dernier fils de Nzébi. Ce sont les gens de la descendance de
Mbeli qui le volérent. Nyimbi avait suivi Mitolo chez Mwanza. Celui-ci s’en
empara et le fit passer pour un fils de Mbéli.

3 - Selon Nyangadoumou, L’affaire de la cruche cassée.

Bunzanga avait des esclaves pris 4 tous les clans. Le premier d’entre eux
est Nyimbi appelé aussi Matsakona, appelé aussi Mbadinga.

Voici comment Nyimbi fut pris comme esclave : Lorsqu’il y avait une
affaire a juger, les fils de Nzébi et ceux de Mbéli se réunissaient les uns chez
les autres. Cette fois-1a ils se trouvaient chez Mwélé a Manda.

Bunzanga chargea Nyimbi d’aller chercher de I’eau et lui donna pour cela
sa cruche en terre, ikumu, car les femmes de Mwé€lé n’en avaient pas. En
rapportant ’eau Nyimbi cassa la cruche. Il prit peur et resta prés de la
source. Ne le voyant pas venir, Bunzanga envoya quelqu’un I’appeler. Celui
qui était ainsi chargé de I’appeler s’avanga un peu hors du village et poussa
le cri mangubi, hi, hi, hi, qui est utilisé pour appeler ceux qui sont au loin en
forét. Nyimbi répondit par hé, hé, hé c’est a dire oui, oui, oui... Cette
réponse de Nyimbi par la voix et non par le cri signifiait qu’il était tout prés
mais qu’il ne voulait pas venir. Nyimbi finit par revenir et & son retour
Bunzanga demanda réparation pour la cruche cassée. Personne ne la lui
donnant aussi prit-il Nyimbi en le surnommant :

Matsakona ute mu mangubi uyakhala mu mambéla
L’envoyé appelé par le cri répond par la voix

4- A qui appartenait la cruche cassée par Nyimbi ?

- Selon Ngondza, elle était &8 Mwélé.

- Selon Doumagni, Nyimbi dit Musieka était traité comme un petit,
ngébé, par les fils de Nzébi. Aussi c’est lui qui, au cours des réunions des fils
de Nz¢bi allait puiser de 1’eau. A I’'une des réunions, Nyimbi était allé
chercher de I’eau avec la cruche ikumu. Certains disent que cette cruche
appartenait & Bunzanga, d’autres 4 Mwélé. Nyimbi en revenant de la source
avait regu de Bunzanga ’ordre de remettre la cruche pleine d’eau 4 Mwélé
en la lachant sitdt que celui-ci tendrait les mains de fagon qu’elle se casse.
Aprés que la cruche fut cassée comme prévu, Mwél€ réclama un paiement. 11
était impossible pour Nyimbi de donner une de ses sceurs puisque toutes les
deux, Mitolo et Makhenzi, étaient chez Mwanza. Aussi il s’enfuit et s’en alla
chez Mitolo et la pria de le prendre comme esclave.

90



5 — Selon Doumagni, un des surnoms de Nyimbi est Musopo taba ou
Musopo nzokha, c’est & dire entrailles de chévre et entrailles d’éléphant.
C’est en rapport avec le fait que lorsqu’on tuait une chévre, Nyimbi recevait
pour sa part les entrailles.

— Selon Nyangadoumou, comment Nyimbi cessa d’étre fils de Nzébi au
village de Wala.

Nyimbi trouva un éléphant mort. Bunzanga s’en empara. Il envoya ses
fréres dépecer I’éléphant et envoya Nyimbi chercher de I’eau. Bunzanga fit
le partage de la viande et prit pour lui le pied qui est le meilleur morceau. A
Nyimbi il laissa les intestins. Bunzanga se justifia de la fagon suivante :
« J’ai envoyé le petit frére Nyimbi chercher des graines de tundu et c’est
ainsi qu’il a trouvé I’éléphant. Celui-ci est donc 2 moi. »

Nyimbi dit alors : « Mes fréres me prennent pour un oiseau. IIs m’ont pris
I’éléphant. Pour la cruche cassée j’ai été obligé de donner ma sceur
Makhenzi, puis j’ai été obligé de donner mon autre saeur Niengi 8 Mwélé. »

Mwélé avait jugé I’affaire de la cruche cassée a la suite de laquelle
Nyimbi avait di donner Makhenzi a Bunzanga. Pour se payer il demanda 2
Bunzanga la premiére fille que Makhenzi mettrait au monde. Comme
Bunzanga refusait, Mwél¢ alla trouver Nyimbi et lui dit : « Puisque j’ai jugé
ton affaire, donne-moi ta sceur. » Et c’est ainsi qu’il donna Niengi 8 Mwélé.
Nyimbi s’enfuit durant la nuit et arriva sur la plantation de Mitolo. Il y
rencontra Mitolo a laquelle il raconta ses malheurs et il partit avec elle
comme son esclave.

7 - Selon Doumagni, Niengi, sceur de Nyimbi fut prise par Mwélé pour
avoir jugé I’affaire de la cruche cassée.

8 — Nyimbi aurait traversé la riviére grice a I’araignée de Ndombi alors
que tous les autres fils de Nzébi voulaient le laisser de I’autre coté.

10 — Selon Mayombo, Nyimbi est de la descendance de Mbeli. 1l est le
petit-fils d’une femme de Koto. Aprés la prise de Koto, Nyimbi est venu du
coté des fils de Nz¢bi. Mayombo donne la suite généalogique suivante :
Kasa, une femme de Koto donna naissance a Niengizila. Celle-ci eut deux
fils Nyimbi I’ainé et Bayengi le cadet. Bayengi donna naissance aux Blancs
et 4 une fille qui porte le nom de sa grand-mére. Cette Niengizila donna
naissance aux Mbundu.

La formule dit :

Nienginzila mulé Ndinga na Létsanda na Mambupodi
Va Ibwanga sia niaka Tsinzi na Ngwélé
Ce qui peut étre traduit ainsi :
Nienginzila messager de Ndinga, de Létsanda et de Mambupodi
A la riviére Ibwanga ou ont déféqué Tsinzi et Ngwélé

91



La riviére Ibwanga est la riviére ou les fils de Nz&bi traversérent chacun
sur un radeau. C’est a partir de cette traversée ol I’on attendit Nyimbi que
celui-ci fut adopté.

10 - Selon Nyangadoumou, Nyimbi est initialement parmi les fils de
Mbéli. 11 est maintenant compté parmi les fils de Nzébi. Voici comment cela
arriva : Bunzanga était en train de cueillir des fruits dans la forét lorsque
Nyimbi vint le trouver et Bunzanga le prit parmi les fils de Nzébi. C’est un
descendant de Nyimbi qui a donné naissance au clan des Mbundu. Aprés
cette adoption par Bunzanga, Nyimbi vola une chévre et s’enfuit. Bunzanga
le poursuivit et le rattrapa dans un trou de I’arbre muwrumbi ou il s’était
caché. On ne sait pas ce que Bunzanga demanda en dédommagement mais
deux noms de nzo (ou de mokona ?) des Mbundu gardent le souvenir de cet
épisode, Mirumbi et Ivanga, la bergerie.

B - LES RECITS DE LA LIGNEE DE MBELI OU BANGELA

Divergences et contradictions

Alors que la descendance de Nzébi suscite I’'unanimité quant au nombre
des fils, a leur nom et a I’ordre dans lequel ils sont cités, la descendance de
Mbéli, le plus souvent ignorée des collecteurs de la tradition orale, est I’objet
de divergences et de contradictions parmi les informateurs.

L’existence de Mbeli est elle-méme problématique. Ainsi pour
Doumagni, Mbéli est tout simplement Mununu citée dans la formule comme
celle ou celui qui est mis au monde par Nzébi en plus des sept fils. Toujours
selon Doumagni ceux qu’on appelle les fils de Mbeli sont tous des Pygmées
pris comme fils ou comme femme par les fils de Nzebi. Lendoyi qui pourtant
m’énumére les dix fils de Mbeéli me cite la formule :

Nzébi abota bana tsambu na mutsambu nande
Nzébi mit au monde sept fils et une autre fois sept

Ces sept fils en plus seraient les fils de Mbéli.

Il existe deux expressions différentes pour désigner ceux qui ne font pas
partie de la descendance de Nzébi, lebota Nzébi. 11 s’agit de lebota Mbéli et
de lebota Bangela. Mbéli et Bangela sont deux noms différents pour
désigner un méme personnage a I’origine des mémes clans. En premiére
approximation, Mbeli serait plus utilis¢é au Congo et Bangela au Gabon. I1
faut signaler cependant que Bangela est parfois donné comme un troisi¢me
personnage qui serait & I’origine des Blancs. C’est le cas, en particulier, au
mikundukhu de Nzima.

Autre sujet de divergence, pour certains informateurs, les descendants
sont au nombre de 10, pour d’autres ils sont 7. L’ordre dans lequel ils sont

92



énumérés varie aussi. C’est pourquoi je fais état ici des différentes listes qui
m’ont été données.

La descendance de Bangela

Lendoyi donne dans I’ordre les clans :

1/ Bavonda, 2/ Buyala, 3/Ingungu, 4/Lombo, 5/Loamba, 6/ Isakha,

7/ Basomba, 8/ Mbuma, 9/ Mikengé, 10/ Kalenga

Pour Lendoyi, parmi les dix clans, Bavonda, Buyala et Ingungu sont les
principaux. Buyala et Ingungu sont toujours en conflit, chacun d’eux se
prétendant supérieur & I’autre. Les autres clans ne sont que des parasites.

Mambangou donne un ordre Iégérement différent :

1/ Bavonda, 2/ Buyala, 3/ Ingungu, 4/ Lombo, 5/ Loamba, 6/ Isakha,

7/ Mboma, 8/ Mikengé, 9/ Basomba, 10 / Kalenga.

Mambangou donne la formule :

Bangela mitété mia kulii na kulii,
Bangela, butins incessants

La descendance de Bangela s’est agrandie au fur et 2 mesure que les clans
obtenaient des esclaves.
Indeba donne deux formules qui vont dans le méme sens :

Muvonda kakha khu yulu Kéyé na Bilala mbokha Makwaka na Lebenyi
Muvonda I’afeule de ceux de Kéyé et de Bilala, chez Makwaka et Lebenyi
et
Bangébé khu yulu Mamfuku na Maluamba
Les petits, habitants de Mamfuku et Maluamba

La descendance de Mbe¢li

Les fils de Mbeli sont au nombre de sept :
Nyangadoumou donne dans I’ordre :

1 - Mwanza, ancétre des Isakha.

2 - Tsékumbu, des Bavonda

3 - Ndumba Yombo des Budumbu

4 - Munzinakha, des Téké

5 - Muyaka, des Yaka

6 - Mupfunu, des Tsangi

7 - Muvili, des Vili

Lundu donne dans ’ordre :

Ancétre Clan Mokona

| - Basengi Isakha Kongo et Ngambo
2 - Mukéta Baléli Muyumi

93



3 - Kombolo Mbundu Mirumbi et Mbaya
4 - Mbungu Ngala Kaha

5 - Mbakha Mutata Mubili

6 - To mutsengi Tsongo Mokuti ibanda

7 - Dibusiengé Makanda Manga et Bibobo

Tsinga donne dans I’ordre :
1/ Pungu, 2/Madungu, 3/Mwanza, 4/Mbungu, 5/ Mba Madinga, 6/Mukéta
7/ Ivovo kumu a Dianga.

Doumagni donne dans I’ordre onze ancétres dans la descendance de
Mbéli :

1 - Mitolo ancétre de ?

2 - Mwanza ancétre des Isakha

3 - Nzimi anzokha pour les Makanda

4 - Tsékumbu et les Bavonda

5 - Nzondo et les Ingungu

6 - Ngandumi et les Loamba

7 et 8 - Makanyanga et Mukéta ancétres des Tsongo

9 - Ndumba Yombo ancétre des Budumbu

10 - Yombo ancétre des Ngala

11 - Mbakha Madinga ancétre des Mutata

1 - TSEKUMBU et les BAVONDA

Origine de Tsékumbu

Pour Doumagni, Bukamba est le fils de Bunzanga et de Tsokho Lékhaba.

Apres la mort de Ndombi, Bunzanga prit pour lui le chat, mukokho. 11
préta ce pouvoir aux Pygmées qui lui donnérent Ibudu Mongo en échange.
Bunzanga donna a cette femme le nom de Tsokho. Tsokho fut épousée par
Mwanza, appelé aussi Basengi. De cette union naquirent deux filles Tsokho
Lékhaba et Tsokho Nzingi ne Mulengi. Bunzanga vint chez Mwanza pour
partager ses enfants.

Selon Doumagni, les deux enfants seraient revenus 4 Bunzanga.

Selon Ngonza, Tsokho Lékhaba aurait été épousée par Bunzanga. Et dans
leur descendance se trouvent les clans Siongo, Mitsimba, Ingugu, Bukonzo,
Mikhala, Loamba et Nyanga. Tsokho Nzingi ne Mulengi serait revenue a
Mwanza.

Bukamba refusait d’accompagner son pére lorsqu’il allait juger. Mais au
retour de Bunzanga, il voulait toujours que celui-ci lui fasse le récit de ce qui
s’était passé. Aussi Bunzanga lui donna-t-il le surnom de Tsékumbu. Ce nom
se décompose en #sé : nettoyer trés proprement ; tsedi signifie nettoyer en
riclant. Tkumbu est le récit, le compte-rendu.

Pour Nyangadoumou, Tsékumbu est le fils de Tsokho Lékhaba.

94



Pour Maloumbi Nestor, Tsokho Lekhaba eut quatre fils :

Tsékumbu donna naissance aux Bavonda.

Nzondo donna naissance au clan Ingungu

Ngandumi et Lébamba qui donnérent naissance au clan Loamba

Pour Ndombi, il y a deux filiations différentes :

A/ Bunzanga épousa la sceur de Mayu Manzébi. Ils eurent un fils nommé
Tsékumbu et une fille appelée Bangela. Cette fille eut elle-méme une fille,
Muvonda Njila et un fils nommé Ndinge Lesombo.

B/ Tsékumbu épousa Muvonda. Ils eurent deux enfants: Ndinga
Lesombo et une fille Bangela.

Selon Lendoyi, Bunzanga épousa une sccur de Mayu Manzébi. lIs eurent
un fils appelé Tsékumbu ou Mwafumu, et une fille du nom de Bangela.

Bangela engendra a son tour Ndinga Lesombo qui donna Njila et celui-ci
donna Muvonda.

Ngondza donne la filiation de trois femmes: Njila donna Muvonda
Njila ; cette derniére donna Muvonda.

Les nzo des Bavonda

Nziangakani donne, sans précision généalogique, la liste suivante :

-Nzo kumu: Budzianga, Ikabanga, Masanyia, Membé, Ngoli, Pungi,
Tsokho, Bwanga, Mupengi Matudu.

-Nzo muvigha: Balingi, Kumba, Kengé, Ndongo, Banzeti, Minza,
Bubengi, Sémé.

2 - MITOLO et MAKHENZI

Le premier nom de Mitolo a été Makhenzi. Mwanza I’a appelée Mitolo
apres I’avoir épousé. En fait il I’avait capturée.

Makhenzi était une des femmes de Koto. Elle rasa Bunzanga, I’oignit
d’huile et le circoncit. C’est Bunzanga, en effet, qui fut le premier a étre
circoncis. C’est peut-étre pour cela qu’il est & I’origine de toutes les sociétés
secrétes.

Selon Nyangadoumou, Bunzanga arriva dans les plantations de Basengi
(alias Mwanza) juste au moment ou les arbres venaient d’étre abattus. Il y
trouva Mitolo, sceur de Mwanza assise sur des arbres abattus. 1l la prit et
’emmena au village de Mwanza ou il se rendait.

En arrivant Mwanza lui demanda :

« Ou as-tu trouvé cette femme ?

- Je I’ai trouvée assise sur les arbres abattus de ta plantation et je I’ai
prise.

- Mitolo est ma sceur et c’est moi qui ai abattu la plantation. Tout ce qui
est ici est 4 moi et tu n’as aucun droit de le prendre. »

Mitolo est donnée comme la premiére femme de Bunzanga.

95



Les cloches de muyambili ont été distribuées aux gens de Mbéli (ou de
Bangela) par Mitolo. Elle en donna une 3 Mwanza I’ancétre des Isakha, une
4 Mbakha Mbadinga ancétre des Mutata, une & Yombo, ancétre des Ngala et
une autre & Mukéta ancétre des Makanda.

Doumagni apporte une précision. Mukéta cassa sa cloche et depuis, il n’y
a plus de muyambili chez les Makanda.

Ndenga donne une généalogie ou figurent Mitolo et Makhenzi :

Mwanza et Mitolo donnent naissance a :

Kasa et un homme sans nom précisé.

Kasa est 4 ’origine des clans Tsundi et Ipéna

L’homme au nom inconnu donne deux fils Mukéta et Makanyanga et une
fille Makhenzi.

Mukéta donnera naissance au clan Makanda

Makanyanga donnera naissance aux clans Isakha et Ngala

Makhendzi donnera naissance aux Mbundu et aux Baleli.

Dans I’épisode de Mingangha, (traité dans la cinquiéme partie) on
retrouvera Mitolo et Makhenzi.

Dans la version de ce récit par Yakabimpakha, Mwanza et Bunzanga sont
doublement beaux-fréres. Mwanza a épousé Mitakha, la sceur de Buzanga.
Et celui-ci a épousé Mitolo sceur de Mwanza.

Dans la version de Ngonza, Buzanga va habiter prés de Mitakha, sa sceur
mariée & Basengi appelé aussi Mwanza.

Dans la version de Doumagni, Bunzanga rencontra Mitolo et Basengi a
Mingangha.

Les Baléli disent que Mitolo est leur ancétre. Il en va de méme pour les
Mbundu. En fait cette question de la place de Mitolo est a mettre en rapport
avec ’ambiguité de la situation de Nyimbi. Celui-ci est donné comme
appartenant & la descendance de Nzébi et frére de Mitolo. Nyimbi suit sa
sceur lorsque cette derniére s’en va habiter chez Mwanza son mari.

3 - L’ORIGINE DE LA METALLURGIE

Selon Doumagni, Nzébi donna les masses-enclumes et les marteaux a
Ibudu Mongo qui les perdit. Mitolo passa sur le chemin, les trouva et les
ramassa. Ibudu Mongo retourna chez Nzebi qui lui dit: « A partir de
maintenant, tu n’auras rien, tu n’auras plus de village, tu marcheras dans la
forét. » Ainsi font les Pygmées depuis ce temps-1a. C’est sur les rochers de
Nutu Mingangha que les fils de Mbéli commencérent la métallurgie. Tébi
mwana Mingélé u Miyama avait donné i Mitolo la masse-enclume, le
marteau et le métal. Tébi mwana Mingélé est descendant de Bangela.
Doumagni ne peut pas donner de précision sur la généalogie de Tébi, disant
que ce sont les Blancs descendants de Tébi qui peuvent en savoir davantage.

Selon Nyangadoumou, Nyimbi, Mitolo et Makendji étaient trois fréres et
sceurs qui vivaient ensemble. Un jour Makhendji et Nyimbi partirent

96



chercher de la nourriture. En ce temps-la la nourriture provenait de la
cueillette, les nyinga, les mumbomonyo, les tuundu. Mitolo restée seule au
village décida elle aussi d’aller chercher de quoi manger. Elle prit son panier
qui contenait une masse-enclume, un marteau et du minerai. Elle rencontra
en chemin Basengi a I’endroit appelé Itundu. C’était 1a ou vivait Mwandza,
prés de la riviére Ipini. Mwandza prit Mitolo pour femme. Ils mirent au
monde plusieurs filles ancétres des Baléli, Isakha, Tsongo, Makanda,
Mutata. C’est ainsi que Mwanza acquit la métallurgie.

C’est Mitolo qui avait obtenu le fer en grattant la terre, mais elle ne savait
pas s’en servir.

C’est Basengi (autre nom de Mwanza) qui découvrit le minerai et la
masse-enclume sous la terre 3 Mingangha aprés avoir révé que ces objets se
trouvaient a cet endroit.

La métallurgie a été inventée par Tébi qui I’a donnée 3 Mwanza et a
Buku.

3 - NDINGA LESOMBO ET LES CLANS INGUNGU, LOMBO ET

LOAMBA

Ndinga Lesombo dans sa généalogie

Selon Mambangou, Ndinga est le neveu de Tsékumbu appelé aussi
Mwafumu. Mwafumu est lui-méme le neveu de Mayu Manzébi ngabola de
Koto.

Selon Lendoyi, Bangela était la sceur de Ndinga Lesombo ; tous les deux
descendants de Kukiti, de Mayu Manzébi et de Mwafumu (qui signifie gros
comme I’arbre mfumu). Mayu Manzébi, le premier fils de Nzébi donna
naissance a Kukiti qui eut une fille du nom de Bangela et un fils du nom de
Ndinga dit Lesombo. La fille de Bangela, Njila donna naissance 4 Muvonda.
Lesombo est le nom donné au baton épointé sur lequel sont accrochés les
poissons aprés la péche.

Selon Lendoyi, Kukiti, pére de Ndinga, aurait été abandonné dans son
village et se serait transformé en ogre du nom de Dya Poto. Il est connu sous
le nom de Yombi ou Ibobolo par les Pygmées qu’il poursuit et décime.

La guerre contre les Obamba

Selon Ndombi, un homme de la descendance de Bangela, du nom de
Nzaka, avait épousé une femme Obamba nommée Kanda. Cette femme alla
en visite chez ses parents et ses parents la retinrent chez eux. Nzaka, le mari,
s’en vint donc au village des parents de Kanda dans I’espoir de la faire
revenir chez lui. Les fréres de Kanda organisérent une partie de chasse au
cours de laquelle ils tuérent Nzaka.

Ndinge Lesombo voyant que Nzaka, son neveu, ne revenait pas vint a son
tour voir ce qui se passait. 11 apprit par Kanda que son mari avait été tué par

97



ses fréres. 1l revint avec des gens de Mwélé et de Buku qui formaient une
troupe nombreuse et il battit les Obamba.
Une formule rend compte de ’événement :

Ngakha Mwélé babalua na Babamba na Bambosi
Parents de Mwél¢ qui battirent les Obamba et les Mboschi

Apres la bataille, les vainqueurs s’emparérent de trois femmes obamba
dont le nom renvoie a leur situation de captives. Toutes portaient le nom de
Mokuda, c’est a dire corde. De fagon précise il y avait :

- Mokuda lombiti c¢’est-a-dire « Corde mouillée ». A force de trébucher
dans les flaques du chemin cette femme attachée était toute mouillée.

- Mokuda avengiti : « Corde-attendez-moi ». Elle était essoufflée et
demandait qu’on ralentisse [’allure.

- Le nom complet de la troisiéme n’est pas connu.

Ce fut Ndinge Lesombo qui garda ces trois captives. Elles formérent dans
la lignée de Bangela les clans Ingungu, Lombo et Loamba regroupés sous
I’expression Bangela ya mitété, ¢’ est-a-dire le butin de Bangela.

Ceux de la descendance de Nzébi qui avaient combattu les Obamba avec
Ndinge Lesombo réclamérent en vain leur part du butin. Ce fut 13 une cause
de discorde avec ceux de Bangela. Aussi ne reconnaissent-ils comme vrais
descendants de Bangela que les Bavonda et les Buyala.

Mambangou donne une autre formule relative a cette guerre contre les
Obamba :

Ndinge Lesombo lebakhala liluana na Babamba na Baduma
Ndinge Lesombo, ’homme qui battit les Obamba et les Aduma

Selon cet informateur, les maitres chez Bangela sont Bavonda, Buyala et
Ingungu. Les autres sont des descendants de captifs désignés par
’expression :

Lebédi la Nzaka na Kanda
Le butin pour I’affaire de Nzaka et de Kanda

11 précise que Kanda est fils de Bangela et neveu de Ndinge Lesombo.

Que signifie Bangela ?

Selon Lendoyi, le nom de Bangela vient du verbe ubangela, se souvenir.
C’est par moquerie a I’égard de Ndinge Lesombo qui se croyait de la
descendance de Nzébi. C’est seulement aprés la perte de son neveu et aprés
la bataille & I’issue de laquelle il obtint trois femmes que Ndinga eut des
enfants qui sont a I’origine des clans Bavonda, Buyala et Ingungu.

98



La séparation des Bavonda et des Ingungu
Pour Ndombi, la formule dit :

Malumbi na Tsétsi bebayakhena mu ivokho sia nzungu
Malumbi et Tsétsi se séparérent pour le couvercle de la marmite

Par un temps de famine, Ndongo et sa fille quittérent le village a la
recherche de nourriture. Ndongo, en arrivant chez Ttsokho Lékhaba, sa sceur
ainée, la trouva en train de préparer un cceur de bananier qu’elle venait juste
de mettre a cuire. Elle avait mis sur la marmite, en guise de couvercle, une
feuille de bananier qui avait déja servi pour cela. Aussi Ndongo crut-elle que
la nourriture était cuite et lorsque Tsokho ne put lui donner & manger tout de
suite elle se mit en colére, la traita d’égoiste et la quitta pour aller chez
Tsokho Nzingi ne Mulengi. Celle-ci lui donna le nom de Bukonzo. Elle est
ainsi I’ancétre du clan Bukonzo proche du clan Mikhala.

Pour Maloumbi Nestor, lorsque les enfants de Malumbi sont allés voir
Mandzungu, femme de Tsétsi, pour obtenir de la nourriture, celle-ci leur a
dit qu’elle n’avait pas de manioc. Les enfants ont cru que ce n’était pas vrai.
En revenant a la maison ils s’en sont plaints & leur pére. C’est ainsi que
Bavonda et Ingungu se séparérent. Mais ils se rejoignirent a la Lebényi.
Malumbi fit traverser ses fils. 11 voulait faire traverser les enfants de Tsétsi.
Mais ceux-ci refusérent, se jetérent a I’eau et traversérent ainsi sans se noyer
grice au pouvoir de I’éléphant qui était le leur. Aprés la traversée, alors
qu’ils étaient tous rassemblés, des chauves-souris vinrent et certains
s’enfuirent qui furent & ’origine du clan Bukonzo. Un serpent tomba d’un
arbre au milieu d’eux et d’autres s’enfuirent encore qui donnérent naissance
aux Loamba. Ceux qui restaient s’en allérent a cause de la trés forte chaleur
et donnérent naissance au clan Nyanga.

Bavonda, Bukonzo, Loamba, Nyanga et Ingungu sont tous fils de
Tsokho. Les Nyanga et les Bukonzo sont restés de I’autre c6té de la Lébényi.

Bavonda et Makanda

Selon Nziangakani, Tsékumbu restait chez lui quand on jugeait une
affaire mais il voulait qu’on la lui raconte d’oti son nom, puisque ikumbu qui
signifie récit, compte-rendu. Il avait une grande famille, devint dya et prit
I’éléphant pour le devenir.

Les gens de Busengé et ceux de Tsékumbu avaient deux mokona voisins
du nom de Mbuyu. Un éléphant voulut traverser la Lébényi. Les Makanda le
saisirent mais les Bavonda plus nombreux s’en emparéreét. L’expression
« Nzimi a nzokha ! » c’est a dire, « Saisissez 1’éléphant avec force », qui
rappelle cet épisode est devenu le cri de ralliement des Bavonda.

99



Nzondo et les Ingungu

Selon Nyangadoumou, Tsokho Lékhaba est la mére des Ingungu et des
Loamba.

Une formule :

Nzondo inéni khanga batédi ndé tsakha vé
Nzondo la grande fermeture (de la maison) serpent il protection pas

Nzondo, oncle des Ingungu, avait le serpent pour ikoko. Il faisait
tellement d’histoires que son pouvoir n’était plus efficace.

Kukiti appelé aussi dya Poto
Une formule :

Ngakha Kukiti a saala va lebukhu. Abana bunzokha Abana bo lemanya
Parents de Kukiti demeuré dans I’ancien village. Les uns disent
c’est un criane d’éléphant, les autres disent c’est un rocher.

Pour échapper a Kukiti, Tsékumbu s’enfuit avec sa sceur Bangela et son
neveu Ndinga Lesombo. Kukiti aussi appelé dya Poto (Poto est un nom
pygmée) resta dans I’ancien village. Vieux et aveugle, courbé, osseux et
blanchi, en le voyant les gens le prirent pour un criane d’éléphant abandonné,
d’autres pour un rocher. La ou il se trouvait, les moustiques a ailes blanches,
ifudunganga, étaient nombreux comme partout ol se rencontrent les ogres.

100



III. LES DEVISES

1. LA GLOIRE DES CLANS

Le terme lekumu peut se traduire par gloire, renommée, exploit, devise,
réputation. J’ai traduit par devise par souci de simplicité. La « gloire des
clans » serait peut-étre plus appropriée. Les devises recourent a I’ellipse, a
I’allusion et utilisent souvent une langue archaique. Chaque fils de Nz¢bi,
chacun des clans qui en descend, posséde sa devise. Chacune d’entre elles,
en quelques phrases, met I’accent sur le caractére du héros-fondateur, ses
particularités, ses faits valeureux et s’achéve par la liste des anciens villages,
les mokona.

La dissymétrie déja constatée entre la lignée de Nzébi et celle de Bangela
se retrouve aussi dans les devises. Alors que chacun des sept fils de Nzeébi a
une devise qui lui est propre, les clans de la descendance de Bangela n’en
ont qu’une seule qui leur est commune.

La traduction qui suit a fait appel a toutes les ressources dont Pierre
Ndombi et moi-méme disposions. Elle s’est étalée sur une longue période et,
quelquefois, malgré la consultation de plusieurs muyambili certaines
formules sont demeurées obscures.

La difficulté a traduire n’est pas seulement dile au fait que les devises ne
sont plus apprises. 1l est probable que les hommes qui les apprenaient par
cceur mémorisaient des expressions, des noms d’ancétres, d’anciens villages.
Mais ils n’étaient pas pour autant capables, ni de les comprendre en langage
clair, ni a fortiori de les expliquer a I’ethnologue de passage.

La présentation qui suit comporte trois parties :

1 : le texte en inzébi,

2 : une traduction libre

3 : une traduction mot & mot de la phrase suivie d’un commentaire qui
éclaire et justifie la traduction.

2. LES DEVISES DES DESCENDANTS DE NZEBI (LEXKUMU LABOTA
NZEBI)

Buku et les Mwanda

| - Dya Buku bwa bukéla malongo, lekungu la béte mandzanga

2 - Pundji mubongo usangela va mabakha ndjila

3 - Mupumbi aviokho akaite kololo nganga kafula bilala

4 - Leseéngi la mukhoma atémba baana va péda, ndé mwené va ngonda
5 - Ngakha Kénga Kasa bay Ikanga Pisekha

6 - Bisi Ipidi sia makoto makoto

xRk k

101



1 — Dya Buku qui dévaste les contrées, dont la renommée frappe de
stupeur les galagos

2 — Le panier du Pygmeée est fouillé a 1a croisée des chemins

3 — Le promeneur solitaire passe et y met un signe de branchage, le devin,
depuis le village, le découvre en jetant des cris

4 — La cime de ’arbre mukhoma laisse les petits dans les bas-fonds alors
qu’il demeure lui-méme au sommet de la colline

5 — Descendants de Kénga Kasa et Ikanga Pisekha

6 — Habitants d’Ipidi aux innombrables quartiers

%%k %k %k %

| — Dya Buku bwa bukela malongo, lekungu la béte mandzaga

Dya Buku qui écrase les contrées, la renommée assomme les galagos.

Dya Buku qui dévaste les contrées, dont la renommée frappe de stupeur
les galagos. Le galago est trés difficile a attraper et c’est un exploit que
d’arriver & le tuer. Ici c’est la renommée de Buku propagée de bouche a
oreille qui suffit a faire perdre leur équilibre aux galagos et a les assommer
en les faisant tomber de 1’arbre ol ils se trouvent.

2 — Pundji mubongo usangela va mabakha mandjila
Le panier du Pygmée on le fouille & la croisée des chemins.
Sens inconnu.

3 — Mupumbi aviokho akaite kololo nganga kafula bilala

Le promeneur solitaire passe et met un signe le devin jette des cris.

Kololo est un signe constitué de feuilles ou de branches par lequel on
marque un objet trouvé au bord de la route.

Nganga : guérisseur en général. Ici en particulier, le devin qui voit dans
les réves les événements passés ou a venir. Il y a opposition entre Iattitude
du promeneur solitaire qui met une marque sur le panier du Pygmée trouvé a
la croisée des chemins et celle du devin qui depuis le village devine par ses
cris et probablement par ses chants I’endroit ou se trouve le panier.

I1 n’est pas possible pour I’instant de rattacher les phrases 2 et 3 aux
exploits de dya Buku.

4 — Leséngi la mukhoma atémba baana va péda, ndé mwéné va ngonda.

La cime de I’arbre mukhoma laisse les petits dans les bas-fonds, lui-
méme sur une éminence

C’est une allusion au fait que Buku est le premier nommé des fils de
Nzébi. Cette situation est décrite par des images d’altitude. Le mukhoma est
un des plus grands arbres de la forét, c’est ’image de Buku qui laisse bien

102



au-dessous de lui, dans les bas-fonds, ses fréres, alors que lui-méme demeure
sur une éminence.

5 — Ngakha Kénga Kasa bay Ikanga Pisekha
Descendants de Kénga Kasa et de Ikaga Pisekha
Keénga Kasa et Ikanga Pisekha sont deux fondatrices de nzo.

6 — Bisi Ipidi sia makoto makoto

Habitants d’Ipidi quartiers, quartiers

Lekoto est la partie d’un fruit. C’est par exemple I’un des éléments du
fruit de I’arbre & pain. Ce mot peut étre utilisé pour les branches d’un arbre.
Ici lekoto est un quartier du village d’Ipidi. Le redoublement de makoto
donne I’idée de nombreux quartiers — il y en avait, en fait, sept - et évoque
donc une population nombreuse.

Mwélé et les Makhamba

1 - Dya Mwélé ya inéné, ya iburutundu, ya bambéémbi, ya sungu
malémba ya sabekha lerémbu tsubu

2 — Abisi kéma, abisi lekényi ndeme, idwéri mbéémbi

3 — Iyoto mikaambu mya bambéyi miéndi ngidi

4 — Bisi Manda

22 X2 ]

1 — Dya Mwélé, le grand, le sage, le varan, le maitre des vampires, celui
qui traverse les riviéres profondes a pied sec.

2 — 1l a refusé le singe, il a refusé le galago, il a choisi de se vétir de la
peau du varan.

3 — 11 se chauffe avec la faiticre de la maison de ses amis mais il interdit
qu’on lui en fasse autant.

4 — Ceux de Manda

22 X2 ]

1 — Dya Mwélé ya inéné, ya iburutundu, ya babéembi, ya sungu
malémba, ya sabekha lerémbu tsubu.

Dya Mwélé, le grand, le sage, le varan, qui posséde des vampires. Celui
traverse grande riviére a pied sec

- inéné : grand socialement. Pour parler d’un homme mir, d’un ainé, on
utilise mutu inéné, mutu ivonda, ngu a mutu.

- iburutundu : s’applique & un homme agé, d’expérience, que I’on vient
consulter.

103



- babéémbi, le varan, rappelle ici que pour devenir dya, Mwélé s’est servi
de la peau du varan.

-Le mot sungu malémba est composé de sumgu, mot ancien qui
signifierait détenir et aussi posséder et malémba, vampires. Le sens global
serait magicien, ce qui serait en accord avec la fin de la devise.

Lerémbu serait identifiable a la Ngounié. 11 est plus probable qu’il
s’agisse de la désignation générale de toute riviére large et profonde.

2 — Abisi kéma, abisi lekényi, ndémé idwéri mbéémbi

11 a refusé le singe, il a refusé le galago, il a choisi de se vétir du varan

Il y a allusion au choix du varan qu’a fait Mwélé pour étre intronisé.
Aprés avoir refusé la peau du singe, et celle du galago qui devait servir
obligatoirement a I’intronisation.

Idweéri est le vieux mot pour vétement ; on utilise actuellement ilweti.

3 — Iyoto mikaambu mya bambeyi, miéndi ngidi

11 se chauffe faitiére des camarades la sienne interdit.

C’est une allusion a la querelle que Mwélé aurait eu avec un des ses
beaux-fréres et au cours de laquelle il aurait jeté bas la poutre faftiére de sa
maison et I’aurait briillée pour se chauffer. C’est un défi arrogant. Il brile la
faitiere de ses camarades, de son beau-frére, en particulier et interdit qu’on
lui en fasse autant.

4 — Bisi Manda
Ceux de Manda

Mombo et les Séyi

| — Dya Makwéti makwate binéné, ndjimbu lebondo busi bwa tsiumbi

2 — Bisi Ndinga Mombo na Ndingi Iképi, bisi Idundu sia Mburu na
Mbikhu

3 — Khu banyonga bakondo mwénda mu inyonga sia nkétsi misombo

4 — Ngakha Ndongo ya il6ké mabungu ya mukéla Mbaya

5 — Bisi Mukokha na Bililu

o o o o %k

1 — Dya Makweti celui qui réconcilie les grands et jette une clarté
aveuglante sur les ténébres des plus épaisses

2 — Ceux de Ndinga Mombo et ceux de Ndingi Iképi, les habitants de
Idundu chez Mburu et Mbikhu

3 — Ou les vautours, pris par une envie de noix de palme, ne peuvent
continuer leur marche

104



4 — Descendants de Ndongo, I’illustre réceptable de la connaissance, qui
commenceérent 8 Mbaya
5 — Habitants de Mukokha et de Bililu

xRRkk

| — Dya Makwéti makwate binéné, ndjimbu lebodo busi bwa tsiumbi

Dya Makweéti sépare les grands le secret la trace le jour de la clarté

La premiére partie de la phrase se référe 4 une dispute survenue entre
Mwél¢é et Buku fondateurs respectivement des Makhamba et des Mwanda

Le verbe wkwate signifie a la fois arréter et séparer. Mombo, étai
intervenu et avait arrété la dispute en séparant les illustres, binéné,
protagonistes. A la suite de cet événement il fit sunommé Makweéti, celui
qui sépare les « grands ».

Tsiumbi, la clarté éblouissante, est un pouvoir, malongo, qui permettait a
Mombo de vaincre ses ennemis en les aveuglant. Ce pouvoir lui permettait,
par ailleurs, d’interpréter les traces les plus secrétes, de faire la lumiére sur
les affaires plus obscures. Cette deuxiéme partie de la phrase compléte la
premiére en la renforgant. Mombo réussit a séparer les « grands » en les
éblouissant et a les réconcilier, en les éclairant, en leur montrant la vérité.

2 — Bisi Ndinga Mombo na Ndingi Iképi, bisi ldundu sia Mburu na
Mbikhu

Ceux de Ndinga Mombo et ceux de Ndingi Iképi, ceux de Idundu chez
Mburu et Mbikhu

Ndinga Mombo et Ndingi lképi étaient deux fréres, respectivement ainé
et cadet. Idundu est un mokona, celui de Mburu et de sa sceur Mbikhu.
Idundu se situerait entre Mimongo et Mbigou. C’est I’endroit ou les
descendants de dya Mombo ont trouvé les palmiers a huile. Mburu conduisit
les descendants de Mombo en direction du pays des Massango, alors que les
autres Nzebi continuaient plus au sud. C’est Mburu qui conquit sur les
Massango, le territoire de Idundu convoité pour ses palmiers & huile. Isolés
des autres Nzébi, ils se repliérent sur Mbigou et rejoignirent ensuite les
descendants de dya Ndombi qui étaient plus au sud.

3 — Khu banyonga bakondo mwénda mu inyonga sia nkétsi misombo

Ou les vautours n’ont pas pu marcher a cause de leur envie de noix de
palme.

Les Nzébi distinguent quatre variétés de palmiers a huile selon les
couleurs de la noix et le rapport entre I’amande et la pulpe :

105



Couleur de la noix

Rouge et noire Rouge et verte
Rapport amande Grosse amande et . . )
et pulpe pulpe peu abondante lembédi lamubundi | lembédi lamurondena
Petite amande et lembedi lamusombo lembédi lamusombo
pulpe abondante morondena

Tableau 3 - Les variétés de palmiers a huile selon les Nzébi

Ce sont les variétés misombo qui sont les plus appréciées pour
I’abondance de la pulpe de leur fruit et la grande quantité d’huile qu’on en
peut tirer. Ce sont aussi les variétés qui fournissent le plus de vin de palme
par saignée.

Le palmier semble avoir ét¢ emprunté aux Massango. Avant leur
rencontre avec les Massango, les Nzébi ne connaissaient pas I’huile et le vin
de palme. Ils ne connaissaient que le rombo, vin du palmier-raphia. Par la
suite, cette technique de saignée fut appliquée au palmier & huile. Les
Massango auraient eux-mémes emprunté aux Mitsogo le malamu obtenu par
saignée, et le ngiba obtenu par abattage.

Parmi les oiseaux qui sont friands de noix de palme, il y a deux rapaces,
le vautour, nyonga et 1’épervier, mulédi. 11 y a une disproportion entre la
force de ces oiseaux et leur gourmandise. Aussi c’est une moquerie que les
descendants de Mombo s’adressent a eux-mémes. Eux, les vautours, une fois
arrivés au pays des palmiers, n’eurent pas la force de continuer leur route. Ils
abandonnérent leur migration par gourmandise. Ils tirent cependant fierté de
cette gourmandise, puisqu’elle leur a permis d’étre les premiers des Nzébi a
posséder le palmier.

4 — Ngakha Ndongo ya il6ké mabungu, ya mukéla Mbaya

Descendants de Ndongo calebasse-terrier de porc-épic, le commencement
de Mbaya.

Ndongo était un neveu célébre de Mombo, un grand manipulateur de la
parole, s’exprimant toujours en paraboles. /I6k6 et mabungu font référence a
sa renommée due a I’étendue de sa mémoire. JI6ké est le contenu de la
calebasse qui coupée selon un diamétre sert de récipient. Mabungu est le
terrier du porc-épic. Ces deux images de creux, accolées se rapportent 3 la
grande mémoire de Dya Ndongo. Dans la symbolique nzébi, la mémoire et
la parole sont toujours connotées avec des images de creux ainsi qu’on a pu
le voir partie 1.

Ndongo fondateur de la nzo Kanga est devenu dya, & Mbaya, village de
son pére descendant de Nyimbi. Mbaya est alors devenu son mokona. Il y a
dans la référence a Mbaya un rappel de I’alliance ancienne entre les Mbundu
et les Sidyi et de I’appartenance premiére de Mbaya aux Mbundu.

106



5 — Bisi Mukokha na Bililu

Ceux de Mukokha et Bililu

Mukokha et Bililu sont deux mokona des descendants de Ndongo. L’un
connut la joie et la prospérité, mukekhé : la chance, I’autre les pleurs et le
malheur, uléla : pleurer ; bililu : lamentation des pleureuses.

Kombolo et les Bakhuli

1 — Dya Kombolo ya biondzonzo ya biroba

2 — Ngakha nyama utsia mbada uniaka va ndjila

3 — Bisi Rémbo na Busungi na Ngambo a tandu

4 — Lebakhala la yé mbingu aboma bangomba tsambu lekaba lamukedi
mutswé ayino nabweésé lekaka

5 — Ngakha dya Mubukha, ngakha Lundu ya mabédi

6 — Batu basiemena Lundu, abana osiémena mabédi ma Lundu

7 — Bisi Matsékhé na Mukundu khu mukuyi asikha ngombi

8 — Bisi Vuki na Mandjiémbé na lemanya lamukungudu

9 — Vuki mono Mandjiembo mo vé, Vuki mboka abatu, Mandjiémbé
mboka mikuyi

10 — Mbokha Ngundu minengi mbédi ya kéna bakienga

11 ~ Aka yula Vuki

wgRkE

1 — Dya Kombolo, I’excrément, I’insolent

2 — Descendants de I’animal qui chie sur le chemin

3 — Habitants de Rémbo et de Busungi et de Ngaambu a tandu

4 — L’homme a la chasse tua sept porcs-épis et ne donna a sa femme
qu’une téte. Elle fit semblant de refuser et il lui donna encore une épaule

5 — Descendants de Mubukha, descendants de Lundu I’envahisseur

6 — Les uns acclament Lundu, les autres acclament ses troupes

7 — Habitants de Matsékhé et de Mukundu ou le fantome jouait de la
cithare

8 — Habitants de Vuki et de Mandjiémbé la caverne

9 — Vuki se voit et Mandjiembé ne se voit pas, Vuki est le village des
hommes et Mandjiémbé celui des fantomes

10 — Chez Ngundu I’infatigable aux pieds agiles qui se tient devant sa
maison

11 - Installés a Vuki

xRk R

107



| — Dya Kombolo ya biodzonzo ya biroba
Dya Kombolo I’excrément 1’instable

2 — Ngakha nyama utsia mbada uniaka va ndjila
Descendants de I’animal a c6té déféque sur le chemin

Ces deux premiéres phrases se rapportent a I’impolitesse de Kombolo, a
son manque d’égard pour ses semblables. Il est comme le chat-tigre et la
panthére qui mangent en brousse et prennent un malin plaisir & venir
déféquer sur les chemins ou sur les tas de bois préts a étre emmenés au
village.

3 — Bisi Rémbo na Busungi na Ngaambu a tandu
Les habitants de Rémbo de Busungi et de Ngaambu a tandu

Rémbo et Busungi sont des mokona des descendants de dya Ndinge
Lesombo, du clan Buyala, ot les descendants de Kombolo, fils de Buyala se
sont élevés a la dignité de dya. Par la suite, Rémbo et Busungi sont devenus
les mokona des descendants de Kombolo.

Ngambo a tandu est aussi un autre mokona ; tandu indique sa situation
vers I’amont d’une riviére.

4 — Lebakhalala yé mbingu aboma bangomba tsambu

L’homme qui était parti a la chasse a tué porcs-épics sept

lekaba lamukédi mutswé ayina nabwésé lekaka

la part sa femme la téte fit semblant de refuser une patte antérieure

L’homme tua sept porcs-épics a la chasse et ne donna a sa femme qu’une
téte. Aussi celle-ci fit mine de refuser et il lui donna une patte de devant en
plus.

Uyina : action de faire semblant de refuser pour se faire donner
davantage.

5 — Ngakha dya Mubukha, ngakha Lundu ya mabédi
Descendants de dya Mubukha, descendants de Lundu les envahisseurs

6 — Batu basiémena Lundu, abana osiémena mabédi ma Lundu
Les uns acclament Lundu, les autres acclament les troupes de Lundu

7 — Bisi Matsékhé na Mukundu khu mukuyi asikhe ngombi

Les habitants de Matsékhé et de Mukundu ou le fantdme jouait de la
cithare

108



8 — Bisi Vukina Mandjiém na lemanya-lamukungudu
Les habitants de Vuki et de Mandjiémbé et le rocher-calebasse

9 — Yuki mono Mandjiémbo mo vé Vuki mboka abatu

Vuki se voit Mandjiémbé ne se voit pas Vuki le village des hommes
Mandjiémbé mbokha mikuyi

Mandjiémbé le village des fantdmes.

10 — Mbokha Ngundu minengi mbedi ya kéna bakienga
Chez Ngundu promeneuse infatigable 1’endroit ou dansent les agiles
danseurs

11 — Aka yula Vuki
1l est installé & Vuki

Depuis la phrase 5 il n’est question que de Lundu et accessoirement de
Mubukha son frére, tous deux neveux de Kombolo. En allant 4 la chasse,
Lundu arriva prés d’une grotte. 1l apergut une fillette qui en sortait. Il essaya
de I’attraper, mais ne pouvant la suivre dans la grotte, elle lui échappa. Il
s’agissait de Ngundu, une fille pygmée qui ayant perdu la trace de ses
parents s’était réfugiée dans cette grotte fréquentée par les porcs-épics. Pour
se réchauffer elle sortait prendre le soleil sur le rocher escarpé a I’entrée de
la grotte. Et c’est 1a que Lundu I’apergut pour la premiére fois. Ce rocher
escarpé lui tenait lieu de mbeédi, I’espace, qui dans un village s’étend entre
les deux rangées de maisons. Cet endroit étroit et escarpé était devenu
glissant a force d’étre piétiné et il fallait des pieds agiles de danseur pour s’y
tenir (10). Lundu, deux fois encore, retourna a la grotte et deux fois la fillette
lui échappa. 1l revint alors avec son frére Mubukha qu’il plaga a I’endroit ou
s’enfuyait la fillette. Ainsi la fillette fut capturée. Interrogée, elle déclara
s’appeler Mwa Ngundu c’est-a-dire, Ngundu la chétive, Ngundu la petiote.
Lundu retourna avec son frére et Ngundu chez Kombolo. Et c’est 1a qu’on le
qualifia de Lundu ya mabeédi, Lundu [I’envahisseur (5). Les gens
I’acclamérent a son retour au village (6).

[l quitta son oncle et fonda son propre mokona prés de la grotte ou il avait
capturé Ngundu et il lui donna le nom de Vuki. L’intérieur de la grotte ol
Lundu n’avait pu pénétrer, c’était Mandjiémbé la caverne, le rocher-
calebasse (8). Mukungudu est en effet le terme qui désigne la calebasse ou
I’on met I’huile, une fois qu’elle est vide. La phrase 9 est une opposition
entre Vuki le mokona des hommes et Mandjiémbé le mokona des fantomes.
Les hommes et Lundu en particulier n’ont pas pu y pénétrer. De plus
’apparition de Ngundu & I’entrée de la grotte donnait I’impression qu’elle
était habitée par un fantdme. De telle sorte que Vuki est bien visible alors
que Mandjiémbé ne I’est pas.

109



Bunzanga et les Basanga

1 — Dya Bunzanga bwa muluéni, bwa kama kama vé kamba

2 — Ngakha lekényi avéiila, aila l616 abéme mbédi

3 — Ngakha ikhudu sia mukhala batsotso akatsia mapibi bakoba akatsia
bisangu

4 — Ngakha pimbili a pimbili lembédi avéna busu

5 — Ngakha khwakha akale mayumbi

6 — Ngakha mulongo bangembi mbisu mwéndu, busu mwéndu

7 — Ngakha letala, musembi lakokhéla binama

8 — Mbisi Mugémbé a dya Mavendi, Mbéda dya Masimba

% o ok ok

1 - Dya Bunzanga le guerrier, toujours dans le besoin et pourtant ne
manquant de rien

2 - Parents de lekényi jamais dans le besoin, ce qui lui manque
aujourd’hui demain il I’aura

3 - Parents du vieil arbre mukhala, dont la braise mange le tranchant de la
hache et dont I’écorce a raison des dents des maillets qui le frappent

4 - Parents du palmier imprévisible

5 - Parents de la grenouille khwakha qui envahit les contrées

6 - Parents des magnans innombrables

7 - Parents de I’arbre musembi aux nombreuses cuisses

8 - Habitants de Mugémbé chez dya Mavendi et de Mbéda chez dya
Masimba

% o ok ok

1 — Dya Bunzanga bwa muluéni bwa kama kama vé kamba
Dya Bunzanga le guerrier dans le besoin ne manque de rien

2 — Ngakha lekényi avéiila aila I6l6 abéme mbédi
Parent de I’animal Jekényi jamais dans le besoin ce qui lui manque
aujourd’hui il I’aura demain.

Les deux phrases précédentes sont sur le théme de la rareté et de la
richesse. Bunzanga est dans le besoin et pourtant il ne manque de rien.
L’explication est donnée a la phrase suivante : Bunzanga est parent de
’animal lekényi. Celui-ci, trés difficile a attraper, est symbole a la fois de
beauté et de rareté. Bunzanga n’a pas de besoin qu’il ne puisse satisfaire. Il a
toute la richesse qu’il désire.

3 — Ngakha ikhudu sia mukhala batsotso akatsia
Parent vieil arbre mukhala braises mange

110



Mapibi bakhoba akatsia bisangu
Haches frappent mange maillets a battre I’écorce

L’écorce de I’arbre mukhala, sert a fabriquer les murs des maisons.
L’écorce est déroulée puis battue avec un maillet de bois dur comportant des
dents. Bunzanga et ses descendants sont comme |’arbre mukhala qui en
vieillissant, acquiert de la dureté. Ses cendres a elles seules font perdre son
tranchant a la hache et son écorce use les dents du maillet. C’est la
proclamation de I’invulnérabilité de Bunzanga.

4 — Ngakha pimbili a pimbili lembeédi avéna busu
Parent de I’hésitant palmier a huile pas de visage

Comme le palmier & huile dont on ne peut pas, lors de I’abattage, prévoir
le point de chute, les réactions de Bunzaga sont imprévisibles. Le palmier
n’a pas de coté pour tomber ; il en a plusieurs. De méme Bunzaga n’a pas de
visage, il en a plusieurs. Busu signifie a la fois visage, figure et par extension
coté.

5 — Ngakha khwakha akale mayumbi
Parent de la grenouille occupe contrées

Khwakha est une petite grenouille qui au moment des premiéres pluies
coasse trés fort et couvre le coassement de toutes les autres grenouilles.
Ukala signifie A la fois occuper et garder. C’est en rapport avec I’invasion
des gens de Bunzanga qui se sont répandus sur de grandes étendues et ont
dominé leurs habitants.

6 — Ngakha mulogo bangémbi mbisu mwéndu, busu mwéndu
Parent colonne fourmis magnans derriére marche, en avant marche

C’est une allusion a la force que les descendants de Bunzanga tirent de
leur nombre. 1l est impossible de compter les individus d’une colonne de
fourmis magnans en marche, que ce soit vers I’aval ou vers I’amont. De
méme, les descendants de Bunzanga sont si nombreux qu’il est impossible
de les dénombrer.

7 — Ngakha letala musembi lakokhéla binama

Parent fesses arbre musembi garni cuisses

Le musembi est un arbre a racines aériennes. Ses multiples racines sont le
symbole de la fécondité. Son tronc est comparé a des fesses desquelles
partiraient de nombreuses cuisses.

111



8 — Mbisi Mugémbé a dya Mavendi Mbéda dya Masimba

Habitants de Mugémbé chez dya Mavendi, de Mbéda chez Masimba.
Mugémbé et Mbéda sont les mokona respectivement de dya Mavendi et de
dya Masimba.

Ndombi et les Mikhala, Siongo et Mitsimba

1 — Dya Ndombi ya mususu

2 — Ya nganda Mwélé

3 - Ndombi a mine batu, ngandu na mine mamagna

4 — Ngakha il sia bakidi, basoli babakhala, ba kasa ngidi

5 — Nyama mukungu a sa laasa tsina musengé, mukaba Bémé na Riini
6 — Ngakha ndédi akanya baveéti ngéndangé

7 — Mbisi mundzetsi bwa pila Nyongo, baintzena, basakhédené
8 - Mbisi Tsiumbi na Waalu

9 — Mbisi Mbanga, mbokha Mavada mamubunu

10 — Mbisi Teli, mbukha Bunyombo

11 — Akayula Tsiumbi na Muséru

% %%k k %k

1 — Dya Ndombi la pluie torrentielle

2 — Le crocodile valeureux

3 — Ndombi engloutit les hommes, le crocodile engloutit les rochers

4 — Parents des fourmis bakidi, les redoutables guerriers

5 — L’animal a poils ne dort pas sous les racines du jeune parasolier.
Cependant B6m6 ne peut détenir le mokona paternel bien que Riini le neveu
de son pére ne soit qu’un enfant.

6 — Parents de la liane séche qui ne peut porter que les fourmis
ngéndangé

7 — Les susceptibles depuis la vipére de Nyongo. Considérez-les a leur
juste valeur et ne chuchotez pas derriére leur dos

8 — Habitants de Tsiumbi et de Waalu

9 — Habitants de Mbanga, chez Mavada I’impitoyable

10 — Habitants de Teli, chez Bunyombo

11 — Du haut de Tsiumbi et de Muséru

dok ok ok k

| — Dya Ndombi ya mususu

Dya Ndombi la pluie torrentielle

Mususu est une pluie torrentielle. Il est fait ici référence a la nzo Kiéné et
a son fondateur Mavada Mamubunu. Celui-ci avait provoqué des pluies
torrentielles en cassant un ceuf sur Mbomba, le python qui était son pouvoir.

112



La pluie dura plusieurs jours, I’obscurité fut compléte et Mavada mit a profit
cette obscurité pour décimer ses ennemis. Aprés la bataille, Mavada,
s’empara d’une fillette, la seule rescapée, la donna a sa sceur Kiéné qui avait
déja deux filles Kundi et Nyomba. Cette fillette prit le nom de la torche
d’okoumé : pakha. Les descendants de Ndombi sont considérés comme ceux
qui ont amené la pluie et Ndombi comme le maitre de la pluie.

2 - Ya nganda Mwélé

Le crocodile de Mw¢lé

Il 'y a un rappel ici de la traversée de la Lébényi que Ndombi fit grace au
crocodile de Mwelé. L expression nganda Mwélé s’appliquerait en général a
un vieux crocodile qui n’a pas peur des chasseurs et qui vient hors de I’eau
les défier en montrant son dos. Par extension, nganda Mwelé signifie
valeureux.

3 — Ndombi a mine batu ngandu na mine mamagna

Ndombi engloutit les hommes le crocodile mange des rochers

Mitsimba, sceur de Ndombi, vit en réve une troupe venant d’un pays
lointain. Elle consulta son malongo qui lui dit de prendre du feu, un panier
d’ignames et de bananes douces et d’aller dans leur direction. Elle partit de
grand matin laissant la maison a la garde de Ndombi. A la tombée de nuit,
elle rencontra des Pygmées errants qui avaient faim et froid. Elle alluma du
feu sous un arbre et leur distribua les ignames et les bananes qu’ils
manggérent tout en se chauffant. Ils lui apprirent qu’ils étaient & la recherche
de Ndombi ya mususu. Elle se proposa de les conduire et ils la suivirent
Jjusque derri¢re la maison de Ndombi ou celui-ci s’apprétait & se faire
reconnaitre comme dya. Ndombi fit entrer les Pygmées dans le ndongo, la
case ou il gardait ses pouvoirs et leur donna a2 manger. Une seule fille
pygmée fut gardée comme esclave. Les autres furent enterrés vivants sous le
mikhoba le siége élevé ou se tenaient les dya. Aprés quoi, Ndombi se mit &
chanter et a battre le tambour. C’est ainsi qu’il devint dya. Cette phrase, en
faisant allusion a I’intronisation de Ndombi qui avait pu se produire grice
aux Pygmées enterrés vivants, compare a nouveau Ndombi au crocodile. Le
crocodile est réputé se nourrir seulement de sable et de rochers. De la méme
fagon, Ndombi a englouti des hommes pour devenir dya.

4 — Ngakha ilo sia bakidi basoli babakhala,
Parent travail d’une journée les fourmis débroussent les hommes

bakasa ngidi
les femmes interdit

16 est la portion de forét débroussée en une journée. Les morsures de la
fourmi kidi sont extrémement douloureuses. Les bakidi sont le symbole de

113



guerriers redoutables. Le sens premier de cette phrase est que seuls les
hommes peuvent débrousser une partie de la forét o se trouvent ces
fourmis. Par analogie, les descendants de Ndombi sont des hommes
valeureux au combat qui ne peuvent étre attaqués que par des guerriers
redoutables.

5 — Nyama mukungu a salaasa tsina musengé mukaba
Animal poil ne dort pas sous le jeune parasolier a I’exception

Bo6mé na Riini
de BOmO et de Riini

Les animaux a poils, I’antilope dormante et I’antilope-cheval en
particulier, ont I’habitude de dormir sous les racines aériennes du parasolier.
Ce n’est possible que lorsque le parasolier est suffisamment grand pour leur
donner refuge. Il en va autrement pour Riini et Bomé respectivement neveu
et fils, personnages de la descendance de Ndombi. En effet, malgré la
jeunesse de Riini le neveu, Bomo ne peut pas diriger le mokona de son pére.
C’est un rappel de la prééminence du matrilignage sur le patrilignage dans
I’exercice des droits fonciers.

Remarque : a salaasa tsina musengé

est une forme réduite de :

a salaasa vé vatsina musengeé.

6 — Ngakha ndédi akanya bavéti ngéndangé
Parents balangoire séche les grimpeurs fourmis

Les enfants utilisent certaines lianes qui descendent des arbres pour en
faire une balangoire, ndédi. Ukanya : signifie sec et par conséquent cassant.
Ngéndangé est une toute petite fourmi, la plus petite de toute, a peine
perceptible & I’ceil nu. Uvata signifie grimper et bavéti, les grimpeurs. La
petite fourmi ngéndangé est la seule fourmi qui puisse grimper sur la
balangoire séche sans la casser. Il est fait allusion a la susceptibilité extréme
des gens de Ndombi et & la nécessité de les traiter avec égard si I’on ne veut
pas avoir d’affaire grave avec eux.

7 — Mbisi bundzeétsi bwa pila Nyongo baintzena, basakhédené
Ceux susceptibles pour la vipére Nyongo considérer a leur juste valeur,
ne pas parler contre eux derriére leur dos

Tsamba, un descendant de Ndombi, avait fait un piége. Il vint le visiter et
vit que sa prise avait été volée. Il remonta le long de la riviére sur les traces
du voleur. Il rencontra la femme du nom de Nyongo qui avait volé la vipére
prise au pi¢ge pour satisfaire sa faim aprés une péche infructueuse. Elle

114



proposa & Tsamba de lui rendre la vipére. Celui-ci refusa et exigea un
dédommagement. Finalement aprés une longue discussion, Nyongo lui
donna sa fille en compensation.

Uintzena : au sens propre, trembler devant quelqu’un ; ici considérer a sa
juste valeur.

Ukhédené : critiquer dans I’ombre, parler a la 1égére de quelqu’un.

C’est une mise en garde adressée a ceux qui seraient tentés de parler a la
légere aux gens de Ndombi. IIs doivent se souvenir de la rancune tenace de
Tsamba qui lui fit mener jusqu’au bout I’affaire de la vipére et obtenir
réparation de Nyongo.

8 — Mbisi Tsiumbi na Waalu
Ceux de Tsiumbi et de Waalu
Tsiumbi est le mokona de Tsamba, Waalu celui de Ndombi

9 — Mbisi Mbanga, mbokha Mavada Mamubunu

Ceux de Mbanga, chez Mavada I’impitoyable

Mbaga est le mokona de Mavada. Celui-ci est dit impitoyable, car apres
la pluie torrentielle, alors que tous ses ennemis étaient exterminés, il
s’empara de la seule rescapée, une fillette, et en fit une de ses niéces.

10 — Mbisi Téli, mbokha Bunyombo
Ceux de Téli chez Bunyombo
Teli est le mokona de Bunyombo autre descendant de Ndombi

11 — Akayula Tsiumbi na Muséru

Sur Tsiumbi et Muséru

Tsiumbi est le mokona de Mavada Mambata fondateur de la nzo Mbata.
Muséru est le nom d’un autre village de Ndombi situé sur une hauteur d’ot
la vue s’étendait trés loin. Cette derniére phrase situe les gens de Ndombi
physiquement et socialement au-dessus de tous les autres.

Ndombi et les Baboma

(Cette version rapportée par Mayombo est plus
particuliérement consacrée au clan des Baboma)

1 — Nzébi a bota bana tsambu tsaléla Mununu

2 — Na bota Ndombi a Nzébi ya mususu, ya nganda Mwélé

3 ~ A bani ngakha Kukiti a saala va lebukhu. Abana bunzokha, abana bo
lemanya

4 — A bani ngakha Rembo a Tsengi

5 — Ngakha Bosengé bwa Tsengi na Tsédi a Tsengi.

115



%%k %k %k k

1 —Nzébi donna naissance a sept fils et en plus 8 Mununu

2 — Il a mis au monde Ndombi fils de Nzébi, la pluie torrentielle, le
crocodile de

Mwélé

3 — Ce sont les parents de Kukiti resté dans le vieux village que certains
prirent pour un crane d’éléphant et que d’autres prirent pour un rocher

4 — Ce sont les parents de Rembo fils de Tsengi

5 — Parents de Bosengé fils de Tsengi et de Tsédi fille de Tsengé

%%k %k %k k

1 — Nzebi abota baana tsaambu tsaléla Mununu
Nz¢ebi donna naissance enfants sept plus Mununu

2 — Na bota Ndombi a Nzébi ya mususu

Et donna naissance 8 Ndombi de Nz¢bi la pluie torrentielle
ya nganda Mwélé

le crocodile de Mwélé

Il y a ici un rappel des rapports qui unissent le clan Baboma et le clan
Mitsimba.

Tsengi est petite fille de Musumi Kumu a Walu héros des Mitsimba. La
pluie torrentielle, le crocodile de Mwélé sont attribués & Ndombi.

3 — A bani ngakha Kukiti a saala va lebukhu.
Ce sont parents Kukiti resté ancien village.

Abana bunzokha abana bo lemanya
Certains éléphants les autres disent rocher

Les phrases 2 et 3 se référent a 1’origine mixte du clan Baboma a partir
des lignées de Nzébi et de Bangela.

4 — A bani ngakha Rembo a Tsengi
Ce sont parents Rembo de Tsengi

5 — Ngakha Bosengé bwa Tsengi na Tsédi a Tsengi
Parents de Bosengé de Tsengi et de Tsédi de Tsengi

Bosengé et Rembo sont le premier et le deuxiéme fils de Tsengi. Tsédi
est la fille de Tsengi.

116



Nyimbi et les Mbundu

| — Mwana Nzébi wa tsambu dya Nyimbi

2 — Nyimbi Nyimbi, Tombo Tombo, Nyimbi a sa yandélé Tombo manbu vé

3 — Ndé ni indonda sia mulumi a koto sia sa bamfwa na mupita sia te
bisenzélé

muyulu mamanya

4 - Sie la musinga sa kambu na kumu

5 — Ndé ni mwisi lesengi lamilonga layika na ngiéké

6 — Bo ni ngakha ifudu sia laasa Mwélé siolo

7 — Ngakha lekangetsa mbisu mwéndu busu mweéndu

8 — Bisi Mbaya na Misandu na Bavukhu barélé

xRk kRR

1 — Fils de Nz¢ebi, le septiéme est le grand Nyimbi

2 — Nyimbi est Nyimbi, Tombo est Tombo, Nyimbi ne va pas chercher
d’eau pour Tombo

3 — Solitaire prudent tel I’écureuil male. Les débris de graines qu’il
abandonne sur les rochers mettent par malchance les chiens sur sa piste

4 - L’isolé qui ne prend pas garde est désigné pour toutes les servitudes

5 - Habitant du feuillage, il sait déguerpir dans le silence

6 - Parents du moustique qui harcéle Mwélé et le fait dormir debout

7 - Parents des herbes du chemin qui s’inclinent aux pas du voyageur

8 - Abandonnés de Mbaya et de Misanda et de Bavukhu.

xRk kRR

1 - Mwana Nzébi wa tsambu dya Nyimbi
Fils de Nz¢bi le septiéme dya Nyimbi

2 — Nyimbi Nyimbi Tombo Tombo Nyimbi a sa yandelé
Nyimbi est Nyimbi Tombo est Tombo Nyimbi va
Tombo mambu vé

Tombo eau pas

3 — Ndé ni inonda sia mulumi a koto sia sa C’est lui solitaire prudent
male de I’écureuil provoquer

bamfwa na mupita sia té bisenzélé muyulu mamanya

Les chiens malchance abandonnés débris de graines sur les rochers
Bisenzélé : ce qui reste des graines mangées par |’écureuil

Utemba : abandonner, réduit ici a 7é

117



Ce passage fait référence aux difficultés de Nyimbi a s’intégrer au groupe
des fils de Nzébi jusqu’a ce qu’il construise un village prés de la riviére
Lékumu. Par ailleurs, son indépendance vis-a-vis de Ndombi est rappelée a
maintes reprises. Ainsi chacun d’eux découvrit un instrument de musique,
Ndombi eut la cithare et Nyimbi eut le tambour. Plusieurs formules vont
dans le méme sens. Ainsi :

Mitsimba na Mbundu tsékhu na ngétsi bisi mabakhu
Mitsimba et Mbundu safou et noix de palme dans les anciens villages

Mitsimba et Mbundu sont comme le safou et la noix de palme dans les
anciens villages. Ainsi est indiqué a la fois I’ancienneté de leurs rapports de
camaraderie et de voisinage en méme temps qu’ils sont clairement distingués
’un de I’autre par la référence a deux espéces différentes.

De méme, I’autre formule :

Boni bisi Mirumbi na Walu. Nzeli a bo Lékumu

Ce sont les habitants de Mirumbi et de Walu. Riviére leur Lékumu

Ils sont habitants de Mirumbi et Walu, leur commune riviére est Lékumu.

De la méme fagon, cette formule insiste sur I’individualité propre de
Nyimbi et sur son indépendance vis-a-vis de Ndombi. Chacun d’eux a un
mokona, Mirumbi est celui de Nyimbi et Walu celui de Ndombi. Et chacun
d’eux se trouve de part et d’autre de la riviére Lékumu. Ndombi est sur la
rive droite et Nyimbi sur la rive gauche.

4 — Siela na musinga sa kambu na kumu

La chose, I’objet et acceptation, accord ne manque pas avec maitre

La chose enviable ne manque pas de maitre.

Il y a ici encore une référence claire aux tentatives des autres fils de
Nzébi pour s’approprier Nyimbi.

5 — Ndé ni mwisi lesengi la milanga layika

C’est lui habitant branche collier de fer celui qui est habitué
na ngiéké

avec bruit qui fait I’antilope en s’enfuyant

uyika : s’habituer

Référence est faite a I’écureuil et a sa prudence avec laquelle il sait éviter
les bruits qui le signalent.

6 — Bo ni ngakha ifudu sia laasa Mwélé siolo
Ce sont eux parents moustiques coucher Mw¢élé sommeil

118



Il'y a allusion a la sacoche de moustiques donnée par Bunzanga a Nyimbi
pour se protéger des prétentions de Mwélé. Dans la nuit, alors que Nyimbi
avait refusé, ainsi que lui demandait Mwelé, d’aller fermer la hutte ou les
sept fils de Nzébi dormaient, les moustiques lachés empéchérent Mwelé de
dormir. De fatigue il finit par s’endormir debout.

7 - Ngakha lekangatsa mbisu mwendu busu mwendu
Parents herbe en avant en arrié¢re

Lekangatsa serait I’herbe rasoir ou couteau de singe. Il se peut aussi qu’il
s’agisse du vétiver puisqu’elle est donnée par I’informateur comme
odorante. L’herbe le long de la piste suit le mouvement du marcheur qu’il
aille dans un sens ou dans I’autre. Ce passage se rapporte a I’indécision de
Nyimbi, & ses hésitations dans ses rapports avec les autres fils de Nzebi.

8 — Bisi Mbaya na Misanda na Bavukhu barélé
Ceux de Mbaya et de Misanda et de Bavukhu abandonnés

Barelé vient de urélé, chasser selon le parler de Ilumbu. Ici ce verbe
serait employé au sens de uréna : abandonner. C’est une allusion aux fils de
Nzebi qui ne voulaient pas laisser passer Nyimbi de I’autre c6té de la riviére
Ibwanga et qui, sans |’intervention de Ndombi, I’auraient abandonné.

3. LES DEVISES DES DESCENDANTS DE BANGELA (LEKUMU LA BOTA
BANGELA)

D’aprés Lendoyi

| — Bangela a bota lekumi labana pévé iranu

2 — Nzébi bipungu tsambu

3 — Nzondo ya nzuli muliba ya mukhengi batédi, lebakhala lilakamba na
tsakhu

4 — Nzondo ya ipapa miakha

5 — Nzondo inéné iyasa mivindu tsambu bilengi mabunzu tsambu

6 — Mivindu ni miata natoto

7 — Mungongo na dumu na Nzembi a Pungu

8 — Bani ngakha mundombela sota a sota masengi, ngakha lesengi la
mukhoma

9 — Nzondo, a buka busu bwa nyundu mbalanga taba ni yayika na binono

10 — Mbokha Mwafumu, Ngakha Kukiti a sala va lebukhu

11 — Abana bo nzokha, abana bo lémanya. Ngakha Ibukuku

12 — Mbokha Kéyi Makesi tsanga ya sota wa nzo Ivama

119



13 - Sia ngienzi sia mana bitéli. Ngakha Mbéli na Mbondo boni ngakha
Kaya.

LEE L L

1 — Bangela a mis au monde, dix fils et encore cinq autres

2 —Nze&bi aux sept grands

3 —Nzondo I’amertume de la séve et de I’ oiseau, le chasseur téméraire de
serpents venimeux

4 — Nzondo, celui qui arrache de ses mains les rejets du bananier

5 = Nzondo le grand aux sept racines et aux sept visages

6 — Ses défenses vont jusqu’a terre

7 — Son échine touche au ciel

8 — Parent du mundombela qui perce les buissons, parents du feuillage de
I’arbre mukhoma qui émerge de la forét

9 — Nzondo parmi les forts, face de front de chévre

10 — Chez Mwafumu, parents de Kukiti resté dans le vieux village

11 — Certains le prirent par un crine d’éléphant, d’autre pour un rocher.
Parents de Ibukuku

12 — De chez Kéyi Makési la nouvelle est parvenue jusqu’a la maison de
Ivama

13 — Plus résistant que le fer. Parents de Mbéli et de Mbondo et parents
aussi de Kaya

1 — Bangela a bota lekumi labaana pévé iranu

Bangela a donné naissance dix enfants plus cinq

La traduction de iranu est incertaine. Ce mot archaique signifierait cinq.
A moins que iranu soit un nom propre.

Cette phrase est batie sur le modele de celle qui concerne Nzebi :

“ Nzébi a bota bana tsambu tsaléla Mununu
Nzébi mis au monde sept fils et en plus Mununu ”

Ce demier rapprochement ferait penser que Iranu est un nom de
personne. Cependant ce personnage n’a été rencontré nulle part parmi les
autres informations. Par ailleurs si ’on traduit, iranu par le nombre cing, il
faut reconnaitre que I’on ne rencontre pas quinze clans (10 + 5) parmi la
lignée de Bangela. L’incertitude demeure.

2 — Nzébi bipungu tsambu

Nz¢ebi bipungu sept

Il y a incertitude quand a la traduction de bipungu. Pungu est
généralement attribué 3 Nzembi. Nzembi a pungu : Dieu le plus éloigné par
opposition & celui du levant et celui du couchant. Ici pungu semble étre
attribué aux sept fils de Nz¢bi.

120



3 — Nzondo ya nzuli muliba ya mukhengi batédi

Nzondo qui amertume bois et oiseau qui capture serpents venimeux.
Lebakhala lilakamba na tsakhu

Homme qui manque de antivenin

Muliba se réfere a ’amertume. C’est a la fois un arbre a séve amére et un
oiseau dont le sang blanc et amer le rendrait immangeable.

Ukhanga : signifie attraper. Mukhengi peut se traduire par celui qui
capture.

Tsakhu : médicament antivenin de serpent obtenu a partir d’une écorce
d’arbre

4 — Nzondo ya ipapa miakha
Nzondo qui arrache avec les mains rejets du bananier

Upapa : porter sur le dos, mais aussi arracher une plante, un tubercule.

L’action d’arracher les rejetons du bananier ne présente pas de difficulté
aussi, elle peut difficilement passer pour un acte de bravoure. Rapprochée de
la phrase précédente. Cette phrase s’appliquerait a ’aisance avec laquelle
Nzondo capture les serpents. Elle va dans le méme sens que le fait d’opérer
sans antivenin.

5 — Nzondo inéné iyasa mivindu
Nzondo le grand fait défenses d’éléphant,

Tsambu bilengi mabunzu tsambu
Sept masque figures sept

Usada : faire.

Mivindu signifie a la fois racines souterraines, (par opposition a racines
aériennes : mikhengi), et défenses d’éléphant.

Lebunzu : face, figure ; busu et ngeli sont des synonymes

Le masque bilengi a double face qui évoquait un revenant était porté par
un danseur sur échasses. Le nombre sept se référe peut-étre aux sept fils de
Nzebi ou a sept clans auxquels Nzondo aurait donné naissance.

6 — Mivindu ni miata natoto
Défenses d’éléphant-racines se dirigent vers, touchent le sol

Uta : toucher, diriger.

121



7 — Mingongo nadumu na Nzembi a pungu
Echine touche Dieu éloigné

Nzembi a pungu est traduit le plus souvent par le Dieu du ciel. Il peut
s’agir d’une influence chrétienne. On peut le traduire par Dieu éloigné,
indéterminé dans ’espace par opposition & Dieu du levant et Dieu du
couchant.

8 - Boni ngakha mundombela sota a sota masengi,
Ceux parents légume sauvage perce perce buissons

Ngakha lesengi la mukhoma
Parents feuilles de I’arbre mukhoma

Mundombela est un légume de forét dont les pousses percent le sol. Le
mukhoma est un arbre de trés grande taille dont le feuillage émerge de la
forét.

9 — Nzondo, abuka busu bwa nyundu mbalanga taba
Nzondo celle-ci face front chévre

niyayika na binono

est habitué les forts

Mbalanga : désigne chez la chévre et le mouton la partie située entre les
comes et les orbites.

10 — Mbokha Mwafumu, Ngakha Kukiti asala va lebukhu
Chez Mwafumu, Parent Kukiti resté ancien village

11 — Abana bo nzokha abana bo lémanya,
Certains prirent éléphant certains prirent rochers,

Ngakha Ibukuku
Parents de Ibukuku

12 — Mbokha Keyi Makési tsanga ya sota wa nzo Ivama
Chez Keyi Makesi la nouvelle est parvenue & maison Ivama

13 — Sia ngienzi sia mana bitéli. Ngakha Mbéli na Mbondo
Doute finir fer Parents Mbeli et Mbondo

Bani ngakha Kaya

Parents Kaya
Sia : indique une attribution, une comparaison.

122



TROISIEME PARTIE

Kumbu tsomi : Mé !
Le premier nom : Moi !
ou les déclinaisons de I’égalité

Un matin ou il venait, comme d’habitude, prendre son petit déjeuner,
Doumagni sortit de sa poche ces trois dents de panthére montées sur un fil de
laiton en disant ; « Pour toi !» Je le remerciais vivement. J’appréciais a sa
juste valeur ce cadeau venant d’un homme des Basanga, dont I’animal est la
panthére.

123



1. UNE HISTOIRE ET DES INSTRUMENTS POLITIQUES

Le corpus qui a été présenté dans la partie précédente est le mode
d’existence ethnographique du savoir aprés que I’ethnologue a recueilli les
différents récits et les a extraits des relations sociales ou ils se trouvaient
pris. Deux questions se posent alors, et qui sont liées: Comment se
représenter le savoir des muyambili et comment ce savoir fournit-il ses
instruments au politique ?

Un savoir toujours en construction

Le corpus, produit de la fossilisation opérée par I’ethnologue ne doit pas
faire illusion. Il faut abandonner I’idée d’un savoir canonique qui serait
transmis tel quel d’une génération a ’autre. Les récits nzébi ne constituent
pas un bloc monolithique et intangible, achevé une fois pour toutes.

Dans les récits présentés ici, j’ai tenu a faire état des versions proposées
par les différents informateurs qui sont tous reconnus et appréciés pour leur
compétence de muyambili. La confrontation de ces versions montre que le
savoir est loin d’étre unifié et qu’il est ouvert aux divergences et aux
contradictions. Certaines parties, comme le récit de Koto, suscitent
I’adhésion de tous. D’autres, au contraire sont I’objet des contestations les
plus vives. La belle ordonnance des généalogies ne doit pas faire illusion.
Ainsi le rangement des clans en deux grands ensembles généalogiques, fils
de Nzebi et fils de Mbeli, qui structure toute la connaissance des muyambili,
est loin d’étre aussi simple qu’il semble au premier abord. La dissymétrie
entre Nzébi et Mbeli est flagrante. Et la plupart des collecteurs de tradition
orale se sont limités a la descendance de Nzébi, ne faisant qu’entrevoir, dans
le meilleur des cas, ’existence de Mbéli. Le savoir concernant les fils de
Nzebi semble bien assuré. Tous les muyambili se trouvent d’accord pour
dire que Nzébi a donné naissance a sept fils et pour les énumérer dans
’ordre dans lequel ils regurent un nom. Par contraste, c’est ’incertitude qui
prévaut du c6té de Mbeli. Combien sont ses fils ? Pour certains muyambili
ils sont sept. Pour d’autres, ils sont dix. Certains les limitent a quatre.
Cependant, a y regarder de plus prés, la généalogie de Nzébi n’est pourtant
pas sans défaut. Le premier et le plus frappant est la place de Nyimbi. Est-il
de la descendance de Nzébi ou de celle de Mbeli ? Dernier fils de Nzébi a
étre nommé, pour les uns, Nyimbi serait en fait pour les autres, un fils de
Mbeli. Dans le méme ordre d’idée, ou sont les Basomba ? Du coté de Mbéli
avec Mubukha pour ancétre ou chez Nzébi avec Kombolo ? La séparation
entre ceux de Mbéli et ceux de Nzébi n’est pas aussi étanche qu’on pourrait
le croire. Ainsi Tsékumbu donné trés souvent en premiére position dans la
descendance de Mbéli est reconnu aussi comme le fils de Bunzanga.

Ces divergences sont connues et exploitées par les muyambili qui les
évoquent pour mettre I’adversaire dans I’embarras et prendre 1’avantage sur
lui au début d’une confrontation. C’est en quelque sorte une mise en train.

124



C’est ce qu’on verra, par exemple, lors du mikundukhu de Nzima. Aussi, les
mikundukhu et les mbomo, s’ils sont provoqués par des événements et des
conflits qui affectent la circulation matrimoniale, ne se limitent pas a leur
traitement mais relévent pour une part aussi du débat académique. Un des
résultats de ces affrontements est d’apporter des informations aux
protagonistes en leur faisant connaitre qu’il existe d’autres positions que la
leur et en les amenant éventuellement a la modifier. Ainsi les muyambili
continuent d’apprendre toute leur vie au gré des affaires ou ils interviennent.
Chacun d’eux détient un savoir qui, & un moment donné, n’est que le sien.
C’est ce qu’il a appris avec un maitre, augmenté de ce qu’il a acquis par
expérience. Aussi il est plus pertinent de parler des savoirs qu’une poignée
d’hommes éminents, par leur confrontation font tendre vers une unité qui est
moins une réalité qu’un but asymptotique.

Les séquences de I’histoire

Les récits qui ont été présentés dans la partie précédente s’ordonnent le
long d’un axe chronologique et donnent ainsi accés a une histoire qui trouve
son point d’inflexion a Koto. Cette narration raconte comment une bande de
chasseurs-cueilleurs rencontre dans ses déplacements un village de
sédentaires et s’emparent des plantes cultivées et des femmes qui s’y
trouvent pour devenir ce que les Nzébi sont aujourd’hui: une société
clanique dont les deux productions principales sont la chasse et I’agriculture.

Commencée avec I’égalité nécessaire aux chasseurs, cette histoire est la
déclinaison de I’égalité a travers les vicissitudes d’une histoire marquée par
la traite esclavagiste. Les Nzébi puisent dans cette mémoire pour dire leur
identité, pour produire la solidarité des clans et aussi pour rendre opératoires
tout en les neutralisant les relations de dépendance a I’intérieur du clan. Le
secret est le moyen de faire coexister ces actions contradictoires et de
maintenir |’égalité comme horizon politique.

Le secret ou sont tenues les inégalités trouve son corollaire dans la
publicité faite aux parties du savoir ol sont affirmées 1’unité des Nz¢ébi et la
solidarit¢é des membres du clan. Pour cela, des formules judicieusement
extraites des différentes séquences de I’histoire deviennent des instruments
politiques.

L’épisode de Koto est une coupure majeure dans cette histoire. L autre
coupure est la dispersion des clans & partir de Kokekha ou ils vivent tous
ensemble. Aussi on peut distinguer cinq séquences principales :

1 - Avant Nzébi

2 - Les fils de Nzébi de Kana a Koto

3 - L’épisode de Koto

4 - De Koto a Kokekha ol a lieu la dispersion des clans.

5 - Aprés la dispersion : les récits claniques et la constitution des nzo.

125



Ces séquences sont caractérisées par une diffusion plus ou moins grande,
une forme plus ou moins ésotérique et un usage politique quotidien ou
exceptionnel. Chaque séquence est une déclinaison de I’égalité. Ainsi &
partir de Kana ou les sept fils naissent égaux on rencontre successivement
I’égalité des chasseurs, I’égalité des clans par la circulation matrimoniale et,
dernier avatar de 1’égalité, I’identité clanique.

LES ACTIONS et ACTEURS

SEQUENCES Identité et Repérage Mikundukhu Mbomo
Tous les hommes Muyambili Mutsundi

Apreés Kokekha i

Kokekha Hu it Hiiini

Koto i i i

De Kana & Koto i Hit

Tableau 4 - Des séquences de I’histoire aux actions politiques.
Les hachures indiquent les séquences qui sont utilisées par les différents acteurs

Le tableau 4 résume et systématise la situation. Dans ce tableau, la coupe
stratigraphique de la mémoire, placée a gauche, est mise en regard de I’usage
propre a chacune des strates. C’est, en quelque sorte, la matrice de
transformation des séquences du récit en instruments politiques. Par
exemple, c’est dans |’épisode de Koto connu de tous les hommes que se
fonde et se proclame I’identité nzébi. Les muyambili au cours du
renouvellement de I’alliance puiseront leurs arguments dans les trois
séquences qui vont de Kana 3 Kokekha. Et lors des mbomo, les plus
prestigieux d’entre eux, les mutsundi, trouveront leurs armes décisives, leur
neuviéme et derni¢re formule, dans la séquence la plus récente, aprés
Kokekha, période durant laquelle se constituent maisons, nzo, et en
particulier les maisons dépendantes, nzo muvigha. Mais dans les débuts de la
lutte, faisant fleche de tout bois, ils ne s’interdiront aucune des autres
séquences.

Le pouvoir de la parole, dans les confrontations, tient au rapport entre une
strate et la concrétion qui en est extraite. Pour quitter la métaphore
géologique, on peut dire que le talent du muyambili vient de I’adéquation de
la formule avec le moment de la confrontation ou elle est utilisée.

Les devises doivent étre considérées a part. Connues de tous les hommes,
elles sont, en quelques phrases, un extrait des récits claniques dont elles sont
des morceaux choisis. Leur enseignement au moment de I’initiation fournit
aux hommes les codes de Iunivers clanique nécessaires dans le quotidien.
Par la suite, leur récitation suscitera la solidarité des clans.

126



Formules et proverbes

La forme spécifique que revét le savoir est une phrase courte désignée par
le terme matsaba dans les parlers inzeébi du Congo et par le terme de kokoma
dans ceux du Gabon. Généralement traduit par proverbe, ces termes
s’appliquent, selon le contexte ou ils sont utilisés, soit 4 des proverbes, soit a
des formules.

Le proverbe, selon les dictionnaires, est une expression concise qui
résume un ensemble de significations partagées par un grand nombre de
gens. C’est une sentence courte et imagée d’usage commun qui exprime une
vérité d’expérience. Dans ce sens les matsaba/kokoma seront largement
utilisées pour décrire les relations concrétes entre parents. Elles font état
d’une connaissance qui suppose une certaine expérience mais qui n’a aucun
caractére secret. Par exemple le role d’intermédiaire et d’intercesseur que le
grand-pére joue pour son petit-fils sera comparé a celui de la tuyére d’argile
a travers laquelle I’air est soufflé sur le feu de la forge et le proverbe dira :

Mbimba busu, kélé ya kéti, muségisi mbwakha uniagevé
Le fourneau devant, la tuyére au milieu,
L’apprenti ne se brile pas

Le grand-pére évite a son petit-fils, I’apprenti, de se briler au feu des
choses de la vie, en intervenant, par exemple auprés d’un oncle qui s’estime
délaissé et se fait menagant. Il s’agit dans ce cas de présenter de fagon
imagée une relation somme toute banale ol se trouvent un homme et son
grand-pére.

Tout autre sont les matsaba/kokoma utilisées par les muyambili lors des
mikundukhu ou des mbomo. Appelées parfois aussi mbakha, ce sont des
formules. La formule, comme le proverbe, est caractérisée par sa concision.
C’est la forme dans laquelle les récits sont mémorisés. En outre, le
vocabulaire souvent archaique de la formule lui confére un caractére
ésotérique et fait qu’elle n’est utilisée qu’entre muyambili. La formule est en
quelque sorte la concrétion d’un récit. Dire une formule c’est aller dans la
mémoire et se référer a un récit qui devient alors un instrument politique.
Attardons-nous un peu sur cette action qui consiste a « dire une formule ».
La formule est, selon les contextes, brandie comme un drapeau, proférée
comme une insulte ou assénée comme une arme. Elle n’est jamais neutre.
Méme en s’adressant a I’ethnologue. Je me souviens lorsque, dans la nuit,
Doumagni et Nyangadoumou, en réponse & ma question, scandaient a
I’unisson une formule, il y avait dans I’air un formidable bonheur de savoir.

La formule peut résumer un récit connu de tous. Ainsi une formule parmi
d’autres dit I’égalité des sept fils de Nzebi :

Minieli tsambu miakila nzo bwésé
Les sept voyageurs dormirent la maison ouverte

127



Dans ce cas, la formule suscite 1’adhésion de tous les hommes qui
’entendront, quelle que soit leur appartenance clanique.
Bien différente est la formule appliquée & Bakhindzi, fille de Buku :

Bakhindzi nziate leteembi lemo
Bakhindzi qui marche sur un seul pied

Elle révéle que Bakhindzi s’était blessée au pied en allant voler de la
nourriture dans une plantation protégée par des batons épointés. Cette
formule peut étre citée dans un mikundukhu sans conséquence grave. Elle
suscitera seulement les moqueries & 1’égard des gens du clan Mwanda et
viendra rappeler que des relations hostiles ont pris fin grice a I’alliance
matrimoniale que le mikundukhu se propose de renouveler.

Beaucoup plus graves seront d’autres formules qui se référent & la
naissance d’une nzo par capture et réduction en esclavage. Ainsi :

Mitsimba mi babakha mu ngombi
Mitsimba acquis par la cithare

Cette formule évoque I’origine servile de la nzo Ndulu chez les
Mitsimba. Dans les affrontements du mbomo, cette formule peut étre lancée
par un muyambili et avoir I’effet dévastateur d’un javelot ainsi que I’a bien
relevé Jan Vansina (VANSINA J., 1985, 36).

Pour reprendre chacun des cas qui viennent d’étre évoqués, la formule
peut susciter la solidarité des hommes et dire leur commune identité, elle
peut révéler une hostilit¢ ancienne et justifier ’alliance en train d’étre
renouvelée lors d’un mikundukhu ou bien devenir une arme pour remporter
la décision lors d’un mbomo. Une formule prend d’abord son sens par la
séquence dont elle est extraite. De Kana a Koto c’est I’égalité des hommes
sur laquelle ’accent est mis. L’épisode de Koto dira I’identité nzébi. De
Koto a Kokekha, ce sont les conflits qui opposérent les clans les uns aux
autres qui sont mis en avant pour démontrer la nécessité de 1’échange
matrimonial généralisé qui y mit un terme. Enfin I’histoire de chacun des
clans et particuliérement la constitution des nzo est sollicitée pour remporter
la décision lors d’un mbomo.

Le sens des matsabalkokoma est ainsi donné par I’action dans laquelle
elles sont engagées. Extraites de ce contexte elles n’ont pas plus de sens
qu’un masque africain sur le mur d’un salon parisien.

128



2. DE KANA A KOTO, DE L’EGALITE PREMIERE A L’EGALITE DES
CHASSEURS

C’est avec la naissance des sept fils que commence I’histoire nzébi. Ce
qui se passe auparavant est d’acces difficile. Quelques formules font allusion
a Nzembi, un étre de nature divine et a un couple initial Kengé et Manondzo
qui donnent naissance a des étres mal dégagés de I’animalité, Nzébi et
Mbeli. Je me garderais bien de prendre position sur cette partie ou la
pénétration par les religions chrétiennes est manifeste.

Les sept fils naissent 4 Kana. Cet endroit est tout proche du marigot de
Léyokho, c’est la raison pour laquelle, Léyokho est souvent donné comme le
lieu de naissance des sept fils.

La version de Mboundou-Mboundou décrit en sept phrases |’état dans
lequel ils se trouvent : Ils sont nus, ils habitent une hutte de feuillage. lls
cueillent les plantes de la forét pour se nourrir et mangent crue la chair des
animaux qu’ils chassent. Ils n’ont pas de nom. 1l est dit :

Kumbu tsomi : Me !
Le premier nom : Moi !

Cette proclamation en trois mots n’est pas seulement un des éléments de
la description du dénuement initial ou se trouvent les sept fils de Nzébi, c’est
aussi une affirmation politique.

Naitre sans nom est la description de 1’égalité premiére et absolue. On ne
sait pas qui fut le premier a naitre. Aucun des sept ne peut se prétendre
I’ainé, ibutu, et ne peut considérer ses fréres comme des ngébé, des petits. Et
aucun d’entre eux n’est le mukombo, le dernier-né de la fratrie. Enfin aucun
d’eux n’est le frére ainé, mukulu, de ’autre, ni son frére cadet, mukhékh. Le
vocabulaire de la séniorité n’existe pas encore (8).

Bref, en trois mots se trouve décrite I’égalité des sept fils ou du moins
’absence d’inégalité. Ce ne sont pas des fréres qui naissent 4 Kana, ce sont
des égaux. Pour Rosanvallon : « L’idée de société des égaux renvoie dans ce
cas a une forme de relation sociale, & un type de société dans laquelle nul
n’est soumis a la volonté d’autrui (ROSANVALLON, 2011, 39). » C’est ce
qui se passe effectivement dés la naissance des sept fils. Chacun d’eux est
autonome et ne dépend d’aucun des six autres. Le Pygmée fait exception. 1l a
un nom et I’on apprendra plus tard, lors de I’épisode de Koto, qu’il est
dépendant du clan des Makhamba.

L’égalité a la naissance donne le ton a I’ensemble de la narration. Mais
c’est une égalité théorique. Elle ne peut pas étre décrite et I’absence de nom
rend impossible toute continuation du récit. Personne ne peut savoir qui fait
quoi. L’égalité premiére n’est qu’un point de départ fugace et indescriptible.
De surcroit, cette absence de nom qui signifie I’égalité a la naissance, ne
garantit nullement que celle-ci soit maintenue par la suite. Et le subterfuge

129



inventé par celui qui sera nommé Mombo prouve le contraire. En s’emparant
de la part de nourriture prévue pour ses fréres, celui-ci démontre
pratiquement comment cette absence initiale de nom qui signifie I’égalité
devient, si elle perdure, source d’inégalité.

Le récit dont le début est doublement placé sous le signe de 1’égalité fait
rapidement place aux premiers conflits. Ainsi Buku se prétend 1’ainé alors
qu’il n’est que le premier 4 étre nommé. Cette prétention insupportable le
rendra fou et il finira par manger des excréments ce qui lui vaudra d’étre
surnommé Ibondzo, du nom de la pelote que roule le scarabée. Mais c’est
surtout la tentative de Mwélé de faire de Nyimbi son dépendant qui marque
la fin de I’égalité initiale. La formule d’apparence anodine selon laquelle les
sept fils dormirent la maison ouverte qui décrit I’égalité des dormeurs, relate,
en fait, la fin d’un conflit. Dans leur errance, les Sept rencontrérent une hutte
abandonnée par des Pygmées et décidérent d’y passer la nuit. Mwélé qui
voulait réduire Nyimbi & sa merci lui donna I’ordre de fermer la maison. La
formule parle de nzo, la maison, mais il s’agit en fait d’une hutte, iletsi, qui
n’a pas de porte et dont I’ouverture doit étre calfeutrée par des branchages
qu’il faut aller couper aux alentours. Ce qui se joue dans la demande de
Mwélé, n’est pas seulement de I’ordre des préséances. Mwélé demande a
Nyimbi un vrai travail. Bunzanga s’interpose et donne a Nyimbi une sacoche
pleine de moustiques qui accablent Mwélé pendant toute la nuit et
I’empéchent de dormir.

L’égalité des Sept ne va pas de soi. Ce n’est pas un état permanent, mais
le résultat d’une action sans cesse 4 recommencer.

A Kana, comme le dit la formule, les sept fils regurent un nom et aussi un
surnom. Ainsi est affirmée leur différence et ce qui les distingue les suivra
tout le long de P’histoire. Les surnoms font surgir tout une galerie de
personnages dont les caractéres sont les marqueurs de leur rapport a
’égalité.

Buku, on I’a vu, se prétend I’ainé et deviendra fou. C’est Ibonzo,
’excrément. Mwélé, dés le début du récit, affirme son pouvoir. Nzengé qui
découvre Koto est son Pygmée et on le voit dans I’épisode de la hutte
ouverte tenter de s’approprier Nyimbi.

Mombo est sumommé Makwéti, (ukwate : séparer) celui qui sépare les
protagonistes. En fait il est intervenu dans une dispute entre Buku et Mwélé,
les a séparés et réconciliés. Mombo est dit aussi Mombo Mabakha et aussi
Bukutu, celui qui a pitié, qui est généreux. C’est lui qui a eu I’idée du
subterfuge qui est a ’origine des noms.

Kombolo est I’insolent celui qui manque d’égard pour ses semblables.

Bunzanga est dit Bunzanga bu mikélé, c’est-a-dire, celui qui fait la loi.
Dés le début du récit, Bunzanga se manifeste en arbitre en défendant Nyimbi
contre Mwélé. Il apparait, avant Koto, comme 1’opérateur de cette égalité.
Cette distinction et cette prééminence lui viennent du rapport particulier avec
Nzébi. Selon les versions, il a, par piété filiale, recueilli les ossements de

130



Nzebi. Et c’est avec ces ossements que Bunzanga obtint le Ngoye auprés des
Wandji. Dans d’autres versions, c’est Mayu Manzébi qui hérita des pouvoirs
de Nzébi et qui les transmit ensuite a Bunzanga.

Ndombi : L’expression « crocodile de Mwélé » vient rappeler la dette
qu’il a envers Mwélé qui lui a permis de traverser la riviére grice a son
crocodile.

Nyimbi est Nyimbi wa tsambu, Nyimbi le septitme. C’est le seul des
Sept a étre désigné, dans sa devise, par son ordre de nomination. Cette
singularité le désigne comme s’il se trouvait étre le petit demier de la fratrie.
Cette faiblesse est confirmée par la suite du récit. Ainsi dans I’épisode de la
hutte ouverte il échappe a la servitude grice & Bunzanga. Mais aprés Koto il
devient dépendant de ce demier. 1| sera sumommé Matsekena ou Mbadinga,
et aussi Musieka, I’envoyé, le serviteur, par allusion a I’épisode de la cruche
cassée.

3. LA CHASSE AU FILET OU L’EGALITE NECESSAIRE

Le savoir des muyambili est 1ié a la chasse et plus particuliérement a la
chasse au filet. Ainsi c’est avec leur cloche que les muyambili recherchent la
vérité comme les chiens le gibier. C’est & quatre pattes, comme des chiens,
qu’ils mangent les mbanga qui les consacrent comme responsables de la
parole pour leur clan. C’est au retour de la chasse que les devises des clans
sont récitées. C’est avec la peau d’un animal que les dya montent sur le
mikhoba.

Il est peu question de la chasse dans les récits et pas du tout, ou si peu, de
la chasse au filet. On y apprend que c’est au retour de la chasse que Mombo
mit en ceuvre le subterfuge qui amena les sept fils & avoir un nom. Le
nombre sept n’est probablement pas un hasard et n’est pas sans rapport avec
la chasse. Beaucoup de parties de chasse au filet ne réunissent pas plus de
sept participants, soit six hommes répartis en deux ailes et un rabatteur. Et
I’on peut méme dire qu’a moins de sept une partie de chasse a peu de chance
d’étre fructueuse (9). Sept chasseurs suffisent 4 une partie de chasse au filet.
Mais la condition nécessaire pour que cette partie de chasse ait lieu, pour que
IPoutil collectif, I’enclos de filet (10), puisse exister, est que I’égalité
préalable des chasseurs soit établie. Cette égalité n’est pas donnée a priori.
Elle doit étre produite & chaque partie de chasse par I’ensemble des
participants. Avant d’étre production de viande, la chasse au filet est d’abord
production d’égalité.

1. La technique

La chasse au filet est une activité de forét qui consiste a encercler le
gibier par un enclos de filets, a le rabattre sur les filets ou il est tué a la lance

131



ou a la machette, 1 existe une grande diversité de chasses au filet (11). Pour
simplifier, je ne considérerai que la chasse la plus fréquente, qui se fait a
partir des villages, ou qui a lieu lors des grandes expéditions de saison séche.

L’enclos approximativement circulaire est constitué par la mise bout a
bout des filets individuels tendus, attachés les uns aux autres, accrochés aux
branches des arbustes dans leur partie supérieure et fixés au sol par des
branchettes. Le filet pour le gibier courant a environ un métre de haut et sa
longueur atteint vingt & trente métres. Les deux ailes de I’enclos, I’aile
droite, lendumi et I’aile gauche, lekédi sont déployées & partir du centre, le
ngomo, jusque vers leurs extrémités qui, non jointives, délimitent une
ouverture par laquelle le ou les rabatteurs et les chiens pénétrent dans
I’enclos. Dans chacune des ailes la position des filets est repérée par un nom.
A partir du centre et en allant vers I’extrémité de chaque aile on rencontre
successivement les postes ngomo de part et d’autre du centre puis lebongo,
budibongo, mubondo et enfin lekuku de part et d’autre de I’ouverture de
’enclos. Lorsqu’il y plus de cinq filets dans chaque aile, ce qui est assez
rare, les filets au-dela de mubondo et en-dega de lekuku ne sont pas nommés
mais ceux qui les occupent connaissent trés bien leur position par rapport
aux autres filets de I’aile. La position de chacun des filets de ’enclos est
repérée par son appartenance a 1’une des deux ailes et, dans celle-ci, par sa
position a partir du centre. Par exemple il y a lekuku lendumi, le demier filet
a droite, lebongo lekedi, le deuxiéme filet & gauche etc...

La répartition des chasseurs dans les différents postes est faite peu avant
de pénétrer dans I’endroit de la forét ou la chasse aura lieu. Les filets des
participants sont placés pliés, les uns a coté des autres dans I’ordre qui sera
le leur dans I’enclos. Ce repérage préalable qui assure la coordination de tous
pour la mise en place rapide de I’enclos est rendu nécessaire par
I’impossibilité ou se trouvent les chasseurs de communiquer entre eux par la
voix ou par le regard. Chacun des chasseurs, étant donné la densité de la
végétation arbustive et la longueur des filets, ne peut avoir une vue de
I’ensemble de la chasse et se trouve incapable de régler visuellement son
activité sur celle de ses voisins. De plus, la proximité du gibier interdit tout
échange par la voix. Aussi c’est dans le silence absolu que les chasseurs des
deux ailes se dispersent a partir du centre et rejoignent leur position en
suivant ce qui devient rapidement un sentier le long duquel seront tendus les
filets. Chacun des chasseurs évalue sa position par rapport a celui qui le
précede, c’est a dire, celui qui se trouve immédiatement entre lui et le ngomo
et sans attendre que le filet précédent soit arrivé jusqu’a lui, chacun déploie
son filet en 1’attachant sommairement aux arbustes, laissant au voisin le soin,
apres avoir tendu son filet sur toute sa longueur, de raccorder les filets entre
eux et de fixer solidement leurs extrémités aux arbres et aux arbustes.

Une fois chaque filet complétement déroulé et fixé, les chasseurs
pénétrent dans I’enclos, machette en main, et attendent, devant leur filet le
début de la chasse.163La chasse peut commencer lorsque les filets /ekuku

132



sont en place. Le ou les rabatteurs enlévent les bouchons d’herbe qui ont
immobilisé les battants de cloches des chiens et pénétrent avec eux dans
I’enclos. Les sons des cloches bien reconnaissables selon qu’elles ont un ou
deux battants, qu’elles sont en bois ou en métal permettent de suivre les
chiens et de savoir a leur rythme si I’animal est levé et d’évaluer la direction
ou il se dirige afin de se préparer a |’intercepter.

La chasse ordinaire, se pratique a partir du village lorsqu’un animal a été
repéré dans la forét voisine. Un enclos suffit généralement a le capturer. La
grande chasse a lieu lors des expéditions qui ont lieu pendant la saison séche
apreés le débroussage des nouveaux terrains de culture et avant les abattages.
Ces bitsaka, comme on appelle ces expéditions pour la chasse, peuvent durer
une semaine ou deux et entrainent le déplacement de la population active du
village qui s’installe dans un campement. La chasse réunit un grand nombre
de chasseurs et de nombreux enclos sont constitués tout le long du jour.

2. Les disparités de la technique et leur compensation

Le partage de la viande est fait sur place sitot la chasse terminée. Tous les
chasseurs regoivent de la viande et la part de chacun est en rapport avec le
role effectif qu’il a tenu. Le partage consiste a diviser I’animal en deux
moitiés. La premiére revient a ceux qui ont eu la responsabilité immédiate de
la capture, le tueur et éventuellement celui qui I’a aidé, et le possesseur des
chiens. L’autre moiti€ est attribuée aux hommes de filets qui n’ont pas eu de
responsabilit¢é immédiate dans la capture mais dont la participation est
nécessaire pour la constitution de I’enclos.

Pour un enclos donné, le travail et la viande ne sont pas répartis a égalité
entre tous les hommes de filet. Les filets les plus éloignés du centre sont
ceux qui nécessitent le plus de travail. Ainsi les chasseurs en /lekuku, partant
du ngomo doivent parcourir toute I’aile avant de placer leur filet et pour cela
ils doivent s’ouvrir a la machette un chemin a travers la végétation. Par
contre, les filets en ngomo ne nécessitent qu’un faible déplacement, I’homme
a ce poste n’ayant que la longueur de son filet a parcourir. Les filets du
centre ont, par contre, le plus de chances de recevoir du gibier. Ce sont les
premiers installés et de ce fait, ils sont les premiers en état de capturer du
gibier. De plus, il est trés rare qu’un animal poursuivi par les chiens aille en
lekuku ; il tend a parcourir le plus de distance avant d’étre arrété par un filet.
Aussi ce sont les trois filets en ngomo, lebongo et budibongo qui ont le plus
de chances de I’intercepter.

133



Figure 5 - La chasse au filet.
En haut : les filets sont mis en place a partir du point ngomo.
' Au milieu : Le rabatteur et les chiens entrent dans I’enclos
et les hommes se tiennent devant leur filet déployé.
En bas : La rotation des postes d’un enclos a 1’autre.

La quantité de viande qui revient a chacun des hommes de filet dépend du
nombre de participants. C’est dans la grande chasse de saison séche, avec un
nombre élevé de participants que les disparités dans le partage sont les plus
grandes. Dans ce type de chasse, & ces disparités s’en ajoutent d’autres qui

134



tiennent a la part de travail et a la probabilité plus ou moins grande de tuer
un animal qui revient a chacun des hommes de filet.

Pour résumer, pour un enclos donné, au fur et a mesure que ’on s’éloigne
du centre, il y a diminution des chances d’attraper du gibier et augmentation
du travail. Mais toutes ces disparités entre les hommes des filets, inhérentes
a la technique, tendent a étre amorties grace a une rotation des chasseurs
d’un enclos a |’autre. Ainsi :

2- Dans I’enclos 1, le chasseur A est en ngomo, B est en lebongo, C en
budibongo, D en mubondo, et E en lekuku.

3- Dans I’enclos 2, le chasseur E vient en ngomo, A en lebongo, B en
budibongo, C en mubondo, et D en lekuku etc...

Cette rotation se poursuit d’enclos en enclos et d’un jour a I’autre pendant
toute la durée de I’expédition de chasse et compense ainsi les inégalités liées
a la technique.

3. L’égalité des chances

Les disparités de la technique qui viennent d‘étre mises en évidence
aménent a revenir sur ce qui se passe au tout début de la chasse, au moment
ou les hommes viennent d’arriver sur le terrain de chasse et ont déposé leurs
filets a terre. La discussion est vive. Un filet et son propriétaire se déplacent,
puis un autre. Peu a peu, au gré des déplacements des filets et des hommes,
le plan de I’enclos avec ses deux ailes se dessine au sol. Puis les discussions
et les déplacements prennent fin. Un accord s’est fait; la chasse peut
commencer. L’observateur peut trés bien comprendre que chacun, tenant
compte des disparités de la technique, essaye d’obtenir la meilleure place
autour de I’enclos par exemple en ngomo ou en lebongo.

Mais réduire les négociations qui ont lieu avant le début de la chasse a
des critéres techniques ce serait oublier que la chasse est le domaine par
excellence de la magie. Henri Koch a consacré un livre entier a ce sujet au
Cameroun (KOCH H., 1968). Les pratiques magiques s’imposent a
I’observateur. Ainsi, dans les années trente, comme le rapporte Ephraim
Andersson, un missionnaire de passage, J. Ohrneman, observe le curieux
dispositif mis en place par les hommes d’un village nz¢bi pour faire revenir
la chance a la chasse. « A I’entrée du village, se trouvait un pieu auquel on
avait suspendu un sac que 1’on porte sur I’épaule et un morceau de viande
séchée. Le poteau étant entouré d’une liane souple qui semblait avoir été
plantée au pied du poteau. A coOté, il y avait aussi une marmite que
soutenaient trois morceaux de bois. L’explication en est la suivante: la
chance a la chasse avait totalement disparu du village. Des hommes sages
trouvérent que la cause en était qu’un vieux chasseur, mort récemment,
n’avait pas été suffisamment honoré. On organisa une féte a sa mémoire et
on prépara le ‘médicament’ que nous venons de décrire. Les chasseurs
apportérent leurs filets de chasse et les firent passer entre le poteau et la

135



liane, qui désignait la forte corde avec laquelle on étend le bord supérieur du
filet de chasse. La viande suspendue au poteau était la part du mort prélevée
sur le sacrifice. Il était maintenant apaisé... et il se tiendrait volontiers en cet
endroit, faisant cuire sa viande au feu que I’on n’avait pas allumé. S’il avait
besoin d’autre chose, il avait a sa disposition le sac accroché au
poteau (ANDERSSON E., 1953, 80). »

D’autres pratiques m’ont été décrites. Ainsi dans les grandes expéditions
de saison séche, quand le gibier se faisait rare, les hommes de I’expédition se
réunissaient et lorsque dans la nuit ils entendaient I’oiseau mubenda,
ensemble ils invoquaient tous les animaux et partaient chasser dans la
direction ou ils avaient entendu 1’oiseau chanter. Aujourd’hui lorsque la
chasse est mauvaise c’est le Njobi qui est consulté.

A cdté de ces pratiques magiques collectives qui sont les plus visibles, il
en existe d’autres, plus discrétes, auxquelles recourent les individus. Un
proverbe peut alors éclairer 1’observateur :

Tsindi ukwa mu ibéké amu mubaka bubwé vé
C’est par la magie que se capture 1’écureuil et non par le filet bien placé

La chasse & I’écureuil est pleine d’incertitude. Elle se pratique avec des
filets spéciaux ; elle implique des manceuvres complexes et donne souvent
lieu a des conflits entre les participants. Aussi la magie trouve-t-elle un point
d’application privilégié dans cette chasse trés particuliére. Mais la magie est
partie prenante dans toutes les autres sortes de chasse ou chacun des
participants vient non seulement avec son filet mais aussi avec son ibéké.
Ibéke signifie la chance a la chasse, a la différence de mpolo, la chance en
général.

Nyangadoumou me décrit comment Likimi, son pére, lui avait
confectionné son ibéké alors que, jeune homme, il avait déja, mais sans
succes participé a plusieurs chasses au filet. C’est avant de participer pour la
premiére fois 4 une grande expédition de chasse, que Likimi lui prépara son
ibékeé. La préparation était faite essentiellement de plantes, de feuilles de taro
blanc khongo de mutsésendé, Bridella grandis, de graines de mudzinga,
Morodona myristica. Likimi macha d’abord les graines, puis ramassa les
feuilles en y crachant dessus et en soufflant. En méme temps, il invoqua a
haute voix tous les animaux de la forét et termina cette liste ainsi:
« ... gazelle, antilope rayée, antilope dormante, antilope d’eau, quand les
chiens vous trouveront il faut que vous veniez tout droit dans mon filet. »

Pour finir, ibéké fut emballé dans les feuilles de taro. Et c’est nanti de ce
paquet que Nyangadoumou partait a la chasse au filet. Arrivé sur les lieux,
en déployant son filet, il frottait son ibéké sur la corde du filet placée contre
terre. Puis aprés avoir disposé le paquet contre le filet, il rentrait dans
I’enclos.

136



Cette description ne donne qu’une faible idée de la composition et surtout
des modalités d’action des ibéké. Dans ce cas, ibéké avait son efficacité en
n’importe quelle position du chasseur dans I’enclos. Mais le plus souvent,
c’est dans une position précise. Par exemple uniquement dans 1’aile lendumi
et dans cette aile en position lebongo. De ce fait il peut y avoir des
incompatibilités entre les ibéké présents autour de I’enclos. D’autres ibéké
peuvent empécher les animaux de venir aux filets. Aussi leurs détenteurs,
quand ils sont reconnus, sont expulsés de la chasse ou n’y sont pas invités.

Tous les chasseurs ont un ibéké et le plus souvent plusieurs. Ce pouvoir
peut étre obtenu d’un pére, d’un oncle maternel, d’un beau-pére, d’un ami.
Mais la magie de chasse a aussi ses spécialistes qui se consacrent & une
espéce particuliére. Certains nganga apportent la chance avec le porc-épic,
d‘autres avec le potamochére... Si I’ibéké que I’on posséde n’a pas assez de
force il est possible d’en acheter un a quelqu’un reconnu pour en posséder un
puissant. Le paiement se fera contre une partie de I’animal que I’on tue ou
contre une certaine somme d’argent.

On comprend mieux pourquoi ce qui se passe juste avant le déploiement
des filets échappe pour I’essentiel a I’observateur. La négociation qui a lieu a
ce moment-la est la reconnaissance par tous les participants de la
topographie magique autour de I’enclos et des différences qu’elle implique.
Elle est la confrontation des ibéké et des étres magiques de chacun des
participants. Le compromis auquel elle aboutit est I’accord des hommes
autour du filet pour se reconnaitre une égalité des chances. Cet accord est le
préalable nécessaire a I’existence de I’instrument de la chasse qu’est I’enclos
constitué par la mise bout a bout des filets individuels. Aprés cet accord, la
chasse peut commencer. Chacun peut rejoindre le poste qui vient de lui étre
attribué et déployer son filet. Cette reconnaissance par tous les participants
de I’égalité des chances de chacun est la condition nécessaire a I’existence de
Poutil collectif qu’est I’enclos, car un seul filet n’a aucune utilité
cynégétique (11).

4. L’égalité comme horizon politique

Dans son livre sur la magie et la chasse au Cameroun Henri Koch
compare la chasse au filet 4 la chasse a courre : « La chasse au filet est pour
les gens de la forét ce que la chasse a courre est a certains pays d’Europe.
Tout en elle est traditionnellement fixé depuis les temps anciens. C’est un
cérémonial ou tous les gestes, étudiés par les générations passées, sont des
legs obligatoirement respectés. Si elle a un sens profond, ce n’est pas
tellement de capturer du gibier, mais de mobiliser les rouages d’une coutume
ancestrale afin de la maintenir vivante (KOCH H., id, 177). »

Cette comparaison permet de faire progresser la compréhension de ce
qu’est la chasse au filet et de I’importance qu’elle a pour les Nzebi. Et I’on

137



pourrait suivre Koch dans son approche et dire que la chasse au filet est un
retour dans un temps passé, le temps d’avant Koto.

La chasse a courre est le retour éphémeére a la société aristocratique et a
ses usages sans pour autant la ressusciter durablement. De la méme fagon la
chasse au filet est le retour a 1’égalité premiére des sept fils qui errent dans la
forét avant de rencontrer Koto. Elle est le retour & un état antérieur a
’agriculture ou I’égalité était possible entre les hommes. C’est ainsi qu’on
peut comprendre I’atmosphére particuliérement joyeuse dans laquelle elle se
produit méme si elle est précédée par un moment de grande tension avant le
déploiement des filets. C’est la féte des hommes entre eux, c’est un réve
dans le passé vécu le temps d’une partie de chasse.

Mais la chasse au filet est bien plus que cela. Elle n’est pas une activité
occasionnelle pratiquée par une minorité. Elle est le fait de tous les hommes
et elle est pratiquée réguli¢rement. Dans les années soixante, la chasse au
filet est dans tout I’habitat forestier des Nzébi, loin d’étre anecdotique. Elle
fournit, & c6té des techniques de piégeage, une partie importante de la viande
qui est consommée. Elle mobilise les hommes du village assez réguliérement
pour des chasses ordinaires. Mais surtout, en saison séche, les expéditions de
chasse, qui voient se déplacer une grande partie des villageois sur
I’emplacement des anciens villages repris par la forét, sont I’occasion de
pratiquer des chasses au filet de grande ampleur pendant plusieurs jours de
suite, voire plusieurs semaines. Ainsi est produite une grande quantité de
viande qui est fumée et rapportée au village.

Chaque constitution d’enclos est, comme on I’a vu, ’occasion d’une
négociation et finalement d’un compromis entre tous les hommes de filets
qui estiment que la chasse peut commencer puisqu’une égalité satisfaisante
pour tous est réalisée. Lors des expéditions de saison séche, cette égalité des
chances est réalisée un grand nombre de fois autour des filets. Une certaine
égalité est indispensable a I’expédition dans son ensemble. Qu’un individu
ou qu’une maisonnée réalisent dans la durée des prises trop importantes peut
mettre brutalement fin & I’expédition car elles sont jugées comme acquises
par des moyens magiques excessifs. La chasse ordinaire, elle-méme, banale,
n’a lieu qu’entre des hommes qui s’estiment en situation d’égalité. En sera
exclu celui dont on sait qu’il posséde des pouvoirs magiques qui faussent le
jeu et qui rendront impossible I’établissement d’une égalité des chances.
Bref I’égalité est la condition nécessaire a I’existence de la chasse au filet. La
chasse au filet n’est donc pas seulement une production matérielle parmi
d’autres. C’est par ce jeu, répété a chaque partie de chasse, que 1’égalité des
hommes demeure une référence vivante. Dans une société travaillée par la
traite esclavagiste et organisée selon des relations de séniorité, la chasse au
filet promeut I’égalité comme une relation souhaitable entre les hommes,
comme un horizon politique.

138



4. KOTO, LE COMMENCEMENT D’UNE HISTOIRE

Dans la stratification de la mémoire nzébi Koto est le lieu d’une
discordance majeure. A Koto, une période s’achéve et une autre commence.
L’acquisition de I’agriculture, des plantes et des femmes qui les cultivent
changent les relations des chasseurs entre eux. La société clanique est fondée
a Koto.

1. Un savoir ouvert et partagé

Le récit de Koto est un savoir ouvert dans sa forme et partagé par un
grand nombre. C’est sous la direction des muyambili que les adolescents
I’apprenaient au moment de la circoncision.

C’est un savoir dans la langue commune, a la différence de beaucoup
d’autres récits et en particulier de ceux qui racontent la constitution des
maisons, nzo, a I’intérieur des clans, a la différence, aussi, des devises
particuliérement hermétiques.

Le récit donne une description réaliste et précise des actions et des
personnages et les situe dans un cadre familier. Le Pygmée est a la chasse. I
est en alerte. 1l se tient au bord de la riviére et son attention est attirée par des
choses étranges qui descendent le courant. Il s’agit de coques d’arachide et
de morceaux de manioc qu’une femme a laissé tomber dans I’eau, un peu en
amont, A ou sont les bassins de rouissage. De la méme fagon, on imagine
tres bien I’arrivée de Pigha au village avec le Pygmée dans son panier. Elle
se fait discréte pour échapper a la surveillance de son frére et passe par
I’arriére de sa maison. C’est a I’arriére de la maison que se trouvent les
pouvoirs magiques dans la nzo makobo, c’est 1a aussi que se trouvent les
latrines. C’est la partie privée ou se font les tractations préludant au mariage.
C’est par la porte arriére qu’on entre avec un gibier que I’on ne souhaite pas
exposer a la convoitise des voisins. C’est par la porte de I’arriére de la
maison que I’on peut s’enfuir en forét.

Une des conséquences de cette grande diffusion du récit de Koto est
d’avoir été pénétré trés tot par les Européens. L’administrateur de Mimongo
recueille dans les années trente la premiére version a étre publiée. Il est
probable que les missionnaires chrétiens qui s’installent a la méme époque a
Mbigou et & Lébamba ont eu aussi accés & ce récit comme le montre la
version recueillie par Nyangadoumou ou les personnages bibliques sont
présents dans le récit, Adam et Eve, Noé etc... Les deux personnages de
Manonzo et de Kengué que I’on retrouve dans plusieurs versions sont aussi
trés certainement des importations chrétiennes. Les missions évangéliques
ont été particuliérement actives. Ainsi une thése fut soutenue, a I’université
d’Indiana, sur la parenté nzébi par un de leurs membres qui avait été présent
au Gabon de 1946 a 1963 (SHANK F. A,,1974).

Aujourd’hui, alors que la plupart des muyambili sont partis sans
successeurs rejoindre leurs ancétres, le récit de Koto est ce qui subsiste de

139



leur savoir. Les étudiants a la recherche de traditions orales le recueillent
jusqu’a satiété. Les habitants des villes viennent le temps d’une soirée
assister au spectacle ou le récit de Koto, mis en scéne, est ’ultime
témoignage d’une culture nzebi au sein de la nation gabonaise (12).

Se réclamer de Koto, c’est affirmer une identité nzeébi. Koto est un lieu
qui n’est revendiqué par aucun autre peuple. Et ceci malgré les affirmations
de ceux qui prétendent le contraire, comme c’est le cas des Tsangui dont
certains revendiquent Koto comme leur commune origine. Les traditions
orales recueillies par H. Deschamps montrent que seuls les Nzebi se réferent
a Koto. Plus récemment, Th. Ngomo (1984) a enquété sur 1’origine des
Tsangui auprés de 30 informateurs. Et aucun d’entre eux n’a fait référence a
Koto.

A la période précoloniale, les connaissances accessibles aux hommes dés
leur circoncision, suscitent I’adhésion et la solidarité de 1’ensemble des
Nzebi en tant que peuple et dans chacun des clans. A la dispersion du peuple
nzebi sur un immense territoire répond I’affirmation de son unité dans une
histoire qui atteint son point d’inflexion & Koto. Le récit de la naissance de la
société clanique a Koto est, comme en témoignent les nombreuses versions
recueillies sur tout I’espace habité par les Nzebi, 1’épisode le mieux connu et
celui qui suscite un accord général. Le récit de Koto est I’affirmation d’une
unité vécue dans la dispersion. De la méme fagon, les devises des clans
comportent toutes les noms des mokona, c¢’est a dire des quartiers du village
de Kokekha ot tous les clans se trouvaient réunis.

2. Au commencement de la société

Tous les hommes connaissaient Koto et sont capables de dire ce qui s’y
était passé dans un récit quelquefois rustique mais qui donne I’essentiel :
Koto est le lieu d’'un commencement.

La formule dit Koto letakhu la bibandu (13), c’est a dire « Koto au
commencement des clans ». Mais quand commence le commencement ?
C’est-a-dire quel est ’acte qui provoque le commencement ? Mubusi me
donne la réponse avec une bréve version du récit de Koto : « Nzengé le
Pygmée était a la chasse a 1’arbaléte lorsqu’il vit une femme qui préparait du
manioc au bord de la riviere. Nzengé fit I’amour avec la femme qui lui
demanda de lui donner le singe qu’il avait tué. Aprés cela elle lui donna
toutes les choses. » Je demande a Mubusi le nom de la femme. Il ne le sait
pas. Selon lui, le Pygmée a « couru avec la femme et il n’avait pas besoin de
connaitre son nom ». Le chef de canton Benoit Vessé me donne une version
comparable : « le Pygmée a fait la bétise avec la femme. C’est comme ¢a que
tout a commencé. » L’essentiel de ce qui se passe a Koto est dit. La
conjonction du Pygmée et de Pigha est I’acte par lequel commence une
nouvelle société.

140



Koto est dit « le commencement des clans » aussi parce que c’est a Koto
que les sept fils s’emparent des femmes et fondent avec elles les clans
auxquels elles donnent leur nom. Les clans ne sortent pas tout faits de ces
coits multiples. Koto n’est pas le lieu d’une création mais le coup d’envoi
d’une histoire dont les développements ne sont pas déterminés a priori. A
Koto se trouvent réunis tous les éléments d’une histoire qui ne fait que
commencer : les sept fils, les plantes et les femmes (14). Les chasseurs-
cueilleurs rencontrent des sédentaires. Cet événement est le premier d’une
histoire qui les transforme en ce qu’ils sont aujourd’hui: une société
clanique.

5. DE KOTO A KOKEKHA : L’EGALITE DES CLANS PAR L’ECHANGE
DES FEMMES.

1. Koto opére une coupure

La coupure qui s’opére a Koto est d’abord de I’ordre du visible. Rasés par
Pigha, les sept fils perdent leur pilosité et leur aspect animal. Mais une
coupure plus décisive intervient entre eux alors qu’une certaine égalité avait
prévalu jusqu’alors. Aprés Koto de nombreux incidents se produisent qui
perturbent leurs relations et qui aboutiront finalement a leur dispersion.

Si I’on s’attache plus particuliérement & Bunzanga, on voit qu’il apparait
comme un arbitre pour la résolution des conflits qui surgissent entre ses
fréres. C’est ainsi qu’il répartit entre eux les plantes trouvées a Koto. On le
voit aussi faire passer la Lébégni a ses fréres sans leur demander de
contrepartie. 11 porte Ndombi blessé au cours de la bataille & Koto. Les
relations de Bunzanga et de Nyimbi sont a cet égard significatives de ce
retournement. Dans I’épisode de la hutte ouverte, Nyimbi échappe a la
servitude grice a I’intervention de Bunzanga. Mais aprés Koto, lors de
I’affaire de la cruche cassée, Nyimbi devient dépendant de Bunzanga qui lui
donne le surnom de Matsakena, I’envoyé, le serviteur.

2. Les dya maitres des clans

Aprés Koto, les Sept ne sont plus seulement les sept fils de Nzébi. Ils
deviennent désormais des dya, des maitres des clans, ce qui change les
relations entre eux. Etre dya c’est avoir les pouvoirs magiques pour agrandir
et protéger son clan.

Le titre de dya est porté par les sept fils et par quelques-uns de leurs
descendants. Pour devenir dya il fallait produire la peau d’un animal que I’on
avait capturé. C’est avec la peau du varan que Mwélé devint dya, Mombo
avec celle du chat sauvage, Kombolo avec celle du galago, Bunzanga avec
celle de la panthére. Au cours d’une cérémonie cette peau était présentée et
celui qui devenait dya était élevé sur le mikhoba, sorte de siége élevé

141



construit pour la circonstance. Aucune information n’a pu étre obtenue sur
ce siége et les informateurs qui ont été scolarisés traduisent mikhoba par
trone et 1’élévation sur ce siége par intronisation. On pourrait comparer cette
cérémonie a 1’élévation sur un bouclier, le pavois, qui aurait été chez les
Meérovingiens le signe d’accession a la royauté. Le chef de guerre valeureux
était ainsi élevé socialement parmi les siens. Le verbe wbiale utilisé pour
décrire I’action de monter implique une élévation sociale. C’est le méme
verbe qui se retrouve chez les Téké de I’ouest et qui est a I’origine de
mubiale, titre porté par les chefs nzinéké (M.-C. DUPRE, 1972). On peut
aussi rapprocher 1’élévation sur le mikhoba de celle qui a lieu au cours de la
cérémonie du miyali chez les Kukuya (P. BONNAFE, 1973).

Celui qui devenait dya s’élevait au-dessus de tous les autres en exhibant
la peau de I’animal qu’il avait tué montrant ainsi a tous ses qualités de
chasseur valeureux. Mais la concentration des pouvoirs magiques que cela
suppose comporte une limite. Le pouvoir tue et la condition de dya ne durait
que peu de temps. Cette limitation est a rapprocher de ce qui se produit dans
la chasse au filet ol ceux qui ont trop de pouvoirs sont écartés aussi bien de
la chasse ordinaire que des grandes expéditions de saison séche. La chasse
au filet est un jeu de I’égalité entre les hommes. Avec ’avénement des dya
ce jeu sur I’égalité se poursuit, désormais entre les clans.

3. L’invention de la dot

La femme rencontrée par le Pygmée est la premiére femme qui apparait
dans les récits qui demeurent dans une vacuité ambigué jusqu’a I’épisode de
Koto. Cela commence avec Nzébi lui-méme. La formule dit :

Nzébi abota bana tsambu

Cela peut étre compris de deux fagons. La premitre, selon laquelle
« Nzébi mit au monde » en fait un personnage féminin alors que I’autre
traduction possible demeure dans I’ambiguité. « Nzébi engendra, fit naitre »
peut s’appliquer aux deux sexes. Par la suite, dans le récit du subterfuge qui
permit aux sept fils de recevoir un nom, on apprend qu’ils regoivent leur
nourriture de leur mére. Mais celle-ci n’est pas visible pour des raisons qui
ne sont pas dites par le récit et, de surcroit, elle n’est pas nommée.

On peut se demander, si avant la découverte de Koto, les sept fils ont des
femmes. Quelques maigres indices permettent de nourrir des soupgons
d’inceste. Ainsi dans la chasse au filet I’une des ailes de I’enclos est nommée
lekédi, 1a sceur et Iautre aile lendumi, le frére. Et c’est en ngomo, qu’a lieu
’union nécessaire et incestueuse de 1’aile frére et de I’aile sceur sans laquelle
les filets individuels ne peuvent constituer 1’instrument de la chasse. Par
contraste, il faut signaler que la métallurgie met en scéne la métaphore du
mariage. Le feu dans le fourneau était entretenu par I’action conjointe de

142



deux soufflets, I’un, le plus grand est dit mulumi, le mari, I’autre mukédi,
I’épouse.

A Koto-méme, avant I’arrivée des sept fils, ce sont des relations
incestueuses qui prévalent entre Pigha et son frére. La plupart des versions
du récit de Koto mettent trés clairement en scéne la relation incestueuse entre
Pigha et son frére. Pour éloigner celui-ci, elle doit lui montrer son sexe
qu’elle a enduit de teinture rouge et le dissuader ainsi, puisqu’elle a ses
régles, de venir et d’avoir des relations sexuelles avec elle.

C’est la conjonction de Pigha et du Pygmée qui est, sans aucun doute, la
premiére union non incestueuse de I’histoire nzébi. Cette aventure avec
I’étranger n’est pas sans risque et ce n’est peut-étre pas un hasard si c’est un
dépendant, un Pygmée qui est chargé dans le récit de cette reconnaissance au
bénéfice de ses maitres. D’ailleurs, les protagonistes de la rencontre sont,
eux-mémes, bien conscients du danger. Avant méme de voir Nzengé, Pigha
est effrayée par I’odeur de gorille qu’elle sent alors qu’elle travaille dans son
bassin de rouissage. Elle est encore plus effrayée par ’aspect velu de Nzengé
et c’est le don de I’animal qu’il a tué, un lézard ou un écureuil, selon les
versions, auquel elle répond par un don de manioc qui la rassure et lui fait
continuer la relation.

[l fut un temps, au tout début, me dit Pierre Ndombi, ou I’on épousait sa
sceur. Mais trés souvent le mari maltraitait sa femme et pouvait méme la
tuer ; aussi les dya ou leurs descendants se réunirent pour mettre fin a cet état
de choses et décidérent que les mariages se feraient entre un homme et une
femme de clans différents. A partir de ce moment-la la femme épousée
devint la personne d’autrui, mutangényi, ou la femme d’autrui,
mukasangényi, qui ne peut €tre traitée n’importe comment. Le moment ol
I’on se mit & épouser les femmes des autres clans n’est pas précisé mais on
peut imaginer que c’est peu de temps aprés la découverte de Koto.

Cette alliance entre les clans amena a I’invention de la dot (15). Mwélé,
Pancétre du clan des Makhamba et Mombo, I’ancétre des Siéyi épousérent
chacun la sceur de I’autre. L’épouse de Mwélé vint & mourir et Mombo le tint
responsable et lui fit payer le prix du sang, /ébumi. A quelque temps de la la
sceur de Mwélé mourut et Mombo paya a son tour le prix du sang. Apreés ces
événements, Mombo et Mwélé réunirent tous les autres fils de Nzébi et
décidérent en commun de donner la dot lors du mariage, au lieu d’avoir a
acquitter le prix du sang a la mort de I’épouse.

Une formule rappelle cet événement :

La nya la Mwélé, la nya la Mombo
La mort laissée par Mwélé, la mort laissée par Mombo

Aujourd’hui, lorsqu’aprés la mort d’un des époux, on renouvelle

I’alliance entre leurs deux clans lors du mikundukhu, cette formule scandée a
plusieurs reprises par les participants vient rappeler cette invention décisive.

143



L’invention de la dot, en effet, transforme la nature de I’échange
matrimonial. L’échange de leurs sceurs par Mwélé et Mombo est ce qu’il est
convenu d’appeler, depuis Lévi-Strauss, I’échange restreint. 1l implique que
I’échange de femmes ne se produise qu’entre deux individus ou entre deux
groupes. La dot émancipe I’échange de cette configuration en fournissant au
donneur de femme les moyens de s’en procurer une autre aupres d’un autre
groupe. Elle rend possible la pratique de I’échange généralisé et son
extension a un grand nombre de partenaires. Cette interprétation de la dot est
celle que donne Lévi-Strauss du lobola qui « n’est pas autre chose qu’une
forme détournée du mariage par échange (LEVI-STRAUSS, 1967, 539) ».
Mais cette sorte d’échange est bien plus qu’un cas parmi d’autres dans une
typologie des échanges matrimoniaux. La dot est le moyen de lier les clans
de la fagon la plus étendue possible et de substituer a I’hostilité toujours
latente des relations de réciprocité.

La dot est comme un repas offert a ceux qui donnent une femme alors
que le mariage est vécu sur le mode du rapt. A I’issue du dernier versement
de la dot, I’épouse est emmenée au village de son mari par ses belles-sceurs.
Dés que I’on s’apergoit dans son village de sa disparition, une troupe se
forme constituée principalement par ses fréres. Ceux-ci en arrivant au village
ou vient de s’installer leur sceur ménent un grand tapage accompagné de cris
et d’insultes qui ne cessent qu’avec le repas que leur apporte le mari. C’est
bien d’un repas dont il s’agit puisque que le fait de recevoir la dot se dit
manger les biens, wundjia mafwa. Donner la dot quand on regoit une femme,
c’est offrir symboliquement un repas a ceux qui la donnent, c’est les
concevoir comme des autres et semblables & soi-méme. Donner la dot est
une action politique, c’est rendre possible 1’extension a tous les clans des
relations instaurées entre deux d’entre eux. C’est une fagon pour les clans
d’étre égaux dans les échanges matrimoniaux dont la résultante est la
constitution et la reproduction de 1’espace qui constitue les Nzebi en une
entité politique.

4. Les femmes et la connaissance

Les femmes sont écartées de la connaissance. Plusieurs proverbes les
stigmatisent comme incapables par leur nature de détenir et de transmettre le
savoir. La plupart d’entre elles, cependant, ne sont pas vraiment ignorantes
des choses de leur clan. Pour avoir suivi des affaires, pour avoir assisté aux
mikundukhu, elles ont acquis un certain savoir qu’elles ne manifesteront
jamais devant les hommes. Et I’on se souvient de quelques femmes, trés
rares, qui parlérent les choses du clan pour assurer I’intérim, en quelque
sorte, en I’absence d’homme compétent. Pour justifier I’exclusion des
femmes de la connaissance on me cite 1’histoire de Tsundi. Celle-ci avait un
oncle qui lui fit manger les mbanga et la consacra ainsi muyambili. A la
mort de celui-ci Tsundi fut la seule a pouvoir juger les affaires de sa famille

144



et pourtant tous les hommes lui refusérent ce role. Tsundi se mit alors a
parcourir la brousse avec son panier en parlant aux arbres et en déclamant
des proverbes et des formules. Les hommes qui la suivaient dirent : Tsundi,
atsundi, muyambili, muyambili, c’est & dire « celle qui parle beaucoup,
beaucoup ». Ce qui est tout le contraire de la parole maitrisée des muyambili.
Par la suite elle s’enfuit chez les Tsangi de la région de Mossendjo ou elle
aurait été a I’origine de la nzo Tsundi.

6. APRES KOKEKHA ET LA DISPERSION

Kokekha appelé aussi Kokha m’a été donné a plusieurs reprises comme le
demier village ou les clans se trouvaient réunis. Dans le méme ordre d’idée,
mukokha est la réunion lors d’un décés. Ce qui n’exclut pas qu’il y eut
d’autres villages ol tous furent réunis comme Wala ou Wala Bikundi
Misongi Kama qui fut installé aprés la traversée de la Lébényi. Les gens de
Mbeli étaient réunis a Kongo. C’est la discorde qui provoque la dispersion
des clans. Ainsi les prétentions de Buku a se dire I’ainé des sept fils le
rendirent fou et ses maniéres grossiéres le firent chasser de Kokekha.
Bunzanga fut sumommé Buzanga bu mikélé. Il est celui qui juge et qui
arbitre. A plusieurs reprises il intervenient, pour régler un différend entre
deux de ses fréres ou aider I’un d’eux comme Nyimbi. Mais ses prétentions a
vouloir s’occuper de tout le rendirent insupportable. Il fut pour cela chassé
par ses fréres et dut se réfugier chez Mwanza, son beau-frére.

1. L’impact de la traite esclavagiste

Durant le XIXe siécle, les marchandises européennes déchargées sur les
cdtes atteignaient les Nzébi par un commerce ol les ethnies se relayaient les
unes les autres. La traite, c’est ainsi que ce commerce fut appelé, acheminait
dans I’autre sens, de I’intérieur vers la cdte, de I’ivoire, du caoutchouc et les
esclaves (DUPRE G., 1972).

Des indices laissent a penser que les esclaves nzébi furent relativement
peu nombreux a étre acheminés sur la cote par la traite (CURTIN, P.D. et
VANSINA, J. 1964), mais par le climat général qu’elle instaure elle rend
courant, habituel et normal les transactions portant sur des personnes et
affecte profondément la société clanique. Les récits claniques se font les
échos de cette histoire ol les captures de Pygmées pris pour vol de nourriture
sont innombrables. Dans les récits, il est courant que des personnes soient
données contre un service rendu, pour s’installer sur une terre et pouvoir y
cultiver, pour réparer un préjudice ou comme butin.

A I’issue d’une guerre menée par Ndinga Lesombo contre les Obamba,
ceux-ci durent donner trois femmes. Les noms qui leur sont données sont
une description pitoyable de leur état de captives. Toutes les trois sont

145



nommées « Corde » et les deux noms complets qui nous sont parvenus,
« Corde-attendez-moi » et « Corde mouillée », en disent long sur la douleur
des captives emmenées attachées sur les pistes glissantes. L’hostilité
généralisée de la traite sévit jusqu’a I’intérieur des villages. Le récit du
mortier que les femmes font circuler d’une maison a 1’autre en le tirant avec
une liane pour échapper au danger est symptomatique de cette atmosphére. Il
ne fait pas bon pour une femme ou un enfant de s’aventurer seul hors de leur
quartier.

La traite esclavagiste n’est pas de I’histoire ancienne. Au moment de
’enquéte, les hommes d’une quarantaine d’années se souvenaient d’avoir vu
dans leur enfance des hommes entravés par une fourche en bois et attachés
au poteau de la maison. Cette contrainte physique s’accompagnait d’un
traitement qui devait unir le nouvel esclave & son maitre. Pendant cette
période de coercition physique, le nouvel esclave ingurgitait des préparations
spéciales a base de pate d’arachide dans lesquelles étaient incorporées des
drogues qui devaient I’attacher définitivement & son maitre. Si, aprés un
séjour plus ou moins long chez son maitre, ’esclave pouvait retrouver sa
famille et se faire libérer par elle, encore fallait-il mettre fin & ce lien de
dépendance. C’est ainsi qu’un vieil homme, ancien esclave chez les Punu de
la région de Divénié, put aprés la mort de son maitre retrouver son lignage et
le rejoindre. Mais il dut se faire traiter pendant six mois par un guérisseur qui
lui faisait absorber chaque matin un vomitif qui lui faisait rejeter sa
servitude. Cela se passait en 1967 au village de Kuyi, prés de Divénié.

Ainsi le nouvel esclave perdait son identité premiére pour acquérir les
appartenances claniques de son maitre. Avec le temps, la condition de
’esclave perdait sa spécificité et 1’ancien esclave incorporé dans I’univers
clanique de son maitre, se mariait, fondait une famille et trouvait une place
pour cultiver sur les terres de son maitre. Des proverbes insistent sur le fait
que les relations entre un maitre et son esclave finissaient dans la durée par
ressembler a celle d’un pére avec son fils.

Mwana ikisa téi, muviga ikisa kumu
Le fils remplace son pére, I’esclave remplace son maitre
et
Muvigha udumu mukumu a nga ndé, ledumu la mwana mu téi
L’esclave doit sa renommée a son maitre, le fils a son pére

L’esclave remplace son maitre en continuant comme un fils a cultiver les
terrains laissés par celui-ci. Il peut aussi aprés la mort de son maitre se
substituer & lui auprés de ses fils et de ses neveux en les conseillant et
éventuellement en traitant pour eux les affaires ou ils ne peuvent intervenir
du fait de leur jeune age.

Il y a un rapport certain entre 1’esclavage et I’existence de nzo muvigha a
Pintérieur des clans, mais du fait de 1’extréme discrétion qui entoure la

146



condition servile, le mécanisme précis de passage de I’un a ’autre n’a pu
étre précisé. Le nouvel esclave pouvait étre a I’origine d’une nzo esclave ou
étre incorporé dans une nzo muviga existante.

2. L’endogamie clanique : le retour du mariage avec la seeur

Les relations avec des femmes qui ne sont pas de la parentéle sont
difficiles, voire dangereuses et il a fallu I’invention de la dot pour en
neutraliser les inconvénients et assurer une certaine régularité aux échanges
matrimoniaux entre les clans. Aussi la tentation de I’inceste est toujours
présente. Bunzanga découvre avec amertume I’infidélité de son épouse
Musonda, une sceur de Mombo et invite ses fréres a revenir aux temps
anciens : « Venez avec moi vous baigner dans I’eau du marigot pour que
nous n’ayons plus honte d’épouser nos sceurs ! » Et prenant prétexte de sa
mésaventure, et en s’adressant & I’ensemble des clans, il leur recommande :

Kweélanyi bakédi lebutanyi banzaba !
Epousez vos sceurs et faites naitre des neveux !

C’est, en quelque sorte un retour aux temps anciens qui se réalise par les
mariages a I’intérieur du clan. Cela se produit particuliérement dans les clans
aux nombreuses maisons comme les Basanga :

Basanga etona bungumu busobi etonevé
Les Basanga nient la stérilité, ils ne nient pas I’inceste

On peut traduire librement cette formule en disant : « Nous les Basanga,
nous avons assez de maisons ol nous pouvons trouver des femmes pour ne
pas craindre la stérilité. »

Si I’on veut bien mesurer la force de ces mots d’ordre lancés par les
Basanga, un des clans les plus nombreux, il faut savoir que I’inceste lorsqu’il
était avéré était trés sévérement sanctionné. La mort infligée par le Mungala
ou la vente comme esclave étaient, a la période précoloniale, les peines
habituelles. Aussi on pourrait penser que ces formules annoncent
I’instauration d’un nouvel ordre politique.

La traite esclavagiste affecte profondément les clans nzébi en y
provoquant la création de nzo dépendantes soumises i un régime
matrimonial en marge de I’échange généralisé entre les clans. Les mariages a
I’intérieur des clans pouvaient avoir lieu entre maisons dépendantes et aussi
entre maisons dépendantes et maisons maitres. Dans ce cas les relations sont
a sens unique : les maisons-maitres sont toujours les receveurs des femmes
des maisons dépendantes. La dot est modique : quelques pagnes et du vin
offerts au pére et a I’oncle de I’épouse suffisent a conclure I’affaire.

Il est difficile de mesurer I’importance de ces pratiques du fait de la
discrétion qui les entoure. 1l faut souligner que cette endogamie n’est le fait

147



R ol .ol

que de quelques clans, tels les Basanga, qui comportent de nombreux sous-
clans et de nombreuses maisons. Beaucoup de clans n’ont pas de maisons
dépendantes et sont complétement exogames. D’une fagon générale, le
mariage avec une femme d’une maison dépendante s’il est reconnu comme
une pratique courante, n’est pas considéré comme un véritable mariage. Le
véritable mariage est celui qui s’accompagne du versement de la dot, c’est
lekwélé inéné, c’est-a-dire le grand mariage. C’est une fagon de reconnaitre
comme légitime I’échange généralisé qui lie les clans et les constitue comme
égaux et parties prenantes dans la constitution de I’armature matrimoniale
qui fait des Nzébi une entité politique. Finalement, la recommandation faite
par Bunzanga d’épouser des sceurs est plus un défi adressé a I’ordre des
clans que le signe d’une réelle transformation. Il est vrai que la traite
esclavagiste perdurant, les paroles de Bunzanga auraient pu devenir la régle
et transformer durablement la société nzébi.

7. LE SAVOIR DES HOMMES

Le récit de Koto et les devises constituent 1’essentiel du savoir politique
détenu par les hommes adultes. C’est lors de la préparation a la circoncision,
sous la direction d’un muyambili, que les adolescents en faisaient
I’apprentissage (16). Cet enseignement et les différentes récitations qui
ponctuaient la vie d’un village mettent en lumiére le role essentiel des
muyambili pour I’existence et le maintien du syst¢me de référence clanique a
travers I’espace.

1. Les devises

Chaque clan descendant des fils de Nzébi a sa devise. Chacune, en
quelques phrases, met I’accent sur le caractére du héros-fondateur, ses
particularités, les hauts faits de quelques ancétres et s’achéve par la liste des
anciens villages, les mokona. C’est en quelque sorte un condensé de
I’histoire de chacun des clans, mais un condensé qui €lude et évite toute
référence aux nzo et aux relations de servitude qui sont a I’origine de
certaines d’entre elles.

Les devises fournissaient aux hommes les mots-clés de leur appartenance
clanique. Il faut avoir entendu avec quel enthousiasme les noms des mokona
sont prononcés dans un mikundukhu, par I’ensemble des hommes du clan,
pour comprendre que les devises sont d’abord des instruments de la
solidarité clanique. Mais les devises ne se limitent pas cependant & n’étre,
comme on pourrait I’imaginer, qu’un condensé du chauvinisme clanique.
Elles sont récitées en maintes occasions et la fagon dont elles le sont leur
confére tout leur sens.

148



C’est aprés la circoncision, lors de la cérémonie de la récitation, ubioko,
que le jeune homme manifeste publiquement la connaissance fraichement
acquise du savoir des clans. Le nouveau circoncis se présente aux hommes
du village assis devant lui. 1l commence sa récitation en s’asseyant sur les
genoux d’un de ses grands-parents, matemels d’abord, puis patemels, sur
ceux de ses péres. Puis au moment ou il termine la récitation de la devise de
son clan avec I’énumération des mokona, il s’assoit sur les genoux de ses
oncles matemnels signifiant par la qu’il est enfin arrivé dans son village.

Les devises se récitent principalement lors de la prise d’un animal de
majesté, nyama letodi (17), c’est a dire un de ces animaux avec lesquels se
sont intronisés les sept grands dya. La récitation se fait aussi en dépouillant
une panthére, un lion, un éléphant, une loutre, une antilope noire et jaune,
lebangha. Elle se fait en ’honneur du chasseur qui a tué ces animaux. C’est
I’oncle matemnel qui vante les mérites de son neveu. La scéne se produit dans
un des hangars du village. Les tabourets des clans sont disposés les uns a
coté des autres. Le récitant, tout en mimant chaque devise, va s’asseoir
successivement sur chacun des siéges puis termine la récitation par la devise
de son clan assis sur son propre siége.

La récitation des devises se faisait aussi aprés le lever de deuil, au
moment du départ d’une des sociétés du Mungala et du Mudji. Elle pouvait
aussi honorer une femme qui avait tué une loutre au cours d’une partie de
péche.

2. La société du Nézkho

La société du Nzékho est le lieu de la récitation rituelle des devises et de
toute I’histoire nzeébi. Tous les hommes y ont accés aprés la circoncision et
par conséquent aprés I’apprentissage qui I’a accompagnée.

Le terme Nzékhé ou Makhéné est traduit par panthére. Chaque clan
posséde sa panthére qui représente la force et la lumiére. Chacune d’entre
elle a un nom. Ainsi :

Budinga pour les Mwanda
Siamena pour les Makhamba
Nz&yi pour les Siéyi
Mukhada pour les Basanga
Mavisi pour les Mitsimba
Isukhu pour les Bakhuli
Bavukhu pour les Mbundu
Miyokho Miyangadi pour les Basomba

La sortie de la société du Nzékho avait lieu lors des funérailles d’un vieil

homme ou d’une vieille femme. La récitation se faisait sous la direction des
muyambili.

149



L’instrument de la panthére, le nzékhé, est tenu dissimulé dans un hangar
complétement fermé et ses feulements accompagnent la récitation. Pierre
Ndombi me dit que pour cela les joueurs soufflent dans des calebasses. Les
deux récitants, avec des cloches coudées, se tiennent a I’extérieur. Ngondza,
de son c6té, me décrit un instrument connu par les musicologues (18) sous le
nom de tambour a friction. Cet instrument était joué dans le hangar et dérobé
ainsi a la vue de ceux qui n’étaient pas initiés. Selon la description qui m’en
a été faite, cet instrument se compose d’un cylindre de bois de la taille d’un
tambour, fermé aux deux extrémités. Le joueur fait se mouvoir en tirant a
lui, un piston a I’intérieur du tambour. Ce piston est composé d’une tige sur
laquelle est fixée une boule de tissu de raphia et d’écorce. 1l est relié par son
autre extrémité a un piquet souple, planté a ’extérieur du hangar qui fait
office de ressort de rappel. Ainsi le piston va et vient i Iintérieur du
tambour. C’est la compression de I’air & I’intérieur de I’instrument et aussi
les frottements du piston sur ses parois qui reproduisent le feulement de la
panthére. Le hangar dans lequel se tient le joueur du nzékhé fait fonction de
caisse de résonance et amplifie les sons. A I’extérieur, deux chanteurs, les
mugonga, rythmaient la récitation avec une cloche coudée, kindi. Les
percussions sur ces cloches redoublaient lorsque dans la récitation venaient
les noms importants pour le clan, ceux de ses mokona, ceux de ses dya, celui
de sa panthére ...

3. Les repéres du quotidien

Pour honorer un homme, que ce soit a I’issue de la circoncision, aprés
une chasse heureuse, ou lors des funérailles, ce n’est pas seulement la devise
de son clan qui est récitée par les hommes du village mais les devises de tous
les clans. La gloire d’un homme est celle de son clan mais elle est aussi celle
de tous les autres clans.

Mais au-dela de cette célébration des clans et de leur histoire, la récitation
des devises a un caractére opératoire. Chacune des phrases des devises est en
fait une formule et en a le méme caractére hermétique ; il n’est pas siir que
leur sens complet ait été connu des hommes qui les savaient par cceur. Mais
ils y trouvaient les points de repéres du quotidien qui rendaient effectif le
systéme clanique. Par exemple, les noms des mokona étaient, en particulier,
soulignés dans la récitation des louanges par des battements de cloche.
Mokona, qui a aujourd’hui le sens d’ancien village, signifie a I’origine
quartier d’un village et tout particuliérement quartier du village de Kokekha
a partir duquel se fait la dispersion. Mettre ainsi ’accent sur mokona, c’était
célébrer tout a la fois unité du peuple nzébi et les particularités de chacun
des clans. Mais c’était aussi donner aux participants les mots-clés
nécessaires pour faire leur chemin dans I’univers clanique et y trouver leur
place. C’est ce qui permettait aux hommes de faire de leur quotidien une
réalité clanique.

150



8. L’ IDENTITE CLANIQUE, DERNIER AVATAR DE L’EGALITE

Quand, au cours de I’enquéte, j’essayais de comprendre le systéme
clanique et ce que signifiait pour un individu le fait d’appartenir a un clan
I’informateur me proposa un proverbe :

Ibanda ndila ibanda
Le clan est toujours le clan

L’informateur commenta le proverbe en disant qu’aucune discrimination
ne saurait étre faite entre les membres du clan fussent-ils des Pygmées. En
faisant cette remarque, I’informateur avait a I’esprit les moqueries dont le
Pygmée est I’objet. 11 est négligent, dit-on, c’est ainsi qu’Ibudu Mongo a
laquelle Nzébi avait donné les outils de la métallurgie les aurait perdus sur le
chemin ou ils furent retrouvés par Mitolo. Le Pygmée est moqué pour sa
faiblesse d’esprit. La formule concernant Mwélé et le varan qu’il produisit
pour devenir dya est significative : le varan est béte car ce sont les Pygmées
qui I'ont éduqué. Par sa remarque qui donne de la force & la formule,
I’informateur voulait me signifier que méme le Pygmée avec tous les
préjugés dont il est I’objet peut étre reconnu comme un membre du clan a
part entiére.

1. Le Pygmée et les Sept

L’irruption du Pygmée dans le commentaire est tout a fait significative de
la fagon dont il est traité dans les récits nzébi. Les sept fils de Nzébi et le
Pygmée ont deux histoires différentes qui ne sont pas cependant étrangéres
I’une a ’autre et qui sont en intersection périodique et variable, quant au réle
respectif des uns et des autres. Ainsi le Pygmée participe a I’histoire clanique
ol il n’est pas seulement une victime ou un faire-valoir.

Présent dés la naissance des sept fils de Nzébi, le Pygmeée se retrouve tout
au long des récits dans lesquels il fait des apparitions ponctuelles. Le sort fait
au Pygmée dans une histoire qui n’est pas la sienne et dans laquelle il
intervient cependant, de fagon décisive, est révélateur de ce qu’est I’identité
clanique, le dernier avatar de I’égalité.

Le Pygmée apparait, au tout début de I’histoire, en méme temps que les
sept fils et la formule dit :

Nzébi abota bana tsambu tsalela Mununu
Nz¢bi mit au monde sept enfants et en plus Mununu

Le Pygmée a, dés sa naissance, une existence paradoxale. 1l est mis au
monde par Nz¢ebi sans étre cependant reconnu comme un de ses enfants. Il
est dit en plus, a c6té, en dehors, des sept fils. A la naissance il est distingué
par un nom, Mununun ou Bununu. Mais, étranger au groupe des Sept, il

151



n’est pas de ce fait concerné par 1’égalité a la naissance. Le Pygmée n’est pas
non plus partie prenante dans le récit qui va de Kana a Koto. Il en est méme
complétement absent puisqu’il est dit que les sept dormirent la maison
ouverte et qu’ils traversérent sur sept radeaux. De Pygmée point !

2. La rencontre de deux histoires

Dans I’épisode suivant, le Pygmée est celui qui découvre le village de
Koto. D’entrée, le récit le donne dépourvu d’autonomie. 11 est le Pygmée de
Mwélé qui sera le fondateur du clan des Makhamba. C’est bien avant
d’arriver 2 Koto que Mwélé rencontre un Pygmée dans la forét et se
I’approprie sans que I’on sache comment cela s’est produit. Mwélé est ainsi
en avance sur son époque, car c’est seulement aprés Koto que I’on voit les
sept fils acquérir des pouvoirs, devenir dya et s’emparer des gens pour
constituer leur clan.

Le récit donne un nom au Pygmée, qui peut varier selon les informateurs,
Nzengé, Nzengé Mukungu ou Nzengé Mikungu, mais qui est différent de
celui qu’il a dans I’épisode précédent. Quel rapport existe-t-il entre Nzengé
et Mununu ? Ngondza est le seul de mes interlocuteurs & répondre a la
question. Selon lui, il s’agit de deux personnages différents et Nzengé serait
le petit-fils de Mununu et fils de Mwélé. Aprés Koto, on ne sait pas ce que
devient Nzengé, comme on ne sait pas, non plus, ce que devient Pigha
Nzanga.

Le Pygmée rencontre Pigha alors qu’il revient de la chasse. Il est armé,
selon les versions, d’un arc ou d’une arbaléte. Il est seul a la chasse, a la
différence des sept fils dont tout laisse & penser qu’ils chassent ensemble.
Une version mentionne que Nzengé est avec son filet et revient de la chasse
aux écureuils. Les filets utilisés pour cette chasse sont petits et de forme
particuli¢re. Cette technique peut faire appel a quelques chasseurs mais elle
peut étre aussi pratiquée par un homme seul comme c’est le cas dans ce récit.
Le Pygmée chasse donc seul a la différence des sept fils qui chassent
ensemble. Cette solitude I’écarte de la production de I’égalité qui a lieu
autour des filets. Mais en méme temps cette situation le rend curieux et
ouvert a I’extérieur et c’est ainsi qu’il rencontre la femme prés de la riviére
et devient le découvreur de Koto.

Aprés I’épisode de Koto, les Pygmées réapparaissent dans les récits
claniques. C’est en traduisant les devises que j’appris que Ndombi avait fait
enterrer vivants des Pygmées sous le siége sur lequel il se fit reconnaitre dya.
Il semble que cette pratique qui visait & acquérir des pouvoirs ait été le fait
de tous les dya (19).

Les Pygmées sont présents dés le début de la constitution des clans. Ainsi
Buku s’empara d’une femme pygmée venue voler des bananes. Il I’épousa et
leurs descendants donnérent naissance au clan des Mwanda. Kombolo en
épousant une femme pygmée appelée Bakhuli fonda le clan du méme nom.

152



Mombo surprit une femme en train de voler des poissons pris dans une nasse
et ses descendants donnérent naissance au clan des Mirundi du nom des
poissons volés.

Dans la suite de I’histoire de chacun des clans, nombreuses sont les
femmes pygmées capturées, (20) souvent pour le vol de nourriture ou
obtenues pour toute autre raison, qui participent a la croissance des clans et
sont a |’origine de maisons. On citera, un cas parmi beaucoup d’autres, la
nzo Mpolo a mbwa, chez les Basanga dont I’origine est une femme que des
Pygmées donnérent & Bunzanga pour avoir gardé le porc-€pic tué par son
chien.

Le statut du Pygmée apparait, 4 premiére vue, contradictoire. Il est a la
fois le découvreur de Koto et a de ce fait une position éminente. Il est aussi
celui dont la capture pourvoit a I’accroissement des clans et apparait comme
un dépendant. En fait le Pygmée est en dehors de I’univers ol se pose la
question de I’égalité. 11 est, comme dit la formule, tsaléla, « en plus » ou plus
exactement « a coté » de I’espace ol se pose la question de I’égalité.

Ainsi sa position éminente de découvreur de Koto et de déclencheur de
I’histoire ne lui vaut aucun avantage dans la suite du récit. Ou plus
exactement ce role ne peut lui valoir aucune position éminente, car il est
dans un autre univers que celui ol peut se jouer 1’égalité. Le statut hors-jeu
du Pygmée fait que la découverte fondamentale de Koto ne peut procurer
aucun avantage a aucun des sept fils de Nz&bi et ne peut pas mettre en cause
leur égalité.

Pour me persuader de la force de I’appartenance au clan on me dit que
méme un Pygmée peut étre reconnu comme membre du clan et traité comme
tel. Ce qui signifie que partout ou se trouvent des membres de son clan il
peut non seulement trouver assistance, gite et couvert mais aussi un frére ou
une sceur. Pour donner la mesure de ce qu’est I’identité clanique on peut
dépayser la question en se transportant dans la France de 1’ Ancien régime, au
début du XVlle siécle. Pierre Rosanvallon évoque les députés du tiers état
qui, lors des états généraux de 1614, demandérent aux représentants de la
noblesse : « Traitez-nous comme vos fréres cadets, et nous vous vous
honorerons et aimerons (2011, 28). » Cette demande apparut comme une
insulte, la noblesse ne considérait pas les gens du tiers état comme des
semblables.

Ce que la noblesse frangaise refusait, le clan le réalise. Placé par sa
naissance hors de ’univers ou se joue |’égalité, le Pygmée peut trouver dans
le clan une identité, des semblables et une histoire. Les Nzébi peuvent dire
que deux choses sont égales. Lorsqu’il s’agit des hommes ils diront plut6t
qu’ils sont du méme clan. L’identité clanique est le demier avatar de
I’égalité.

153



3. Le secret comme moyen de I’identité clanique

Connais-tu ma maison ? Cette interrogation met brutalement fin a une
altercation, entre deux hommes, qui s’envenime et vient rappeler que la
concorde ne peut exister sans le respect du secret des origines de chacun.

C’est dans sa hotte que Pigha fait entrer le Pygmée dans le village de
Koto. C’est a cette occasion que le secret fait pour la premiére fois son
apparition dans les récits nzébi. La conjonction décisive de la femme et du
Pygmée est secréte. De méme toutes les actions décisives par lesquelles les
clans s’agrandissent sont tenues hors de portée du commun des mortels. Les
hommes savent que les dya, par leur puissance, s’emparérent d’hommes et
de femmes pour agrandir leur clan, mais ne connaissent pas les modalités de
cette violence.

Dans le quotidien, rien, ni le vétement, ni I’habitation, ni la nourriture ne
distingue ceux qui appartiennent a une nzo muviga. Tout ce qui est lié aux
nzo est tenu secret et nul ne peut s’apercevoir des différences de statut parmi
les hommes du village. A I’enquéteur, un homme déclinera sans difficulté
I’appartenance a son clan mais sera beaucoup plus réticent 3 donner le nom
de sa nzo. Il peut ne pas la connaitre, ce sera souvent le cas de ceux qui sont
de nzo dépendantes. Les hommes des nzo fumu hésiteront a donner le nom
de leur nzo, souvent par souci de ne pas géner ceux qui assistent a
I’entretien. Jamais 4 aucun moment de la vie sociale, ceux qui appartiennent
a des nzo dépendantes ne se verront révéler une dépendance qui ne se
manifeste que par des pratiques fort discrétes. Ce qui se produit
principalement lors du versement de la dot ou lors des réunions aprés le
déceés d’un membre du clan. C’est pour cela que les membres des maisons
dépendantes ne peuvent pas accéder au niveau le plus élevé des maitres de la
parole. Ils ne peuvent pas étre les mutsundi, ceux qui dans les mbomo
révélent publiquement I’origine des protagonistes. Dans la vie courante, ceux
qui appartiennent a4 une maison dépendante, si toutefois ils connaissent le
détail de leur identité, ne donneront que le nom de la maison dont ils
dépendent.

Le secret préserve sans aucun doute la solidarité clanique en rendant
compatibles les différences de statut avec I’unité du clan. Mais il est aussi
évident qu’a la période précoloniale, la solidarité des membres du clan était
maintenue pour I’essentiel par les menaces extérieures et qu’un individu qui
s’affranchissait de son identité ne tardait pas a tomber dans les circuits de la
traite esclavagiste. Dans une société ou les échanges verbaux peuvent étre
assez vifs le secret préserve aussi une fagon de vivre en société et reléve au
quotidien de la politesse.

154



Les clans : des organisations diverses

Le clan ou ibandu regroupe les individus indépendamment de leur
localisation. Cette absence d’existence territoriale rend difficile la description
exhaustive du clan qui se trouve dans la plupart des cas dispersé sur I’ensemble
de I’habitat nzébi. Chaque clan a une organisation qui lui vient de son histoire et
comporte un nombre plus ou moins grand d’unités qui portent le nom de nzo,
c’est a dire de maison. Ces unités qu’on peut considérer comme des sous-clans
sont divisées a leur tour en unités qui portent également le nom de nzo. Cette
homonymie est une difficulté supplémentaire a la description du clan.

Ainsi dans le clan des Basanga, aux trés nombreuses maisons, on peut distinguer
plusieurs sous-clans parmi lesquels, Tsélé ou Mboyi, Kundi, Mayélé, Mitakha. Ceux-
ci sont a leur tour divisés en nzo. Ainsi dans le sous-clan Kundi on distingue les nzo
Kalanga, Madungu, Mayunhu, Polo a mfwa, Ngombo et Munzinga. De la méme
fagon on distinguera dans le sous-clan Mayélé les 7zo Wanda, Museyi, Kukamamba,
Mikélé, Ipuli et Bukondzia. On distinguera parmi les nzo, celles qui sont dites finmu ou
kumu, les maison-maftres des nzo muviga littéralement les maisons esclaves dans
lesquelles les maisons maitres peuvent prendre femme.

Certains clans sont totalement exogames. C’est le cas, entre autres, des Baléli, des
Ipéna, et des Ngala. Mais chacun de ceux-ci a un comportement matrimonial
particulier. Les Baléli feront surtout alliance avec le clan des Mwanda. 1l en va de
méme pour les Ngala et les Ipéna. Le clan des Baléli comporte six maisons : Tsala,
Mbwéni, Bokho, Bwésé, llakha et Pomo. Tsala qui est nommée la premiére ne peut
pas épouser les femmes des autres maisons mais peut les obtenir en héritage.

La connaissance qu’ont la plupart des hommes des structures claniques leur vient
de leur participation aux réunions des membres du clan lors du décés d’un des leurs.
C’est ce qui se passe lors de la cérémonie du partage du chagrin (usamena kondo) ou
ils apprennent quelles conduites adopter a I’égard des différentes composantes de leur
clan. Prenons I’exemple du clan des Mululu. Ce clan n’a pas de sous-clan et se
comporte en fait comme un sous-clan des Basanga. Il comprend les nzo Mukhola,
Budziongo, Mayombo, Makungulu, Tsono, Kumbisélé, Letengina Mvulu, Mulanga et
Muvakhesa. Les quatre premiéres maisons ne peuvent pas échanger de femmes entre
elles mais peuvent en prendre dans la nzo Tsono. Lors de la cérémonie du partage du
chagrin aprés le décés d’'un Mululu, ces maisons se partagent le dos de la chévre tuée
a cette occasion. Les autres maisons se répartissent les épaules et un gigot ; ’autre
gigot revient aux représentants des Basanga. Ces réunions sont I’occasion de
connaitre la nature des différentes nzo en distinguant par des différences discrétes les
nzo fumu des nzo muvigha. Par exemple, aprés le décés d’un homme du clan
Budumbu de la 7zo Munzinga le partage de ses biens a lieu dans la maison du défunt
en présence des représentants des nzo Munzinga et Masiunghu. Et c’est a I’extérieur
de la maison que les représentants des nzo Ngolo et Pembé recevront la part qui leur a
été attribuée. Autre exemple, le clan Isakha dans lequel on dénombre 13 maisons dont
trois sont dépendantes. Les femmes de ces maisons peuvent étre épousées par les
hommes des maisons maftres. Au moment du partage du chagrin il y a trois groupes
de maisons qui sont solidaires et se partagent la chévre : 1 - Itsiata, Mukoyo, Mupini,
| Ngoyi. 2 - Madungu, Muyéyi, Hinda. 3 - Mbwanga, Mbudi, Tsungi.

155



9. UNE SOCIETE EGALITAIRE ?

On se souvient de la formule de Pierre Clastres : « Les sociétés primitives
sont par essence égalitaires » et des débats qu’elle suscita a 1’époque.
Aujourd’hui le mot « égalitaire» serait quelque peu dévalorisé en
ethnologie. Ainsi Alain Testard écrit : « L’idée de société égalitaire a peut-
étre un sens en tant qu’idéal politique - et je le dis avec le sentiment qu’un
idéal, méme irréalisable peut avoir un effet sur la réalité-, mais en tant que
concept descriptif des sociétés réelles, passées ou présentes, il n’en a aucun
(TESTARD A, 2012, 413). »

1. La société nzébi est-elle égalitaire ?

La question n’est pas du tout désuéte pour les archéologues qui scrutent
les strates laissées par I’histoire des sociétés pour y découvrir les traces
matérielles des inégalités. C’est I’occasion d’imaginer ce que serait leur
démarche, et d’examiner les Nzébi comme le ferait un archéologue, dans une
sorte de dialogue en marquant chaque fois que cela sera nécessaire I’écart
entre la société vivante et les traces matérielles qu’elle laisse. L’application
aux Nzébi des notions venant de I’archéologie, permettra ainsi de préciser,
d’une autre fagon, la nature et la place de I’égalité dans cette société clanique
contemporaine.

La plupart des archéologues sont d’accord pour estimer que: « Les
premiéres inégalités apparaissent au cours du Néolithique (DEMOULE J-P.,
2007, 80) », ce qui suppose que « les humains ont vécu pendant plus de deux
millions d’années dans un état de relative égalité (HAYDEN B., 2008, 6). »

Pour Brian Hayden : « Il faut noter que, comme celui de la domestication,
le probléme des origines de 1’inégalité est une question essentiellement
archéologique qui doit donc étre réglée a partir de données archéologiques :
il n’existe plus aujourd’hui dans le monde aucune société égalitaire en train
de se transformer en société inégalitaire dans les conditions primitives
originelles.

L’observation des sociétés inégalitaires contemporaines est certainement
pertinente pour comprendre et modéliser ce que furent les premiéres sociétés
inégalitaires, mais I’analyse des différents modéles en concurrence doit venir
des données archéologiques elles-mémes (HAYDEN B., id). » Et & propos
de la hiérarchie : « En archéologie, le terme implique généralement
P’existence de différences notables que 1’on peut identifier facilement dans
leurs manifestations matérielles (ibid, 17). »

Le terme facilement est stimulant et ’on peut essayer d’appliquer aux
Nzebi des critéres matériels pour déterminer si I’on a affaire a une société
égalitaire. On doit d’abord reconnaitre qu’aucun des éléments de la
subsistance ne permet de distinguer le statut. Quel que soit le statut, que ’on
appartienne a une nzo dépendante ou que I’on soit muyambili, tous ont
habitation, vétement et nourriture comparables et, s’il y a des différences,

156



elles ne laisseraient pas de trace significative pour I’archéologue. Apres leur
mort, les Nzébi ne laissent pas non plus d’indice d’une hiérarchie sociale. En
effet, les corps des défunts, avant la colonisation, étaient placés dans les
contreforts d’un arbre ou immergés dans les eaux d’une riviére ou ils ne
laissaient pas de trace. Les seuls objets durables qu’un archéologue
découvrirait en fouillant les berges de certaines riviéres sont des objets
métalliques utilisés pour la dot qu’on peut reconnaitre comme des masses,
les masses-enclumes et les haches réunies en paquets d’une dizaine.
Comment interpréter ces ‘dépOts’ qui sont choses courantes pour
I’archéologue ? Ce sont d’abord des outils, outils de forgerons et outils pour
abattre les arbres. Mais a I’évidence il ne s’agit pas seulement d’outils. Ces
objets ne portent pas de trace d’utilisation. De plus ils ont été placés dans les
boues réductrices des bords de riviére pour les protéger de I’altération et
donc pour les conserver. Ce sont donc des objets de valeur. Peut-on pour
autant dire qu’ils représentent la richesse ? Peut-on les qualifier de biens de
prestige ?

2. Une richesse sans propriétaire

Dans les villages actuels, c’est a I’arriére des maisons, dans la partie
privée, pour ne pas dire secréte de chacune d’elles que I’on pourrait voir ces
objets. C’est la, dans la nuit, qu’ont lieu les transactions appelées mbwakha,
du nom du feu auprés duquel elles ont lieu. C’est aprés plusieurs de ces
mbwakha offerts aux parents de 1’épouse que celle-ci peut venir habiter chez
son mari. Les objets métalliques trouvés dans les berges des riviéres
constituent, avec d’autres objets comme des filets de chasse et des sacs de
sel marin, ce qu’on appelle la dot. Il est extrémement rare de les voir
présenter au grand jour. J’ai eu la chance de pouvoir observer et
photographier I’ensemble des objets qui constituaient une dot. J’avais suivi
I’histoire d’un divorce laborieux au village de Mambimba ; I’affaire touchait
a sa fin et les biens qui venaient d’étre remboursés étaient 13, rassemblés
dans le hangar et présentés aux quelques hommes concernés pour les prendre
a témoin et leur signifier que I’affaire était terminée. Mais d’une fagon
générale les biens de la dot ne sont pas des biens qu’on montre. Ils ne
peuvent étre comparés ni aux piéces de cuivre du potlach, ni aux haches de
pierre et aux coquillages du cycle Kula. Ils ne sont donc en rien des biens de
prestige.

Ces objets de fer constituent-ils ce qu’on peut appeler la richesse ? Leur
possession est dépourvue de cette ostentation qui est un de ses caractéres.
Donner la dot est, on I’a vu, un acte politique. C’est reconnaitre le clan qui la
regoit comme un égal au sien. Les biens de la dot font 1’objet d’une
circulation qui se tient a I’abri des regards et qui constitue la trame
matrimoniale de I’espace politique nzébi. Ils sont destinés a circuler et a
changer de mains en liant les clans les uns aux autres. Le proverbe dit :

157



Mafwa nga mové, mafwa ufwa danga
Les biens sont sans propriétaire, ils vont et ils reviennent

Personne ne peut en étre dit propriétaire, personne ne peut en étre dit nga
mafwa. Celui qui les détient, n’en est que le mukéli mafwa ou de musuéhi
mafwa c’est a dire le gardien et le dépositaire. Le verbe usuekhé, c’est a dire,
garder en dépot, définit trés précisément le rapport entre ces biens et ceux
qui les détiennent. Ces biens ne sont pas par eux-mémes générateurs de
pouvoir et c’est seulement leur mise en circulation qui manifeste le statut de
celui qui les donne et de celui qui les regoit.

Pour donner de la force au proverbe et me faire comprendre le sens de
cette richesse sans propriétaire, Doumagni me décrit d’abord la situation
avant les Frangais. En ce temps-1a, I’lhomme riche était celui qui avait de
nombreuses niéces et qui de ce fait pouvait avoir beaucoup de biens de dots.
Mais cette richesse n’était pas visible. Les objets en fer étaient enterrés
derriére la maison, sous les racines des bananiers ou dans les berges des
riviéres pour les cacher tout en les protégeant de I’altération. C’est 1a que les
exploitations auriféres des années 1940 les découvrirent en grand nombre.
De la méme fagon, chévres et moutons n’étaient pas conservés dans le
village de celui qui les possédait mais donnés a garder a des parents. Le seul
élément de richesse qu’on pouvait entrevoir étaient les sacs de sel disposés
au-dessus du foyer. Mais n’entrait pas dans la maison qui voulait.

Avec la colonisation tout change. On peut vraiment parler, a ce moment-
13, de richesse et d’homme riche, isina. Celui-ci se reconnait au fait qu’il
montre sa richesse. Ses nzundu sont exposés devant sa maison ; son village
regorge de moutons et de chévres qui lui appartiennent. L’homme riche préte
aux gens des villages pour qu’ils puissent se marier, payer une amende
d’adultére ou le prix du sang. Souvent, ces dettes étaient remboursées en
donnant une personne, homme ou femme. Doumagni me cite les noms de
ceux qui furent chefs de canton et chefs de terre et qui utilisérent ces
fonctions pour devenir riches en s’appropriant des biens de dot et des
femmes sans contrepartie. Et pour achever son commentaire il me dit en
riant : « C’étaient les fonctionnaires de cette époque ! »

3. Des objets immatériels : le temps des hommes, la dépendance des
femmes

La richesse n’a donc de sens que dans la circulation des femmes entre les
clans. Mais cela ne représente que la partie visible du surplus mise en ceuvre
pour produire la trame matrimoniale de 1’espace politique. Les autres formes
du surplus, le temps et le savoir, qui sont tout aussi nécessaires a la
production de cet espace, ne laissent pas de traces lisibles a I’archéologue.

Allons dans les villages. Nous y trouverons les hommes dans les hangars.
C’est 13 qu’ils partagent leurs repas, qu’ils effectuent de petits travaux -

158



ravauder un filet, tresser des cordes - tout en discutant, qu’ils regoivent les
voyageurs de passage et s’enquiérent aupres d’eux de ce qui se passe au loin.
C’est dans les hangars que les hommes traitent entre eux par des discussions
qui durent parfois plusieurs jours de tout ce qui est au centre de la vie
publique, mariages, divorces, remboursements de dot ; autant d’événements
de la circulation des femmes qui peuvent les entrainer dans des voyages
lointains a travers la forét. Ce temps des hommes passé a régler les affaires
des clans est du temps dégagé une fois les travaux de subsistance réalisés.
C’est un surplus qui ne laisse pas de trace. Encore moins visible est le temps
du savoir, celui des apprentissages que font les adolescents sous la direction
des muyambili. C’est aussi le temps que ces derniers passent, dans le silence
de la nuit, a se répéter des histoires du clan afin que continue un savoir qui
n’est inscrit nulle part ailleurs que dans leur mémoire.

L’autre réalité qui échapperait a I’archéologue est la dépendance des
femmes qui se manifeste dés le début de I’histoire.

La rencontre décisive de Koto se produit entre Nzengé, Pygmée des
Makhamba et Pigha, une femme sous la dépendance de son frére. La
dépendance de la femme et celle du Pygmée sont des données du récit. C’est
comme ¢a parce que c’est comme ¢a. Point. On n’en voudra pas au récit du
commencement de n’étre pas plus explicite que I’ensemble des ethnologues
pour lesquels la dépendance des femmes va de soi.

Cette dépendance de la femme donnée dés qu’elle entre en scéne dans le
récit de Koto est confirmée par les échanges matrimoniaux ou elle apparait,
ainsi qu’on vient de le voir, comme « la personne d’autrui ». L’égalité des
clans s’édifie sur la dépendance des femmes.

Instruments du pouvoir des hommes, au centre du jeu social et de toutes
les représentations de la vie politique, les femmes en sont complétement
absentes. Objets de toutes ou presque toutes les transactions sociales et n’y
participant point, définissant la légitimité a I’intérieur des clans et des
lignages et cependant exclues du systéme de connaissance qui fonde cette
légitimité, les femmes sont totalement soumises au projet social des
hommes. Cette dépendance pourtant fondamentale échapperait totalement
aux scrutations de I’archéologue. Mais il est manifeste qu’elle échappe aussi
a Iethnologue qui I’a pourtant sous les yeux. Les travaux ethnologiques
(21), s’ils décrivent avec minutie la circulation des femmes, sont totalement
muets sur la nature de ce qui circule, sur la nature des femmes. Ce silence
unanime renvoie au domaine de I’informulé vécu comme allant de soi,
comme relevant de la nature des choses. C’est 14 ou se rencontrent, dans une
duplicité immédiate, I’ethnologue et la société qu’il étudie qui est, comme la
sienne, produite par les hommes et pour les hommes.

159



4. Un horizon politique

C’est donc en ne considérant que les hommes que la société nzebi
pourrait étre dite égalitaire. L’égalité chez les Nzébi, comme la démocratie
des cités-Etats grecques antiques, ne concerne ni les femmes ni les esclaves
et elle est d’abord un horizon politique maintenu a travers les vicissitudes de
Ihistoire

Ce n’est pas un idéal donné une fois pour toutes mais le résultat d’une
action sans cesse recommencée par ceux qui savent, les muyambili. Les
strates d’une histoire dont ils assurent I’existence sont autant de déclinaisons
de I’égalité premiére. Ils y trouvent, selon les circonstances, les outils pour
dire ’unité des Nzeébi et la solidarité des membres du clan en dépit des
dépendances qui existent en son sein. C’est par le moyen du secret et du
silence autant que par celui de la parole qu’ils maitrisent ces contradictions
et maintiennent « égalitaire » une société au sein d’un monde qui ne I’est
pas.

160



QUATRIEME PARTIE

Mikundukhu et Mbomo
Le savoir en actions

Trois cloches de chasse. Deux sont en bois, I’autre est métallique. Elles sont
fixées au cou des chiens qui entrent dans I’enclos form¢é par les filets des
chasseurs. Chacune a une sonorité qui lui est propre selon qu’elle est en bois
ou en métal et qu’elle a un ou deux battants. Ces singularités permettent de
suivre, a 'oreille, les chiens dans leur recherche du gibier. Les muyambili ont
aussi des cloches qui leur servent a traquer la vérité des clans

161



1. LE SAVOIR A UNE EXISTENCE SOCIALE

Le mikundukhu et le mbomo sont deux moments privilégiés ou le savoir
acquiert une existence sociale et se transforme par la parole en actions sur la
société. Ces deux manifestations visent d’abord, et de la fagon la plus
visible, 3 maintenir 1’espace clanique ou a rétablir I’ordre des clans. Mais, en
méme temps, les confrontations auxquelles elles donnent lieu sont décisives
pour I’existence et I’unité d’un savoir qui est la référence de toute la société.

1. Le maintien de ’espace clanique

L’espace clanique est structuré par les relations matrimoniales. Et tous les
événements susceptibles de les perturber voient intervenir les muyambili. Le
mikundukhu et le mbomo sont ces moments privilégiés ou ils se manifestent
dans leur fonction spécifique : maintenir et rétablir 1’ordre des clans. C’est
dans ces occasions que les muyambili apparaissent aux yeux de tous comme
les kumu ibandu, c’est-a-dire comme les maitres des clans.

Le mikundukhu a pour but de renouveler I’alliance entre deux clans a la
suite de sa rupture naturelle par la mort d’un des conjoints. Cette
manifestation aboutit a perpétuer le lien entre deux clans et a répéter une
alliance au fil des générations. C’est un rituel 1énifiant et une mise en ceuvre
théatralisée du savoir des muyambili.

C’est la description et I’analyse du mikundukhu, enregistré au village de
Nzima en 1967, qui servira de référence pour la compréhension de ce qui se
passe lors de cette manifestation réguliére.

Le mbomo est une procédure rare provoquée par la mise en cause
délibérée de I’ordre clanique. C’était le cas lorsque, lors d’un divorce, il y
avait refus de rembourser la dot. C’était le cas aussi lorsqu’il y avait refus de
donner le prix du sang aprés un meurtre.

Le mbomo est une manifestation grave qui dure plusieurs jours et
provoque le déplacement de nombreux muyambili qui viennent de loin pour
soutenir les deux champions et les aider a préparer I’affrontement.

Le mbomo est dangereux. Trés souvent I’un des deux champions mourait,
soit par suicide aprés avoir été battu, soit par absorption excessive de
drogues. Aussi le mbomo a-t-il été interdit par I’administration coloniale, et
ce que je présente est le résultat des informations que j’ai pu obtenir sur le
sujet.

2. La reproduction du savoir

Les savoirs sont vivants. Quelle que soit leur nature, qu’ils soient
politiques ou qu’ils soient techniques, les savoirs naissent, se développent et
disparaissent.

Dans une société dispersée sur un espace considérable, constituée de
groupes en mouvement dans la grande forét équatoriale, on peut se

162



demander comment le savoir qui est la référence constitutive des Nzébi est
maintenu et reproduit a travers les générations mais aussi et surtout a travers
’espace.

La transmission du savoir du maitre a son éléve qui deviendra muyambili
ou du maitre & ’ensemble des hommes lors de la circoncision assure son
maintien d’une génération a I’autre. Cette transmission a un caractére local.
Cela peut étre dit de beaucoup d’autres savoirs dans les sociétés les plus
diverses.

Le savoir nzébi est particulier. Pour qu’il soit opératoire, il doit étre
maintenu identique a lui-méme en dépit de la dispersion sur une trés vaste
surface. Le savoir ne permet la maitrise de I’espace qu’a condition d’étre lui-
méme unifié. Le savoir nzébi ne peut étre comparé a une constitution ou a
une charte qui serait déposée quelque part. 1l est seulement dans la mémoire
des hommes. Et a ce titre il est périssable, vulnérable et exposé aux
particularismes locaux.

On s’apergoit que mikundukhu et mbomo, au-dela de la régulation des
échanges matrimoniaux qu’ils opérent, ont, par la confrontation a laquelle ils
donnent lieu, un réle vital dans le maintien et la reproduction du savoir.
Alors que le mikundukhu est la répétition ou se renouvelle ’alliance entre
les clans, le mbomo est le moment exceptionnel ou les inégalités produites
par la traite esclavagiste sont tout a la fois dévoilées et enregistrées dans les
savoirs claniques par leurs détenteurs, les muyambili, et en méme temps
occultées pour tous ceux qui en sont les justiciables.

Mikundukhu et mbomo ne sont pas seulement les manifestations
spectaculaires du savoir des muyambili. Les confrontations auxquelles elles
donnent lieu assurent I’existence méme du savoir dans une tension vers son
unité.

2. RENOUVELER L’ALLIANCE : LE MIKUNDUKHU

Mikundukhu et Ikumbu

Le mikundukhu est la derniére des manifestations provoquées par un
décés. 11 a pour but de renouveler I’alliance, entre deux clans rompue par la
mort d’un des conjoints. Il n’a lieu que si le clan allié a celui du défunt a
manifesté sa volonté de continuer I’alliance en offrant comme il convient les
prestations de nourriture, de pagnes et de biens vivriers lors de I’enterrement
et au cours du lever de deuil. En fait ces prestations sont elles-mémes le
signe des rapports que les deux lignages et les deux clans ont entretenus
pendant toute la durée de cette union. Aussi le mikundukhu n’est donné que
si ces relations n’ont connu aucune crise grave, en particulier si aucune
action de sorcellerie n’a atteint ’'un des deux conjoints. On n’offre le
mikundukhu qu’en étant sir qu’il sera accepté. C’est moins la décision de

163



continuer I’alliance entre deux clans que la reconnaissance publique de cette
continuité.

Offrir le mikundukhu, c’est signifier que la rupture d’un mariage
singulier provoquée par la mort d’un des conjoints ne porte pas atteinte aux
relations entre deux clans et que d’autres mariages peuvent désormais avoir
lieu, que I’alliance peut continuer.

Deux mots sont utilisés pour désigner cette manifestation : mikundukhu
et ikumbu. Chacun d’eux désigne une partie de ce qui s’y passe. Le
mikundukhu c’est ce qu’on offre et qui doit étre accepté pour que I’alliance
puisse continuer. Comme dans le mariage, les biens donnés doivent conjurer
’hostilité toujours possible entre les deux clans. Les biens offerts pour le
mikundukhu sont aussi ceux que ’on donne pour la dot, sac de sel et nzundu
par exemple. Aujourd’hui, c’est une chévre ou un bouc qui sont le plus
souvent offerts.

Ikumbu est un récit. C’est le compte rendu de la vie du défunt envisagé
sous I’angle de ses rapports avec les membres de I’autre clan. C’est le jeu
entre ces deux actions qui rythme le déroulement de la cérémonie. Le
mikundukhu n’est accepté par le clan du défunt que si le muyambili qui le
représente juge que le compte rendu est satisfaisant. C’est une sorte de va-et-
vient, entre ces deux actions, concrétisé par les déplacements de la chévre
qui est d’abord refusée puis redonnée et rendue... Ces refus répétés sont
autant d’incitations & continuer et a approfondir le compte rendu de la vie du
défunt. Ces mouvements continuent jusqu’a ce qu’un accord (ou la lassitude)
se fasse entre les deux parties et qu’ainsi la continuation de I’alliance entre
les deux clans soit reconnue publiquement.

Le mikundukhu offert pour Musembi & Nzima en juin 1967

Le déroulement du mikundukhu que j’ai observé & Nzima en juin 1967,
permettra de préciser le sens de cette manifestation et, en particulier, le role
joué par le savoir clanique.

Le défunt Musembi est fils de Niengi, et il est, par conséquent, comme
elle, du clan des Mululu. Par son pére, Nyabangangha il est fils des Loamba.
C’est ce mariage qui est au centre de l’événement que constitue le
mikundukhu et les prestations offertes par les Loamba, une chévre et de
I’argent, sont le rappel de ce qui a été donné par I’homme des Loamba
lorsqu’il a épousé Niengi.

Le mikundukhu concerne I’alliance entre deux clans. Cette alliance peut
étre aussi, comme c’est le cas ici, entre deux groupes de clans. Les paternels,
les Loamba, sont associés aux Makanda, aux Ingungu et aux Tsongo. De
P’autre c6té se trouvent les Mululy, clan du défunt, et les Basanga qui leur
sont proches et qui se comportent en fait comme un seul et méme clan.

Le mikundukhu a lieu & Nzima, village du défunt, dans I’espace public
ménagé entre les deux rangées de maisons. Une cinquantaine d’hommes se

164



trouvent réunis. Deux groupes se font face, derriére leurs muyambili, Les
peres du défunt, les Loamba, sont représentés par Mboyimbala lui-méme du
clan des Budumbu, proches des Loamba. L’autre muyambili,
Yakabimpakha, du clan des Mululu, parle pour les Mululu et les Basanga.

Dés le début le ton est donné par Mboyimbala qui s’avance devant les
siens et lance :

A bisi Pana !
A ceux de Pana !

A ce cri du clan paternel, les Loamba, mais aussi des Makanda et des
Tsongo, les hommes répondent dans une grande clameur : Aaah !

Puis Mboyimbala reprend & I’attention des Mululu et des Basanga :

A bisi Kwakha !
A ceux de Kwakha !

C’est la méme réponse des hommes enthousiastes qui est faite : Aaah !

Ainsi la cérémonie est ouverte par la présentation des deux groupes de
clans concernés.

Mboyimbala prend la parole et commence par des généralités sur la
mort, le mariage, sur la nécessité pour les vivants de remplacer les morts et
de continuer I’alliance.

Yakabimpakha I’interrompt et lui demande sans ménagement d’en venir
rapidement a ce qui les réunit aujourd’hui et de faire sans attendre le compte
rendu de la vie de Musembi.

« C’est bien dit-il d’imiter la voix du Pygmée, mais je préfére entendre le
Pygmée lui-méme. Serais-tu comme le type qui bande toujours en retard ? »

Mboyimbala reprend la parole et passe alors en revue la vie de Musembi
a Nzima ou il a vécu en bonne entente avec ses voisins. Il parle de sa
maladie et des soins qui lui ont été apportés. Tout a été fait pour ses
funérailles comme il convient. Et il donne le détail de ce que les uns et les
autres ont fait pour lui dans toutes ces circonstances. On peut le résumer de
la fagon suivante : « Nous avons bien gardé votre enfant, nous ne lui avons
pas fait de mal. Nous nous sommes toujours bien entendus avec lui. Il est
mort sans que nous sachions d’oul est venue sa mort. 11 faut continuer la
relation entre nous. C’est pour cela que nous vous offrons de mikundukhu. »
Mboyimbala joint le geste a la parole et termine son discours en offrant la
chévre a Yakabimpakha et aux Mululu.

Yakabimpakha s’avance devant les siens et conteste ce qui vient d’étre
dit : « Ce compte rendu n’est pas complet. Beaucoup de choses ont été
tenues dans I’ombre. Tu n’as pas parlé de tous les litiges que vous avez eus
avec lui. Tu dois nous faire un compte rendu complet. » Et pour marquer son
désaccord, il rend la chévre aux Mululu.

Ainsi se trouvent engagées les hostilités au cours desquelles la chévre va
aller et venir d’un groupe a I’autre. La polémique va se cristalliser sur deux

165



sujets qui sont en fait des accusations auxquelles il faut répondre:
« Musembi habitait un hameau de Nzima, n’est-ce pas le signe d’une
mésentente avec vous ? Nous pensons que vous étes responsables de la mort
de Musembi. C’est votre ikoko, le serpent, qui I’a tué. »

Attardons-nous sur les échanges qui ont lieu aprés le compte rendu de la
vie de Musembi. Dans les escarmouches du début, les deux champions se
révélent de grands acteurs passant des accusations les plus violentes a des
plaisanteries grivoises qui suscitent I’hilarité générale.

La chévre vient d’étre rendue une nouvelle fois et Mboyimbala prend
la parole : « Yakabimpakha a dit que nous avons chass¢ Musembi. Nous
n’avons pas I’habitude de chasser nos enfants. Si tu le dis c’est parce que tu
as vu que Bunzanga a chassé Nyimbi pour avoir cassé la cruche. Dis-moi ce
que Musembi a cassé ?

Nzébi a sept fils, Mbeli a sept fils, Bangela aussi.

Quand tu as chassé Nyimbi c’est parce qu’il avait cassé la cruche. Et
parlez-moi de I’éléphant tué par Nyimbi et dont il ne regut que I’intestin !

Pour cette affaire on connait les causes mais pour Musembi quelles sont
les causes ?

Je crois plutét, qu’aujourd’hui tu as envie de ce que nous avons. Tous les
noms des Basanga sont des noms dangereux.

J’ai épousé une de tes femmes et ton enfant est mort je fais le compte
rendu et tu me le compliques. J’ai besoin de I’oncle de ma femme. C’est lui
qui me défend. Si toi, qui es ’oncle de ma femme, me cherche querelle qui
me défendra ?

Le nom de Butsanda, nous venons de I’apprendre. C’est pour cela que je
n’en ai pas parlé.

Puisque que tu penses que c’est lui qui a empoisonné Musembi,
attendons-le et tu lui feras dire comment il a fait. Tu lui feras aussi raconter
pourquoi Musembi, selon toi, habitait un autre village.

Dans la forét, il y a beaucoup d’arbres et chaque arbre a un nom. Il y a
aussi beaucoup de serpents. Tous ont un nom. Tu me dis que mon fils est
mort par le serpent. Si tu ne me dis pas quel est le serpent qui I’a mordu,
nous ne serons pas d’accord. Alors quel est le nom de ce serpent ? Prends le
mikundukhu, je suis fatigué !

Je n’ai jamais eu de probléme avec Musembi. Si j’en avais eu je I’aurais
envoyé 3 Mbéda ou a Mugembé, chez les Mululu et chez les Basanga. Or il
est resté dans mon village, il a vécu et il est mort au village, il n’est pas allé
mourir dans la forét.

1l y a longtemps, tu m’as donné une femme et nous venons de perdre son
enfant.

Que puis-je te demander si tu ne veux pas prendre le mikundukhu ?
Crois-tu que je veuille te demander d’autres femmes ? N’aie pas peur, j’en ai
déja derriére moi. Prends le mikundukhu, j’ai déja enterré I’enfant. »

166



Yakabimpakha parle: «Est-ce que les Loamba, les Ingungu, les
Bavonda sont la ?

Mais oui est Nyakamombo qui venait toujours ici ? Ou est-il ? Est-ce que
ce n’est pas son serpent qui a mordu I’enfant ?

Tu as dit que j’ai chassé Nyimbi. Mais il est toujours parmi les Sept.

Nzebi a sept fils, Bangela aussi. Est-ce que chez toi les sept fils sont au
complet ?

Chez nous il y a Buku, Mwélé, Mombo, Kombolo, Bunzanga, Ndombi et
quand on compte Nyimbi les Sept sont bien la.

Chez vous je n’en vois que quatre : Tsékumbu, Ndébusengé, Basengi et
Ndumbu et c’est tout. Ou sont les trois autres pour faire le compte jusqu’a
sept ?

Tu m’accables en parlant de Nyimbi mais de quoi s’agit-il ?

Vous étiez tous dans le méme mokona et c’est Ngandumi - ¢’était un sale
type, il baisait sa belle-mére - c’est Ngandumi qui avait fait sortir son
éléphant en lui donnant I’ordre d’aller détruire nos plantations pour qu’elles
ne nous donnent pas de manioc ! C’est depuis ce crime que nos villages se
sont séparés. C’est depuis ce temps-la qu’il y a les mokona de Pana, de
Mbuyu et de Ngékena pour les Ingungu. Ce n’est pas moi qui vous ai poussé
a étre égoistes. Vous étes des voleurs !

Bien siir, Bunzanga était terrible ! Mais il n’avait pas d’autres moyens
pour imposer sa loi. Il n’avait pas d’armes. Non seulement il ne remboursait
pas ses dettes, mais lorsqu’on lui réclamait il prenait des esclaves !

Quand vous avez arrété Mitolo je n’ai pas voulu que vous la gardiez aussi
je I’ai reprise et je ’ai gardée avec moi.

Ce n’est pas seulement moi qui fais des histoires. Pourquoi nous as-tu
empéché de cultiver ou nous voulions ? Tu nous as obligé a diviser la
Rombo en deux parties !

Arrange le compte de I’enfant !

Si j’ai des enfants, je les aime. Mais toi qu’as-tu fait de bien 3 Musembi ?

Moi je ne traite pas mes enfants comme tu traites les tiens. Si j’ai des
enfants je les garde en bon état. Ton enfant, celui qui vient de mourir, était
complétement déformé. Il ne marchait plus, il avait la langue pourrie et
quand il est mort il ne parlait plus...

Le serpent mauvais, mauvais, Oh Oh le serpent mauvais, mauvais... Ce
serpent lui a mordu les pieds et il ne pouvait plus marcher.

Toi tu ne sais pas nourrir les enfants, tu les laisses mourir et maintenant
que tu vois que mes enfants sont prosperes tu voudrais les prendre.

On me disait que Mboyimbala connaissait bien la Parole. Mais je vois
que tu n’y arrives pas.

Quand nous sommes partis de Ilumbu nous avons ramené Mikonyo.
Mikonyo et Lesengi étaient camarades. Ils sont partis chez les Miyongho ou
ils ont tué le cabri. Quand Mikonyo est parti chez Lesengi il a amené des
boucs. Ils ont amené un homme auquel ils avaient mis la fourche au cou. De

167



méme, Mboyimbala n’a pas pu raconter la mort de son enfant. Aussi je lui ai
déja mis la fourche comme Mikonyo et Lesengi le firent 2 Mudumu.

Héhé hé.....

Tu connais les noms des Basanga et des Mululu : Bunzanga, Mayombo et
Mboyi. Tous sont des vieux Basanga. Tu n’as cité que Bunzanga. Tu as
laissé de coté Mayombo, tu as laissé Mboyi, Tu es arrivé directement a
Musembi.

Toi Mboyimbala, tu as maudit Musembi. Tu as cité Musembi parce que
toi et Imbonho vous 1’avez maudit. Vous vous y étes mis tous les deux pour
lui donner les mandzanga. Nyakambonyo aussi était avec vous. Mais il s’est
enfui quand il a vu I’effet des mandzanga. 11 a fui par peur.

Parce que les Basanga sont nombreux, Tondo quand il s’en va au bac de
la Louessé, ne reste pas longtemps a Boupanda. Est-ce ¢a ne serait pas vos
pouvoirs magiques, ceux qui ont tué Musembi qui font fuir Tondo ?
Demande donc & Tondo pourquoi il passe sans s’arréter dans vos villages ?

Tu dis que tu donnes le mikundukhu et que je n’ai rien a craindre parce
que tu as déja une femme. Mais maintenant c’est toi qui vas avoir peur.
Comment tes enfants te sont nés ? Mboyimbala n’a pas cité¢ le nom des
oncles de sa femme. Il a cité Imbonho, c’est tout. Comment s’appellent les
oncles de ta femme ? Ta femme n’a-t-elle pas d’oncle ?

Pour quelle femme as-tu cité Ndumu, un ancétre des Mululu ? par Lebélé
ou par Letondo (deux femmes de Nzima). Tu parles de bouc. D’habitude les
boucs sont donnés pour le mikundukhu et les S00F aussi et le malumbi aussi.
C’est la coutume.

Quel est donc ce mariage ? celui de Letondo ou celui de Lebélé ? Ce que
tu as compté c’est le mariage ou le mikundukhu ? Celui qui a fait le compte
rendu ne I’a pas fait correctement.

Pour le mikundukhu, tu as déja donné 500F et un bouc. C’est la
coutume !

Je voudrais savoir chez qui se trouve le pouvoir qui a tué Musembi. Est-
ce chez les Basanga et les Mululu ? Est-ce chez les Loamba ou les Bavonda
ou chez les Ingungu ? Pour que je puisse reprendre le mikundukhu, il faut
me le dire. »

Mboybimbala prend la parole : « Réglons d’abord cette petite question.
Votre compte n’est pas complet. Mbéli a sept, Bangela, sept, Nz&bi, sept. En
fait chez Nzébi il en reste six parce que vous avez chassé Nyimbi et que je
I’ai recueilli. Tu dis que vous avez repris Nyimbi. Celui qui I’a repris était
ton oncle ou bien toi-méme ?

Mbeli au lieu de sept en a maintenant huit. C’est ton oncle qui a enlevé
Nyimbi alors qu’il était chez moi ou bien toi-méme ? C’est moi qui divise le
dos de la chévre. Je fais partie de Mbeli et donc Nyimbi est bien chez Mbeli.
Vous étes six, le septiéme est chez moi. Quand tu me dis que tu I’as repris ce
n’est pas vrai. Vous étes six.

168



Combien étions-nous sur la Rombo ? Tu dis que c’est moi qui causai la
discorde et non toi. Mais sur la Rombo, la cause de la séparation est a
trouver dans la discorde ou tu nous as jeté. C’est bien toi et non moi. C’est
toi qui qui as été cause de discorde. Quand tu trouves quelqu’un dans un bon
endroit tu dis tout de suite que c’est a toi. C’est pour ¢a que nous nous
sommes séparés sur la Rombo.

Quand tu es parti tu es arrivé 2 Tsékhé, chez Mwandza, Mwanza t’a dit
de retourner chez toi et tu as refusé. Il ne voulait pas vivre avec un
malfaisant. Bunzanga est resté quand méme. Mais il n’avait pas grand-chose
a manger. C’est Mwanza qui avait la nourriture. Kundi la femme de
Bunzanga avait un enfant qui vint & mourir. Dans I’ancien village ou il y
avait des kolatiers et des palmiers Bangeédi a coupé un régime de noix et I’a
laissé au pied du palmier. Kundi a mis le corps de I’enfant sous le régime de
noix et a demandé réparation. C’est a ce moment-la que Bunzanga et
Mwanza se partagérent le pays. -

C’est donc bien a cause de Bunzanga que la discorde est arrivée. Mais
moi qu’est-ce que j’ai fait pour que tu me fasses des reproches aussi
violents ?

Hé hé hé...

Tu n’obtiens du pays ou des biens que par la bagarre. Quand tu te battais
avec Basengi pour le partage du pays, nous avons fait venir NdumbaYombo
et Tsekumbu pour faire la délimitation. Ndumba Yombo a dit : ‘Mon pére ne
peut pas payer le prix du sang, lébumi, parce qu’il n’est pas responsable mais
celui qui a perdu son fils doit avoir quelque chose.’ Et il donna un coté du
pays a Bunzanga et I’autre a Basengi. C’est ainsi qu’il y a maintenant deux
coutumes, lékaka, différentes, ceux de Mbéli et ceux de Nzébi.

A ce moment-la Ndumba Yombo a dit 2 Bunzanga de ne plus susciter de
discorde et pourtant tu continues a faire des histoires. »

Un homme du village de Dzinga intervient et s’adresse 2 Mboyimbala
et & Yakabimpakha: « Autrefois les gendres et les beaux-parents ne
blaguaient pas ensemble comme vous le faites en ce moment. Le mariage
c’est ce que nous ont laiss¢ Ndumba Yombo et Bunzanga. Et maintenant,
vous voulez fouiller le mariage. Vous voulez donc rompre le mariage ? C’est
I’oncle de ma femme qui a commencé a dire que je faisais des histoires. On
aurait dit que je prenais ses femmes et ses sceurs sans donner la dot. »

Plus tard, Yakabimpakha : « Loin de nous I’histoire oi Mwanza et
Bunzanga partagérent le pays. Si nous continuons avec ces histoires nous y
passerons toute la journée et méme la nuit. Est-ce que ce sera le jour ou la
nuit quand nous terminerons I’affaire ? Ce n’est pas les choses anciennes que
nous recherchons. C’est seulement de savoir pourquoi ton enfant est mort. »

Mboyimbala reprend : « Si on reste ici la nuit ¢a dépend de toi. Alors
que nous avons beaucoup de questions a régler. Et, a chaque question que je
pose, tu refuses de répondre. »

169



Yakabimpakha : « Mais ce que je me prépare a te dire tu vas encore le
refuser. Je te demande d’éclaircir Ihistoire de vos serpents. Tu ne veux pas
répondre sur ce sujet. Alors voyons Ihistoire des serpents. Voyons I’histoire
de Nzondo. Nzondo posséde le pouvoir du serpent mais quand quelqu’un est
mordu il ne sait pas le soigner et le laisse mourir. Dans la ruche se trouvait
un serpent. I1 a mis la main dans la ruche et le serpent 1’a mordu et il est mort
lui qui possédait le serpent. Alors a plus forte raison Musembi. Pourquoi
donc avez-vous pris le serpent comme ikoko si vous ne savez pas guérir ses
morsures ?

Qui est Basengi pour toi ? C’est ton frére de méme pére, c’est sir.
Bunzanga n’avait rien & manger. 1l envoyait ses femmes Bulamba et Mayélé
chez vous, dans les plantations de Mwanza ou on les baisait. Et finalement
elles sont arrivées l1a au pied du palmier ou se trouvait un régime de noix qui
venait d’étre coupé et elles ont placé ’enfant qui était mort sous les noix.
Elles voulaient faire croire que c’était le récolteur le responsable de la mort
de cet enfant. Et obtenir de la nourriture comme compensation.

Quand nous avons traversé la Lébeégni nous étions tous ensemble. Mais
arrivé au carrefour, chacun a choisi son chemin. Mwanza a préféré suivre les
affluents de la Lébégni et Bunzanga a préféré descendre la Nyanga.

Basengi mbéyi tsengé, Bunzanga mbeyi binanga
Basengi a eu le pays, Bunzanga a eu un quartier

Et a la limite des deux il y avait le musikha ikomba, le safoutier commun
qui n’avait que deux branches, I’une cueillie par ceux de Nzébi et ’autre par
ceux de Mbeli. »

Un peu plus tard, ’homme de Dzinga, faisant office de mbanza,
intervient 2 nouveau : 11 commence par un proverbe : « Les champignons
qui poussent au bord de la route sont pour I’étranger. Mais ceux qui sont loin
de la route sont pour les gens des villages. Et moi je suis venu et je vous ai
trouvé. Je suis I’étranger et j’avais dit, & vous les muyambili, de ne pas
fouiller dans ces vieilles choses. Vous parlez des affaires de Mwanza et de
Bunzanga. Mais ceux-ci sont morts. Leur temps est passé. Traitons I’affaire
présente. »

Et s’adressant & Yakabimpakha : « si tu trouves que le mikundukhu est
trop petit, va faire une réunion, kundu, avec ta famille et puis reviens nous
dire ce que tu veux. »

Yakabimpakha reprend : « Nous n’avons pas d’objection grave. Nous
essayons seulement d’éclaircir la situation. Il y a ici beaucoup de Basanga,
beaucoup de Mululu. Nous allons nous réunir et puis nous nous
disperserons. »

La réunion se tient, & I’écart. Elle porte sur ce qu’il convient de
demander encore aux Loamba. Et les gendres et les beaux-péres des Loamba
interviennent pour ne pas élever le montant du mikundukhu. Ils sont méme

170



d’avis de leur rendre une partie afin qu’eux, lorsqu’ils auront a donner le
mikundukhu il ne leur soit pas trop demandé.

D’autres contestent qu’il faille rendre de ’argent aux Loamba. Pourquoi
voulez-vous leur rendre ? Ils ont nos femmes et leur fils sont pour eux.

Un autre estime qu’il faut leur rendre 150F car ils n’ont pas de fille. lis
n’ont que des gargons qui nous donneront les ndanga.

Mais un autre intervient : Mais quand nous leur demanderons les ndanga,
ils diront qu’ils n’ont rien. Aussi nos femmes ne nous rapportent que pour
les mikundukhu. Profitons-en !

Les débats reprennent et Mboyimbala parle : « Voici Mutendi, celui
qui a épousé la sceur de Musembi. 1l vient d’arriver de Ngoubou-Ngoubou. II
vient juste d’arriver pour la mort de son beau-frére. 11 donne 500F. »

Yakabimpakha parle : « Il n’y pas de cause grave. Quand quelqu’un
meurt dans une famille il y a toujours un autre pour le remplacer. »

Il accepte de prendre la chévre et 500F et rend 250F aux Loamba.

La cérémonie se termine par un chant repris par tous qui marque de fagon
imagée la fin de I’intervention des muyambili :

Kusu mulebanda ukonenanga buke buke
« Le perroquet descend de son perchoir pas a pas »

Mboyimbala conclut en évoquant Musembi et en le pleurant une
demiére fois. Les deux muyambili se donnent mutuellement le lesembi, soit
5F, montrant a tous que [I’affaire est terminée. Ils dansent ensemble.
Joyeusement,.

Réparer la trame matrimoniale

Le mikundukhu se produit entre les deux rangées de maisons du village et
tout le monde peut y assister, ce qui contraste singuliérement avec les
tractations pour un mariage qui ont lieu de fagon secréte a I’arriére d’une des
maisons du village et n’impliquent que les futurs époux et leurs proches.

Dans un contexte ot les éléments constitutifs de la société nzebi, les clans,
sont peu visibles, le mikundukhu est le moment ou ils se donnent a voir. La
cinquantaine d’hommes réunis sont membres de 14 clans différents.
Directement concernés, les Loamba ont 7 représentants et les Mululu et les
Bassanga qui leur sont associés en ont 14. Mais un grand nombre d’autres
clans sont représentés en faisant appel a toutes les relations de parenté qui les
lient aux deux clans principaux. Quatorze clans sont ainsi présents (tableau 5).

Musembi est fils d’un homme Loamba et d’une femme Mululu. Les
Loamba sont de la lignée de Mbéli et les Mululu de la lignée de Nzébi.
Cependant dans le groupe des Loamba, se trouvent représentés des clans des
deux lignées : celle de Nz&bi et celle de Mbéli. De fagon symétrique, du c6té
des Mululu se trouvent aussi des représentants des clans Bavonda,

171



Budumbu, Isakha, Ingungu et Mutata tous de la lignée de Mbéli. En fait, 11
clans, appartenant aussi bien 4 Nzébi qu’a Mb¢li, ont des représentants des
deux cotés. Ainsi un mariage particulier n’est qu’un moment d’un brassage
clanique général. Avec le mikundukhu on peut entrevoir I’extréme
complexité du réseau des alliances qui constitue la trame politique de
’espace nzébi. Ce qui est donné a voir lors du mikundukhu, ce ne sont pas
seulement deux clans mais aussi les relations matrimoniales propres a
chacun d’eux. Se trouvent ainsi, face a face, les bords de la déchirure
provoquée dans I’armature matrimoniale par la mort de Musembi.

Identité clanique Groupe des Mululu Groupe des Loamba
Bakhuli 2 1
Basanga 10 3
Bavonda 3 1
Budumbu 1 2
Ingungu 1 1
Isakha 1 1
Loamba 7
Makhamba 1

Mitsimba 1

Mululu 4 1
Mutata 1

Mwanda 2

Ngala 1
Siongo 1

Tableau 5 : L’identité clanique des participants au mikundukhu pour Musembi

Les hommes rassemblés par le mikundukhu sont venus de 8 villages.
Beaucoup sont des villages de Nzima et de Boupanda ou des villages
proches de Mambimba, Mboungou, Dzinga, Matoto. Quelques-uns sont des
villages plus lointains au nord, de Tsinguédi et Ngoubou-Ngoubou. Tous ces
hommes en rentrant chez eux vont passer saluer les parents et amis qui se
trouveront sur leur chemin et propageront la nouvelle de la continuation de
I’alliance entre les Loamba et les Mululu. Ainsi tous ces hommes qui
viennent assister au mikundukhu ne sont pas seulement des spectateurs. Ils
sont aussi partie prenante dans la réparation de la trame matrimoniale. Le
temps du mikundukhu, la société devient visible. Ainsi est visible le pouvoir
des hommes sur les femmes qui, silencieuses, se tiennent a 1’écart. Une seule
d’entre elles, Kengé, sceur de Yakabimpakha, interviendra timidement lors
de la réunion des Mululu.

Le mikundukhu marque la fin du deuil pour Musembi et de toutes ses
manifestations que ce soient les interdits alimentaires ou vestimentaires. Ce
n’est plus sa personne qui est concernée et, s’il est au centre du mikundukhu,
c’est comme référence dans I’histoire matrimoniale qui va désormais lier les
Loamba et les Mululu. Cette ouverture sur ’avenir est manifeste lors de la

172



réunion des Mululu. Une partie d’entre eux voudrait obtenir encore
davantage des Loamba, mais c’est une anticipation comptable qui améne les
Mululu a rendre un peu de ce qu’ils ont regu. Leur position trés réaliste peut
se résumer ainsi : Ne leur demandons pas trop pour qu’il ne nous soit pas
trop demandé dans les mikundukhu que nous devrons leur offrir. De plus,
pensons aux ndanga, ces cadeaux que devront nous donner nos futurs beaux-
fréres lorsque nous viendrons leur rendre visite.

D’une fagon générale, le mikundukhu vise a perpétuer le lien, mutsiga,
qui permet la continuation des alliances au fil des générations. Il peut étre
donné par un homme pour ses enfants, pour sa femme, pour la fille ou la
femme de son oncle. Il peut étre donné aussi par une femme pour son mari.
Donner le mikundukhu pour ses enfants ou pour sa femme c’est pouvoir
continuer a faire valoir ses droits matrimoniaux pour ceux de son clan sur
leurs descendants. Le donner pour le fils ou pour la femme de son oncle c’est
pouvoir reprendre 4 son compte les créances matrimoniales ouvertes au
profit de son oncle par ce mariage. De fagon complémentaire, le
mikundukhu offert par le clan de I’épouse fait reconnaitre le neveu du défunt
comme son successeur, comme celui qui peut prendre en charge et protéger
la veuve et ses enfants.

La confrontation des savoirs

Le mikundukhu pour Musembi dure a peine deux heures. Les deux
muyambili habitent les villages voisins de Boupanda et de Nzima. Ce sont de
vieux compeéres qui n’en sont pas a leur premiére affaire. L’atmosphére est
famili¢re et joyeuse et les violentes accusations portées par Yakabimpakha
ne doivent pas faire illusion. Aprés le compte rendu détaillé de Mboyimbala,
le débat devient trés répétitif. Les demandes de précisions sur la vie de
Musembi & Nzima parmi les Loamba ne regoivent plus de réponse ; tout
simplement parce qu’elles n’en appellent plus. Tout a été dit de fagon
détaillée par Mboyimbala. Musembi a vécu en bonne intelligence avec les
gens de Nzima et si problémes il y a eu, ils ont été réglés avant la réunion du
mikundukhu. Aussi, la seule réponse est une prestation supplémentaire de
quelques billets qui passent des Loamba aux Mululu. C’est a ce
marchandage, finalement, que se résout la confrontation des deux parties.
L’essentiel est ailleurs, dans la confrontation de deux muyambili et de leur
savoir. De fagon théitralisée, ils assemblent les fragments d’un savoir
clanique habituellement tenu discret et qui est présent¢é de fagon
exceptionnelle sur la place publique.

Aprés le compte rendu de la vie de Musembi ol Mboyimbala a décrit de
fagon précise les événements du quotidien 3 Nzima, il y a un changement de
registre. Le savoir ol sont puisés les arguments du débat n’est plus le méme.
C’est désormais le savoir clanique qui est mis a contribution. Dans la
premiére partie, la référence aux clans n’est pas totalement absente. Ainsi la

173



cérémonie a été ouverte par les cris évoquant les mokona des clans en
présence; a plusieurs reprises Mboyimbala a scandé la formule de
I’invention de la dot pour bien rappeler que c’est ce dispositif matrimonial
qui a instauré I’égalité entre les clans sur un fond d’hostilité ambiante.

C’est 2 ces références, marqueuses de 1’égalité, qu’a été limité le recours
au savoir clanique. Dans la deuxiéme partic du mikundukhu, ce sont les
récits claniques qui sont sollicités dans ce qu’ils ont de conflictuels et
d’incertain. C’est ainsi que sont examinées les questions du nombre des fils
de Mbeli, de la place de Nyimbi et de celle de Mitolo qui se raménent toutes
aux relations conflictuelles entre Bunzanga et Mwanza.

Accusé d’avoir délaissé Musembi, Mboyimbala, estimant avoir terminé
son compte rendu, reprend I’avantage en allant dans les récits claniques et en
retournant [’accusation par I’évocation de la question de Nyimbi. Ce dernier
fut chassé par Bunzanga a cause de la cruche cassée et traité injustement en
ne recevant que les intestins de 1’éléphant qu’il avait tué. Les Mululu
accusateurs se trouvent ainsi 4 leur tour en situation d’accusés. Le cas de
Nyimbi est bien connu et les Mululu sont mis en demeure de préciser leur
accusation pour rendre aussi clair le cas de Musembi ou de refuser le
mikundukhu. Pour bien marquer qu’il entend désormais situer les débats
dans I’histoire des clans, Mboyimbala évoque les sept fils de Nzébi, les sept
fils de Mbéli. Pour faire bonne mesure il cite aussi les sept fils de Bangela.
Ce demnier personnage est donné le plus souvent comme 1’équivalent de
Mbéli. Quelques informateurs en font un personnage qui serait I’ancétre des
Blancs et d’un certain nombre de populations africaines.

Yakabimpakha renouvelle ses attaques concernant I’empoisonnement
possible de Musembi par le serpent des Loamba. Sa question sur la présence
des Loamba, des Ingungu et des Bavonda, est une allusion directe au serpent
qui est I’animal totémique des Ingungu et des fils de Tsokho en général. Puis
il se saisit de I’histoire de Nyimbi et de I’épineuse question du nombre de
fils de Mbeli. Mboyimbala, en évoquant les sept fils de Mbéli, a offert & son
adversaire des verges pour se faire battre. Yakabimpakha pousse son
avantage et cite les fils de Mbeli, lesquels, ne sont selon lui, que quatre. Il
éclaircit la question de Nyimbi en reconnaissant que Bunzanga n’était pas
facile & vivre mais il fait preuve de retenue puisqu’il n’évoque pas a ce
moment-1a le pouvoir de sa panthére. Puis il repart dans une attaque contre le
serpent qui aurait empoisonné Musembi. Et, au comble de ’agressivité, il va
dans dans I’histoire de la traite esclavagiste pour disqualifier Mboyimbala et
imposer & sa parole le paka, cette fourche de bois qui immobilisait les
captifs.

Par la suite, I’évocation de la vie de Musembi est le prétexte a raconter
une histoire, celle des conflits qui opposérent les gens de Nzébi 4 ceux de
Mbeli et qui, finalement, aboutit & la constitution des Nzébi tels qu’on les
connait aujourd’hui. Cette histoire racontée par fragments et immergée dans
le cas de Musembi est difficile & suivre par ceux qui assistent au

174



mikundukhu et en particulier par I’ethnologue. Je dois reconnaitre que c’est
seulement deux ans plus tard, aprés avoir visité le site de Mingangha et
accédé aux récits qui lui sont liés, que je pus ordonner tous ces fragments
dans une histoire. Les protagonistes brandissent a tour de réle les morceaux
du récit comme autant de piéces d’un puzzle qui, peu a peu, donne figure a
I’histoire nzébi. L’intervention décisive du mbanza met fin a I’affrontement
des deux muyambili sans qu’aucun d’eux ne perde la face. Remarquons que
le mariage évoqué par le mbanza, comme conclusion aux débats, est celui
qui a été promu par Buzanga et Ndumba Yombo c’est-a-dire par les ancétres
des Basanga/Mululu et des Budumbu. Ce n’est plus seulement I’échange
généralisé inventé par Mwélé et Mombo qui produit I’égalité entre les clans
de la lignée de Nzebi. C’est aussi I’alliance entre les gens de Nzébi et ceux
de Mbéli. Ainsi a partir d’un fait singulier, la mort de Musembi, c’est I’unité
des Nzébi qui est affirmée a travers le récit a4 deux voix. L’histoire qui est
ainsi racontée en public est celle de I’égalité entre les clans. Et I’évocation
des conflits au temps des dya, en écho a la situation actuelle, n’est 1a que
pour démontrer la nécessité de continuer I’alliance.

Finalement la confrontation des deux muyambili devient une récitation a
deux voix de I’histoire clanique, en langage clair et accessible a tous les
participants. Ses incertitudes, comme la position de Nyimbi, celle de Mitolo
ou le nombre de fils de Mbéli, sont présentées sans chercher a les résoudre.
C’est pour les hommes présents une révision de ce qu’ils ont pu apprendre
au moment de leur circoncision et I’occasion d’entretenir leur savoir.

3. RESTAURER L’ORDRE DES CLANS : LE MBOMO

1. Mikundukhu et mbomo

C’est la référence au mikundukhu que j’ai pu observer qui peut donner la
mesure de ce qu’était le mbomo. Le mikundukhu, malgré la violence qui s’y
manifeste est un rituel Iénifiant dont I’issue est connue d’avance. L’issue du
mbomo, au contraire est déterminée par la lutte sans merci que s’y livrent les
muyambili. Ils ne sont plus seulement ceux qui parlent, des muyambili, ce
sont des lutteurs, des mutsundi. Alors que le mikundukhu est un rituel
courant destiné & maintenir les alliances a travers les générations, le mbomo
est une procédure rare provoquée par la mise en cause de I’ordre clanique.
Cela se produisait principalement lorsque lorsqu’il y avait, dans un mariage,
refus de donner la dot ou de la rembourser en cas de divorce, ce qui était le
cas le plus fréquent. Cela pouvait se produire aussi lorsqu’il y avait refus de
réparer un meurtre volontaire ou involontaire en donnant le prix du sang,
lébumi.

Le refus de payer la dot est tout simplement une remise en cause de
I’ordre politique puisqu’il va a I’encontre de la circulation généralisée sur

175



laquelle il est édifié qui nécessite, qu’a la circulation des femmes, réponde
dans 1’autre sens, une circulation des biens.

Le mbomo ne se faisait pas a la légére. Lorsque les tentatives de
conciliation des mbanza avaient échoué, c’est-a-dire lorsque la volonté de ne
pas rembourser la dot était bien établie, les préparatifs commengaient. De
part et d’autre on s’activait, pendant plusieurs mois, & la recherche des
muyambili les plus valeureux, des mutsundi, des lutteurs. Ceux-ci
représentent, certes, le plus haut niveau de compétence parmi ceux qui
savent, mais leur savoir seul ne suffit pas a les décrire. Ce sont, en plus, des
hommes audacieux qui savent que la lutte du mbomo est dangereuse, voire
mortelle et qui s’y sont préparés en se dotant des armes de la magie. Pour
toutes ces raisons, les mutsundi sont peu nombreux aussi se déplacgaient-ils
dans tout ’espace nzébi. Mubungulu de Tsinguédi, un des plus fameux
d’entre eux, au début des années 1900 se déplagait dans une grande partie du
Gabon. En 1969, un mbomo en préparation a Dziba-Dziba, ne put avoir lieu
par suite de la défection d’un mutsundi de Koulamoutou.

2. Le mbomo : une lutte sans merci

Le jour et le lieu du mbomo sont fixés par de longues tractations entre les
mbanza des deux parties. Le village ou se tient le mbomo, qui n’est celui
d’aucun des protagonistes, voit un grand nombre de muyambilli s’installer
au fil des jours qui précédent I’événement. Les deux mutsundi entourés de
muyambili et de mbanza sont installés dans deux maisons qui se font face de
part et d’autre de I’espace public. L3, pendant plusieurs jours, ils examinent
ensemble I’affaire sous tous ses aspects et préparent les arguments et les
formules les plus susceptibles d’emporter la décision. Cette préparation
intellectuelle s’accompagnait d’une préparation magique. Les nombreux
muyambili qui assistaient chacun des deux protagonistes leur apportaient
leurs pouvoirs pour accroitre sa mémoire et aiguiser sa parole. Pour cela ils
lui préparaient des drogues végétales, celles, entre autres qui entraient dans
la composition les fameux mubata mbanga, les « bouchées pour se
souvenir », disposés sur la peau du chat-tigre que tous avaient mangé a
quatre pattes pour étre reconnus, a la fin de leur apprentissage.

Le jour du mbomo les deux mutsundi se font face, assis sur leur tabouret,
coiffés de I’itsakha, 1a nuque couverte d’une peau de panthére. Leur ceinture,
qui retient des peaux de chat-tigre, porte les cloches de leur clan et de ses
alliés. Le torse est aux couleurs de I’arc en ciel, barré de trois traits de
kaolin, de teinture de paddouck et de charbon de bois. Ils ont fiére et terrible
allure. Leur équipement, le tabouret, les cloches, et la couronne de plumes,
chargé de magie est lourd de menace. Ces objets ont été le plus souvent
remis par leurs possesseurs aux différents cultes anti-sorciers qui ont, depuis
les années 1940, affecté I’espace nzebi, en particulier au Njobi.

176



Le tabouret est un objet courant. De différentes tailles, depuis les petits
tabourets sur lesquelles les femmes peuvent s’asseoir en faisant la cuisine
Jjusqu’aux plus grands trés décorés ou les hommes sont assis pour réciter les
devises des clans.

[l est une sorte de tabouret sur lequel on ne s’asseyait pas et pourtant c’est
depuis ces tabourets que parlaient les muyambili lors du mbomo. Le tabouret
du muyambili est le support de pouvoirs magiques trés puissants comme
Kusu, le perroquet, Mbéda I’aigle qui sont des pouvoirs liés a la parole et a la
mémoire. Le tabouret peut étre le support d’autres pouvoirs trés dangereux
comme Kulu, le chimpanzé ou Njiya, le gorille et, bien sir, la panthére. Le
tabouret est lui-méme une protection, kwanga malongo. Pour toutes ces
raisons, c’est un objet dangereux qui ne peut étre hérité que par le successeur
d’un muyambili dans la mesure ol il a été enseigné auparavant sur ’usage
des protections qu’il contient.

Ces tabourets sont tenus cachés, souvent a la téte du lit de leur possesseur
ou dans un endroit retiré de I’habitation. C’est seulement lors des mbomo
qu’ils accompagnent leur propriétaire et jouent un role important dans la
cérémonie. Pendant la nuit qui précéde le mbomo, les deux mutsundi, ont
disposé leurs tabourets dans la maison du mbomo, éclairée par des torches.
Sur chacun d’eux est placée I’itsakha, couronne de plumes dont ils se
ceindront le lendemain. Sous le tabouret deux écuelles sont placées
contenant 1’une des graines d’arachide et I’autre des graines de courge non
décortiquées. Pendant la nuit, ceux qui sont la entendront les oiseaux de la
couronne, |’aigle et le calao, décortiquer les graines et s’en nourrir pour
donner le lendemain de la force aux paroles de leur titulaire.

Les cloches que portent les mutsundi a la ceinture sont des cloches de
chasse, fabriquées avec soin. Elles sont la possession de quelques clans qui
les ont obtenues a Koto et portent des noms. Ndyiba était pour les Mwanda,
Bokedo pour les Bavonda, Mingoyi pour les Basanga, Kékayéengé pour les
Makhamba et Bafuru pour les Mbundu. Dans chacun de ces clans, les
cloches sont la possession exclusive et la marque de reconnaissance des
seuls grands muyambili, les mutsundi. Portées a la ceinture au cours du
mbomo, elles viennent, lorsqu’elles tintent, rappeler a leur possesseur, la
formule qui fera mouche.

Avec I’installation des deux mutsundi I’un en face de I’autre, le mbomo
commengait et avec lui s’ouvrait un temps extraordinaire ou les choses
jusque-1a invisibles devenaient visibles et ou la connaissance se dévoilait a
tous. Les protagonistes commengaient par montrer leurs pouvoirs. On
pouvait voir la panthére parcourir la rue du village, suivie par un essaim
d’abeilles, par une colonne de fourmis magnans, une pluie se¢ mettre a
tomber a flots, traverser le village et cesser soudainement. Cette
démonstration faite, la lutte pouvait alors commencer. D’aprés mes
informations, comme dans le mikundukhu, le récit de I’affaire exposé au
début, cédait la place aux formules renvoyant aux récits claniques. Leur

177



utilisation était décisive, chacun se devait d’emporter la décision avant la
neuviéme. L’important pour un mutsundi était de connaitre 4 fond I’histoire
du clan adverse et de pouvoir démontrer, de fagon cinglante, en une formule,
que I’adversaire appartenait dans son clan, & une maison dépendante, une nzo
muviga, d’origine servile. La formule qui dévoilait 1’origine servile de
I’adversaire pouvait étre décisive. A ce moment-1a les mbanza intervenaient
pour mettre fin 4 I’affrontement et décider, compte tenu de son résultat, ce
qui était a payer et par qui.

4. MAINTENIR L’UNITE DU SAVOIR

Le savoir est fragile. Il n’existe que dans la mémoire d’une poignée de
savants dispersés sur un immense territoire. Pour qu’il soit la référence sur
toute cette étendue, il doit demeurer unifié.

La transmission d’un maitre a son éléve ne suffit pas & maintenir 1’unité
du savoir. Les deux hommes sont dans une proximité géographique et la
transmission de I’un 4 I’autre n’est pas 4 ’abri des particularismes locaux.

C’est par la confrontation a laquelle le mikundukhu et le mbomo donnent
lieu que le savoir peut tendre vers son unité.

Revenons au mikundukhu pour Musembi. Malgré la violence apparente
des débats les protagonistes ne s’opposent pas sur le savoir. Ils se
complétent, chacun d’eux vient apporter une piéce a I’histoire clanique. Ils
abordent les incertitudes de I’histoire comme la place de Nyimbi ou le
nombre des fils de Mbéli et les exposent sereinement sans trancher. Ce qui
est dit dans le mikundukhu est compris de tous les hommes présents qui font
a cette occasion une révision de ce qu’ils savent. Les discours prononcés
évitent les récits de constitution des clans et le statut des maisons issues de
I’esclavage. Et lorsque Yakabimpakha prétend mettre la fourche de I’esclave
aux paroles de Mboyimbala, personne ne se sent concerné par la violence du
propos. La confrontation se termine dans la joie des protagonistes qui
dansent ensemble. Le mikundukhu se clot par I’échange du lesembi, un
cadeau de méme valeur qui rappelle 1’égalité entre les deux hommes et entre
les clans qu’ils représentent. Tout autre est le mbomo. C’est un jugement. 11
y a un vainqueur et un vaincu. Cela s’entend a la fois en termes clanique et
en termes de savoir. L’affaire qui avait motivé le mbomo voit la défaite
d’une des deux parties et, tout aussi humiliante, celle d’un des deux
mutsundi. Et paradoxalement c’est le mbomo qui est la manifestation la plus
apte 4 maintenir le savoir dans son unité. Faute d’avoir pu I’observer je ne
peux que me livrer & une réflexion a partir de ce qu’on m’en a dit.

C’est une manifestation exceptionnelle et rare qui concerne ’ensemble de
ceux qui savent dans I’espace nzébi. Les muyambili s’y trouvent réunis en
grand nombre et pendant une certaine durée. Ils sont venus de loin et la
manifestation dépasse un cadre local. La préparation de la lutte proprement

178



dite voit deux colloques se tenir ou les nombreux muyambili réunis
confrontent leurs savoirs pour conseiller leur champion et lui fournir les
formules qui le feront triompher. 1] est certain que lors de cette préparation,
au temps de la traite, les uns et les autres s’informaient sur les maisons
dépendantes qui s’étaient constituées par I’esclavage au sein des clans et
qu’une formule bien ajustée suffisait & stigmatiser. Dans ce sens on peut
penser que le mbomo est le lieu d’échange entre muyambili et qu’a son issue
quelque chose se trouvait ajouté a I’ensemble du savoir dans le sens de son
unification.

Dans un livre trés stimulant, Jan Asssmann utilise, a propos de la culture
grecque, le concept d’hypolepse qui pourrait faire avancer la compréhension
de ce qui se passe lors du mbomo. Il ne s’agit pas de reprendre, a propos des
Nzebi, un concept adapté a I’interprétation de la pensée et de la culture écrite
grecque, mais en prenant la mesure des différences entre les deux cas, de
préciser ce qui se passe lors des mbomo.

« La culture grecque de I’écrit a deux particularités. L’une, nous I’avons
vu, c’est qu’elle ne se définit pas contre la tradition orale, mais la reprend et
la prolonge dans des proportions qu’on n’observe nulle part ailleurs. L’autre,
a mon sens, c’est qu’elle développe une nouvelle forme de référence
intertextuelle. Ce ne sont plus des orateurs qui répondent a des orateurs, mais
des textes qui répondent & des textes. Le texte écrit ne fait pas qu’informer,
donner des instructions et des garanties dans I’espace extra-scripturaire de
I’interaction sociale, c’est & dire économique ou politique... 1l se réfere a
d’autres textes écrits dans le cadre posé par le discours, quel qu’il soit ; a ce
titre, il est autoréférentiel. Un nouveau type de continuité et de cohérence
culturelle apparait : la référence & des textes du passé, sous forme d’une
variation contrdlée que nous appellerons I’hypolepse (ASSMANN J., 2002,
249). » Pour faire comprendre ce qu’il entend par la, Assmann (id)
rapproche ce terme de la notion aristotélicienne de « ajout & soi-méme ».

Dans le concours de rhapsodes, I’hypolepse est « la régle qui fait, que
dans la récitation du texte homérique, chaque rhapsode reprenne a I’endroit
précis ou s’était arrété son prédécesseur (id, 250). »

Le savoir nzébi est toujours en constitution et, lors du mbomo, il y a
quelque chose qui lui est ajouté. Les muyambili des deux camps, réunis pour
’occasion en véritables colloques, vont une fois ’événement passé, se
disperser et disperser avec eux, partout ou ils iront ce qu’ils auront appris. Le
mbomo n’est pas seulement I’affrontement de deux mutsundi et la résolution
de I’affaire pour laquelle ils ont été appelés, il est aussi et en méme temps
une extension du savoir dans 1’espace et un pas de plus vers son unité.

179



5. MAITRISER LE TEMPS

Le mikundukhu et le mbomo sont des moments-clés de la vie sociale ou
les muyambili apparaissent comme les détenteurs du savoir historique et
comme ceux qui, en le rendant public, maintiennent I’ordre des clans. C’est
par référence a une histoire que sont évaluées les situations concrétes, c’est
dans cette histoire que sont trouvés les moyens de rétablir I’ordre, en
maintenant les alliances entre les clans. Ainsi, dans les affrontements du
mikundukhu et du mbomo, cette histoire est transformée en instruments
politiques. En puisant dans ses différentes séquences les formules qui
conviennent, les muyambili savent susciter la solidarité des membres du clan
et démontrer la nécessité des alliances matrimoniales qui les lient. Ils
peuvent aussi recourir a d’autres séquences et, lors des mbomo, dévoiler les
inégalités.

Dans le mikundukhu, I’évocation des conflits au temps des dya, rappelle
que I’hostilité toujours possible est résolue par 1’alliance et que celle-ci,
entre deux clans, et grice a I’instrument de la dot, rend possible celle de tous
les clans. Et la formule de I’invention de la dot par Mwélé et Mombo,
scandée a plusieurs reprises par les deux muyambili vient le rappeler. Si les
conflits anciens sont révélés dans le langage de tous les jours, bien que
beaucoup d’allusions ne soient pas comprises par tous, c’est parce que ces
relations hostiles ne mettent pas en cause la solidarité clanique. Cette
solidarité est vécue de fagon intense quand le champion se retourne vers les
siens et leur demande de I’encourager en criant les noms des anciens
villages. Mais le recours & I’histoire a ses limites et le mbanza met fin a
I’affrontement. En le ramenant au cas concret, il évite que la surenchére dans
la parole n’améne les protagonistes & évoquer, malgré eux, les récits qui
portent atteinte a la solidarité clanique.

Si le mbomo est si grave et solennel, c’est parce que c’est le seul moment
ol sont révélées les inégalités 4 I’intérieur du clan. Mais, 12 aussi, les
précautions sont prises, et c’est par des formules accessibles aux seuls
connaisseurs que cette révélation est faite. Quand ils parlent des anciens
mbomo les informateurs les décrivent comme des moments privilégiés ou
toute I’assistance pouvait comprendre le sens des paroles proférées Mais
sitot la cérémonie terminée, ces paroles devenaient incompréhensibles et
sans risque pour la solidarité du clan.

Les affrontements du mikundukhu et du mbomo sont les moments ou le
savoir extrait de leur mémoire par les muyambili accéde a son existence
sociale. Ce sont les moments ol s’opére la transformation de I’histoire en
instruments du politique. C’est dans cette transformation que se révéle un
pouvoir qui se manifeste autant par le silence que par la parole. Dans ce
sens, ils sont les maitres de la parole. C’est sur leur parole que repose la
contradiction entre la nécessaire solidarité a I’intérieur du clan et la prise en
compte des inégalités engendrées par I’histoire.

180



Les muyambili sont I’incarnation d’un pouvoir qui se confond avec la
parole. Leur pouvoir comme maitres de la parole, muyambili, et maitres des
clans, kumu ibandu, est le pouvoir politique a ’état pur. Il n’a pas de
compromission avec la richesse ni avec les biens matériels. Des pagnes de
raphia, des nzundu et des diverses nourritures qu’ils recevaient pour le
paiement de leur intervention au mbomo, les mutsundi ne gardaient rien. La
redistribution de la totalité de ces biens aux membres de leur clan signifiait
que le service du clan ne saurait avoir de contrepartic matérielle. Le seul
fondement de leur pouvoir est la connaissance et le contrile d’une histoire
qui garantit la conformité de la production sociale a un ordre. Les muyambili
contrlent le passé pour produire sa répétition. Leur intervention vise a
neutraliser toute tentative de transformation et a réduire le mouvement a une
histoire pensée comme répétition.

Les mutsundi quand ils se placent a la téte de leur clan lors des mbomo,
s’affirment concrétement comme les successeurs et remplagants des dya
fondateurs des clans. Assis sur le tabouret, ils répétent I’élévation des dya
sur le mikhoba. La peau du chat-tigre dont ils se ceignent et se coiffent est
aussi celle sur laquelle ils mangérent les bouchées d’herbes pour la mémoire.
Elle est le rappel des peaux des animaux que les fils de Nzébi produisirent
pour s’élever a la téte de leur clan. Concentrant, comme les dya le firent,
tous les pouvoirs du clan entre leurs mains, ils risquent comme eux d’en
perdre la vie ou la raison. En fait, la mort des mutsundi a I’issue des mbomo
était fréquente. Assez souvent, I’un d’eux mourait sous les coups des
pouvoirs magiques de son adversaire. Il arrivait aussi que le vaincu qui
n’avait pas pu faire honneur a son clan se suicidait ainsi que cela pouvait
arriver a I’issue des compétitions du Mungala. De toute fagon, le savoir est
dangereux et I’administration mal controlée de drogues, lors de son
apprentissage peut provoquer la mort ou conduire a la folie. Mboundou-
Mboundou, I’étudiant muyambili devenu pitre itinérant, que j’avais
rencontré au tout début de mon enquéte en était la démonstration vivante.

La répétition dont les muyambili sont les acteurs éminents est le modele
général sur lequel les Nzébi produisent leur temps. Des nombreuses
pratiques qui sont a I’ceuvre pour cela, le mbomo et le mikundukhu en sont
les plus spectaculaires. Les autres, plus modestes, contribuent a installer
chaque événement dans la répétition du passé. Ainsi lors des visites
préalables au mariage, le futur époux doit citer les trois premiéres femmes du
clan de sa future épouse qui furent épousées par ceux de son clan. Assez
souvent, cette référence obligée requiert I’assistance d’un muyambili. 1l en
va de méme lors de la cérémonie du /évoso qui suit immédiatement le
mikundukhu donné pour une femme, ol le mari, sur I’ancienne plantation de
I’épouse doit aussi citer ces trois mémes ancétres.

C’est la répétition qui prévaut aussi dans la dénomination des individus et
des sites. Trés souvent les noms des villages étaient ceux de mokona du clan
du fondateur ou rappelaient d’anciens villages. Toutes les générations

181



alternes assimilées les unes aux autres par la nomenclature ivila répétent
théoriquement la méme circulation des femmes entre les clans.

L’histoire nzébi, qui est la référence de la répétition est elle-méme le lieu
d’une répétition qui affecte les sites et les personnages. Ainsi le village de
Koto o commence la société, est situé dans une suite de cinq villages du
méme nom. Les Nzébi se succédent les uns aux autres, les Ndombi aux
Ndombi, les Bunzanga aux Bunzanga... De surcroit, ¢’est dans le stock des
noms prestigieux de leur clan que I’on puise pour nommer les individus.
Tous ces faits rendent difficile I’acces a une histoire qui demeure opaque, ou
le temps est neutralisé par la répétition.

Dans la dispersion et la mobilité, la maitrise de I’espace est assurée par la
répétition de I’histoire. Cela se traduit aussi dans I’'usage du surplus. Ses
formes matérielles, les biens de dot en particulier, sont dispersées dans
I’espace. Et la seule accumulation possible et éphémére est celle du savoir a
laquelle chaque génération consacre les meilleurs de ses esprits.

182



CINQUIEME PARTIE
Avec Bruno Pincon et Jean-Francois Saliége

Nutu Mingangha, Archéologie d’un choix politique

D’une vingtaine de centimétres de haut ce sont de petits tabourets. Dans les
grandes occasions ot se dévoilait leur savoir, dans le mbomo en particulier, les
muyambili étaient assis sur des tabourets trés ornés, de plus grande taille. Ils
possédaient aussi de trés petits tabourets, contenant leurs pouvoirs, et qui
étaient conservés a I’abri des regards.

183



1. LA DECOUVERTE

Bernard Guillot, géographe de ’ORSTOM, a I’occasion d’une enquéte
portant sur le terroir du village de Passia, découvre le site de Mingangha. Il
en rend compte dans deux publications en 1967 et en 1970. Il me
communique a titre amical la teneur de I’entretien qu’il a eu avec Mayouka
Joseph du village de Mipoundi. C’est ce récit qui m’incite a visiter le site a
deux reprises, en 1969 et 1970.

Jusque-1a je n’avais jamais entendu dans les discussions avec mes
informateurs le nom de Mingangha. J’ai retrouvé « aprés coup », c’est a dire
aprés avoir visité le site, dans les informations recueillies avant la
découverte, plusieurs indices montrant que Mingangha ne leur était pas
inconnu.

Ainsi, au mikundukhu de Nzima, il y a une description de ce qui se passe
a Mingangha sans que ce nom soit prononcé. Aprés avoir fait le compte
rendu détaillé de la vie du défunt Musembi & Nzima, Mboyimbala, pour
répondre aux accusations de Yakabimpakha, change de registre et critique
vivement I’attitude de Bunzanga lorsqu’il vint s’installer prés du village de
Mwanza. Et il s’ensuit une description & deux voix de ce qui se passe a
Tsékhé, c’est & dire dans la savane.

Dans les récits concernant Bunzanga, il est dit que celui-ci vint chez
Mwanza chassé par ses fréres qui le trouvaient trop turbulent. Dans un autre
passage, Kombili, Mwélé et Mombo reprochent & Bunzanga de faire des
histoires et ils lui demandent de partir et d’aller rejoindre Mwanza dont il
avait épousé la sceur Mitolo.

Enfin une formule recueillie a propos du clan des Ipéna décrit le site :

Tsékha zjidi nuta kakhata ye yindjiba tsimakwanga i mandila Bunzanga
ne Basengi ne Ipena sia nzo Munzinga

Le paysage est décrit comme un endroit dur, kakhata, allusion aux
rochers qui s’y trouvent, comme un plateau, injiba, avec des termitiéres
assimilées aux tabourets makwanga. Ce sont les Ipena de la nzo Muzinga qui
furent témoins du partage auquel se référe le mot mandila, limites.

Ainsi c’est le site qui a permis d’avoir accés aux récits. Le savoir
concernant Mingangha est un savoir inscrit dans un espace et c’est la
référence a cet espace qui a libéré chez mes informateurs le savoir
concernant les événements qui lui sont liés. Et, cela, bien que la plupart
d’entre eux, comme Doumagni, n’aient jamais visité les lieux.

184



2. UN SITE REMARQUABLE (22)

Mingangha est situé a environ 12 km au NW de Mbinda ville ou le
téléphérique venu de Moanda se raccordait au chemin de fer COMILOG.

Bernard Guillot donne une description du site : « un col ouvert entre les
deux vallées de la Mikounga, affluent de la Louessé et de la Rombo qui va
se jeter dans la Bangoubou (B. GUILLOT, 39, 1967). » Le nom du lieu,
Mingangha, est presque toujours précédé de nuru. Mes informateurs ne
parvenant pas & me donner une traduction de ce mot, j’avais traduit, dans un
premier temps nutu par vallon du fait que j’étais parvenu sur le site, a partir
du village de Lebagni, par un chemin qui descendait légérement. Nutu
Mingangha peut trouver une traduction convenable par «col de
Mingangha ». Le site se trouve sur la ligne de partage entre les eaux qui vont
a la Bangoubou et celles qui s’en vont directement a la Louessé.

L’autre singularité du col de Mingangha est d’étre en savane. « La forét
guinéenne qui s’étend sur la majeure partie du pays, coupée par endroits par
des formations secondaires plus ou moins dégradées dues aux
défrichements. Ceux-ci peuvent aboutir a la création de véritables savanes
herbeuses, souvent assez étendues (B. GUILLOT, id).» Le site de
Mingangha est dans I’une de ces savanes au contact de la forét.

A cet endroit, fait trés remarquable, se trouvent des affleurements
rocheux, ce qui est extrémement rare sous un climat ou I’altération des
roches est puissante. Ces rochers de pyroxénite trés sombres qui tranchent
sur les herbes fauves de la savane se remarquent de loin. Ce sont ces rochers
auxquels il a été¢ donné des noms qui sont désignés comme appartenant a
différents clans dans les récits recueillis.

L’autre caractere singulier de Mingangha est d’étre situé dans une zone
ol les traces d’une activité métallurgique ancienne sont nombreuses
(GUILLOT B., 1969). Ce sont d’abord des puits et des galeries de mine qui
peuvent descendre jusqu’a 15 m a travers le mort-terrain pour atteindre le
minerai de fer comme a Poungou, Mbuyo, Lebanga et Koyo. En outre, un
peu partout, se trouvent des restes de bas-fourneaux avec des scories et des
vestiges de tuyeéres. Cette activité était principalement le fait des Tsangi et
c’est la conquéte frangaise qui mit fin & leur activité. Pour Doumagni cette
activité métallurgique est trés directement liée au site puisque c’est sur les
rochers de Nutu Mingangha que les fils de Mbéli commencérent la
métallurgie.

Plusieurs formules évoquent le site de Mingangha sans pour autant le
nommer :

- Ya tsé tsupidi, Ya mbundu katsa, Ye yindjiba si makwanga

- La les hautes herbes de la savane, 1a I’étendue,
13 les trous dans la riviére et les tabourets

185



- Ye musikha ikomba, ye Basengi bona Ngonga bakabana tsungu.
- La le safoutier orphelin, 12 Basengi et Ngonga se partagérent le pays

Commentaires : #sé est la contraction de tsékhé, savane, fsupidi : hautes
herbes.

Indjiba = nzianga : trous dans la riviére. C’est une possible allusion aux
cloches, ndjiba, des muyambili, tout comme makwanga, les tabourets, est
une allusion aux termitiéres du groupe des Cubitermes trés fréquentes dans
la savane de Mingangha et qui ressemblent & des tabourets. C’est aussi une
allusion aux rochers sur lesquels les protagonistes étaient installés pour
régler le différend.

Mbundu katsa : étendue (?)

Ngonga serait un autre nom de Bunzanga que je n’ai rencontré dans
aucun des récits.

Tsungu : au sens propre le buffle de savane. Peut-étre par extension la
savane, le pays.

D’autres formules décrivent ce qui s’est passé 4 Mingangha :

Basengi behi tsengé, Bunzanga binanga
Basengi a la terre, Bunzanga le quartier
Ndila tsengé muyébi Bunzanga wa kaba ne Basengi
La limite du pays Bunzanga la connait pour s’y étre rencontré avec Basengi
pour le partage.

3. DES RECITS
1. Un premier récit

Le récit de Mayouka Joseph a été recueilli par Bernard Guillot
Au col de Mingangha il y a quatre rochers :

Ke Marandza pour Mbungu et les Isakha
Tsakha Ngundu pour Tsékumbu et les Bavonda
Mokhu Mangélé pour To Mutsengi et les Ipéna et Makanda
Mbeédi Mobalekha pour Buku et les Mwanda

Chaque rocher est remarquable en ce qu’il représente le symbole de
chacun des clans : 1’éléphant pour les Bavonda, un nzundu et des pinces pour
les Isakha...

Tous les clans descendants de Mbéli vivaient en bonne entente a cet
endroit, ayant a leur téte Mwanza, Mbungu et To Mutsengi. Mwanza
possédait les tubercules de manioc qu’il partageait avec les autres clans et il
savait exploiter le fer. Mbungu et Mwanza disposaient du miel que leur
apportaient les Pygmées et ils croyaient que To Mutsengi n’avait rien. Ils
ignoraient qu’il possédait le secret du vin de palmier raphia. Quand on refusa

186



de lui donner a boire il jeta un sort sur le pays afin que les palmiers raphia
n’y poussent plus.

Au moment de la dispute, To Mutsengi avait déja planté des noyaux de
palmier raphia a cet endroit et il en avait d’autres qu’il avait dissimulés. Il
laissa pousser les premiers et, pour faire un exemple, il les rendit stériles et il
emporta les autres avec lui 8 Mbuyu qui est le mokona des Ipéna et des
Makanda.

C’est a partir de ce moment-1a que les clans se sont séparés et que chacun
d’eux est allé construire son village.

2. Un autre récit

Le récit précédent, recueilli par Bernard Guillot, m’incita a interroger
quatre de mes informateurs: Yakabimpakha, Ngondza, Doumagni et
Lembomba. Ceux-ci me donnérent des versions comparables d’un autre
récit.

Version de Yakabimpakha

Mwanza, appelé aussi Basengi, avait découvert le manioc dans la forét et
il savait comment le planter et le faire rouir.

Mwanza et Bunzanga étaient doublement beaux-fréres. Mwanza avait
épousé Mitakha sceur de Bunzanga et Bunzanga avait épousé Mitolo sceur de
Mwanza.

Bunzanga arriva prés de Kongo, village de Mwanza, et y installa son
village avec ses femmes, ses enfants et son bétail. C’est la qu’il vit le
palmier pour la premiére fois. Il en mangea les fruits et il en but la séve
fermentée. C’est la aussi, que grace 4 Mwanza, il connut le palmier-raphia.

Bunzanga appela ce village Kokekha, c’est-a-dire rassemblement car il
avait I’intention de ravir des gens 8 Mwanza pour les mettre dans sa famille.
Pour cela, il fit sortir sa panthére Mundwengé afin d’attaquer Mwanza et de
s’emparer du pays riche qui était le sien.

Bunzanga et ses gens qui venaient d’arriver n’avaient rien a manger.
Aussi les femmes de Bunzanga partirent voir celles de Mwanza pour se
procurer de la nourriture. Bunzanga et Mwanza se rencontrérent, non dans
un village, mais dans la savane prés d’un safoutier. Le soir, Bunzanga et
Mwanza revinrent chacun chez lui. Les femmes de Bunzanga, de retour a
Kokekha, racontérent qu’elles avaient voulu « acheter » des bananes, du
manioc, du mais et des arachides, mais que les femmes de Mwanza avaient
refusé de leur en « vendre ». En entendant cela Bunzanga leur dit « Je vous
permets d’aller voler chez Mwanza ».

Une des femmes de Bunzanga, en allant voler 4 Kongo, fut arrétée et les
autres vinrent prévenir Bunzanga. Le lendemain, celui-ci envoya ses fils
chez Mwanza pour lui demander de délivrer la femme prise pour vol et de le

187



prévenir : « Dites-lui, leur dit-il, que je suis ici un étranger et qu’il ne sait pas
tout ce que j’ai fait en d’autres lieux. »

Mwanza refusa de libérer la femme et exigea que Bunzanga vienne lui
apporter une personne comme dédommagement. Bunzanga refusa d’aller
dans le village de Mwanza.

Tous les clans descendant de Nzébi étaient venus rejoindre Bunzanga et
avaient construit leurs villages a c6té du sien.

Bunzanga qui ne voulait toujours pas délivrer sa femme prisonniére de
Mwanza envoya a celui-ci cet avertissement :

« J’attends ma femme depuis deux jours. Je ne veux pas venir chez toi car
je suis maitre chez moi et nous ne nous connaissons pas depuis longtemps.
Maintenant le moment est venu de te donner la preuve de ma puissance. »

Il lacha alors sa panthére Mundwengé et I’envoya décimer ceux de
Mwanza jusque dans leurs plantations. La panthére se déchaina; elle fit
rage. Voyant cela Mwanza rendit alors la femme sans que Bunzanga eut
besoin d’aller chez lui. Puis il alla consulter Mbimbishodi le seul devin de
I’époque. Celui-ci lui conseilla de réunir tous les vieux des villages afin de
négocier pour faire cesser cette guerre.

Mwanza et Bunzanga se rencontrérent ou ils avaient ’habitude de se
rencontrer, 1a ou se trouvait le :

Musikha ikomba u nutu Mingangha
Safoutier orphelin du col de Mingangha

Ce safoutier est sans propriétaire et ses fruits peuvent étre cueillis par
tous, méme par les orphelins qui n’ont hérité de personne.
Ce lieu de rencontre est décrit aussi par la formule :

Yi mamanyi ma tata yi bikukhu bitata
L4, rochers trois, 13, termitiéres trois
L3 ou sont les trois rochers, 13 ou sont les trois termitiéres

C’est sur ces trois rochers qu’étaient assis Mwanza, Bunzanga et
Tsékumbu. Ce dernier était venu pour les réconcilier. Ces trois rochers ont
des propriﬁtaires et portent des noms :

Tsaa Ngundu appartient 4 Mwanza, ancétre des Isakha.
Ké Manganza appartient 4 Tsékumbu ancétre des Bavonda.
Mikhu mia Mangélé appartient & Busengé ancétre des Makanda.

C’est sur ces rochers que ces ancétres fondateurs de clans sont devenus
dya. Mwanza avait construit une iletsi, une hutte a toiture de feuilles et a
paroi d’écorce. C’est 12 qu’il devint dya avec la loutre. Il portait pour la
circonstance un bonnet en coton ou en pounga appelé lébékhe.

188



Mbimbishodi demanda 4 Mwanza et & Bunzanga de prendre tous leurs
pouvoirs magiques et de les enterrer sous le safoutier au milieu des trois
pierres.

Tsékumbu jugea ainsi : « Toi Mwanza n’empéche plus les femmes et les
enfants de Bunzanga de venir chercher de la nourriture chez toi. Regarde les
nombreuses branches de ce safoutier. » L’arbre fut partagé en deux, chacun
en eut la moitié. Il en fut de méme pour les terres de Mwanza. La formule
dit :

Basengi abakha tsengé, Bunzanga binanga
Basengi a le pays, Bunzanga des parties de la forét.

Version de Ngondza

Quand Bunzanga se sépara de ses fréres il alla habiter prés de Mitakha, sa
sceur mariée a Basengi. Basengi lui montra ’endroit ou se trouvaient les
palmiers mais lui interdit de récolter les régimes de noix, ainsi Bunzanga ne
pouvait que ramasser les noix tombées a terre. Un jour, Bunzanga alla
déposer son enfant qui venait de mourir sous le palmier en haut duquel
Basengi venait de couper un régime et il lui fit croire que le régime en
tombant avait tué I’enfant. Bunzanga appela Tsékumbu pour lui parler de
cette affaire et Basengi s’enfuit.

Basengi avait déja capturé les femmes qui étaient venues lui voler de la
nourriture alors qu’il refusait de leur donner ou de leur vendre de quoi
manger. Basengi ne voulait pas laisser Bunzanga s’installer. Pour cela il
avait jeté un sort sur ses cultures. Bunzanga qui avait beaucoup peiné pour
s’installer décida cependant de demeurer sur place. Il fit sortir sa panthére
qui alla décimer la famille de Basengi. Devant les ravages causés par la
panthére, Basengi accepta de partager la terre.

lls se réunirent pour cela 8 Mingangha. Bunzanga s’y retrouva avec les
fils de Mbeli. Chacun d’entre eux était assis sur un rocher.

Bunzanga avait deux rochers, I’un appelé Tsala babokho, ce qui signifie :
faire disparaitre les ennemis. C’était I’endroit ol se tenait sa panthére.
L’autre rocher nommé Mbédi mubalakha se trouve de I’autre c6té de la
riviére Nziba. Par la suite, Bunzanga donna Mbédi mubalakha a Buku qui lui
donna en échange une femme du nom de Itékhé qui fut a I’origine, chez les
Basanga, de la maison Tsélé Itékhé.

Le jour de la réunion, tous les participants buvaient du vin d’ananas.
Bunzanga défendit 4 Basengi de donner a boire 3 To Mutsengi. Par
vengeance, celui-ci jeta un sort sur I’endroit ol les fils de Nzébi
s’installérent afin qu’il n’y ait pas de palmiers raphia.

La formule dit :

Levé Mbungu levé Mwanza lelakha To Mutsengi
Donne 4 Mbungu, donne 8 Mwanza, ne donne rien & To Mutsengi

189



To Mutsengi est I’autre nom de Mukéta. Celui-ci s’installa 8 Mbuyu, 13
ou il y avait beaucoup de palmiers raphia. Une autre formule insiste sur
I’importance des palmiers raphia dans le mokona de To Mutsengi :

To Mutsengi abakha inanga khu marombo khu bangébé bakaanga mambéda
To Mutsengi a eu le quartier ol sont les palmiers raphia,
ol les petits tenaient les calebasses

La boisson qui avait été refusée & To Mutsengi était un mélange de
produit de fermentation de bananes, d’ananas et de miel.

Version de Doumagni

Bunzanga rencontra Mitolo et Basengi au col de Mingangha. Les gens de
Basengi jetérent un sort aux cultures de Bunzanga. Malgré cela il décida de
rester sur place et de lutter. Il fit sortir sa panthére qui alla dévaster les
villages de Mwanza. Celui-ci, pour mettre fin aux exactions donna une
femme a Bunzanga du nom de Mukanda. Buzanga fit cesser les ravages de
sa panthére. Les rancunes s’apaisérent et c’est a Mingangha que Bunzanga et
les fils de Mbeli entrérent en amitié.

Mingangha se trouve & la source de deux rivi¢res, la Mukenyisi et la
Ngonga. A cet endroit pousse un safoutier extraordinaire qui posséde quatre
branches. Chacune des branches porte des fruits différents. L’une porte des
nyinga, une autre des safous, une des musikha, et une des mbili. S’il ne
produit pas de fruits une année, aucun safoutier du pays n’en porte.

Il y a quatre rochers & Mingangha. Chacun d’eux est la propriété d’un
clan et posséde un nom :

Tsakha Ngundu pour Mitolo et les Baléli

Miru Mangélé pour Mwanza et les Isakha et les Makanda

Ké Mangandza pour Mukéta et Makanyanga et les Tsongo

Mbédi Mobalakha pour Bunzanga et les Basanga

Mukéta aprés avoir cassé sa cloche fut chassé de Ké Mangandza par
Makanyanga et envoyé a Mbédi Mubalakha. Puis de 1a il alla @ Menga et &
Bilobo.

Version de Lembomba

Mwélé était parti construire prés de Basengi et Basengi le chassa. A son
tour Bunzanga vint s’installer auprés de Basengi. C’est & ce moment
qu’eurent lieu toutes les affaires qu’on connait par ailleurs entre Bunzanga et
Mwanza.

Ils procédérent au partage. Ils burent dans de petites calebasses. A la suite
de la réunion ils décidérent de faire la paix. Bunzanga et Basengi mirent
ensemble leurs pouvoirs dans une marmite en terre et la placérent dans le
rocher ou couchait la panthére. Cette panthére porte de nombreux noms :

190



Nzékhé, Bwada, Ngoyi Ofwaka, Mudwengé, Makhéré. 1ls firent cela afin
que les femmes et les enfants de Basengi puissent vivre en toute tranquillité
et que les champs de Bunzanga ne soient plus maudits.

Une formule relate cet accord :

Behyi tsengé Bunzanga binanga. Ndila tsengé bayebi bo babolo.
Ils gagnérent du pays, Bunzanga des quartiers.
La limite du pays, ils la connaissent eux deux.

verd (e Lowesse

-—e-ww SanHee

D Savane
m Ferdr

l‘{ Y,

Q
2"? Q"“ %

Figure 6 : Le site de Mingangha

4. DEUX POTERIES

Les affleurements rocheux sont extrémement difficiles a observer dans la
grande forét équatoriale. Aussi, je signale le site a André Novikoff,
géologue, qui étudie les processus d’altération. Il vient a Mingangha, fait
quelques sondages dont un au pied du rocher en forme de trompe d’éléphant
donné comme celui du clan des Bavonda. Juste en dessous de la terre
végétale apparait une poterie que A. Novikoff photographie in situ et me
remet a son retour (figure 7).

I.’année suivante, en 1970, je retourne a Mingangha. Je m’attarde devant
’anfractuosité donnée comme le gite de la panthére de Bunzanga. Un filet

191



d’eau en sort et s’écoule sur un lit de sable. Une tache rougeatre tranche sur
le fond sableux et attire mon attention. C’est le fond d’une autre poterie que
je dégage (figure 8). Comme I’autre, trouvée prés de 1’éléphant des Bavonda,
elle est aussi en position renversée.

5. ETUDE CERAMOLOGIQUE DES DEUX POTERIES
Bruno Pingon

1. Le contexte

L’étude des poteries du site de Mingangha s’inscrit dans un contexte de
recherches céramologiques bien spécifique. D’une part, les données
ethnographiques ont permis d’établir un répertoire des technologies de
fabrication et des récipients utilisés dans le massif du Chaillu depuis les
années 1850. D’autre part, la quasi-absence de prospections archéologiques
fait que nous ne disposons d’aucune « collection de référence » pour les
époques antérieures.

La confrontation des quelques bribes écrites consacrées a la céramique
depuis le passage de Paul Belloni du Chaillu en 1857 et de nos enquétes
orales ou observations technologiques dans la partie congolaise du massif du
Chaillu, durant les années 1982-1985, a permis de mettre en évidence toute
la complexité, le polymorphisme et 1’évolution des systémes céramologiques
en vigueur depuis plus d’un siécle (PINCON, 1997 ; PINCON, 2003).

Malgré I’importance des vestiges, en particulier sidérurgiques dans
certaines zones (DUPRE M.C., 1981-1982), les études archéologiques sont
d’une minceur désolante, tant par le nombre que par les résultats (PINCON,
1991) : puits de mines sondés dans les environs de Mbinda (GUILLOT,
1969) ; deux datations de fourneaux de réduction, ’'un & Missassa Batéké
(moderne), ’autre 2 Konga prés de Mayoko (200 B.P.) (MANIMA-
MOUBOUHA, 1987) ; quelques récoltes de surface de tessons de céramique
dans la région de Zanaga (PINCON, 1984). La séquence la mieux connue
concerne les gisements sidérurgiques de Moanda et des environs, au Gabon :
les fourneaux de réduction ont permis une douzaine de datations 14C qui
s’échelonnent entre 2350 B.P. et 530 B.P. (JEZEKOU & CLIST, 1991),
mais I’analyse de la céramique associ€e reste & faire. Retenons que notre
découverte s’inscrit dans un contexte ou I’on pratique la sidérurgie depuis
prés de 2500 ans, et la céramique depuis au moins aussi longtemps
(PINCON, LANFRANCHI & FONTUGNE, 1995).

La mise & jour de deux poteries entiéres in situ dans un lieu chargé
d’histoire constitue une premiére pour le Massif du Chaillu. Cette
découverte, au demeurant fort modeste, revét ici une importance particuliére
vu I’état de nos connaissances actuelles.

192



2. La poterie 1

Il s’agit d’une petite marmite d’un diamétre maximal de 17,5 cm pour
une hauteur de 11 cm. La base est aplanie, la panse carénée & mi-hauteur.
Dans la partie haute du récipient, la paroi s’incurve vers [’extérieur.
L’ouverture est cernée d’une Ievre éversée présentant un méplat
subhorizontal et se terminant par un bord aplati.

La poterie laisse une impression de lourdeur : 1165 g pour une contenance de
1250 cm?, soit un coefficient « volume contenu/ masse de la poterie vide » de
1,07. Ce coefficient est trés faible : les marmites homologues fabriquées par les
Beembe de Moudzanga ont des coefficients de I’ordre de 1,5 ; celles des Kongo
Manianga de Boko titrent 2 ; les plus performantes sont celles des Téké Lali et
Ngwongwoni de Zanaga avec des coefficients de 2,2. L’épaisseur des parois est
d’environ 10 mm au niveau de la panse, avec un maximum de 18 mm a la base.
Nous sommes en présence d’une poterie robuste, a forte inertie thermique, mais
d’un transport sur de longues distances moins aisé que la plupart des récipients
en usage depuis un siecle.

La marmite, aux volumes passablement irréguliers et asymétriques, dégage
un aspect fruste que n’effacent pas les deux zones décorées. D’une part, une
série de 33 profondes impressions digitales (au pouce) entoure la panse au
niveau de la caréne. D’autre part, le méplat cernant I’ouverture est orné, autant
que I’on puisse en juger sur la moitié de la circonférence ol les décors sont
encore visibles, par un motif en dents de scie suivi d’une ligne de points
rectangulaires.

Figure 7 - La poterie trouvée au pied de « I’¢1éphant des Bavonda »

193



La paroi est bien cuite, mais non de maniére homogéne. Les cassures au
niveau du bord montrent une tranche médiane de coloration noire. La
couleur des parois varie du jaune rouge (7,5 YR 6/8 du code Munsell) au
rouge (2,5 YR 5/6). La pite est composée, dans une proportion de 30%, de
particules non plastiques (quartz, orthose). Le diameétre de certaines de ces
inclusions atteint 4 mm.

Des traces de teinture rouge (10 R 4/8) sont encore visibles tant sur la
surface externe qu’a I’intérieur du récipient. On peut noter la présence des
plaques de matiéres calcinées sur les parois externes et internes.

Une perforation de la base du récipient ne semble pas accidentelle et
pourrait résulter d’un acte volontaire.

La présence d’éléments non plastiques dans la pate a pour effet de limiter
les risques de casse 4 la cuisson. Résulte-t-elle d’une adjonction volontaire
de particules dégraissantes, ou bien ces éléments minéralogiques se trouvent-
ils naturellement dans I’argile ? Difficile de se prononcer. Certaines argiles
de décomposition granitique du massif du Chaillu sont riches en éléments
grossiers et pourraient avoir été particuliérement appréciées. Mais, encore
dans un passé récent, certaines potiéres nzébi préparaient la pate a céramique
en ajoutant du sable.

Les cassures préférentielles montrent que la poterie a été montée a partir
d’une calotte d’argile : une premiére galette a été plaquée sur un support
horizontal, surmontée d’une deuxiéme. Les bords ont ensuite été relevés
jusqu’a mi-panse. Le montage consista ensuite en un enroulement, selon une
spirale montante, d’un ou de plusieurs colombins, ce qui explique I’allure
asymétrique du récipient. Le bord est obtenu, en faisant tourner la poterie,
par pression entre pouce et index. Un tapotage avec un instrument
contondant, genre tesson de céramique ou morceau de calebasse, aplatit le
bord de la lévre.

Le raclage des parois, sans doute avec une baguette ou un morceau de
calebasse, fut trés sommaire : a I’extérieur, seulement la moitié supérieure, et
encore de maniére a ne pas effacer totalement la trace des colombins. La
saillie des particules dégraissantes a la base laisse penser que le fond, encore
solidaire du support au moment du raclage, fut épargné.

Outre ’effet décoratif, les impressions digitales sur la panse renforcent
mécaniquement la liaison de la partie moulée et de la partie montée au
colombin. Cette jonction, sollicitée lors de la cuisson, est souvent
responsable de la casse du récipient. Aussi ce « décor » joue a la fois un réle
technologique et apotropaique. Il résulte de pressions de la paroi entre
Pextrémité du pouce, coté externe, et celles des autres doigts faisant
contrepoids c6té interne.

Les motifs décorant le méplat autour de I’ouverture sont obtenus par
incisions et impressions de I’extrémité d’une baguette, vraisemblablement
végétale.

194




[l est probable qu’a P’origine la poterie fut entiérement colorée, intérieur
comme extérieur, par projection a la sortie des flammes d’une teinture
imperméabilisante d’origine végétale. Les écorces ou branches de plusieurs
especes, préparées en décoction ou macération, ont ainsi été utilisées au
Congo: Syzygium  Rawlandii, Myrtaceae; Bridelia ferruginea,
Euphorbiaceae ; Tricoscypha sp., Anacardiaceae.

3. La poterie 2

C’est une marmite campaniforme oblongue, d’un diamétre maximal a
’ouverture de 19 cm pour une hauteur de 23 cm. La base est réguliérement
arrondie. Elle se prolonge par une panse verticale qui se termine par une
levre légérement éversée au bord aplati.

La poterie pése 2800 g pour une contenance de 3100 cm’, soit un
coefficient « volume contenu/masse a vide » de 1,1. La encore, on trouve un
coefficient nettement inférieur & la plupart des poteries en usage dans la forét
du Chaillu depuis un siécle. La paroi, d’une épaisseur de 18 mm a la base,
s’affine régulierement vers le haut pour terminer a 7 mm sous le bord.

Le décor est composé d’une bande ornementale entourant le récipient a
mi-panse. Une succession de 14 motifs « en aréte de poisson » compose ce
registre. A I’intérieur, une ligne de 15 tirets imprimée par 2 fois ressemble
davantage a la trace accidentelle laissée par un bijou pendant le montage
qu’a une signature de la poterie.

Figure 8 - La poterie trouvée devant I’antre de la panthére

195



La paroi semble bien cuite, la coloration des coupes visibles sont
homogeénes. La couleur de la paroi varie du jaune (10 YR 7/6) au gris rouge
(5 YR 5/2). La encore, la pite est riche en sable, de I’ordre de 40%. Mais
contrairement 4 la poterie 1, il y a peu d’éléments grossiers, les particules les
plus importantes ayant un diamétre millimétrique. La paroi comporte
quelques crevasses résultant peut-étre de 1’érosion.

On remarque quelques traces de raclage et lissage au doigt sous la lévre.
Des traces de teinture brun rouge (2,5 YR 4/4) sont visibles, tant & I’intérieur
qu’a I’extérieur. Une pellicule de matié¢res carbonisées adhére par plaques a
la paroi. A Dintérieur, une fine couche de suie pulvérulente pourrait
correspondre & la calcination de végétaux.

De méme que pour la poterie 1, il est difficile de déterminer si la présence
de sable dans la péte résulte d’une adjonction volontaire de dégraissant, ou si
les particules étaient naturellement présentes dans I’argile.

Les félures de la base et la forme du récipient nous renseignent sur la
technique de fagonnage. La poterie fut élaborée selon la méthode dite « de la
boule creusée », peut-étre sur un support en couronnes de feuilles torsadées
comme cela se pratiquait encore dans les années 1950 au nord de Mossendjo
et 2 Moétché. On commence par ménager a la main une dépression dans une
grosse boule de pate, puis on étire la paroi vers le haut avec un morceau de
calebasse. Petit a petit, on affine la paroi et donne & la poterie cette forme en
cloche caractéristique. Le bord est ensuite obtenu par 1’adjonction d’un
colombin, pressage entre pouce et index, puis tapotage, comme décrit
précédemment.

Les motifs décoratifs sont obtenus en incisant la péate avant cuisson.
L’outil utilisé pourrait étre une lame métallique ou une baguette de bois trés
dur & ’extrémité bien aiguisée.

Les traces colorées correspondent 4 une projection de teinture végétale
qui a pu recouvrir I’intégralité du récipient. La couleur est proche de celle de
la teinture de la poterie 1, ce qui pourrait correspondre a I’utilisation d’une
méme essence.

4. Commentaires

La découverte de poteries entiéres est un indicateur de dépét rituel, les
récipients & usage domestique étant d’ordinaire utilisés jusqu’a la casse. La
perforation du fond de la poterie 1 va également dans ce sens: c’est une
pratique courante chez les Téké Lali sur les marmites posées a la surface du
sol pour marquer et identifier les tombes. Cela évite la stagnation de 1’eau de
pluie et les rend impropre aux vols, mais aussi permet aux aliments et
liquides versés dans la poterie de gagner la terre et par infiltration d’accéder
aux défunts.

Dépot rituel, rien d’étonnant étant donné le caractére hautement
symbolique et empreint de religiosité du lieu. Les poteries ont pu étre

196



placées dans la position dans lesquelles on les a découvertes (ouverture en
bas), ou bien retournées, une fois leur fonction remplie, lors d’un passage
ultérieur. On peut trés bien imaginer des offrandes alimentaires a I’entrée de
la grotte pour « nourrir » la panthére, au pied du rocher pour « nourrir »
I’éléphant, mais tout ceci reste supposition.

Les poteries n’ont sans doute pas été spécialement congues pour cette fin,
les croiites de calcination font penser & un usage prolongé avant le dépét a
Mingangha. Ce sont des marmites trés ordinaires, qui correspondent a des
emplois culinaires classiques. Jusque dans les années 1960, on rencontrait
des modéles comparables dans chaque case féminine du Massif du Chaillu :
petit récipient ouvert, d’usage individuel et quotidien, & la fois marmite et
assiette ; grand récipient ouvert servant a préparer du manioc faire bouillir
des morceaux de gibier, voire recueillir I’eau a la descente des toits.

Les deux poteries différent par leur forme, leur technologie et par le
traitement des décors. Elles ne relévent pas de la méme fabrication, de « la
méme main ». Mais le recours a des techniques de montage distinctes ne
permet pas a lui seul de dissocier les poteries. Nombreux sont les centres
producteurs ou coexistent plusieurs modes de fagonnage. Des associations de
moulage, colombins, boule étirée se rencontraient par exemple au début du
siécle chez certaines potiéres tsaayi des environs de Moétché.

Les analogies entre les deux poteries sont suffisamment nombreuses pour
pouvoir affirmer qu’elles sont issues de la méme tradition, de la méme
culture céramique :

- Les pites sont obtenues selon le méme principe, quoique la
concentration et le calibre des éléments grossiers différe.

- L’aplatissement & I’extrémité de la lévre est rencontré suffisamment
rarement pour constituer une véritable signature d’un courant céramiste.

- La teinture des récipients semble résulter de procédures identiques.

Les poteries de Mingangha ne correspondent pas aux productions du
massif du Chaillu a la fin du XIXe ou du XXe siécle. Leur date de
fabrication est assurément antérieure 4 1850. Mais ceci ne laisse en rien
présager de leur date de dépét, certains récipients faisant preuve d’une
étonnante longévité, de I’ordre de plusieurs générations.

La forét des monts du Chaillu est couverte de foyers d’artisanats
autonomes et fait figure de véritable laboratoire de cultures céramiques
disparates ou se cotoient des techniques de productions trés variées
(PINCON & DUPRE, 2000, PINCON, 2003). La promiscuité de ces cultures
matérielles a rendu, au moins pour la période 1850-1910, ce milieu trés
vivant, animé d’une multitude de phénoménes locaux : adoption d’une
technique voisine dans sa totalité, emprunt de seulement quelques items
techniques, morphologiques ou décoratifs, rejet d’une céramique concurrente
et affirmation de sa propre identité, abandon de toute production, diffusion
des produits sur plusieurs centaines de kilométres ou repli sur une

197



consommation quasi-autarcique, mouvements alternés d’expansion et de
rétraction...

D’un point de vue technologique, les deux poteries ne dénotent pas par
rapport a la situation sub-contemporaine. Tous les détails s’expliquent par
des procédés encore en vigueur en quelques points du massif du Chaillu
jusque dans les années 1960. Il faut dire que cette forét a livré un trés large
inventaire technologique, et les procédés de fagonnage de ces céramiques
« sans tour ni four » y sont d’une extréme variété (PINCON, 1997).

La technique du colombin a partir d’une calotte de pite plaquée sur un
support de la poterie 1 est pratiquée largement par les Téké Lali qui ont
relayé ce mode en de nombreuses productions du massif du Chaillu. La
technique de la boule creusée de la poterie 2 est, elle aussi fréquente, attestée
chez les Mbamwé, Ndoumou, les Nzeébi du nord de Mossendjo et les Téké
Tsaayi des environs de Moétché.

Les analogies trés nettes entre la forme du bord de la poterie 1 et le
« bord bilabial 2 méplat décoré » des nkie produits par les Téké Lali et
Ngwongwoni des environs de Zanaga pourraient ne pas étre fortuites
(PINCON, 1984 ; PINCON & DUPRE M-C, 2000). L’importance de ces
centres diffusant leurs productions trés légeéres et fonctionnelles sur de
longues distances est attestée depuis 1850. L’apogée est sans doute
antérieure, remontant au XVlIlle si¢cle avec le développement de la traite
dans cette région. Les effets de contamination de ces fabrications lali sur
d’autres villages céramistes du Massif du Chaillu sont bien établis, tant du
point de vue technologique que morphologique (PINCON, 1997). Ce qui
pourrait inciter & proposer comme fourchette chronologique, pour nos deux
poteries, les années 1700-1850. Mais cette « intuition » nécessite d’étre
confirmée ou infirmée par de nouvelles récoltes archéologiques. N’oublions
pas que la céramique est utilisée dans la Massif du Chaillu depuis au moins
2500 ans.

Poteries nzébi ? L’hypothése reste valable, mais la démonstration
manque. Le décor en « arétes de poissons » de la poterie 2 pourrait étre un
indicateur pertinent. Peut-on rapprocher ce motif de tatouages, de
scarifications ? Les explorateurs des années 1880 ont bien rencontré
quelques potiéres nzébi, mais cette spécialit¢é semble secondaire et
n’occasionne pas de commercialisation sur de longues distances. « Il y a
chez les Njabi... quelques villages qui fabriquent des poteries, mais en petite
quantité (GUIRAL, 1889,169). » Cette céramique est aussi remarquée en
1897 par Le Mintier qui considére les Nzébi comme « des gens industrieux
et travailleurs qui fabriquent des poteries... (DELCOURT, 1966, 361). » On
se souvient de potiéres nzébi fabriquant marmites et cruches aux environs
des riviéres Kobié et Louessé, ol 1’on évoque aussi de grands récipients
destinés a recueillir la séve du palmier raphia (DUPRE G., 1982, 96).

Si les Tsengi ou les Nzébi sont responsables de ces offrandes, on congoit
mal, dans ce lieu caractérisant si fort leur identité, qu’ils aient pu employer

198



des poteries produites a I’extérieur de leurs sphéres ethniques. Mais les
poteries peuvent aussi étre antérieures a I’installation de ces groupes : il est
vraisemblable que les rochers et grottes de Mingangha aient été vénérés
avant l’installation des Tsengi dans la région, et qu’il y eiit reprise et
assimilation d’une zone cultuelle antérieure.

6. DES DATATIONS

Jean-Francgois Saliége

Jean-Frangois Saliege est décédé le 1°" juin 2012
Le texte présenté ici est celui qu’il m’a remis en 1995

Céramiques africaines et datation par la méthode du Carbonel4

En Afrique subsaharienne, les études archéologiques se sont souvent
heurtées a de sérieux problémes de chronologie. L’absence de documents
écrits, de fossiles directeurs, la rareté des matériaux classiques datables par
le 'C et les difficultés rencontrées par la thermoluminescence, rendent trés
difficile la datation de nombreux sites. Les typologies de céramiques basées
uniquement sur les formes et les décors sont pour la plupart insuffisantes
pour pallier cette absence de repéres chronologiques. La céramique est
cependant le matériau, de surcroit souvent abondant, pouvant livrer le plus
d’informations chronologiques. Dans cet esprit, les constituants organiques
des céramiques, soit sous forme de dégraissant, d’enduits ou de dépdts de
surface offrent un intérét particulier en Afrique.

Sur ce continent coexistent les trois cycles photosynthétiques répertoriés
sur terre, ce qui en font des traceurs potentiels d’identification de la matiére
organique. La composition isotopique en carbone d’un végétal va en effet
dépendre du cycle photosynthétique auquel il appartient. On a pu diviser
ainsi les végétaux en trois groupes : C3 (8"°C V compris entre -22 et -30
°/00), C4 (6'*C compris entre -10 et -15 °/00) et CAM (8"3C compris entre -
10 et -30 °/00) (CRAIG 1954, PARK et EPSTEIN 1961, HATCH et SLACK
1964, LERMAN 1974, DOWNTON 1971, BENDER 1968, BENDER et al,
1971). Toutes les plantes supérieures appartiennent au groupe C3 et les
plantes de type CAM ne jouent qu’un réle mineur puisqu’elles ne
comprennent que les plantes grasses et les broméliacées. Par contre le
groupe des plantes du cycle de Hatck et Slack, dit en C4, est important. Il
comprend la moitié des espéces graminées : la canne a sucre, le mais, le
sorgho, le mil, certaines chénopodiacées, etc... toutes sont des herbacées.
L’intérét majeur de I’existence de ces plantes est qu’en participant au cycle
général du carbone elles vont servir de traceur efficace des différentes
sources de matiére organique : alternance du couvert forestier et de la savane

199



(SCHWARTZ & al, 1986, AMBROSE & SIKES, 1991), changement de
régime alimentaire (VAN DER MERVE & VOGEL, 1978, AMBROSE &
DE NIRO, 1986) et nature des dégraissants végétaux des céramiques
(SALIEGE & PERSON, 1991a).

1. La matiére organique des céramiques

La matiére organique incluse dans une poterie peut provenir de six
sources :

- de I’argile, matiére premiére du potier (A)

- du dégraissant végétal (B)

- de ’enfumage, mince film de carbone plus ou moins pur déposé lors de
la cuisson (C)

-des dépdts d’origine alimentaire (D) ou charbonneux liés aux
manipulations domestiques (E)

- de ’enduit organique badigeonné ou frotté sur les parois externes et
internes (F)

Enfin lors de I’enfouissement archéologique les tessons peuvent étre
contaminés par les acides organiques du sol et les radicelles du couvert
végétal (G).

La participation des plantes C4, essentiellement des graminées, au cycle
du carbone en Afrique nous permet de proposer une nouvelle approche
(SALIEGE & al 1991- a et b) en caractérisant les constituants organiques
des céramiques par leur composition en isotopes stables du carbone.

2. Caractérisation des constituants organiques

La minéralisation dans les humus n’entrainant que peu de fractionnement
isotopique, les valeurs de 6"°C de la matiére organique du sédiment sont
proches de celles du couvert végétal qui lui a donné naissance et elles
permettent ainsi de déduire la proportion entre les biomasses C3 et C4. En
zone sahélienne, I’opposition entre zones humides et marécageuses,
majoritairement peuplées de plantes C3, et la savane environnante domaine
des graminées C4 est bien marquée. La matiére organique des sédiments
argileux conserve cette signature isotopique que ’on retrouve dans la pate
argileuse du potier. La fabrication des poteries imposant la présence d’eau et
de combustible a proximité, le potier exploite préférentiellement les
sédiments argileux affleurant situés en bordure de fleuve, de lacs ou de
mares. Dans ce contexte, en zone sahélienne les valeurs de §°C sont
comprises entre - 18 et - 23 °/0oo (SALIEGE & al 1991). Lorsque le potier
ajoute dans la pate un dégraissant végétal, la seule contrainte technique
réside dans le choix de plantes de petites dimensions ou faciles a réduire en
petites brindilles. En pratique deux grandes familles de végétaux
correspondent a ce critére : la végétation hygrophile (majoritairement en C3)

200



et les graminées (C4). L’enfumage se produit lors de la cuisson en fosse ou
en meule, le combustible est en C3 (tous les arbres obéissent au cycle de
Calvin). Les valeurs de §°C des résidus alimentaires sont le reflet de la
participation des plantes C4 dans les réseaux trophiques. Enfin, les
ingrédients organiques des enduits recouvrant parfois les surfaces internes ou
externes des poteries sont tous issus de plantes de C3.

Source % en carbone avant cuisson | % en carbone aprés cuisson | /O%JI(’:DB

argile du Sahel 0al 0402 -18a-22

dégraissant 448 1a2 -12a-15

de graminées C4

dégraissant 438 1a2 -182a-24

plantes hygrophiles

enfumage -——— 0.2 2 0.6 en surface -254-27

résidu alimentaire | =0 oo-ee- 0.2 2 0.6 en surface -12a-16
interne

résidu de foyer o 0.2 2 0.6 en surface -22a-25
externe

acides organiques s 0a0.2 -12a-28

enduits organiques ——— 02a0.2 -2424-26

Tableau 6 : Teneur en carbone et composition isotopique moyenne
des différentes sources de matiére organique

[l est d’usage d’exprimer les rapports isotopiques par le symbole & :

R = abondance isotope lourd/abondance isotope léger

a = R échantillon / R standard ; a est appelé facteur de fractionnement
6 = (a- 1)1000 ; I’étalon de référence est un carbonate marin PDB.

3. Les poteries et la datation '“C

La méthode de datation par le carbone 14 est universellement connue. On
peut la schématiser en définissant deux états, ouvert ou fermé, entre le
réservoir de "C, le CO2 atmosphérique, et les autres réservoirs de carbone
terrestre. Dans un systéme ouvert, le dioxyde de carbone atmosphérique est
en équilibre isotopique avec les plantes (photosynthése), les autres étres
vivants (réseaux trophiques via les plantes) et les bicarbonates des eaux de
surface. Le deuxiéme état, la fermeture du systéme, intervient a la mort des
végétaux, des étres vivants et & la fin de la cristallisation du minéral
carbonaté ; en d’autres termes lors de la rupture de communication entre le
réservoir de C et les autres réservoirs. Cet instant marque le temps zéro, a
partir duquel la radioactivité '“C du matériau datable évolue selon la loi de la
décroissance radioactive (LIBBY, W. F., 1995).

201



Lorsque I’on tente d’appliquer la méthode 2 la datation des poteries, la
difficulté principale résulte de la nature complexe de la fraction organique
des poteries qui peut provenir de six sources différentes comme nous 1’avons
vu précédemment. Chaque source de carbone identifiée a une activité '“C qui
lui est propre. Nous estimons le temps d’utilisation, assimilé au temps zéro,
d’une poterie usuelle a une vingtaine d’années. Lors de son abandon, tout
apport de carbone lié aux manipulations domestiques cesse. Cet instant
marque la fermeture du systéme ouvert. Le dégraissant végétal (B) et les
dépbts de surface (C, D, E, F) satisfont tous au principe du systéme ouvert.
Les petites différences de leur activité *C initiale sont seulement dues a leur
fractionnement isotopique propre que nous savons corriger. Ils sont
contemporains de la fabrication ou de I’utilisation de la céramique et leur
datation peut étre assimilée a 1’dge de celle-ci. Il est évident que les
céramiques a dégraissant végétal sont les plus favorables  la datation C.

Par contre, pour les céramiques a dégraissent minéral, I’absence de
végétaux incorporés intentionnellement dans la péte argileuse rend la
datation trés difficile puisque le seul constituant organique strictement
contemporain de sa fabrication est la couche de surface si celle-ci est
présente. Si ’on tente de dater la matiére organique de I’argile, bien que
celle-ci soit la source de matiére premiére du potier, elle n’a aucun lien direct
avec I’dge de la céramique. Si elle provient de sédiments superficiels des
mares ou des berges de lacs ou de fleuves, I’activité C14 sera voisine de
celle du CO: atmosphérique de I’époque sans cependant atteindre
parfaitement cette valeur; 1’dge apparent de la mati¢re organique pouvant
fluctuer de 0 B.P. & deux ou trois cents ans. Si nous envisageons
I’improbable prise d’une argile fossile, la matiére organique incluse aura une
z;‘ctivité 14C en général nulle ou trés faible rendant impossible la datation

C.

4. Les poteries de Mingangha

Dans le fond de la paroi interne de la grande poterie, s’était déposé un
épais dépdt organique. C’est ce constituant que nous avons daté, son §°C
associé est de -27.7 °/oo, ce qui démontre 1’absence de mil, de sorgho, dans
la composition de cet encrofitement organique.

Une partie de la surface externe de la petite poterie était recouverte d’un
léger film organique, que nous avons soigneusement poncé et daté. Sa
composition en isotopes stables du carbone est sans surprise (6§'°C: -
25.2°00).

Ces deux dépbts de surface respectent les principes de base de la méthode
du C et n’ont pas présenté de difficulté analytique.

202



5. Datations : calibration et limite de la méthode

11 est bien connu que les dates '“C présentent une dérive par rapport aux
ages réels. Cependant la dendrochronologie, méthode de mesure du temps
proche de la datation absolue ouvre la voie a des datations '“C corrigées. Cet
important travail de corrélation ("*C versus dendrochronologie) trouve son
aboutissement final sous forme de tables ou de logiciels (STUIVER &
PEARSON 1986, STUIVER & REIMER 1993) fournissant des ages '‘C
calibrés, c’est-a-dire des mesures du temps pouvant étre confrontées
directement aux éages historiques. Pour I|’Holocéne, les logiciels de
corrélation sont pratiquement définitifs. La cause principale de la divergence
entre les deux méthodes est liée essentiellement aux variations du taux de
production de '*C dans la stratosphére (le *C est un isotope cosmogénique
formé a une altitude d’environ quinze km) modulées par le champ
magnétique terrestre et le vent solaire interplanétaire.

A ces fluctuations se surimpose & partir du siécle dernier un effet de
dilution du 'C atmosphérique provoqué par les grandes quantités de carbone
ancien rejetées dans Iair, sous forme de CO; par la combustion du charbon
et du pétrole depuis les débuts de I’ére industrielle (SUESS, 1954). Cet effet
Suess a pour conséquence de rendre trés difficile ’application de la méthode
du carbone 14 aux objets de moins de deux siécles (figure 2). Les ages '*C
des deux poteries de Mingangha tombant dans cet intervalle, leur
exploitation est trés délicate comme I’indiquent les fiches de calculs I et II.
En conclusion, ces résultats ne peuvent s’interpréter qu’avec prudence et
dans un contexte déja bien balisé par d’autres approches indépendantes.

203



Stuiver, M. and Reiner, PJ., 1993, Radiocarbon, 35, p. 215.230

Calibeation file(s) : INTCAL3.J4C
Listing e : CI4FIL.TXT

:ygm de Mingangha : datationsxla matitve crganique extemne (eintore vigitals 7)
1

Radiocarbon Age BP 240 + 60 Reference(s)
c.mwmgggo (Stuiver and Peazson, 1993)
csl

cal ADVBC (cal BP) ags ranges obtaingd fiomintercepts (Method A) :
one Signa®® cal AD 1641- 1678309 - 272)
cal AD 1772 -1801(178 - 149)
csl AD 1940 - 1954 (10 - 0%)

two Sigma®* cal AD 1511 - 1600 (439 - 350)
al AD 1616- 1702 (334 - 248)
cal AD 1718- 1819232 - 131)
cal AD 1856 - 1861 (94 - 89)
cal AD 1917- 1954 (33 - 0%)

Surenary of above

Minismamn of cal age ranges (cal ages) maxivomm of cal ageranges

1 sigma cal AD 1641 (1660) 1954

cal BP 309(200) 0*
2 sigma cal AD 1511 (1660) 1954
cal BP 439 (290) 0*

cal ADVBC & cal BP age ranges (cal ages 252bove)

fromprobaliity dutribution (Method B) :

9% a2 cal AD (cal BF) age raniges yelatives contribution

enclosed toprobabilities

683 (1 sigma) cal AD 1527- 1554 (423 - 396) 10
1633-1683(317 - 265) 36
1741 - 1808 (209 - 142) 39
1931 - 1955*(19- 0*) 15

95.4 2 signa) cal AD 1489 - 1604 (461 - 346) 19
1613. 1706 (337- 244) 31
1714-1820Q236 - 130) 34
1837.1874(113 - 76) 03
1915- 1955 (35-0*) 13

204



RADIOCARBON CALIBRATION FROGRAM REV 3.03c
Stuiver, M. and Reimer, PJ, 1993, Radiocarbonm, 35 p. 215-230

Calibration file(s) : INTCAL93.14C
Listing file : C14FIL.TXT

La grande poterie de Mingangha : datation surle résidu de cuisine inteme
Pa 1326

Radiocarbon Age BP 160 £35 Reference(s)
Calibrated age(s) cal AD 1683, 1745,1807 (Stuiver and Pearson, 1993)
1933, 1954
Cal BP 267,205,143
17,0*

Cal AD/BC (cal BP) age ranges obtained fromintercepts (Method A) :
one Sigma** cal AD 1673 - 1699277 - 251)

cal AD 1721-1779229 - 171)

cal AD 1797 - 1817(153 - 133)

cal AD 1919 -1945(31 - 5)

cal AD 1953 - 1954 (0* - 0%)
two Sigma®* cal AD 1663 - 1897 (287 - 53)

cal AD 1902 - 1955 (48 - 0*)
Summary of above:

minimam of cal ageranges (cal ages) maximum of cal age ranges :
1 sigma cal AD 1673 (1683,1745,1807,1933,1954) 1954
cal BP 277(267,205,143,17,0%)0*
2sigma cal AD 1663 (1683,1745,1807,1933,1954) 1955
cal BP 287 (267, 205,143,17,0*)0*
cal AD/BC & cal BP age ranges (cal ages asabove)
from probability distribution (Method B) :

% area cal AD (cal BP) age ranges relatives contiibution
enclosed to probabilities
683 (1 sigma) cal AD 1672-1702(278 - 248) .19
1718-1781(232 - 169) A4
1795-1819(155 - 131) 16
1917-1649(33 -4) 20
1953 - 1955 (0* - 0*) 01
954 (2sigma) cal AD 1668- 1788282 - 162) .53
1791 - 1824 (159 - 126) 14
1828 - 1886 (122 - 64) 15
1910-1951(40 -0%) 17
1952 - 1955* (0*- 0*) 01

205




7. L’HISTORICITE DES RECITS

Penser I’historicité des événements qui ont Nutu Mingangha pour cadre,
revient & mettre en rapport les poteries découvertes sur les lieux avec I’action
d’enterrer les pouvoirs magiques des deux protagonistes: Mwanza et
Bunzanga.

1. Des objections

Les arguments ne manquent pas pour contester cette mise en rapport. On
peut dire, par exemple, que les poteries ont été placées par les occupants
précédents. Rien dans la céramique ne permet de les attribuer & une
population plutdt qu’a une autre.

Les datations faites sur chacune de ces poteries permettent de les
considérer comme contemporaines. Ont-elles été pour autant déposées
simultanément ? Rien ne le prouve.

On peut imaginer aussi que ces poteries, ont été enterrées comme
offrandes aux génies du lieu et qu’elles n’ont aucun rapport avec les
événements relatés par les récits recueillis.

Les deux poteries ont été découvertes, I’une au pied de « I’éléphant » de
Tsékumbu et des Bavonda, et ’autre devant I’antre de la panthére de
Bunzanga. Mais on peut imaginer qu’une fouille systématique aménerait a la
découverte d’un grand nombre de poteries enterrées auprés des différents
rochers. On pourrait soutenir que chaque clan mettait une marque auprés des
pierres pour signifier leur appartenance. Ainsi ces deux poteries découvertes
ne seraient que deux des bilemba, c’est-a-dire des signes qui marquent
I’appartenance, placés sur le site.

Les différentes versions du récit sont attachées a décrire I’égalité des
protagonistes et insistent plus, de ce fait, sur le safoutier que sur la fagon
dont les pouvoirs sont annulés. Deux versions seulement mentionnent cette
action. Selon Yakabimpakha, les pouvoirs sont enterrés au pied du safoutier
et Lembomba parle d’une marmite en terre placée dans I’antre de la panthére
de Bunzanga.

Enfin derniére objection: Les récits attachés au site de Mingangha
reléveraient du mythe, catégorie si chére aux ethnologues. A I’appui de cette
position, on mettra en avant les faits extraordinaires, comme la panthére de
Bunzanga qui dévaste les contrées ou le pouvoir de Mwanza de stériliser la
terre et ses productions. Mais ces faits doivent étre examinés a la lumiére du
principe de causes actuelles, fondement de la science historique par
excellence qu’est la géologie. Les faits anciens s’expliquent par les causes
aujourd’hui agissantes. Il suffit d’avoir séjourné dans les villages des monts
du Chaillu pour avoir vécu I’omniprésence quotidienne de la magie. Les faits
de magie sont rencontrés dans toutes les actions des humains de la région.
Que ce soit dans des actions techniques comme la chasse ou dans les
rapports quotidiens des gens entre eux. La magie comme toute autre religion

206



est agissante socialement & partir du moment ou les croyances qu’elle
promeut sont partagées.

2. Deux poteries liées aux récits

Il y a quelques correspondances entre les récits et les poteries qui
permettent de considérer les événements de Nutu Mingangha comme
historiques. Il faut se souvenir en particulier que les pouvoirs des
protagonistes sont enterrés pour étre annulés. Les poteries sont renversées,
leurs contenus annihilés. L’une des deux a regu un coup qui en perforant le
fond la rend inutilisable. Ce ne sont pas des offrandes, ce sont des récipients
dont le contenu est répandu a terre....

Cela ne tient pas lieu d’une démonstration par A+B. C’est un pari, c’est
aussi une intime conviction. A charge pour les successeurs de démontrer
mon erreur.

3. Des événements et des dates

Parler d’historicité oblige a parler d’événements et de leur attribuer des
dates. La rencontre qui se produit & Mingangha est enregistrée dans les
mémoires. Comment peut-on la traduire en termes historiques ? Quels
événements et a quelles dates ? On peut rapprocher cette rencontre d’une
autre rencontre célébre, celle de Guillaume et d’Harold en 1066. Un
historien britannique I’évoque : « La puissante force du duc de Normandie
saisit sa chance et quitta les rivages du Ponthieu, la nuit du 28 au 29
septembre 1066. » Et c’est avec une grande précision qu’il peut décrire « la
terrible matinée du 14 octobre 1066 (BRIDGEFORD, A., 2005, 152)» a
I’issue de laquelle Harold est tué.

La rencontre de Bunzanga et de Mwanza, dont I’issue est plus pacifique,
donne lieu elle aussi, a I’affrontement de deux hommes de pouvoir. Elle ne
peut pas étre située dans le temps avec autant de précision. Mais I’étude des
poteries trouvées & Mingangha et leur datation désignent une période
plausible durant laquelle se produisent des événements auxquels se référent
les muyambili.

8. UN CHOIX POLITIQUE

Deux sortes d’événements sont relatés par les récits qui ont pour cadre
Nutu Mingangha. Il y a d’une part le récit de Mayouka Joseph recueilli par
Bernard Guillot et celui que j’ai obtenu auprés de quatre de mes
informateurs.

207



Le pouvoir sur la terre

Dans son récit, Mayouka Joseph relate un conflit qui opposa les clans
Ipéna et Isakha & propos des palmiers raphia des rives de la Louessé. To
Mutsengi, I’ancétre des Ipéna, jette un sort sur les palmiers qu’il vient de
planter et les rend stériles. Cette action qui est la cause de la séparation des
clans réunis 3 Nutu Mingangha aurait provoqué la stérilisation du palmier-
raphia. « Cette légende s’appuie sur une réalité géographique : au-dela de ce
site les palmiers des rives de la Louessé ne produisent plus de vin de fombé
(B. GUILLOT, 1967, 40 »). Ce récit de malédiction de la terre est aussi
rapporté par Ngonza.

Selon ce récit, 8 Nutu Mingangha se trouvent réunis les clans, Isakha,
Bavonda, Ipéna et Makanda c’est-d-dire I’ensemble des clans de la lignée de
Mbeli. Et puis il y a les Mwanda avec Buku a leur téte, qui sont issus de
Nzébi. Que vient faire Buku chez les descendants de Mbeli ? Le récit ne le
dit pas. Mais on sait par ailleurs que Buku avide de pouvoir fut chassé par
ses fréres et on peut supposer qu’il serait venu se réfugier chez Mwanza. De
toute fagon, Buku n’intervient pas dans le récit dont 1’action ne concerne que
les gens de Mbéli.

L’affrontement de Bunzanga et de Mwanza

Dans les quatre versions que j’ai recueillies le récit, met aux prises deux
hommes de pouvoir, Bunzanga de la lignée de Nzébi et Mwanza de la lignée
de Mbeli.

Bunzanga n’est pas un inconnu. Et ce n’est pas n’importe qui. Il est
surnommé Bunzanga bu mikélé, ce qui signifie que lorsqu’il juge, ses
décisions sont impératives. Il apparait tout au long des récits claniques
comme celui qui impose sa loi et son surnom est 13 pour le rappeler. 1l aurait
hérité les pouvoirs magiques de Nzébi. Avec le pouvoir de la panthére, il
dévaste les contrées et s’empare de captifs comme en témoignent les
nombreuses maisons du clan des Basanga dont il est le maitre.

On peut dire des choses comparables de Mwanza, appelé aussi Basengi, a
la téte du clan des Isakha qui sont des métallurgistes et des forgerons. Mais
son pouvoir est différent. 11 est le maitre de la terre et de ce qui y pousse. Les
étrangers doivent lui payer un droit pour s’installer et la malédiction de la
terre sanctionne ceux qui refusent son pouvoir. C’est ce qui arrive a
Bunzanga. Et c’est ce qui provoque I’affrontement des deux personnages et
le début d’une lutte des deux pouvoirs qui semble sans issue. Finalement,
c’est sous 1’égide du magicien Mbimbishodi qu’un accord est conclu qui
reconnait 1’égalité des deux et met fin au conflit.

208



L’arbre de I’égalité

Dans les différentes versions du récit, les deux acteurs principaux ont le
souci de maintenir I’égalité entre eux. Ils ont conscience de leur importance
respective. Ainsi Mwélé qui était venu construire auprés de Basengi ne fut
pas accepté et fut chassé par ce dernier. Buzanga, lui, vient s’installer prés de
Mwanza méme si ce dernier ne semble pas trés chaleureux a son égard. C’est
aupres d’un beau-frére qu’il le fait. Et méme, selon la version de
Yakabimpakha, doublement et réciproquement beaux-fréres; les deux
hommes ayant épousé leurs deux sceurs.

Ce sont des égaux. On peut imaginer, peut-étre, entre eux une légére
dissymétrie du fait que I’un, Bunzanga, vient habiter prés de [I’autre,
Mwanza. Mais cela est compensé par le fait que ce dernier a épousé Mitolo
la sceur du premier.

C’est pour éviter toute manifestation de dissymétrie que Bunzanga refuse
de venir chez Mwanza chercher la femme qui a été retenue pour le vol de
nourriture et qu’ils ne se rencontrent pas dans leurs villages respectifs mais
auprés d’un arbre fruitier, un safoutier.

Le fait que les deux protagonistes ne se rencontrent pas dans leurs
villages respectifs informe sur I’égalité qu’ils entendent maintenir entre eux.
Mais I’endroit ou ils se rencontrent, le safoutier ouvre sur une histoire qui les
dépasse.

Ce safoutier est d’abord clairement identifié par son nom. C’est un
musikha, c’est  dire une espéce cultivée qui se distingue de I’atanga variété
spontanée qui pousse en forét et qui est épargnée lors les abattages. Ce
Pachylobus edulis ou Dacryodes edulis a donc été planté par quelqu’un et
cela est remarqué dans le récit par le fait qu’il est qualifié de musikha
ikomba, c’est-a-dire de safoutier orphelin. Cette expression est interprétée
par Yakabimpakha comme I’arbre dont les fruits peuvent étre cueillis par les
orphelins. Mais c’est aussi le safoutier sans propriétaire. Celui qui I’a planté
ne le revendique pas. Le safoutier orphelin témoigne ainsi d’une occupation
antérieure. C’est une trace parmi d’autres, comme les vestiges de métallurgie
entre la Louessé et son affluent la Bangoubou et les savanes qui paraissent
liés a cette activité. Ce qui donne a penser a Bernard Guillot qu’il y eut,
avant les habitants actuels, d’autres occupants : « il est difficile de croire
qu’en I’espace de deux ou trois générations ces gens aient eu le temps de
découvrir et d’exploiter d’une fagon aussi intensive tant de mines de fer dans
un secteur aussi restreint, ni de créer autant d’ateliers de fonte du fer...
Malheureusement nous ne possédons aucun élément qui puisse permettre
d’identifier ces premiers occupants (GUILLOT B., 1970, 59). »

Comme le dit le proverbe :

Tsikha na ngetsi bisi mabukhu

Le safou et la noix de palme du c6té des anciens villages
Le safou et les noix de palme sont les fruits des anciens villages abandonnés

209



Remarquons, allant dans le méme sens, que le musikha n’apparait pas
comme une des plantes partagées par les sept fils & Koto. Selon Suzanne
Jean, I’espéce sauvage, 1’atanga, est attribuée 3 Mwélé.

Le safoutier est non seulement le lieu de rencontre de Bunzanga et de
Mwanza. C’est a ses pieds qu’ils enterrent leurs pouvoirs magiques comme
s’ils prenaient & témoin les anciens occupants, puissance tutélaire du lieu,
pour garantir la pérennité de leur accord. Ce safoutier extraordinaire qui a,
selon Doumagni, quatre branches, chacune portant des fruits différents,
semble commander a tous les safoutiers de la région.

Pendant le mikundukhu de Nzima, les deux muyambili évoquent ce
safoutier isolé et en font I’arbre de I’égalité. Selon eux, cet arbre est la
propriété commune de Bunzanga et de Mwanza qui se partagent les fruits
des deux branches qu’il porte.

Un choix conforme a I’horizon politique

Les événements de Mingangha en rappellent d’autres qui voient
intervenir le méme personnage : Mbimbishodi. Celui-ci qui a un rdle décisif
dans accord conclu & Mingangha est un personnage rare. Il est donné
comme un nganga, un magicien, comme un grand magicien, comme « le seul
magicien au temps de Bunzanga ». C’était me dit-on, le seul capable de
lutter contre les ibobola, ces esprits des défunts qui habitent la grande forét
et qu’on entend crier comme le chasseur qui excite son chien aprés un gibier.
Certains le décrivent sous la forme d’un écureuil. Bref c’est un personnage
assez mal défini mais redouté. Ses deux seules interventions dans les récits
claniques sont en rapport avec le pouvoir.

On se souvient que les sept fils de Nzébi ne regurent pas de nom a la
naissance et c’est grice au subterfuge de celui qui devait s’appeler Mombo
qu’ils en regurent un. Buku qui fut le premier & étre nommé se prétendit
’ainé des sept fils et cette imposture le fit sombrer dans la folie. On dit que
ce sont ses fréres qui le rendirent fou. Et c’est & ce moment-la et pour la
premiére fois que I’on voit apparaitre Mbimbishodi. Selon certains, pour
avoir du pouvoir, Buku aurait regu du grand magicien le lekenghé. Pour
d’autres, Mbimbishodi, aurait soigné Buku de son ivresse de pouvoir.

A Mingangha, Mbimbishodi intervient dans une situation politique
comparable. Il est I’arbitre qui met fin aux prétentions démesurées des
protagonistes et apparait ainsi comme I’opérateur de 1’égalité ou tout au
moins d’une de ses déclinaisons : I’égalité des clans par I’échange généralisé
des femmes. Les essais infructueux pour imposer leur loi aménent Bunzanga
et Mwanza a se satisfaire du pouvoir que leur donne leur situation
matrimoniale. Mwanza a épousé Makhendzi, sceur de Bunzanga a laquelle il
donna le nom de Mitolo et Bunzanga épousa Mitakha la sceur de Mwanza.
Cette situation des deux hommes épousant les deux sceurs en répéte une
autre qui fut & I’origine de I’invention de la dot par Mombo et Mwél¢.

210



L’installation d’un nouveau village

L’installation d’un nouveau village maintes fois renouvelée au cours des
migrations des Nzébi vers le sud et le sud-ouest est un moment décisif. La
population qui va y vivre doit trouver dans ce nouvel emplacement non seulement
des terrains propices a la chasse et a I’agriculture mais aussi la paix et la sécurité.
Aussi des précautions doivent étre prises a travers des procédures que Ngondza
me décrit pour installer un nouveau village.

Sur le terrain choisi proche d’une riviére, la premiére construction est celle du
hangar des hommes, appelé aussi corps de garde, le mbanza ou mulébé. Ce sont
les anciens, misambu, du village, réunis par le ngabula, qui vont mettre le premier
piquet et construire ce qui sera par la suite I’endroit ou ils se retrouveront. Une
fois le hangar couvert, c’est 1a qu’ils dormiront alors que les maisons du nouveau
village sont en train d’étre construites. Ils ne retourneront dans I’ancien village,
que lorsque la construction du nouveau est achevée, pour y préparer le
déménagement et I’installation définitive de la population dans le nouvel
emplacement.

La consécration du nouveau village peut avoir lieu. Les hommes vont chasser,
les femmes pécher et cueillir les légumes de 1a forét pour préparer un repas pris
en commun. Aprés quoi, au cceur de la nuit, le village est consacré. Un nom lui
est donné. Un homme monte sur le toit du hangar des hommes et bat le tambour
pour signifier que le territoire est conquis, que les bilongo, les pouvoirs magiques
protecteurs du village sont installés et que désormais les femmes et les enfants
encore dans I’ancien village peuvent venir et y vivre en toute sécurité.

Dans la nzo makobo, la maison des pouvoirs magiques, se trouvent les
protections qui vont assurer la sécurité des habitants. Parmi eux se trouvent le
matengo qui protége le village en le rendant invisible. Le ndéké, 1’oiseau-
gendarme, et I’oiseau hiyéyé avertissent, par leurs cris, du danger qui arrive. Le
mbulu, le touraco traverse le village en chantant et indique ainsi la direction dans
laquelle il faut s’enfuir. L ceuf de perdrix, le mukékhé est le pouvoir nécessaire de
toute inauguration de village. Trés bien cachés par la perdrix, ngéli, ses ceufs sont
symboles de paix. Ils pacifient tous ceux qui viennent au village et peuvent méme
rendre les ennemis favorables.

Pendant la construction du village, alors que seuls les bananiers ont été
plantés, I’offrande aux ancétres, lelakhu, par de petits paquets de nourriture et
d’une petite torche placés & I’extrémité du village doit les rendre favorables. Cette
offrande aux ancétres, accompagnée d’ablutions, est faite aussi avant de
consommer la nouvelle récolte. Lors d’un décés, on fait lelakhu pour purifier la
famille et laver les vivants de la poussiére et de la sueur du défunt et s’en faire un
protecteur. Ces offrandes propitiatoires se font aussi aux cascades et aux chutes
des riviéres voisines du village, ol se trouvent les esprits des ancétres.

211




Ces événements dépassent et de loin les deux protagonistes. Ce qui se
produit 3 Mingangha n’a rien d’inéluctable. C’est le choix d’un projet
politique. D’autres solutions étaient possibles comme le montre ce qui se
passe chez les Téké voisins (23). L’affrontement de deux pouvoirs, le
pouvoir sur les hommes et le pouvoir sur la terre, personnifiés par les deux
héros, rappelle les composantes du systéme politique bipolaire téké. Et la
panthére de Bunzanga en rappelle une autre, celle de Mobié le conquérant.

Un détour par les Téké de forét, ou Téké Tsaayi (M-C DUPRE, 1972)
permet de spécifier le choix qui se fait 8 Mingangha. Le systéme politique
des Téké est d’abord constitué par une forte emprise sur la terre et ses
productions. Le nga ntsi¢, maitre de la terre, assoit son autorité sur ses
capacités de rétorsion. Offenser le nga ntsié, c’est nuire a la terre. La séve
des palmiers cesse alors de couler, privant les habitants de leur boisson
favorite, le gibier fuit les chasseurs et les récoltes séchent sur pied. Face au
maitre de la terre se trouve le nga baté, le maitre des gens qui a pouvoir sur
la fécondité et la santé des humains. L’existence des deux nga donne sa
dynamique antagoniste au systéme politique téké.

Au début du XVTIle siécle (DUPRE M-C, 1989), ce systéme bipolaire se
trouve transformé par ’arrivée de Mobié un conquérant venu de I’Est
(BONNAFE P., 1978). Mobié s’approprie le pays grice a sa panthére toute
puissante et installe ses fils chez les Téké de forét créant un autre systéme
politique connu sous le nom de nzinéké. Le pouvoir nzinéké, selon les lieux,
s’impose au systéme pré-existant ou compose avec lui.

Les Nzebi auraient pu s’inspirer du systéme politique des Téké qui sont
des voisins, en relations commerciales avec eux. Ce sont aussi des
métallurgistes auprés desquels ils peuvent se procurer du fer ou échanger des
informations sur sa production. Mais Mbimbishodi tranche : ni la bipolarité
des pouvoirs, ni la panthére de Bunzanga ne s’imposent & Mingangha et c’est
une solution conforme a I’horizon politique nzébi qui prévaut : 1’égalité des
clans par I’échange des femmes.

Ceux de Nzébi et ceux de Mbeéli

La suite des relations entre Mwanza et Bunzanga n’appelle pas de
commentaire. La dot déja inventée par les gens de la lignée de Nzébi, va
opérer cette fois entre ceux de Nzébi et ceux de Mbéli. La résultante, comme
on le voit au mikunduku de Nzima, est un feutrage inextricable d’alliances
entre les clans des deux lignées. Dans un premier temps on aurait pu
considérer ce qui se produit 3 Mingangha comme un des événements
fréquents du commerce de traite : la rencontre de deux partenaires de
commerce et ’installation de I’'un dans le village de 1’autre. Mais les
événements de Mingangha ont une autre ampleur et dépassent de loin la
personne des deux protagonistes. Ce qui s’y passe n’est ni plus ni moins que

212



la rencontre et 1’alliance de ces deux ensembles généalogiques importants,
les gens de Nzébi et ceux de Mbeli.

Il existe au sein des Nzébi différents groupes: Nzébi, Ngugela,
Miyongho et Péti qui se reconnaissent a leur parler, le iyembili, et a des
particularités alimentaires. Ces différences sont superficielles et tiennent a la
dispersion sur une vaste surface, & des contacts avec un grand nombre
d’autres peuples auxquels chacun de ces groupes a fait des emprunts
lexicaux. Partout on retrouve la méme structure clanique et les mémes
possibilités matrimoniales.

Un autre groupe, les Tsengi, doit étre considéré a part. Le terme de
Tsengi est en rapport avec un habitat de savane. Ce sont « ceux de la
savane », bisi tsékhé, par opposition aux autres Nzébi, gens de la forét. Ils se
rencontrent effectivement dans toutes les savanes de la haute Louessé et du
haut Ogooué ol ils sont reconnus comme des métallurgistes. Mais c’est
surtout la langue qui permet d’individualiser les Tsengi au sein des Nzebi.
M. Guthrie (1953, 70) leur reconnait une langue au sein du groupe
linguistique Nzeébi. D’autres caractéristiques permettent de distinguer les
Tsengi au sein des groupes régionaux. En particulier, les clans les mieux
représentés chez les Tsengi sont ceux de la lignée de Mbéli alors que ceux de
la lignée de Nzébi le sont moins. On peut sans trop de risques dire que les
Nzébi et les Tsengi qui relévent aujourd’hui d’un méme ensemble social,
constituaient a une époque qu’il est difficile de déterminer deux groupes
distincts. Cette dualité se retrouve dans la tradition orale avec I’existence de
deux ancétres fondateurs Nzébi et Mbeli ou Bangela.

Les échanges matrimoniaux se généralisant permirent d’unifier les gens
de Nzébi et ceux de Mbeli sans pour autant faire disparaitre les traces des
anciens clivages. Cela se manifeste dans la dissymétrie dans le savoir
concernant les deux lignées ainsi qu’on peut le constater a la lecture du
corpus présenté dans la deuxiéme partie. On rappellera ici quelques uns de
ces éléments.

Le récit de Koto met en jeu les sept fils de Nzébi alors qu’il n’est fait que
quelques allusions a la lignée de Mbéli. Les sept fils sont bien identifiés
alors que de nombreuses incertitudes concernent les descendants de Mbeli.
Cette dissymétrie existe aussi pour les devises. Chacun des fils de Nzébi a
une devise tandis qu’il n’y en a qu’une pour I’ensemble des descendants de
Mbeli. Ces disparités dans les connaissances sont rappelées par le surnom de
Bangela (du verbe ubangela, se souvenir) donné par dérision a Mbéeli. Une
formule va dans le méme sens :

Bisi Bangela bisi ifundu, Bisi Nzébi bisi mudanghu
Ceux de Bangela, ceux des ténébres, ceux de Nzébi, ceux du clair de lune

Ces différences peuvent étre imputées aux modes de vie des uns et des
autres. La pauvreté du savoir concernant les Tsengi doit étre mise au compte

213



de leur sédentarité dans les savanes et a la métallurgie dont ils se sont fait
une spécialité. De fagon inverse la richesse du savoir des gens de la lignée de
Nzebi est corrélative de leur mobilité et de leur pratique de la chasse en
forét. C’est la chasse qui fournit & la connaissance les instruments de son
rituel. Ce sont les cloches de chasse qui symbolisent la connaissance des
clans. C’est sur la peau du chat tigre et & quatre pattes, comme un chien de
chasse, que le nouveau muyambili mange les « bouchées pour se souvenir ».
C’est aussi pour féter un heureux chasseur que les devises sont récitées. Pour
les gens de Nzébi, sans ancrage durable dans I’espace, le savoir est leur
territoire commun.

9. UNE PERIODE PLAUSIBLE

Les gens de Nzébi et ceux de Mbeli ont une origine commune. C’est ce
que disent les récits claniques. C’est dans la migration qu’ils se sont séparés.
C’est dans la migration aussi qu’ils se retrouvent et qu’ils s’allient. C’est ce
qu’expriment, chacun a leur maniére, Ngondza et Yakabimpakha.

Ngondza appartient au clan des Basomba et par conséquent a la lignée de
Mbeli et c’est depuis cette position qu’il s’adresse & I’homme des Basanga,
(c’est-a-dire, de la lignée de Nzébi), qui m’accompagne : « A I’origine nous
étions tous ensemble. Vous (ceux de Nzebi) étes passés par la forét et nous
par les savanes. »

Yakabimpakha, lors du mikundukhu pour Musembi dit : « Quand nous
avons traversé la Lébégni, c’est-a-dire le Haut-Ogooué, nous étions tous
ensemble. Mais arrivé au carrefour, Mwanza a préféré suivre les affluents de
la Lébégni et Bunzanga a suivi la Nyanga. »

Mingangha est ainsi le lieu de rencontre de deux courants migratoires
partis du Haut-Ogooué. Cette réalité historique est reconnue aussi bien par
ceux de Nzébi que par ceux de Mbeli. Quelles dates peut-on mettre en face
de ces faits ?

Les migrations du XIXe siécle

Les migrations du XIXe siécle sont liées au commerce de traite. Les
marchandises européennes allaient vers I’intérieur des terres et, en sens
inverse, les esclaves et l’ivoire étaient acheminés vers les cdtes. Ce
commerce mettait en jeu une suite de peuples qui se relayaient entre les
producteurs de I’intérieur et les commergants européens. Jusqu’en 1860,
I’Ogooué est la plus importante des voies commerciales de la région. A
partir de cette date, divers événements, en particulier ’arrivée des Fang,
perturbérent le trafic sur le fleuve qui se réorienta vers les voies de I’intérieur
allant vers I’ouest et vers le sud.

214



C’est a partir de ce moment-1a que commencent les migrations des Nzébi
qui sont connues par les récits des voyageurs comme MIZON (MIZON L.,
1885), et par les enquétes que j’ai menées en remontant les généalogies des
informateurs. (DUPRE G., 1972). Ces migrations se produisirent entre
Louessé a I’est et Nyanga a I’ouest. Dans ce couloir, peu avant 1900,
I’occupation est relativement dense et j’ai pu dénombrer, au sud de Mayoko,
soixante-treize villages nouvellement installés.

Avant le XIXe siécle

Les migrations du XIXe siécle utilisérent des routes commerciales
connues bien avant la coupure de I’Ogooué par les Fang. Ce ne sont
certainement pas celles durant lesquelles se produisirent les événements
inscrits dans le site de Mingangha. En conclusion a I’étude céramologique
des poteries, Bruno Pingon avance la période plausible de 1700-1850 pour
leur dépdt. La datation par le '*C de Jean-Frangois Saliége situe cette action
un peu plus t6t vers 1650-1775. Quelle que soit la prudence avec laquelle il
convient de considérer ces datations, c’est plutot de période plausible dont il
faut parler plutot que de dates. Cette période est a situer au cours du XVllle
siecle, sans plus de précision. Cette estimation va dans le sens ce que
propose le Dr. Miletto pour le Haut-Ogooué comme « des approximations
historiques et géographiques ». Selon lui: « Il y a environ deux siécles,
(c’est a dire vers 1750), les Bakota étaient les seuls habitants de la région
qu’ils occupaient en entier en laissant toutefois a peu prés vides les savanes
de I’est. C’est vers cette époque que les premiéres vagues de Douma seraient
arrivées ou plutdt auraient traversé la région: Baouandji, Batchangui,
Bandzabi et Badouma se souviennent d’avoir habité au dela de I’Ogooué,
loin vers le N-E (MILETTO, 1951, 27-28). »

Le XVllle siécle est inaccessible a la tradition orale entretenue par les
Nzébi. 11 faut aller chez les Téké voisins (23) ol un « travail de comparaison
mené sur 13 généalogies a permis de remonter jusqu’au début du XVIlle
siécle (DUPRE MC, 1989, 137) ». 11 faut remarquer que ces généalogies sont
celles de « héros », c’est-a-dire de personnages remarquables a des titres
divers dans I’histoire des Téké alors que I’on se trouve, par ailleurs, « dans
une société ou I’on arrive généralement aux temps immobiles dés que I’on
dépasse la troisitme génération (DUPRE MC, id) ». L’estimation la plus
ancienne est liée 3 Mobié, le célébre conquérant venu de I’Est puisqu’il
s’agit de Madzu Mobié et de Ngubulu Mobié deux de ses fils. La profondeur
généalogique exceptionnelle est liée a ’existence de griots au service du
pouvoir politique. Méme avec le soutien de cette institution, la date la plus
éloignée reste floue : le début du XVIlle siécle est plutot la période ou le
héros fondateur est en mesure d’assurer sa succession dans tout le pays. Le
bouleversement qui déclenche son arrivée est antérieur, sans que I’on puisse
envisager une datation plus précise. Le hiatus entre mémoire et histoire se

215



creuse seulement un peu plus loin dans le passé (DUPRE MC, id). Jan
Vansina ne dit pas autre chose lorsqu’il parle de floating gap.

Lorsqu’on remonte dans le temps, un fossé apparait qui marque une
interruption dans le cours de I’histoire. Les informations plus anciennes, qui
se font plus abondantes, se rapportent ensuite aux traditions des origines. Ce
fossé, ou hiatus, « n’est pas toujours évident pour les membres de ces
communautés, mais il est remarqué sans erreur possible pour le chercheur
(VANSINA J., 1985, 23) ». Dans les récits obtenus, ce fossé se creuse a la
troisiéme génération quelle que soit la date du passage de I’enquéteur. 1l est
ainsi dit « flottant » (24).

La troisiéme génération représente aussi chez les Nzebi la profondeur
généalogique maximale. Cela se manifeste de fagon évidente par la
nomenclature ivila qui congoit le grand-pére et le petit-fils 4 une méme
génération. La répétition des noms des personnes tout comme celle des noms
de lieux vient compléter cette compression des générations.

Le hiatus entre mémoire et histoire est vécu sur le mode de la continuité
par ceux qui sont directement concernés. Quelques exemples montreront
avec quelle aisance il est franchi dans le quotidien.

Ibassa Jean, habitant de Boupanda, né vers 1925, évoque son pére et son
grand-pére paternel, tous deux forgerons. Son grand-pére, dont il porte le
nom, est né, me dit-il, au bord de ’Ogooué juste apres sa traversée qui a
suivi la guerre de Koto.

Lorsqu’il était enfant, Pierre Ndombi a eu en sa possession un couteau
trés usé, grossiérement martelé, conservé pieusement par sa grand-meére
maternelle qui a été forgé a la génération de Dya Mavada Mabumunu.

Nyangadoumou Faustin me parle de Lekiya un homme de son lignage.
Situé a trois générations au-dessus de lui, il aurait fondé avec Bunzanga le
village de Kokekhha.

Lors du mikundukhu observé a Nzima (voir la Quatriéme partie), le
hiatus est franchi allégrement par les muyambili qui s’affrontent. Par
exemple, pour se dérober aux questions pressantes sur les causes du déces de
Musembi, Mboyimbala attaque en mettant sur le tapis I’épineuse question de
la place de Nyimbi. Ce qui ouvre tout un débat sur I’histoire au temps des
dya auquel le mbanza, modérateur, vient mettre fin.

Pour conclure: L’étude des poteries trouvées a4 Mingangha et les
datations par le '*C de la matiére organique qui s’y trouvait ne peuvent pas
donner une date précise aux événements de Mingangha. Mais elles nous
permettent de désigner une période probable ou ils se sont produits et de
s’affranchir ainsi des limites de la mémoire (25).

216



EN GUISE DE CONCLUSION

Dans Un ordre et sa destruction dont le manuscrit fut achevé fin 1977
j’écrivais :

« Le chemin de fer COMILOG n’est qu’un épisode, le dernier en date et
le plus perturbateur, des contacts de la société nzabi avec la société
capitaliste. Déja une autre époque s’annonce. Le chemin de fer
Transgabonais dont le premier trongon (...) est en construction fera perdre a
la voie COMILOG sa fonction premiére de transport minéralier et avec elle
probablement une partie des emplois qui y sont attachés. Par ailleurs, les
entreprises forestiéres (...) risquent aussi de déserter la région et de se
reporter ailleurs au gré des créations routiéres et ferroviaires. Une fois de
plus la société nzabi aura été laissée pour compte des calculs de rentabilité,
des cours mondiaux et de la politique économique des grandes puissances
(285). »

La construction du chemin de fer Transgabonais fut achevée en 1986 et le
chemin de fer COMILOG cessa ses activités le 31 octobre 1992 et ses 867
travailleurs furent licenciés.

Jécrivais aussi: «La route Mosendjo-Mbinda, essentiellement
entretenue par la COMILOG, risque, d’ici quelques années avec |’utilisation
du Transgabonais pour |’évacuation du manganése, de connaitre une
désaffection et par conséquent une dégradation rapide qui replongera les
villages nzabi dans leur isolement (288). »

Il y a une dizaine d’années, la route était si dégradée que les camions,
pour éviter les trongons les plus périlleux, devaient rouler sur I’ancienne voie
ferrée.

Le chemin de fer, a I’origine de ce livre, a donc cessé son activité et
Mboundou-Mboundou, I’homme errant, qui m’ouvrit des chemins vers le
savoir des Nzébi en fut sa victime. Et moi, je viens de vider mon sac, mon
pengé comme diraient les muyambili.

Ainsi s’achéve I’étude de I’impact du chemin de fer du manganése.

Viverols, 30 novembre 2018

217






NOTES

1 (page 11) — La COMILOG, Compagnic miniére de IOgooué, fut constituée pour
I’exploitation du gisement de manganése de Moanda au Gabon qui commenga en 1962.

2 (page 11) — Le CFCO, chemin de fer Congo-Océan, construit de 1923 & 1933 relie
Brazzaville au port de Pointe-Noire.

3 (page 11) — Pierre-Philippe Rey et moi-méme étions depuis peu chercheurs 3 ’ORSTOM,
Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer devenu en 1998 I’IRD, Institut
de Recherche pour le Développement.

4 (page 16) — George Dévereux qui a produit un des rares ouvrages consacrés au sujet a trés
justement intitulé son livre “From anxiety to method*.

5 (page 17) — Mes rapports avec Doumangoye illustrent bien la fragilité des informations
recucillies par |’ethnologue. Ce n’est qu’en 1970 que je prétais toute I’attention qu’il
convenait & un passage de la volumineuse monographie qu’Andersson a consacré aux
Kota : “quelques jours plus tard, dans le village nzabi de Mupélo, je vis sur la maison du chef
une porte joliment décorée d’une téte humaine grossiérement stylisée (rappelant un peu les
tétes des images des ancétres chez les Kuta) et ornée dans le bas de deux serpents, en relief,
joliment peints et dont les tétes se touchaient ; sur une autre maison il y avait également une
porte avec seulement deux serpents encore plus gros. L’artiste s’appelait Ndo Mangoyi, et il
était le seul sculpteur du village & pouvoir exécuter de semblable travaux* (ANDERSSON E.,
1953, 84). Le village dont il est question ici est celui du chef de terre Moupélo, c’est a dire
Dziba-Dziba ou je fis plusieurs séjours. Ndomangoyi avait été mon voisin ; paralysé il passait
toute la journée dans sa maison et souvent le soir venu je lui rendais visite et nous bavardions
ensemble. Doumangoye m’apprit I’'usage des plantes & sel, mais & aucun moment il ne me
parla de son activité ancienne de sculpteur et j’¢tais bien en peine, 2 ce moment-13, d’imaginer
que des motifs sculptés avaient pu décorer les portes de Dziba-Dziba trente ans auparavant.
Doumangoye André est mort au début de mars1970.

6 (page 25) - Les plantes a sel, sauvages ou cultivées sont brillées aprés séchage et leur cendre
recueillie est conservée pour saler les aliments. De nombreuses plantes sont utilisées pour
produire ce sel appelé itumbu a la différence de mungwa, le sel marin. La plupart sont des
plantes herbacées comme le mubono, le boka, et le kumunu qui poussent spontanément ou qui
sont plantées sur sols humides. On peut préciser itumbu sia mubono, itumbu sia
boka...D’autres éléments végétaux peuvent étre utilisés comme le bois de Pandanus (itumbu
sia lefupu), les écorces de bananes plantain (itumbu sia leko) et les fleurs méles du palmier a
huile (itumbu sia mwengé). Ce grand nombre de plantes 3 sel utilisées par les Nzébi ne doit
pas faire oublier que le sel ainsi obtenu ou prédomine le potassium n’a ni le méme godt ni les
mémes répercussions métaboliques que le sel marin et ne peut donc totalement s’y substituer.

219



Alors que I’'usage du sel marin est aujourd’hui général, le sel végétal est tout spécialement
utilisé pour la préparation de la péte de graine de courge. De vieilles femmes sans ressources
n’utilisent que ce sel.

7 (page 39) - Le léopard ou panthére d’ Afrique est ’'une des huit sous-espéces de Panthera
pardus pardus. C’est par le terme de panthére que cette espéce est désignée par les Congolais
et les Gabonais et ¢’est ce terme qui sera utilisé dans ce texte.

8 (page 129) - La séniorité par la naissance est décrite par ibutu. lvonda s’applique en plus a
celui qui est remarquable par son savoir. Ngu a mutu, textuellement, la mére-personne,
distingue I’homme qui a une nombreuse descendance. Le vocabulaire ne manque pas, non
plus, pour décrire I’infériorité. L’ainé d’une fratrie décrira ses fréres et sceurs comme des
ngébé (pl. bangébé), des petits. ltsana est ’homme sans descendance et tsana est 1’orphelin.
Lekika est sans famille. Celui qui ne sait pas discuter ou qui ne travaille pas, un pauvre type,
est un ituku ou itsembi.

9 (page 131) - Cette contrainte avait été soulignée par Maurice Godelier 4 propos des Mbuti
étudiés par Colin Turnbull. (GODELIER M. ,1973).

10 (page 131) - Un seul filet n’a pas d’usage pour la chasse. On peut voir quelquefois un filet
utilisé dans les villages pour protéger des volailles les arachides et les graines de courge
pendant leur séchage. Les filets étaient des biens qui pouvaient figurer dans la dot et y étaient
considérés a |’égal des masses et des masses-enclumes comme des “grands biens.

11 (page 132) - Il existe plusieurs sortes de chasse selon leur durée et selon la nature du
gibier. Dans la chasse au gibier ordinaire, antilope, gazelle, porc-épic, on distingue les
grandes expéditions de saison séche qui peuvent durer une ou deux semaines des parties de
chasse & partir du village qui ne durent qu’une journée. Il existe aussi des chasses adaptées a
un milieu comme la chasse au porc-épic dans les rochers et des chasses adaptées a des
espéces, la chasse a I’écureuil, au singe, au cochon sauvage, au gorille. Dans chacun des cas,
les particularités de la chasse portent sur la longueur et le nombre des filets, sur la forme de
I’enclos, sur la technique de rabattage, sur I’attribution des postes. Par exemple, pour la
chasse au gorille, le filet en corde €paisse a un métre et demi de haut et ne dépasse pas une
quinzaine de métres de long. La longueur moindre de ce filet est & mettre en rapport avec
I’agressivité du gorille traqué qui exigeait un grand nombre de chasseurs autour de I’enclos.
Une soixantaine d’hommes venant de plusieurs villages étaient nécessaires.

12 (page 140) — Le RP de Chalendar a enregistré ce spectacle et en a donné une transcription
(Voir la bibliographie).

13 (page 140) - Initialement j’avais donné au mot letakhu le sens de vagin. Ce qui m’avait été
donné par un informateur. Godefroy Nzengué me précise que letakhu signifie simplement
début ou commencement et que le sexe féminin est désigné par péné ou mukukutu.

14 (page 141) - H.G. Gadamer (2001) a précisé ce qu’on pouvait entendre par le
commencement :

“ 11 pourrait étre ici nécessaire de noter, en le précisant, que quelque chose n’est jamais
commencement qu’en référence 4 une fin ou & un but. Entre ces deux termes, commencement
et fin, il existe une relation indissoluble. Le commencement inclut toujours aussi la pensée de
la fin. Quand on n’indique pas & quoi se rapporte le commencement dont on parle, on dit
quelque chose qui n’a pas de sens. La fin détermine le commencement et on entre ainsi dans
une longue série de difficultés. « (p.20)

220



“Mais il y a encore une autre signification du terme de “commencement®, celle qui, & mon
sens est pour nous la plus féconde et la plus appropriée au but que nous poursuivons. C’est en
parlant, non pas de ce qui commence, mais de ce qui n’en est qu’au commencement, que je
formule cette signification : n’en étre qu’au commencement, ¢’est ne pas étre déterminé dans
tel ou tel sens, dans la direction de telle ou telle fin et par telle ou telle représentation... (p.
23)

Ce deuxiéme sens est celui du récit de Koto qui relate une histoire qui n’en est qu’a son
commencement et dont la suite n’est pas déterminée.

15 (page 143) - A I'origine le mot dot désigne, dans les sociétés européennes, les biens que
I’épouse apporte & son mari. Pour les biens apportés par le mari les ethnologues utilisent
généralement I’expression de compensation matrimoniale. Cependant le terme de dot est
passé dans 1’usage courant en Afrique et c’est celui-ci qui est utilisé ici.

Les Nz¢bi gardent le souvenir d’un temps ou la dot était constituée de pagnes de raphia, de
filets de chasse et de petit bétail. L’introduction du fer est reconnue comme la conséquence
des échanges commerciaux avec les métallurgistes tsengi. De la méme fagon, les
marchandises européennes, le sel en particulier, venues par les circuits de la traite furent
introduits dans la dot.

Dans les années 1900, une dot pouvait comporter quatre masses et masses-enclumes et de
cinq paquets de haches qui pesaient une trentaine de kilogrammes de fer ce qui représentait
environ dix fois la quantité de métal utilisé pour I’outillage courant d’un homme ou d’une
femme.

Les nzundu sont d’abord des outils de forgerons. Ce sont des masses, nzundu matolo et des
masses-enclumes, nzundu musoto. Ce sont les mémes outils qui figurent dans la dot a
condition de ne pas comporter de trace d’utilisation. Les haches de la dot rassemblées par
paquets d’une dizaine rappellent par leur forme les haches utilisées pour I’abattage. Elles s’en
distinguent par le poids qui est deux fois moindre, par une décoration par petits traits
(lékumbi) et aussi par un tranchant plus court et non aiguisé.

16 (page 148) - Je n’ai recueilli que trés peu de détails sur la fagon dont se faisait cet
apprentissage. Un informateur me dit qu’il procédait par degrés correspondant & des épisodes
de la narration. 11 semble que, & partir de Koto, les étapes de I’apprentissage allaient en
remontant dans le temps de I’histoire nz¢bi. Ainsi Koto aurait é&é la premiére étape d’un
parcours qui aurait conduit ensuite a la traversée de la riviére Ibwanga, puis de la riviére
Ibwanga & Léyokho et enfin de Léyokho a Kana ol les sept fils sont nés.

17 (page 149) - Letodi est ce qui confere une identité, c’est un signe de grandeur.

18 (page 150) - Les instruments & friction, en Afrique centrale, sont fréquemment tenus
secrets. Leur sonorité est associée & la voix des ancétres ou d’animaux et ils interviennent lors
de cérémonies initiatiques comme chez les Kuba ou pour inviter la population & des réunions
politiques, comme chez les Hungan. Anne Damon-Guillot, ethnomusicologue, maitre de
conférences & 'université Jean Monnet de Saint-Etienne a bien voulu rechercher auprés de ses
collégues, Emeline Lechaux et Rémy Jadinon des informations sur cet instrument. Qu’ils en
soient tous remerciés ici.

19 (page 152) - La pratique qui consistait & sacrifier un Pygmée se retrouvait aussi chez les
Téké Nzinéké lors de ’avénement d’un mubiale.

20 (page 153) - Dans la région de la Sangha les femmes pygmées sont particulidrement
recherchées pour leur exceptionnelle fécondité. 1) n’est pas impossible que ce soit pour cette
raison qu’on les trouve aussi fréquemment dans les récits de constitution des nzo (G. DUPRE,
1972).

221



21 (page 159) - Peu nombreux sont les auteurs & s’interroger sur cet axiome 4 la base de tous
les travaux des ethnologues. Gérard Mendel est un de ceux-ci : “le pouvoir social - dans toutes
les sociétés primitives dénombrées - appartient aux hommes exclusivement. Le préalable &
I’échange des femmes par et entre les hommes est I’absence de pouvoir des femmes. En cette
inégalité nous parait se situer le vrai mystére - oublié et occulté - de I’Ethnologie classique et
moderne. La « Régle par excellence » n’est pas la prohibition de I’inceste, elle est la
domination politique des femmes par les hommes. “ (G. MENDEL, 1977, 219). “ La grande
question de I’Ethnologie, le plus souvent non posée, nous parait donc concerner le seul
phénoméne universellement constaté: le pouvoir social appartient exclusivement aux
hommes adultes, et, dans la réalité & une minorité d’entre eux ou & une minorité de vieillards*“
(id, 227).

Je lus son livre alors je venais d’achever le manuscrit de “Un ordre et sa destruction. Je lui
écrivis pour lui dire que je partageais les mémes positions. Je n’eus aucune réponse. Il était
probablement passé 4 un autre sujet.

22 (page 185) - Mingangha est un des sites remarquables de la zone Congo-Gabon qui sont
donnés dans les récits des peuples de la région comme témoins du passage des groupes en
migration, de leur rencontre ou de leur dispersion comme le site d’Amayamokini ou
Meélokima, le mont Ngouedi ou les éminences de Mbinda et Boudinga. Au Gabon, dans la
vallée de 1’Ogooué, d’autres rochers qui portent des gravures ont été étudiés par Oslisly et
Peyrot (1993) et Clist (1995, 184-197). Un examen attentif des rochers de Mingangha pourrait
révéler aussi des gravures.

23 (page 215) - Ces Téké voisins des Nz2bi figurent dans la littérature sous différents noms :
Téké de ’ouest pour M. Soret, Téké Tsayi pour MC Dupré. Ils furent les créateurs du masque
kidumu. Aujourd’hui on les identifie comme un groupe de la Fédération des Batéké sous le
nom de Téké de forét.

24 (page 216) - Dans son livre Jan Assman (2010, p.44) donne une bonne traduction de la
définition par Jan Vansina du floating gap : “ Qu’ils émanent de groupes ou d’individus, les
récits d’origines illustrent tous, & des stades différents, le méme processus. Quand on
considére globalement le corpus qu’ils forment, on discerne en général une tripartition. Sur le
passé récent, d’abondantes informations sont disponibles, qui se raréfient & mesure qu’on
remonte dans le temps. En amont d’une certaine date les récits font une ellipse, ou se bornent
4 un ou deux noms cités avec hésitation ; nous tombons 12 sur un hiatus que j’appellerais “le
hiatus flottant“. Sur les périodes encore antérieures, on trouve a nouveau une profusion
d’informations qui sont les traditions concernant les origines. Ce hiatus n’est pas conscient
chez les membres des communautés en question, mais le chercheur ne peut manquer de le
relever. Dans les généalogies notamment, il arrive que passé récent et origines s’enchainent en
I’espace d’une seule génération.

La conscience historique ne travaille qu’a deux niveaux : le temps des origines et le passé tout
récent. Comme cette limite dans le décompte du temps se déplace avec les générations, j’ai
qualifié ce hiatus de “flottant* Vers 1880, la limite se situait vers 1800 pour les Tio du Congo,
en 1960 elle s’est avancée aux années 1880« (VANSINA J., 1985, 23).

25 (page 216) - Ce qui se produit & Mingangha ouvre sur une lecture historique du savoir des
muyambili. La réalit¢ historique de ce qui s’y produit ne signifie pas qu’il en va de méme
pour tous les autres épisodes des récits nzébi. Mais les événements de Mingangha sont une
incitation a considérer les récits claniques dans leur rapport & I’histoire. On peut remarquer,
par exemple, dans le récit de Koto, que le manioc et ’arachide dont les débris qui descendent
la riviére intriguent si fort le Pygmée, sont des plantes d’origine américaine. Il en va ainsi
pour le mafs, la plante des Basanga. Ce sont toutes des plantes dont I’introduction par le
commerce de traite ne semble pas étre antérieur au début du XVIII*™e sigcle,

222



On peut remarquer aussi que le mets le plus valorisé réunit les graines de courge et le sel
végétal qui sont tous les deux des produits autochtones et donc antérieurs au sel de mer et &
I’arachide apportés par la traite.

On peut procéder de méme pour les sites évoqués dans les récits et le premier d’entre eux,
Koto. Le lieu du commencement semble étre sclon les différentes versions situé sur une
hauteur, peut-&tre dans une falaise et correspondre & un habitat troglodyte qui pourrait étre
identifié. D’autres sites remarquables, comme le rocher de Marimba ou Bunzanga afflite ses
machettes, pourraient étre localisés.

Dans le méme esprit on pourra procéder 4 une réévaluation de certaines actions décrites dans
les récits. Ainsi pour traverser le haut Ogooué et différentes riviéres les clans doivent donner
une personne & ceux qui en contrdlent le passage. Ce qui est de I'ordre du vraissemblable
quand on lit la description par Lamy de sa traversée de la Nyanga en 1894 : “Le 11 ao0t, nous
atteignons la vallée de la Nyanga, torrent impétueux qui roule avec fracas entre d’énormes
rochers. Un pont de liane de 30 & 40 m de long est jeté en travers. 1l est gardé par des gens
armés, qui en défendent le passage pour lequel il nous faut payer un droit de deux piéces
d’étoffe.“ (LAMY in REIDELL, 1903, 260-261).

223






BIBLIOGRAPHIE

AMBROSE S.H. & DE NIRO M.J. (1986) - Reconstitution of African
human diet using bone collagen. Nature, 319, p. 321-324.

AMBROSE S.H. & SIKES N.E. (1991) - Soil carbon isotope evidence for
Holocene habitat change in the Kenya Rift Valley. Science, 253, p.1402-
1405.

ANDERSSON E. (1953) - Contribution a I’Ethnographie des Kuta, 1. Studia
Ethnographica Upsalensis, V1, 364 p., 2 pl., 38 fig.

ASSMANN J. (2010) - La mémoire culturelle. Ecriture, souvenir et
imaginaire politique dans les civilisations antiques. Aubier, Paris, 372 p.

BENDER M.H. (1968) - Mass spectrometric studies of carbon 13 variation
in corn and other grasses. Radiocarbon, 10, p. 468-472.

BENDER M.H. (1971) - Variations in the 13C/12C ratios of plants in
relation to the pathway of photosynthetic carbondioxide fixation.
Photochemistriy, 10, p. 1239-1244.

BIKOMA F. (1997) — Eléments d’analyse et d’interprétation du mythe
nzeébi. Cahiers Gabonais d’Anthropologie. Libreville. p. 41-60.

BIKOMA F. (2004) - Socialisation de la femme accomplie chez les Ndzébi
du Gabon. Thése de doctorat. Université Paul Valéry, Montpellier.

BONNAFE P. (1973) - La féte de la vie et de la mort. Le miyali, cérémonie
funéraire d’un seigneur du ciel kukuya (Congo-Brazzaville). L’Homme,
Paris, vol. XIII, cahiers 1-2 p. 7-166.

BONNAFE P. (1973) - Nzo Lipfu, le lignage de la mort. La sorcellerie,
idéologie de la lutte sociale sur le plateau koukouya. Recherches
oubanguiennes 5, Nanterre, 345 p.

BRIDGEFORD A. (2005) - 1066. L’histoire secréte de la tapisserie de
Bayeux. Editions du Rocher, Anatolia, Monaco, 384 p.

CHALENDAR R.P. M. de (1981 et 1982) — Ivengili. Traditions sur les
origines des Banzabi. Racontées par Marcel Mayombo. Enregistrement
réalisé a Mbigou-Mughene. 144p. dactyl.

CLASTRES P. (1974) - La société contre [I’Etat. Recherches
d’ Anthropologie politique. Minuit, Paris.

COLOMB G. (1979) — Les sept fils de Nzébi. Un mythe cosmogonique des
Banzeébi du Gabon. Journ. Africanistes, Paris. 49, 2, p. 89-134.

225



COLOMB G. (1983) — Fragments d’une cosmologie Banzébi. Journ.
Africanistes, Paris. 53, 1-2, p. 107- 118.

CRAIG H. (1954) - Carbon 13 in plants and the relationships between
carbon 13 and carbon 14 variations in nature. J. Geol. 62, p. 115-149.

DELCOURT J. C. SS.p. (1966) - Au Congo-Frangais, Monseigneur Carrie
(1842-1904). Evéché de Pointe-Noire, 2 t., multigr.

DELEUZE G. et GUATTARI F. (1980) - Mille plateaux. Capitalisme et
schizophrénie 2. Les éditions de Minuit, Paris, 647 p.

DEMOULE J-P sous la direction (2007) - La révolution néolithique en
France. La Découverte, Paris, 180p.

DESCHAMPS H. (1962) — Traditions orales et archives du Gabon. Berger-
Levrault, Paris, 172p.

DEVEREUX G. (1989) - De I’angoisse & la méthode dans les sciences du
comportement. Flammarion, Paris, 474 p.

DOWNTON W. J.S. (1971) - Adaptative and evolutionary aspects of C4
photosynthessis. In: Photosynthessis and respiration. HATCH M.D.,
OSMOND C.B. and SLATIER R.O. Wiley Interscience, ed, New York, p.
3-17.

DU CHAILLU P. (1868) - L’ Afrique sauvage. Nouvelles excursions au pays
des Ashangos. Michel Lévy fréres, Paris, 412 p.

DUPRE G. (1972) — Le commerce entre sociétés lignagéres : les Nzabi dans
la traite a la fin du XIXe siécle. Cah. Et. Afr., Paris, n°48, vol. XII, 4, p.
616-658.

DUPRE G. (1973) - Projet de développement de la culture du cacaoyer dans
la région de la Sangha. Etudes géographiques et sociologiques. Tome II,
Sociologie. ORSTOM, Brazzaville, 81 p. multigr.

DUPRE G. (1976) - La chasse au filet chez les Nzabi (République Populaire
du Congo). Cah. ORSTOM, sér. Sci hum., Paris, X111, n°4, p. 343-355.
DUPRE G. (1982) — Un ordre et sa destruction. Anthropologie économique
et politique des Nzabi de la République populaire du Congo. ORSTOM,

Paris, 446 p.

DUPRE M-C. (1972) - La dualité du pouvoir politique des Téké de 1’ouest.
Pouvoir tsaayi et pouvoir nzinéké. Thése de 3°cycle, Lyon III, 2t.
multigr., 204 p. Microfiches Institut d’Ethnologie, Paris, n°78.01.84.

DUPRE M-C. (1981-82) - Pour une histoire des productions : la métallurgie
du fer chez les Téké Ngungulu, Tio, Tsaayi (République populaire du
Congo). Cahiers Sciences humaines, Paris, ORSTOM, XVIII, 2, p. 195-
223.

DUPRE M-C. (1989) - Généalogies de héros chez les Téké tsaayi du Congo.
Madison, History in Africa, 16, p. 137-165.

DUPRE M.C. et PINCON (1997) - Métallurgie et politique en Afrique
centrale. Deux mille ans de vestiges sur les plateaux batéké. Gabon,
Congo, Zaire. Paris, Karthala, 266 p. Ouvrage publié avec le concours
du CNRS.

226



DUPRE M-C. et FEAU E. (1998) - Batéké, peintres et sculpteurs d’Afrique
Centrale. Catalogue de I’exposition du méme nom, RMN, Paris, 229 p.
DURKHEIM E. (1960) - De la division du travail social. P.U.F. Paris, 416

p.

EVEN A. (1937) - Les confréries secrétes chez les Banbamba et les
Mindassa d’Okondja. Bull. Soc. Rech. Cong., Brazzaville, n°23, p. 31-
113.

GADAMER H.G. (2001) — Au commencement de la philosophie. Pour une
lecture des Présocratiques. Le Sewil, Paris, Traces écrites, 157 p.

GODELIER M. (1973) - Horizons, trajets marxistes en anthropologie,
Maspéro, Paris.

GUILLOT B. (1967) - Le pays bandzabi au nord de Mayoko et les
déplacements récents des populations provoqués par I’axe COMILOG.
Cah. ORSTOM, série Sci. Hum., vol. IV, n°3-4, p. 37-56.

GUILLOT B. (1969) - Note sur les anciennes mines de fer du pays nzabi
dans la région de Mayoko. Cah. ORSTOM, série. Sci. Hum., vol. VI, n°2,
p- 93-99.

GUILLOT B. (1970) - Le village de Passia. Essai sur le systtme agraire
nzabi. Cah. ORSTOM, série. Sci. Hum.,vol. VI, n°1, p.47-90.

GUIRAL L. (1889) - Le Congo Frangais. Du Gabon a Brazzaville. Plon,
Paris, 322 p.

GUTHRIE M. (1953) - The Bantu languages of Western Equatorial Africa.
Oxford University Press, 94 p.

HATCH M.D. & SLACK C.R. (1966) - Photosynthesis by sugarcane leaves
new carboxylation reaction and pathway of sugar formation, Biochem. J.,
101, p. 103-111.

HAYDEN B. (2008 a) - L’homme et I’inégalité. L’invention de la hiérarchie
durant la Préhistoire. CNRS Editions, Paris, 160 p.

HAYDEN B. (2008 b) - Naissance de I’inégalité. L’invention de la
hiérarchie. CNRS Editions, Paris, 159 p.

JACQUOT A. (1966) - Essai de systémisation de la graphie pratique des
ethnonymes du Congo. ORSTOM, Centre de Brazzaville. 21p. multigr.
JEAN S. (1964) - Région économique de la Ngounié-Nyanga. Etude

sociologique. BDPA, Paris, 58 p. multigr.

JEAN S. (1975) - Les jachéres en Afrique tropicales. Interprétation
technique et fonci¢re. Mém. Inst. Ethn., Musée de L’Homme, Paris, XIV,
168p.

JEZEGOU M-P. et CLIST B. (1991) - L’Age du fer ancien, Gabon. Aux
origines de I’Afrique centrale. In LANFRANCHI R. et CLIST B. eds,
CCF/CICIBA, Libreville. p.209-212.

KOCH H. (1968) - Magie et chasse au Cameroun. Berger et Levrault, Paris,
271p.

LERMAN J-C (1974) - Les isotopes du carbone: variations et leur
abondance naturelle. Application aux corrections des datations

227



radiocarbone, a I’étude du métabolisme végétal et aux paléoclimats.
These Doc. Etat, Université Paris Sud, 159p.

LEVI-STRAUSS C. (1967) - Les structures élémentaires de la parenté.
P.UF., Paris, 591p.

LIBBY W.F. (1995) - Radiocarbon dating. 2°™ é&dition. University of
Chicago Press.

MACLATCHY A. (1936) - Etude sur la subdivision de Mimongo.
Bibliothéque ORSTOM, Brazzaville, 87p. dactyl.

MACLATCHY A. (1945) — L’organisation sociale des populations de la
région de Mimongo (Gabon). Bull. Inst. Centrafr., vol 1, 1, p. 53-86.

MANIMA MOUBOUHA A. (1987) - A propos des recherches
archéologiques sur la métallurgie du fer et du cuivre en République
Populaire du Congo", Nsi, Brazzaville. n°1, p.3-5.

MENDEL G. (1977) — La chasse structurale. Une interprétation du devenir
humain. Payot, Paris, 346 p.

MERVE van der N.J. & VOGEL J.C. (1978) - 13C content of human
collagen as a mesure of prehistoric diet in woodland North America.
Nature, 276, p. 815-816.

MILETTO Dr. (1951) - Note sur les ethnies de la région du Haut-Ogooué.
Bull. Inst. Et. Centr. Brazzaville. Nouvelle série n°2, p. 19-49.

MIZON L. (1885) - Les routes du Congo. Etudes sur ’Ogooué. Rev. Mar.
Col, t. XXXVII, p. 461-481.

NGOMO Th. (1984) — Contribution a I’histoire des Tsengi. Mémoire de
Maitrise, Université Omar Bongo, Libreville, 101 p.

NOVIKOFF A. (1970) - Etude des horizons superficiels. Leurs relations
avec les horizons d’altération. L’altération des roches dans le massif du
Chaillu. République populaire du Congo. Cahier n° 8. Centre ORSTOM
de Brazzaville. multigr., Microfilm A 28526.

NZENGUE G. (2011) - Crises, contextes de crise et dynamiques
démographiques au sud du Gabon (Ngounié), 1926-1993. Thése de
doctorat, Université de Pau et des Pays de 1’ Adour., 513 p. multigr.

OBER J. (2017) - L’énigme grecque. Histoire d’un miracle économique et
démocratique (VI*-III° siécle avant J.- C.). La Découverte, Paris, 543 p.

OSLISLY R. PEYROT B., (1993) - Les gravures rupestres de la vallée de
1’0Ogooué (Gabon). Editions Sépia. 93p.

PARK R. & EPSTEIN S. (1961) - Carbon isotope fractionation during
photosynthesis. Geochim Cosmochim. Acta, 21p. 110-126.

PINCON B. (1984) - La céramique téké de la région de Zanaga (XIXéme-
XXeéme siécle). Mémoire DES Université Marien Ngouabi, Brazzaville,
247 p.

PINCON B. (1985) - Filles de Ngwumandzeli et Ngwumanbani, les potiéres
téké lali et ngwongwoni d’Inkia et Milimina. Cahiers Congolais
d’Anthropologie et d’Histoire, Brazzaville. 1.10, p. 33-43.

228



PINCON B. (1991) - Archéologie du royaume téké. In: Aux origines de
I’Afrique Centrale. LANFRANCHI R. & CLIST B. éd. CCF/CICIBA.
Libreville, P. 266-275.

PINCON B., LANFRANCHI R. & FONTUGNE M. (1995) - L’Age du fer
dans les régions téké (Congo, Gabon). Datations radiométriques et
interprétations historiques. Comptes-rendus de 1’Académie des Sciences
de Paris, 320, série 11, p. 1241-1248.

PINCON B (1997) - Pour une approche dynamique des productions :
I’exemple des céramiques du massif du Chaillu (Congo, Gabon) entre
1850 et 1910. Revue Canadienne des Etudes Africaines. 31, 1, p. 113-
143.

PINCON B. & DUPRE M-C (2000) - Céramiques congolaises : dynamique
des productions artisanales chez les Téké d’Afrique centrale. Arts du feu
et productions artisanales. PETREQUIN P., FLUZIN J, THIRIOT J. &
BENOIT P. éd. XX* Rencontres Internationales d’Archéologie et
d’Histoire d’Antibes. APDCA, Antibes, p. 287-300.

PINCON B. (2003) - Productions céramiques et milieux forestiers :
I’exemple congolais (1850-1910). Peuplements anciens et actuels des
foréts tropicales. Séminaire-Atelier des 15-16 octobre 1998, ERMES,
Orléans, p. 185-194.

REIDELL, Cdt (1903) - Le commandant Lamy d’aprés sa correspondance et
ses souvenirs de campagne (1858-1900), Paris.

RIGHOU IDE N. (2005) - Les Nzébi du Gabon des origines a 1915. Essai
d’étude historique. Thése de doctorat, Université Paris I, Panthéon
Sorbonne.

ROSANVALLON P. (2011) - La société des égaux. Le Seuil, Paris, 413 p.

SALIEGE J-F & PERSON A. (1991a) - Matiére organique des céramiques
archéologiques et datation par la méthode du carbone 14. In
RAIMBAULT M. & SANOGO K. ed. Recherches archéologiques au
Mali, p. 413-448.

SALIEGE J-F & PERSON A. (1991b) - Pates, dégraissants et chronologie :
contribution analytique a I’étude des céramiques d’Azelik. In BERNUS
S. et CRESSIER P. ed. La région d’Ingall-Teggida-n-Tessemt (Niger).
Programme archéologique d’urgence (1977-1981) — Azelik-Takkada et
I’implantation sédentaire médiévale. Etudes Nigériennes, 51.

SALIEGE J-F & PERSON A. (1994) - Sur la datation des céramiques
archéologiques de I’Afrique de I’Ouest par la méthode du carbone 14,
influence des paléotechnologies. Actes du colloque CNRS-UNESCO.
L ’objet archéologique africain et son devenir. Paris, p. 155-179.

SALLEE P. (1965) — Fiche d’enregistrement. Mythe d’origine. Recueilli a
Pana, district de Koulamoutou. ORSTOM, Archives culturelles du Gabon.
26p.

229



SALLEE P. (1965) - Fiche d’enregistrement. Mythe d’origine. Recueilli &
Koulamoutou auprés du chef de canton. ORSTOM. Archives culturelles
du Gabon. 10p.

SCHARTZ D., MARIOTTI A., LANFRANCHI R., GUILLET B. (1986) -
13C/12C ratios of soil organic matter as indicator of vegetation changes
in the Congo. Geoderma, 39, p. 97-103.

SHANK F.A. (1974) - Nzabi kinship, a cognitive approach. PhD, Indiana
University, Bloomington, 500 p.

STUIVER M. & PEARSON G.W. (1986) - High calibration of the
radiocarbon time scale, A.D. 1950-500 B.C. In Stuiver and Kra R.S. eds.
Proceedings of the 12th International 14C conference. Radiocarbon, 28,
p- 805-838.

STUIVER M. & RAIMER P.J. (1993) - Extended 14C data base and revised
calib 3.0 14C age calibration program. Radiocarbon, 35, 1, p. 215-230.
SUESS H.E. (1954) - Natural radiocarbon and the rate of exchange of
carbon dioxide between the atmosphere and the sea. Proc. Williams Bay

conf. September 1953, NAS-NSF Publ, 52.

TESTARD A. (2012) - Avant Ihistoire. L’évolution des sociétés, de
Lascaux a Camnac. NRF, Editions Gallimard, 549 p.

VANSINA J. (1973) - The Tio Kingdom of the Middle Congo. 1880-1892.
London, Oxford University Press, 586 p.

VANSINA J. (1985) - Oral tradition as History. University of Wisconsin
Press. 258 p.

230



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS .......cooiiieietieniniessessecresssrsssssssssssssessssssessnsssssasssessesssasesserasens 9
INTRODUCTION.........coierereemrrrrearesracesssnrensstessasssssassessosesssnsasessassssesssnsssesssessens 11
A TOTIZINE .......ertiierceneeceecsrerese s ccessesnsasssassasasnsasestrssnsssastssstssessasessssaces 11
AUJOUP™HUI ..ottt et s s easasesinsssnensass 12
L PlAN...rnriceerecerecectnecststese s reseeneessesastsse s tenssn st saosestesesentressnanarsesssssresans 12
Conventions de tranSCription...........ccocceeeeirrreriereriersseesessssnensresssesesssssesssesasaens 13
PREMIERE PARTIE
Mboundou Mboundou,
’homme errant ouvre des Chemins.........ccoocviemrrnrcenencninniccsniceieeesesesesenssesecsereres 15
1. Retour SUr 1€ terTain ............coevirerenirerecrieneesernnesierceessesessesasenssenasensesassessonenes 16
2. AVEC CEUX QUI SAVENL........coerereerrrrresereencrecnretararassesesessaencrsscscssatsasssassesesesenes 23
Nyangadoumou Faustin......... 24
Doumagni DENIS ........ccovriirinienmennenerennseriioreninsnasoneeesesssestosssssrsstnsassesasssesssasessessanonsses 28
PIErTe NAOMDI.....cveiriricc ettt s s e nenes 29
Les autres..........cocveveenenene 30
LeUr IdENtite...........covveeeeeiiciriciniseniernesseeseststetasesesesessssssssasasssssssssssonssesssssseresssssssseses 31
3. Les MUYAMDIli.......occeeememrenccrecerncnerreeneceeeasseassesereesesrarereseasssssnsaessscnsasasnearar 31
La formation : la mémoire et la parole .32
Maitre de la parole, maitre du clan : mbanza, muyambili, mutsundi .............ccccoruvunene. 35
Un SBVOIE fTBZHIE ....oucevireeecceccecneecescstesste e stessnesearaertosesssesssnene st sesssssasasesssssesnsens 36
4. Lie SAVOIT POUT LEITILOMNE. .........ceeereecnreceieecececrcsaranasncstocsenrararressasnsssssssssasassencacs 37
5. Production de I’espace clanique .........c..coovcerererecenrrnsiccnriscsicnnersresesasssresssenses 4]
Dispersion et mobilité dans I'eSPACE.......c.vieeeererenrrcnreriirsseisirinenee s e reseeseessaossensosseens 4]
L’armature matrimoniale 42
Les reperes du quotidien 44
DEUXIEME PARTIE
Le corpus : Koto, Les récits claniques, Les devises .........oocoveeececvcncnvrnnererneenenenens 47
L KOTO c.ceererreeectrresetsressresssasasesestenssasossssessosassasessssssassonsansressssanessstenesnssres 48
Lo AVANE KOO .......cuveecereeneccreenetneesiesanerssnasesssanassssastonsasssssssassasssassnpersosssssnsas 48
Nzembi 48
Manonzo reererenerasresses 49
Mikwéki selon Pierre Ndombi 49
Les trois Nz&bi selon Indeba...............cccen.n. 50
NZEDI AKANA...........coocerererrennerieserecasresstosessesrissessesssssssasssesestosssstssesssssassestpacesesssssseses 50
La naissance des fils de Nz&bi 50

231



L’acquisition du nom 50

De Kana 4 Koto - L’épisode de la hutte ouverte 51
Nzengé Mikungu 52
Les habitants de Koto 52
2. Le récit de Koto 54
Version A. Maclatchy 54
Version S. Jean 55
Version H. Deschamps 56
Version Lembomba 57
Version Itikha 59
Version Nyangadoumou 60
Version recueillie au nord de Mayoko 63
Autre version recueillie au nord de Mayoko 64
3. Le partage de Koto ........ RSP .65
Les femmes 65
Les plantes cultivées 67
Ndombi et le miel 67
Les courges et les Bavonda 67
Mubokha et le tabac (Doumagni) 67
4, ADPTES KOO ...ovvirerieienrereersessesseessesessessnsansssrosersessessassesanene 68
Les habitants de Koto 68
Les villages successifs des sept fils 68
La traversée de riviéres 69
Les dya. 69
Les clans et les animaux 70
Comment les Bavonda devinrent les parents de 1’éléphant. 70
Mwelé et le varan )
Les Mutata, 1a loutre et les poissons 71
Comment les Basumba adoptérent le perroquet 71
II. LES RECITS CLANIQUES .........ooicreeenriereerenerancsessanssnsssessssssessasssarsosssassssessans 72
A - Les récits de la lignée de Nzebi..........ccoccveenerrenreveernnecciencsnrenseesesenenesessnens 72
1 - BUKU et les MWANDA ... reseresentesaneresenessaseenssssatsssnasssasases 72
La folie de Buku 72
Buku et Ndumba Yombo 73
La naissance du clan des Mwanda (selon Lembomba) 74
La descendance de Mbenga 74
Bakhinzi 74
Kasa 74
Origine de la nzo Ingemba 75
Les nzo des Mwanda. 75
Ndumba Yombo 75
2 - MWELE et les MAKHAMBA . .76
Une formule : 76
Une autre formule : 76
Les surnoms de Mwélé 77
Mwél¢é et Nzengé Mikungu 77
La hutte ouverte (Nyangadoumou et Ndombi) 77
Les mokona des Makhamba . 78
Les nzo 78
Mwélé et I’oseille 78
3 - MOMBO ET KOMBOLO et les CLANS SEYI ET BAKHULL................. 78
Ceux de Matsinga 78
La hache de Kombolo 79

232



Ceux de MArimDba ...........ccoereeiieeeeeiiee et e re e cae e s esssaene e anesesssesasseansnans

Origine des Mirundi...........ccccveevveenrnveniersnererene
Mombo, Kombolo et les Basumba
Les relations généalogiques entre Mombo, Buku et MWEIE ...........coovvmvrrvcncicrrnccnene, 80
Les devises de MOMDO ........ccccovernverreineinnrneerentsnnnnonnnnnnsssinrssosesossronssessmsesssssssess 80
4 - BUNZANGA et les BASANGA ..ot scneesseseseresanensssesasens 81
Le surnom de Bunzanga erermereeeneentessenenrerantererrenane 81
L’héritage de Nz¢bi et les pouvoirs de Bunzanga. . 81
Les rapports de Bunzanga avec Ses freres. .......cccviiiirinnicrninienrniesisncsesssesenes 82
La constitution des maisons du clan des Basanga .............ccoceceeecverrrereerenrenen 84
LA NZO KUNQI ......cvrnreencsitnineccrnnernsresssssnssrsssnsssessssssssssssssssarsroseesssssessesesessssssssssassacses 84
Pourquoi ceux de Kundi se prétendent les premiers des Basanga 7 ..........cccocooeeninencnenee 85
La séparation de la nzo Mitakha teerertetene e tatere st ae st s et s e st e R et e s b e e nrensres 85
Lanzo Tsélé.........ccocrvrmrecrrnnnen 86
Lanzo Mayélé............rnnnniecsesesiienssenrsecsesssossssesssessesssons 87
LA NZO MUZINEA..........ccceerererirrreincnsneersessrsaseresssssssssssssstessesssessssssestesssssesesenssosesesssseses 87
Lanzo TSEIE EKNE..........oumiiiiirriiictnicn st e ensasaes 87
La NZO NEOMDO .....cveriereceeenrencnreeererseanssasaresesesscesesssssessssnssessssessssessesasnssnssnssssseseesens 87
La nzo MPOI0 8 MW ........cciiniiiicicrcraneretssiissesestsnseesecsseessstosssssassrencassosapaesassessen 87
La nzo Tsungi rereeeeresasaeesesteesnresaseeaeses 88
Lanzo KOYO NDENZE..........coooorimieirerreriereniececerseneasesnssessssesssessescseessssesassssessassesasencs 88
5 - NDOMBI et les MITSIMBA (Selon Pierre Ndombi) .......cccceevreecvnvnennenenes 88
Comment les gens de la nzo Ndulu furent obtenus a cause de la cithare 88
Origine du clan Mboma..............cccoevevrrvrnererserncnns
Le crocodile de MWEIE ..........ocoomnmrirericicrerernerirnneniecenesssnsssssososssossses
Les relations entre Mbundu et MitSimba...........c.ovuiiceveerccmrnnnnreersiiiseneneseresnssssssons
6 - NYIMBI et les MBUNDU...........coorrreeeerecnertiienenenesesenencssessssssessnssseses

B - Les récits de la lignée de Mbeéli ou Bangela
Divergences et CONrAdiCLIONS. ............ccciesisirisinnreccerinresisssiesisisisseensesesesesens
La descendance de Bangela.......,....coocccecnnnniiiiinenccrninnniniisccresesssssens 93
La descendance de Mbeli ...........ccrvrniirneerrnnnininiensnsenesnsesnsssssssnesessseressens 93
1 - TSEKUMBU et les BAVONDA............cociemmemeerrinrnesiisnsessessnsnnsnsanssesssne 94
Origine de TSEKUMDU ........covrevririrercrecrenrrecresescseessesessnesssssssosssessessasesones 94
Les nzo des Bavonda............covueeevenecneosiicsinensnesnnssssnnsssosssonsiesssesnssssssessssses 95
2 - MITOLO et MAKHENLZL............ureerecirnterierentrcersseessssesessssresessasssanesens 95
3 - L’ORIGINE DE LA METALLURGIE............cciirrrrccrreereereeereseennenens 96
3 - NDINGA LESOMBO ET LES CLANS INGUNGU, LOMBO ET
LOAMBA ... ecrertrrereetestsestssnssesesseeassssssesssssasnssesasssssesasssassnssssssasosses 97
Ndinga Lesombo dans sa généalogie . reeorenesnrnreeen 97
La guerre contre les Obamba...................... “ 97
Que signifie Bangela ?.......cocovivcecevcvenenennrsssennsicnnenene 98
La séparation des Bavonda et des INGUNGU.........cccrururrrerereeneereseenccnseessnssonesessssseses 99
Bavonda et Makanda ............ccemiininiinnininiinneessesnesssssssssisessescsssssesssssessses 99
Nzondo et les Ingungu .........c.evvvininicrerinnrincnrinsicsiisens 100
Kukiti appelé aussi dya Poto rreresstesesnneasaesreesases 100

IIL LES DEVISES........oerecreccrrevecerennnese s sanessresssssassssssssssscsonesseosssssasssasnase 101

1. La ZloIre des Clans ........c..c.ccecerererirererernsencessmomsecsscsnsssssrasnaesesasssnessessasnsnssseess 101

2. Les devises des descendants de Nzébi (Lekumu labota Nzebt) ...................... 101
Buku et les Mwanda .........c...c.coceerrrennnnn. 101
Mwél¢ et les Makhamba rertoenenenenrnas 103
Mombo et les Seyi .......coenen. sttt asannn 104
Kombolo et les Bakhuli 107




Bunzanga et les Basanga

Ndombi et les Mikhala, Siongo et Mitsimba

Ndombi et les Baboma

Nyimbi et les Mbundu

3. Les devises des descendants de Bangela (Lekumu la bota Bangela) ....................

D’aprés Lendoyi

TROISIEME PARTIE
Kumbu tsomi : Mé !
Le premier nom : Moi !

ou les déclinaisons de ’égalité ..............cercrrirerunee.

1. Une histoire et des instruments politiques.........

Un savoir toujours en construction
Les séquences de I’histoire

Formules et proverbes.

2. De Kana a Koto, de ’égalité premiére 3 1’égalité des chasseurs
3. La chasse au filet ou 1’égalité nécessaire

1. La technique

2. Les disparités de la technique et leur compensation

3. L’égalité des chances

4. L’égalité comme horizon politique

4. Koto, le commencement d’une histoire

1. Un savoir ouvert et partagé

.............

2. Au commencement de la société

5. De Koto & Kokekha : I’égalité des clans par I’échange des femmes. .............

1. Koto opére une coupure

2. Les dya maitres des clans

3. L’invention de la dot

4. Les femmes et la connaissance

6. Aprés Kokekha et la dispersion................ocoininces

1. L’impact de la traite esclavagiste

2, L’endogamie clanique : le retour du mariage avec la sceur
7. Le savoir des hommes ...................

1. Les devises

......

2. La société du Nézkho

3. Les repéres du quotidien

8. L’identité clanique, dernier avatar de 1’égalité

1. Le Pygmée et les Sept

2. Larencontre de deux histoires

3. Le secret comme moyen de I’identité clanique

9. Une société égalitaire ?

1. La société nzebi est-elle égalitaire ?

2. Une richesse sans propriétaire

3. Des objets immatériels : le temps des hommes, la dépendance des femmes............

4. Un horizon politique

234

110
112
115
117
119
119

123

124
124
125
127
129
131
131
133
135
137
139
139
140
141
141
141
142
144
145
145
147
148
148
149
150
151
151
152
154
156
156
157
158
160



QUATRIEME PARTIE
Mikundukhu et Mbomo, Le Savoir €n aCtIONS .......c.ceeviiivimiermienereneereeeesneessessssees 161

1. Le savoir a une existence SOCIAlE..........couvivirerevereriiesenrssnsnieeivessssessssesseses
1. Le maintien de I’espace clanique
2. La reproduction du savoir....................
2. Renouveler I’alliance : Le MIKUNAUKRU ...........c..covrvrreririveninrennensesreresnesnens
Mikundukhu et Ikumbu ..................
Le mikundukhu offert pour Musembi 4 Nzima en juin 1967
Réparer la trame matrimoniale...........cccoceeueinvnnvncercrrrcannnnns
La confrontation des savoirs....
3. Restaurer I’ordre des clans : 1€ MBOMO .........ccveereviveciereerinnrrenierereeressessseeens
1. MiKundukhu €t MBOMO...........cceioverirenrinneeieneereeiiiserestesrsentssnesersssessessesnsssnssssersasnse
2. Le mbomo : une lutte sans merci
4. Maintenir PUNItE dU SAVOIT ........cccvvevieveirerininerissrssssesseessossessessossessessessessoss
5. MAUFISEr € tEMPS .....covvueerrrrrecreriencriesinstnrssisssresssssssissssssssnersseseasssssssssessorasens

CINQUIEME PARTIE
Avec Bruno Pingon et Jean-Frangois Saliége
Nutu Mingangha, Archéologie d’un choix politique............cccccceeeecnununsn. 183

1. LA AECOUVEILE ......oeeeerenenrcenetrieneesereneeesesteseesersasesssconsassssssesnsssansnsarssnesas 184
2. Un site remarquable..............ocoviviniiiiinicccciiniiist e srsasisenn 185
3. DS TECIES ....vecirereirrerrerieesreeneesrsestsrsersrassssssnssssenaetenencrorsasasssssasssersssntsossesesaenss 186
L U PIEMUCT FECH ...t bess e nbnsssasaeaes 186

2. Un autre récit ....c.cvureeinmerconnmeneneensesinenens roesrennesepsessnnenes 187
Version de Yakabimpakha............cccoveeveveeenvennercneenean 187
Version de NGONAZA.........c.covieirrrereerrcneneinieeesarensresstencsesteseeseesesseseresssssessseseeseses 189
Version de Doumagni ...................... 190
Version de Lembomba vreraes 190

4. DCUX POLETIES.....ocrunerrrurunriusirsniscnssesesiesssetstasesss sttt essenas 191
5. Etude céramologique des deux poteries, Bruno Pingon............o.ccceecoreernrennns 192
1. Le contexte

2. La poterie |

3. LA POLETIC 2....cvevrnenccnenacaenieiisnineseseseesisesssesesssasssssasasssseseanassasssssenasess 195
4. COMMENLAITES .....coveiremenereneaneteresissesisteseesteseasssnnssssoresssestessasseestanssessasessssssosssssoss 196
6. Des datations, Jean-Frangois Sali€ge.............ccccervrerereeerererinveereeresenssssseresesses 199
Céramiques africaines et datation par la méthode du Carbonel4................... 199
1. La matiére organique des céramiques .........coceeeeereccrcenens ... 200
2. Caractérisation des constituants organiques................. 200
3. Les poteries et 12 datation MC.........cocccverervririeneiecnconesenicrsrsnessesessssssescsscssesses 201
4. Les poteries de Mingangha.......... .202
5. Datations : calibration et limite de la méthode..... 203
7. L hiStOTiCIte des TECILS ........cccervrererererereeessererissesasensssssnssssssesesesnsnsnssacsessessserens 206
1. DS ODJECHIONS.....cerririieririeieerteienitissiessssiessasessressssssssssssssossnosssassssasaesssassnes 206
2. Deux poteries li€es aux récits..........ovuveeriniecvsunncnne 207
3. Des événements et des dates.......cconrernnicrnnenenenes 207
8. Un choix politique .........ccccceeecrevcrrrererernmneererenenesesenaes . ..207
L€ POUVOIT SUF [ TEITE......ceouerrerreerisctirenisisieen e sen e se e stssssesscsssosassnosnensesesssssasetsasasas 208
L’affrontement de Bunzanga et de Mwanza .... 208
L’arbre de I’égalité............... . “ 209

235



Un choix conforme & I’horizon politique...........cccecceverenne 210

Ceux de Nzebi et ceux de Mbeli...........ccocvvverecovnvnvecrvrccrnvecacnene 212

9. Une période plausible............ouccincinennicnnsisisnsnisiioninosisssesssssenes 214
Les migrations du XIXe siécle 214
Avant le XIXe siécle 215

EN GUISE DE CONCLUSION.........cccccreeernee. rereressnressenesennansnssatasnns 217
NOTES ... eeerecrtritrree st ssesse st eseenssssaesasssenssnsssonsonssasnsssssessssaonssaasensassssssassesseses 219
BIBLIOGRAPHIE ..........cocccevveeerenene 225

236



Achevé d'imprimer par Corlet Numérique - 14110 Condé-sur-Noireau
N° d'imprimeur : 160109 - Aodit 2019 - Imprimé en France



Koto, I'égalité nécessaire

Habitants de la grande forét équatoriale, répartis entre Cong:
Gabon ot ils sont dispersés sur un trés vaste espace, les Nzébi ont
un systéme social et politique décentralisé. ‘
Le clan qui est la ptece mattresse de C@ systeme offre un r@p

sociales et permet aux gmupes en mouvem@m parm; ]
peuples, de se reconnaitre comme ceux qu1 partagent le mfém@ :
savoir. . ‘
Au commencement est Pégalité. Ame ‘débute I'histoire gue se
donnent les Nzébi avec la naissance de sept fils qu ;Qﬂi@ fail
des égaux. Cette égalité est fragile surtout lorsqu’une autre période
s'ouvre & Koto quand les chasseurs-cueilleurs adoptent I'agriculture -
et que surgissent des conflits entre les clans nouvellement créés.
Ceux qui perpétuent ce récit, les muyambili, ont le souci de maintenir
légalité au coeur de l'identité nzébi. Non seulement ils mémorisent
et transmettent un savoir mais aussi ils le traduisent dans des
décisions politiques propres & maintenir 'égalité comme une réalité
nécessaire face aux crises de I'histoire. Ainsi la société nzébi, a
défaut d’étre égalitaire, demeure-t-elle, par 'action des hommes de
savoir, fidéle a ses origines. Ce livre se veut le témoignage d'une
réflexion sur I'égalité conduite au sein d’'une sociéte africaine qui
n’est pas sans rappeler celle qui a prévalu au sein des cités-Etats de
PAntiquitée grecque. Ou tout simplement celle qui a lieu aujourd’hui
dans notre propre société.

Apres des débuts en Archéologie préhistonique au Laboraloire de géologie de
Lyon, Georges Dupré s'est consacré a l'ethnologie, au Sénégal d’abord, pour le
Centre de Recherches Anthropologiques puis au Congo et au Burkina Faso dans le
cadre de 'ORSTOM (Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer)
devenu depuis IRD (Institut de Recherche pour le Développement). I a égalernent
été professeur invité a l'université d'lllinois a Urbana-Champaign, invité aussi a East
Lansing (Michigan State University) et & Madison (Wisconsin), invité du programme
d’Agrarian Studies de Tuniversite de Yale. Georges Dupré a éfé le fondateur et
directeur du Laboratoire ERMES (Enseignement et Recherche, Milieux et Sociétés)
de luniversité d'Oréans. Aujourd’hui, Directeur de Recherche ORSTOM retraité.

Frudes ofricaines
§és‘i§§'ﬁmﬁtﬁm§®§&g§§

Illustration de couverture de Patricia Mezzasalma.

ISBN : 978-2-343-17891-2
25,50 €






