SYNCRETISME OU OPPOSITION ENTRE
INTERPRETATIONS RELIGIEUSES ET
BIOMEDICALES DANS LES INTERVENTIONS
PREVENTIVES LORS DES PELERINAGES
AU SENEGAL

Albert Gautier NDIONE, Mouhamed Ahmed BADJI,
Abdou KA, Alice DESCLAUX

Résumé

Introduction : Les perceptions du risque ainsi que les maniéres de les
anticiper et de les gérer dépendent d’une multitude de logiques socio-
culturelles. En contexte d’épidémie, ou le risque médical est élevé, on
assiste le plus souvent a des conflits des normes et des logiques pour se
protéger et pour préserver sa santé. L. objet de cet article est d’analyser
comment, en contexte d’épidémie, des logiques religieuses définissent et
interpretent le risque et d’analyser leurs convergences et/ou divergences
avec les logiques biomédicales.

Méthodes : Les données qui servent de base a cette analyse ont été
collectées lors de deux événements religieux au Sénégal en 2014, dans
un contexte d’épidémie de la maladie & virus Ebola (MVE), a Kaolack et
a Touba. Des observations dans les maisons, les lieux de préche et
d’autres points de rencontre ont été associées a des entretiens conduits
aupres d’acteurs médicaux et de pélerins. Les données ont été
retranscrites, nettoyées puis ont fait 1’objet d’une analyse thématique
assistée par le logiciel Dedoose.

Résultats : Les résultats ont montré que I’implication des institutions
sanitaires, mais surtout 1’autorisation et I’'implication des marabouts ont
permis de mettre en place un dispositif de riposte a la MVE sur les lieux
de pelerinage méme si leurs interprétations de la maladie sont différentes.
Les pelerins, qui se sentent protégés par la « sainteté des lieux », pensent
I’étre suffisamment, mais certains appliquent en parall¢le les précautions
sanitaires médicales. Compte tenu des différentes perceptions et
interprétations de la maladie, les équipes d’intervention médicale

215



articulent leurs messages entre logiques religieuses et sanitaires a
différents niveaux.

Conclusion : La synchronisation des discours religieux et sanitaires,
méme si elle permet une explication accessible du risque de MVE et une
légitimité du message, peut aussi mettre en danger sa validité
scientifique. 1l est important de mener des investigations
complémentaires pour pouvoir établir une distinction plus rigoureuse sur
le plan conceptuel entre syncrétisme et hybridation des logiques
religieuses et sanitaires ainsi que sur le role des aspects religieux dans la
gestion d’épidémies telles que la MVE ou la COVID-19.

Mots clés : Epidémie, religion, pélerinage, ébola, Sénégal
Introduction

Les perceptions du risque en contexte d’épidémie, comme les
distinctions entre propre et sale, pur et impur, ne dépendent pas seulement
de logiques biomédicales. Les religions définissent strictement ce qui
reléve du sain(t) et du malsain, ainsi que les moyens d’atteindre la pureté
(Douglas, 2002). Les interprétations religieuses de 1’épidémie et du
risque Ebola interférent-elles avec les messages sanitaires, et si oui, est-
ce qu’elles les renforcent ou y font obstacle ?

Cette question est particulierement sensible pour les acteurs de la
prévention et la prise en charge d’éventuels cas de maladie a virus Ebola
(MVE) pendant les grands pelerinages religieux organisés par les
confréries islamiques au Sénégal. Ces manifestations représentent des
contextes a «haut risque», car elles rassemblent un nombre tres
important de pelerins venant notamment des pays les plus touchés par
’épidémie d’Ebola, concentrés sur des espaces limités qui rendent
difficiles le repérage d’un cas suspect et son isolement (Marshall &
Smith, 2015). La prégnance du discours religieux dans I’espace public y
rend plus visibles des interprétations collectives souvent considérées
comme secondaires mais néanmoins présentes, méme en dehors de ces
événements (Jobin, 2006). Aussi, ces manifestations constituent un
contexte d’étude particulieérement pertinent pour aborder le rapport entre
perceptions religieuses et biomédicales (Koenig, 2012 ; Tournier, 2010).

Nous prenons pour cas d’étude deux pélerinages majeurs au Sénégal,
organisés par les confréries soufies de la Mouridiyya et de la Tidjaniyya
des Niasse”” (Robinson & Triaud, 1997). Le pélerinage de Touba, appelé

7711 s’agit d’une branche de la Tidjaniyya au méme titre que la branche de Tivaouane,

216



Magal Touba, marque le jour du départ en exil au Gabon du fondateur de
la confrérie musulmane de la Mouridiyya au Sénégal, Cheikh Ahmadou
Bamba (1853-1927), appelé communément Serigne Touba (Thioune,
2022). Cet événement est pour les fideles de cette confrérie un moment
d’action de grace par le récital du Coran, la lecture des écrits du guide
appelés Khassaide, et le partage de nourritures appelé Bernde. Le
pelerinage de Kaolack, appelé Gamou de Kaolack, marque chaque année
la naissance du Prophéte Mahomet ou Mouhamed. Il est célébré par la
Tidjaniyya des Niasse qui fait allégeance au guide Baye Niasse (1900-
1975) qui a des fideles dans plusieurs pays africains comme la
Mauritanie, le Niger, le Ghana et le Nigéria (Niane, 2020 ; Niang, 2021 ;
Diagne, 2011). Fin 2014—début 2015, le nombre des péelerins a été estimé
par les médias nationaux a 3 millions pendant le Magal de Touba et a
plusieurs centaines de milliers pendant le Gamou de Kaolack.

Méthode

Une ¢étude de type anthropologique a été menée en décembre 2014 et
janvier 2015 dans le cadre du projet EBSEN « Epidémie d’Ebola et
production sociale de la confiance au Sénégal », sur les lieux des deux
pelerinages religieux les plus importants au Sénégal, quelques mois apres
I’annonce du premier cas au Sénégal (la flambée épidémique a été
déclarée terminée par ’OMS le 17 octobre 2014). Dans chaque grand
lieu de pélerinage et pendant les moments clés, la collecte des données a
reposé sur une immersion de trois jours de deux anthropologues. Durant
ces moments d’immersion, plusieurs observations ont été réalisées dans
les maisons des marabouts (guides religieux) et aux alentours, dans les
penc (lieu de préche d’un guide religieux), les mosquées, les marchés, les
rues et les hopitaux et autres points de rencontres (garages).

Parallelement aux observations, des entretiens approfondis ont été
conduits aupres d’acteurs du dispositif de prévention et de prise en charge
médicale de la MVE (6 a Touba, 3 a Kaolack) et aupres de pelerins (9 a
Touba, 5 a Kaolack), et complétés par un entretien de groupe aupres
d’étudiants en santé communautaire engagés dans des activités de
prévention (9). Les entretiens réalisés en francais et en wolof, langue
véhiculaire du Sénégal, ont été enregistrés, traduits, retranscrits, saisis et
traités par analyse thématique inductive et déductive sur Dedoose.
L’étude a été¢ menée dans le cadre du projet EBSEN, financé par I’ Institut
de Recherche pour le Développement (IRD), AVIESAN (Reacting) et

celle omarienne, entre autres.

217



Expertise France. Le protocole de recherche a été validé par le Comité
National d’Ethique pour la Recherche en Santé (Sénégal)’® et le Comité
Consultatif de Déontologie et d’Ethique de 'IRD (France). Elle a été
réalisée avec la collaboration de la coordination nationale de la lutte
contre les épidémies du Ministére de la Santé et de I’ Action sociale.

Le dispositif sanitaire en temps d’épidémie

En temps normal, les événements religieux sont accompagnés par un
important dispositif sanitaire. Dans le contexte précis ou le risque
épidémique est trés important, un dispositif sanitaire défini par le plan de
riposte national a été « implémenté » avec les institutions des régions et
districts médicaux concernés, qui ont créé des comités de riposte locaux
rassemblant tous les acteurs administratifs, sanitaires et religieux, et
comprenant chacun trois commissions chargées de la prévention, de la
prise en charge des cas, du suivi des contacts et de la gestion des déchets
biomédicaux.

A Touba, un plan de communication a été déroulé pour la
sensibilisation des journalistes, transporteurs et vendeurs avec comme
objectif « zéro cas Ebola » et « zéro accident de la circulation » pendant
le Magal. Des simulations ont été réalisées dans les établissements de
santé. Auparavant, une formation a été¢ réalisée aupres de la police, la
gendarmerie, les sapeurs-pompiers, les organisations communautaires de
base et les relais communautaires sur 1’identification des signes et 1’alerte
en présence de cas suspect. A Kaolack, ces actions ont été complétées
par la sollicitation de la famille du guide religieux de Médina Baye pour
qu’elle veille a la prévention et la surveillance des cas, et par des visites
aupres des familles maraboutiques, avec la fourniture de grandes affiches
de sensibilisation a Ebola.

Dans les deux sites, plusieurs organismes sont venus renforcer les
équipes des districts sanitaires, notamment le Service National
d’Education, Information et Prévention du Sénégal (SNEIPS), la Croix-
Rouge Sénégalaise (qui a mobilisé 181 agents pour le Magal et 33 agents
pour le Gamou) et des associations confessionnelles de promotion de la
santé. Des actions de sensibilisation ont été déployées aux alentours des
grandes mosquées, dans les maisons des chefs religieux, les grandes
cuisines, les penc (lieux de discussion théologique), les dahira
(associations confrériques ou lieux d’accueil des groupements de fideles

8 Avis éthique et scientifique favorable n° 237 du 1 octobre 2014

218



aupres des guides religieux) et les hopitaux. Des démonstrations des
méthodes de lavage des mains, la diffusion d’informations lors
d’émissions radiophoniques ou par haut-parleurs, des contrdles sanitaires
dans les cuisines ont également été réalisés, de méme que des séances de
consultations médicales gratuites. Enfin, des Centres de Transit
provisoires ont été mis en place ou d’éventuels cas suspects pourraient
étre isolés avant d’étre référés vers un Centre de Traitement Ebola.

Les attitudes et discours des marabouts

Les religieux ont influé¢ directement et indirectement sur la riposte a
Ebola, par leur implication dans la mise en place du dispositif et par leurs
discours sur la maladie. En temps d’épidémies, les autorités sanitaires
reconnaissent la nécessité d’avoir 1’accord des marabouts pour dérouler
des interventions efficaces et réduire les résistances de la population : de
fait, il leur faut obtenir de ces guides, trés €coutés, des prieres et des
bénédictions, mais aussi des autorisations pour les activités préventives,
sans quoi leur travail serait impossible.

Les acteurs de prévention rapportent que les interprétations de la MVE
par les autorités religieuses, qu’elles expriment dans leurs préches, sont
variées. Tous les marabouts considérent que la MVE a été créée par Dieu,
comme toute chose, et qu’il a aussi créé son remede. Sur cette base
commune, deux interprétations dominent: certains marabouts
considérent que 1’information sanitaire autour d’Ebola n’est pas légitime
car elle s’oppose a I’Islam; d’autres collaborent avec les acteurs
sanitaires. Une position extréme est illustrée par ce propos d’un acteur de
santé évoquant les Niassénes, pour lesquels la Mecque a une grande
importance symbolique :

Jusqu’a présent, il y a des gens qui n’y croient pas [a Ebola]. Le
jour de la Tabaski, dans son qutba [préche] du vendredi, un imam
en a méme parlé. 1l disait [qu’il faut] que les gens qui parlent
d’Ebola arrétent ce qu'ils disent. Que les Blancs disent qu’ils ne
peuvent pas soigner la maladie mais qu’ils arrétent de dire que la
maladie n’a pas de reméde. 1l ajoute aussi qu’a chaque fois que
Dieu a créé une nouvelle maladie, il a créé le reméde. Les gens
sont méme allés jusqu’a dire que c’est pour bloquer le pélerinage
a la Mecque. Avec Ebola, le Nigéria n’est pas allé a La Mecque.
L’imam dit que c’est pour lutter contre [’Islam qu’on parle
d’Ebola et que ce sont les Blancs qui sont derriére. J ai c6toyé pas

219



mal de chefs religieux mais ils disent tous que c’est pour contrer
UIslam que les Blancs parlent d’Ebola. (Abdoulatif79, Kaolack)

A T’opposé, a Touba, le médecin-chef de district rapporte que les
guides religieux ’appellent souvent pour des préoccupations liées a la
MVE et qu’ils ont signalé plusieurs cas suspects. Dans la communauté
mouride, les guides ont un discours favorable a la reconnaissance de
I’existence de la maladie.

11y avait un guide religieux qui avait interdit a son disciple d’aller
en Guinée. Finalement, le fidele est parti et les autres disciples
lont dit au marabout. A son retour, le marabout lui a interdit
d’entrer dans la maison et m’a appelé. 1l y avait aussi une
personne décédée en voiture alors qu’elle venait du Fouta, un
marabout m’a appelé pour sonner [alerte. Une autre fois,
quelqu’un est mort a coté de la Mosquée, plusieurs marabouts
m’ont appelé. (Almamy, Touba)

L’enquéte rapporte aussi des propos plus nuancés parmi les marabouts
dans les deux confréries.

Les perceptions des pélerins

Les pélerins interrogés ont exprimé diverses représentations
concernant la MVE, avec des points communs presque unanimement
partagés et des différences. Parmi les éléments communs aux discours et
représentations, on note que la MVE n’est pas pergue comme une
maladie « imaginaire » mais bien «réelle », et que la perception de sa
gravité (fondée sur les rumeurs et informations glanées ici et 1a) inquicte
toutes les personnes qui se sont exprimées. Sur le plan de 1’étiologie, les
perceptions combinent différentes notions dans des termes plus ou moins
affirmés : certains mettent au premier plan la notion de maladie
infectieuse, d’autres considérent la MVE comme une malédiction divine
(bald en wolof) ayant valeur punitive, pédagogique ou de mise a
I’épreuve. Les fautes motivant la punition seraient de niveaux de gravité
divers, allant du non-respect de certains interdits notamment alimentaires
(Ka et al., 2019) a une dépravation générale (incluant, entre autres, la
pratique de I’homosexualité). Des pelerins considérent que la MVE est
une forme de malheur parmi d’autres, Dieu ayant plusieurs raisons
d’éprouver les hommes pour faire valoir son pouvoir transcendant et
tester leur degré de piété.

7 Des pseudonymes ont été créés pour garder la confidentialité des données.

220



En ce qui concerne la présence du risque Ebola pendant les
cérémonies religieuses, deux grandes catégories de perceptions peuvent
étre distinguées. Certains pélerins per¢oivent que le risque est menagant
du fait de la présence de personnes venues des pays ou sévit I’épidémie
et commentent ’efficacit¢ des informations et mesures préventives
sanitaires. Les pélerins étrangers interrogés expliquent qu’ils ont été
rassurés a propos du risque par les contrles aux frontieres qu’ils ont
traversées, ou on leur a pris la température. Ils citent surtout les frontiéres
sénégalaises ou, en plus du controle de la température, ils ont été invités
a se laver les mains. IIs pensent ainsi que tous les pelerins internationaux,
méme s’ils avaient le virus, «1’ont laissé a la frontiére et sont rentrés
propres et sans risque au Sénégal » (Asse, Kaolack).

D’autres pélerins, le plus souvent a Touba, pensent qu’ils ne courent
pas de risque car ils sont protégés par la saintet¢ du lieu. Un pelerin
semble méme avancer que le cas d’Ebola qui s’est déclaré au Sénégal a
été résolu par la priere :

Nous n’avons personne d’autre que Serigne Touba. Et je sais que
ce n’est pas au Magal que [’on dira qu’on a vu un cas d’Ebola a
Touba. Dieu a fait en sorte qu’avant le Magal on n’a pas entendu
de cas d’Ebola ici, car au Sénégal il avait été dit qu’il y eut un cas.
Et je pense que depuis que Serigne Cheikh Sidy Moctar a prié pour
le pays, on n’en a plus entendu parler (Mahawa, Touba).

Enfin, le sens attribué au risque par les pélerins peut étre tout a fait
différent de celui que lui donne la logique biomédicale : certains pelerins
soutiennent qu’étant partis au Magal dans le seul but de servir leur guide
supréme, s’il leur y arrive quelque chose, ce sera le signe que leur mission
pour le guide est accomplie, et ils se réjouiront du sacrifice.

Syncreétisme ou opposition ?

Chez les Mourides comme chez les Niassénes, méme lorsque les
discours ne sont pas opposés a la reconnaissance de la MVE, les
perceptions des protections religieuses peuvent limiter I’impact des
messages sanitaires.

Les chefs religieux, avec Ebola, disent que le marabout a déja prié.
Méme quand nous avons démarré ici la sensibilisation, les gens
nous disaient: «le marabout a déja prié han». (Abdoulatif,
Kaolack)

Il'y a une certaine idéologie qui complique le travail, les gens ici
disent qu’ils sont bénis, ce lieu est béni et qu’ils sont donc

221



protégés. (Notes de terrain avec les étudiants en santé
communautaire, Touba).

De plus, le Khalife général des Mourides a écrit des pricres
protectrices spécifiquement contre Ebola qu’il a recommandées aux
fideles et diffusées sous forme de flyers, permettant aux pelerins de
disposer personnellement d’un objet investi d’un pouvoir religieux et
d’une technique préventive suivant la logique religieuse qui n’est pas
reconnue sur le plan biomédical.

Certains acteurs de santé réajustent leurs messages pour tenir compte
de ces logiques. Selon eux, le message passe mieux quand le discours
s’appuie sur la religion ou lorsqu’ils citent les marabouts ; ils disent par
exemple :

Dieu aime la propreté. Dans [’Islam, ['une des recommandations
est l’ablution avec lavage des mains trois fois par ablution, ce qui
fait 15 lavages des mains par jour. Tout ceci vous montre
limportance du lavage des mains et de la propreté qui est un
principe en Islam. (Un membre de I’équipe du SNEIPS, Touba)

1l y a certaines prieres distribuées, mais c’est a vous d’aider le
marabout en respectant certaines mesures d’hygiene. (Etudiants
en santé communautaire, Touba)

Ces acteurs considerent que la nécessité de prendre en compte le
message religieux est une adaptation propre aux lieux de pelerinage. Ils
choisissent des formules qui mettent en avant la complémentarité des
recommandations et permettent une juxtaposition des signifiés religieux
et biomédicaux, sans altérer le sens du message biomédical.

Conclusion

La mise en place du dispositif de riposte a la MVE sur les lieux de
pelerinage a pu étre effective grace a I’intervention des institutions
sanitaires, mais surtout avec I’autorisation et I’implication des
marabouts. Cependant, les institutions sanitaires et religieuses ont des
interprétations différentes de la MVE et des moyens différents de s’en
protéger (Petherick, 2015). Dans leurs discours rapportés par les pelerins
et les acteurs du dispositif, tous les guides religieux attribuent une origine
divine a la maladie, qui peut s’articuler ou s’opposer a la notion d’origine
infectieuse. En cela, leurs interprétations sont peu différentes de celles
qu’ils appliquaient au sida (Ansari & Gaestel, 2010).

222



Contrairement au choléra qui ne serait qu’une infection « ordinaire »,
la MVE parait pour certains marabouts le support d’un discours sur la
société : elle est provoquée par les transgressions humaines aux préceptes
divins, la venue d’étrangers ou la malveillance occidentale. Les
interprétations des pélerins concernant le risque Ebola suivent deux
tendances : pour certains, les protections religieuses au cours des
pelerinages —qui garantissent la sécurité des activités, du temps, et des
lieux bénis— sont suffisantes pour écarter tout risque, indépendamment
de sa nature; d’autres considérent qu’ils doivent aussi appliquer des
recommandations sanitaires spécifiques a la MVE. Les précautions
sanitaires matérielles et la protection spirituelle religieuse peuvent étre
complémentaires ou concurrentes dans les perceptions et les attitudes des
pelerins envers la MVE.

L’enquéte montre diverses formes d’articulation entre logiques
religieuse et sanitaire, a différents niveaux. Les équipes font un travail de
mise en cohérence de ces deux logiques et produisent des messages
hybrides, qui cumulent les signifiés de plusieurs manieres : en affirmant
que «Dieu aime la propret¢», en associant dans la méme
recommandation I’utilisation des prieres et des mesures d’hygiéne ou en
jouant sur le double sens du lavage des mains : anti-infectieux en tant que
précaution d’hygiéne, et symbolique en tant qu’ablution. Mais ces
logiques sont quelquefois inconciliables, notamment lorsque des pelerins
considérent que mourir sur un lieu de pelerinage serait une bénédiction.

De plus, cette hybridation peut aussi infléchir le sens des messages
sanitaires, lorsque I’interprétation religieuse ne concorde pas avec les
connaissances scientifiques. Ceci avait ¢té observé hors du contexte des
pelerinages, lorsque la consommation de viande de porc a été présentée
dans les messages du SNEIPS diffusés par SMS comme susceptible de
transmettre la MVE (OMS, 2014). Sur les lieux de pelerinage, 1’efficacité
du lavage des mains, surdéterminée par sa valeur symbolique en contexte
religieux, est percue par les pelerins comme un moyen suffisant pour
prévenir la MVE, ce qui révele une surestimation de I’efficacité de la
mesure qui pourrait étre imputable a ’hybridation.

D’un point de vue appliqué, ces observations ouvrent un théme de
réflexion sur les limites des approches syncrétiques dans I’adaptation des
messages sanitaires aux contextes culturels, qui peuvent mettre en danger
leur validité scientifique, un théme insuffisamment abordé¢ dans les
recommandations de I’OMS en matiére d’information sur les épidémies
(OMS, 2012). D’un point de vue analytique, elles appellent des

223



investigations complémentaires pour pouvoir établir une distinction plus
rigoureuse sur le plan conceptuel entre syncrétisme et hybridation des
logiques religieuse et sanitaire, et sur le role des aspects religieux (des
perceptions aux pratiques sociales) dans la gestion de I’épidémie
d’Ebola.

Références bibliographiques

Ansari, D.A., & Gaestel, A. (2010). Senegalese religious leaders’
perceptions of HIV/AIDS and implications for challenging stigma and
discrimination.  Culture, Health &  Sexuality, 12, 633-648.
https://doi.org/10.1080/13691051003736253

Diagne, Mountaga, Pouvoir politique et espace religieux au Sénégal. La
gouvernance locale a Touba, Camberéne et Médina Baye, Thése de doctorat
soutenue en décembre 2011, Université du Québec a Montréal.

Douglas, P. M. (2002). Risk and Blame: Essays in Cultural Theory
(Routledge). Routledge.

Jobin, G. (2006). Les discours religieux dans I’espace public de la
bioéthique. Ethique publique, vol. 8, n° 1.
https://doi.org/10.4000/ethiquepublique. 1875

Ka, A., Boetsch, G., & Macia, E. (2019). Interdits alimentaires et aspects
symboliques de la cuisine des Peuls du Ferlo (Sénégal) : Entre permanence,
changement social et stéréotype. Emulations.
ttps://doi.org/10.14428/emulations.varia.025

Koenig, H. G. (2012). Religion, Spirituality, and Health: The Research and
Clinical Implications. ISRN Psychiatry, 2012, 1-33.
https://doi.org/10.5402/2012/278730

Marshall, K., & Smith, S. (2015). Religion and Ebola: Learning from
experience. The Lancet, 386(10005), e24-e25. https://doi.org/10.1016/S0140-
6736(15)61082-0

Niane, B. (2020). Baye Niasse, un pere du panafricanisme et figure
emblématique de l’islam. |’Harmattan Sénégal.

Niang, C. E. H. A., 2021, Renouveau islamique et mobilité transnationale
en Afrique subsaharienne. La Fayda Tijaniyya Ibrahimiyya, Paris,
L’Harmattan ;

OMS. (2012). Communication pour un impact comportemental (COMBI)
(WHO/HSE/GCR/2012.13). OMS, UNICEF, FAO.
http://www.who.int/ihr/publications/combi_toolkit outbreaks/fr/

224



OMS. (2014, novembre). Le gouvernement du Sénégal met en place une
campagne par SMS pour mieux sensibiliser a Ebola. WHO.
http://www.who.int/features/2014/senegal-ebola-sms/fr/

Petherick, A. (2015). Ebola in west Africa: Learning the lessons. The Lancet,
385(9968), 591-592. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(15)60075-7

Robinson, D., & Triaud, J.-L. (1997). Le temps des marabouts. Itinéraires et
stratégies islamiques en Afrique Occidentale Frangaise v.1880-1960. Karthala.

Thioune, B. (2022). Cheikh Ahmadou Bamba Mbacké : Contextes social,
culturel et économique du premier exil (1872-1902). L'Harmattan Sénégal.

Tournier, V. (2010). Croyances et maladies : Relations d’aide en situation
d’interculturalité. Le sociographe, n° 32(2), 42.
https://doi.org/10.3917/graph.032.0042

225



Sous la direction de

Souleymane GOMIS, Sylvain Landry Birane FAYE,
Lamine NDIAYE, Mouhamed Moustapha DIEYE

REVUE DE SOCIOLOGIE, ANTHROPOLOGIE,

PSYCHOLOGIE (RSAP)
Numéro spécial — Décembre 2023

COMPRENDRE ET GOUVERNER LES
INCERTITUDES EN CONTEXTES DE CRISE

Actes du colloque en hommage
au Professeur Moustapha TAMBA

oA NS
K= /2
~N )« 3]

, '// Sénéqal

armattan



© L’Harmattan-Sénégal, 2023
10 VDN, Sicap Amitié 3, Lotissement Cité Police, DAKAR

senharmattan@gmail.com
senlibrairie@gmail.com

ISBN : 978-2-336-43424-7
EAN : 9782336434247





