
215 

SYNCRÉTISME OU OPPOSITION ENTRE 

INTERPRÉTATIONS RELIGIEUSES ET 

BIOMÉDICALES DANS LES INTERVENTIONS 

PRÉVENTIVES LORS DES PÉLERINAGES  

AU SÉNÉGAL 

Albert Gautier NDIONE, Mouhamed Ahmed BADJI, 

Abdou KA, Alice DESCLAUX 

 

Résumé 

Introduction : Les perceptions du risque ainsi que les manières de les 
anticiper et de les gérer dépendent d’une multitude de logiques socio-
culturelles. En contexte d’épidémie, où le risque médical est élevé, on 
assiste le plus souvent à des conflits des normes et des logiques pour se 
protéger et pour préserver sa santé. L’objet de cet article est d’analyser 
comment, en contexte d’épidémie, des logiques religieuses définissent et 
interprètent le risque et d’analyser leurs convergences et/ou divergences 
avec les logiques biomédicales. 

Méthodes : Les données qui servent de base à cette analyse ont été 
collectées lors de deux événements religieux au Sénégal en 2014, dans 
un contexte d’épidémie de la maladie à virus Ébola (MVE), à Kaolack et 
à Touba. Des observations dans les maisons, les lieux de prêche et 
d’autres points de rencontre ont été associées à des entretiens conduits 
auprès d’acteurs médicaux et de pèlerins. Les données ont été 
retranscrites, nettoyées puis ont fait l’objet d’une analyse thématique 
assistée par le logiciel Dedoose. 

Résultats : Les résultats ont montré que l’implication des institutions 
sanitaires, mais surtout l’autorisation et l’implication des marabouts ont 
permis de mettre en place un dispositif de riposte à la MVE sur les lieux 
de pèlerinage même si leurs interprétations de la maladie sont différentes. 
Les pèlerins, qui se sentent protégés par la « sainteté des lieux », pensent 
l’être suffisamment, mais certains appliquent en parallèle les précautions 
sanitaires médicales. Compte tenu des différentes perceptions et 
interprétations de la maladie, les équipes d’intervention médicale 



216 

articulent leurs messages entre logiques religieuses et sanitaires à 
différents niveaux. 

Conclusion : La synchronisation des discours religieux et sanitaires, 
même si elle permet une explication accessible du risque de MVE et une 
légitimité du message, peut aussi mettre en danger sa validité 
scientifique. Il est important de mener des investigations 
complémentaires pour pouvoir établir une distinction plus rigoureuse sur 
le plan conceptuel entre syncrétisme et hybridation des logiques 
religieuses et sanitaires ainsi que sur le rôle des aspects religieux dans la 
gestion d’épidémies telles que la MVE ou la COVID-19. 

Mots clés : Épidémie, religion, pèlerinage, ébola, Sénégal 

Introduction 

Les perceptions du risque en contexte d’épidémie, comme les 
distinctions entre propre et sale, pur et impur, ne dépendent pas seulement 
de logiques biomédicales. Les religions définissent strictement ce qui 
relève du sain(t) et du malsain, ainsi que les moyens d’atteindre la pureté 
(Douglas, 2002). Les interprétations religieuses de l’épidémie et du 
risque Ébola interfèrent-elles avec les messages sanitaires, et si oui, est-
ce qu’elles les renforcent ou y font obstacle ? 

Cette question est particulièrement sensible pour les acteurs de la 
prévention et la prise en charge d’éventuels cas de maladie à virus Ébola 
(MVE) pendant les grands pèlerinages religieux organisés par les 
confréries islamiques au Sénégal. Ces manifestations représentent des 
contextes à « haut risque », car elles rassemblent un nombre très 
important de pèlerins venant notamment des pays les plus touchés par 
l’épidémie d’Ébola, concentrés sur des espaces limités qui rendent 
difficiles le repérage d’un cas suspect et son isolement (Marshall & 
Smith, 2015). La prégnance du discours religieux dans l’espace public y 
rend plus visibles des interprétations collectives souvent considérées 
comme secondaires mais néanmoins présentes, même en dehors de ces 
événements (Jobin, 2006). Aussi, ces manifestations constituent un 
contexte d’étude particulièrement pertinent pour aborder le rapport entre 
perceptions religieuses et biomédicales (Koenig, 2012 ; Tournier, 2010). 

Nous prenons pour cas d’étude deux pèlerinages majeurs au Sénégal, 
organisés par les confréries soufies de la Mouridiyya et de la Tidjaniyya 
des Niasse77 (Robinson & Triaud, 1997). Le pèlerinage de Touba, appelé 

 
77 Il s’agit d’une branche de la Tidjaniyya au même titre que la branche de Tivaouane, 



217 

Magal Touba, marque le jour du départ en exil au Gabon du fondateur de 
la confrérie musulmane de la Mouridiyya au Sénégal, Cheikh Ahmadou 
Bamba (1853-1927), appelé communément Serigne Touba (Thioune, 
2022). Cet événement est pour les fidèles de cette confrérie un moment 
d’action de grâce par le récital du Coran, la lecture des écrits du guide 
appelés Khassaide, et le partage de nourritures appelé Bernde. Le 
pèlerinage de Kaolack, appelé Gamou de Kaolack, marque chaque année 
la naissance du Prophète Mahomet ou Mouhamed. Il est célébré par la 
Tidjaniyya des Niasse qui fait allégeance au guide Baye Niasse (1900-
1975) qui a des fidèles dans plusieurs pays africains comme la 
Mauritanie, le Niger, le Ghana et le Nigéria (Niane, 2020 ; Niang, 2021 ; 
Diagne, 2011). Fin 2014–début 2015, le nombre des pèlerins a été estimé 
par les médias nationaux à 3 millions pendant le Magal de Touba et à 
plusieurs centaines de milliers pendant le Gamou de Kaolack. 

Méthode 

Une étude de type anthropologique a été menée en décembre 2014 et 
janvier 2015 dans le cadre du projet EBSEN « Épidémie d’Ebola et 
production sociale de la confiance au Sénégal », sur les lieux des deux 
pèlerinages religieux les plus importants au Sénégal, quelques mois après 
l’annonce du premier cas au Sénégal (la flambée épidémique a été 
déclarée terminée par l’OMS le 17 octobre 2014). Dans chaque grand 
lieu de pèlerinage et pendant les moments clés, la collecte des données a 
reposé sur une immersion de trois jours de deux anthropologues. Durant 
ces moments d’immersion, plusieurs observations ont été réalisées dans 
les maisons des marabouts (guides religieux) et aux alentours, dans les 
penc (lieu de prêche d’un guide religieux), les mosquées, les marchés, les 
rues et les hôpitaux et autres points de rencontres (garages). 

Parallèlement aux observations, des entretiens approfondis ont été 
conduits auprès d’acteurs du dispositif de prévention et de prise en charge 
médicale de la MVE (6 à Touba, 3 à Kaolack) et auprès de pèlerins (9 à 
Touba, 5 à Kaolack), et complétés par un entretien de groupe auprès 
d’étudiants en santé communautaire engagés dans des activités de 
prévention (9). Les entretiens réalisés en français et en wolof, langue 
véhiculaire du Sénégal, ont été enregistrés, traduits, retranscrits, saisis et 
traités par analyse thématique inductive et déductive sur Dedoose. 
L’étude a été menée dans le cadre du projet EBSEN, financé par l’Institut 
de Recherche pour le Développement (IRD), AVIESAN (Reacting) et 

 
celle omarienne, entre autres. 



218 

Expertise France. Le protocole de recherche a été validé par le Comité 
National d’Éthique pour la Recherche en Santé (Sénégal)78 et le Comité 
Consultatif de Déontologie et d’Éthique de l’IRD (France). Elle a été 
réalisée avec la collaboration de la coordination nationale de la lutte 
contre les épidémies du Ministère de la Santé et de l’Action sociale.  

Le dispositif sanitaire en temps d’épidémie  

En temps normal, les événements religieux sont accompagnés par un 
important dispositif sanitaire. Dans le contexte précis où le risque 
épidémique est très important, un dispositif sanitaire défini par le plan de 
riposte national a été « implémenté » avec les institutions des régions et 
districts médicaux concernés, qui ont créé des comités de riposte locaux 
rassemblant tous les acteurs administratifs, sanitaires et religieux, et 
comprenant chacun trois commissions chargées de la prévention, de la 
prise en charge des cas, du suivi des contacts et de la gestion des déchets 
biomédicaux. 

À Touba, un plan de communication a été déroulé pour la 
sensibilisation des journalistes, transporteurs et vendeurs avec comme 
objectif « zéro cas Ébola » et « zéro accident de la circulation » pendant 
le Magal. Des simulations ont été réalisées dans les établissements de 
santé. Auparavant, une formation a été réalisée auprès de la police, la 
gendarmerie, les sapeurs-pompiers, les organisations communautaires de 
base et les relais communautaires sur l’identification des signes et l’alerte 
en présence de cas suspect. À Kaolack, ces actions ont été complétées 
par la sollicitation de la famille du guide religieux de Médina Baye pour 
qu’elle veille à la prévention et la surveillance des cas, et par des visites 
auprès des familles maraboutiques, avec la fourniture de grandes affiches 
de sensibilisation à Ébola. 

Dans les deux sites, plusieurs organismes sont venus renforcer les 
équipes des districts sanitaires, notamment le Service National 
d’Éducation, Information et Prévention du Sénégal (SNEIPS), la Croix-
Rouge Sénégalaise (qui a mobilisé 181 agents pour le Magal et 33 agents 
pour le Gamou) et des associations confessionnelles de promotion de la 
santé. Des actions de sensibilisation ont été déployées aux alentours des 
grandes mosquées, dans les maisons des chefs religieux, les grandes 
cuisines, les penc (lieux de discussion théologique), les dahira 
(associations confrériques ou lieux d’accueil des groupements de fidèles 

 
78 Avis éthique et scientifique favorable n° 237 du 1er octobre 2014 



219 

auprès des guides religieux) et les hôpitaux. Des démonstrations des 
méthodes de lavage des mains, la diffusion d’informations lors 
d’émissions radiophoniques ou par haut-parleurs, des contrôles sanitaires 
dans les cuisines ont également été réalisés, de même que des séances de 
consultations médicales gratuites. Enfin, des Centres de Transit 
provisoires ont été mis en place où d’éventuels cas suspects pourraient 
être isolés avant d’être référés vers un Centre de Traitement Ébola. 

Les attitudes et discours des marabouts 

Les religieux ont influé directement et indirectement sur la riposte à 
Ébola, par leur implication dans la mise en place du dispositif et par leurs 
discours sur la maladie. En temps d’épidémies, les autorités sanitaires 
reconnaissent la nécessité d’avoir l’accord des marabouts pour dérouler 
des interventions efficaces et réduire les résistances de la population : de 
fait, il leur faut obtenir de ces guides, très écoutés, des prières et des 
bénédictions, mais aussi des autorisations pour les activités préventives, 
sans quoi leur travail serait impossible. 

Les acteurs de prévention rapportent que les interprétations de la MVE 
par les autorités religieuses, qu’elles expriment dans leurs prêches, sont 
variées. Tous les marabouts considèrent que la MVE a été créée par Dieu, 
comme toute chose, et qu’il a aussi créé son remède. Sur cette base 
commune, deux interprétations dominent : certains marabouts 
considèrent que l’information sanitaire autour d’Ébola n’est pas légitime 
car elle s’oppose à l’Islam ; d’autres collaborent avec les acteurs 
sanitaires. Une position extrême est illustrée par ce propos d’un acteur de 
santé évoquant les Niassènes, pour lesquels la Mecque a une grande 
importance symbolique : 

Jusqu’à présent, il y a des gens qui n’y croient pas [à Ebola]. Le 

jour de la Tabaski, dans son qutba [prêche] du vendredi, un imam 

en a même parlé. Il disait [qu’il faut] que les gens qui parlent 

d’Ébola arrêtent ce qu’ils disent. Que les Blancs disent qu’ils ne 

peuvent pas soigner la maladie mais qu’ils arrêtent de dire que la 

maladie n’a pas de remède. Il ajoute aussi qu’à chaque fois que 

Dieu a créé une nouvelle maladie, il a créé le remède. Les gens 

sont même allés jusqu’à dire que c’est pour bloquer le pèlerinage 

à la Mecque. Avec Ébola, le Nigéria n’est pas allé à La Mecque. 

L’imam dit que c’est pour lutter contre l’Islam qu’on parle 

d’Ébola et que ce sont les Blancs qui sont derrière. J’ai côtoyé pas 



220 

mal de chefs religieux mais ils disent tous que c’est pour contrer 

l’Islam que les Blancs parlent d’Ébola. (Abdoulatif79, Kaolack) 

À l’opposé, à Touba, le médecin-chef de district rapporte que les 
guides religieux l’appellent souvent pour des préoccupations liées à la 
MVE et qu’ils ont signalé plusieurs cas suspects. Dans la communauté 
mouride, les guides ont un discours favorable à la reconnaissance de 
l’existence de la maladie. 

Il y avait un guide religieux qui avait interdit à son disciple d’aller 

en Guinée. Finalement, le fidèle est parti et les autres disciples 

l’ont dit au marabout. À son retour, le marabout lui a interdit 

d’entrer dans la maison et m’a appelé. Il y avait aussi une 

personne décédée en voiture alors qu’elle venait du Fouta, un 

marabout m’a appelé pour sonner l’alerte. Une autre fois, 

quelqu’un est mort à côté de la Mosquée, plusieurs marabouts 

m’ont appelé. (Almamy, Touba) 

L’enquête rapporte aussi des propos plus nuancés parmi les marabouts 
dans les deux confréries. 

Les perceptions des pèlerins 

Les pèlerins interrogés ont exprimé diverses représentations 
concernant la MVE, avec des points communs presque unanimement 
partagés et des différences. Parmi les éléments communs aux discours et 
représentations, on note que la MVE n’est pas perçue comme une 
maladie « imaginaire » mais bien « réelle », et que la perception de sa 
gravité (fondée sur les rumeurs et informations glanées ici et là) inquiète 
toutes les personnes qui se sont exprimées. Sur le plan de l’étiologie, les 
perceptions combinent différentes notions dans des termes plus ou moins 
affirmés : certains mettent au premier plan la notion de maladie 
infectieuse, d’autres considèrent la MVE comme une malédiction divine 
(balâ en wolof) ayant valeur punitive, pédagogique ou de mise à 
l’épreuve. Les fautes motivant la punition seraient de niveaux de gravité 
divers, allant du non-respect de certains interdits notamment alimentaires 
(Ka et al., 2019) à une dépravation générale (incluant, entre autres, la 
pratique de l’homosexualité). Des pèlerins considèrent que la MVE est 
une forme de malheur parmi d’autres, Dieu ayant plusieurs raisons 
d’éprouver les hommes pour faire valoir son pouvoir transcendant et 
tester leur degré de piété. 

 
79 Des pseudonymes ont été créés pour garder la confidentialité des données. 



221 

En ce qui concerne la présence du risque Ébola pendant les 
cérémonies religieuses, deux grandes catégories de perceptions peuvent 
être distinguées. Certains pèlerins perçoivent que le risque est menaçant 
du fait de la présence de personnes venues des pays où sévit l’épidémie 
et commentent l’efficacité des informations et mesures préventives 
sanitaires. Les pèlerins étrangers interrogés expliquent qu’ils ont été 
rassurés à propos du risque par les contrôles aux frontières qu’ils ont 
traversées, où on leur a pris la température. Ils citent surtout les frontières 
sénégalaises où, en plus du contrôle de la température, ils ont été invités 
à se laver les mains. Ils pensent ainsi que tous les pèlerins internationaux, 
même s’ils avaient le virus, « l’ont laissé à la frontière et sont rentrés 
propres et sans risque au Sénégal » (Asse, Kaolack). 

D’autres pèlerins, le plus souvent à Touba, pensent qu’ils ne courent 
pas de risque car ils sont protégés par la sainteté du lieu. Un pèlerin 
semble même avancer que le cas d’Ébola qui s’est déclaré au Sénégal a 
été résolu par la prière : 

Nous n’avons personne d’autre que Serigne Touba. Et je sais que 

ce n’est pas au Magal que l’on dira qu’on a vu un cas d’Ébola à 

Touba. Dieu a fait en sorte qu’avant le Magal on n’a pas entendu 

de cas d’Ébola ici, car au Sénégal il avait été dit qu’il y eut un cas. 

Et je pense que depuis que Serigne Cheikh Sidy Moctar a prié pour 

le pays, on n’en a plus entendu parler (Mahawa, Touba). 

Enfin, le sens attribué au risque par les pèlerins peut être tout à fait 
différent de celui que lui donne la logique biomédicale : certains pèlerins 
soutiennent qu’étant partis au Magal dans le seul but de servir leur guide 
suprême, s’il leur y arrive quelque chose, ce sera le signe que leur mission 
pour le guide est accomplie, et ils se réjouiront du sacrifice. 

Syncrétisme ou opposition ? 

Chez les Mourides comme chez les Niassènes, même lorsque les 
discours ne sont pas opposés à la reconnaissance de la MVE, les 
perceptions des protections religieuses peuvent limiter l’impact des 
messages sanitaires. 

Les chefs religieux, avec Ébola, disent que le marabout a déjà prié. 

Même quand nous avons démarré ici la sensibilisation, les gens 

nous disaient : « le marabout a déjà prié han ». (Abdoulatif, 

Kaolack) 

Il y a une certaine idéologie qui complique le travail, les gens ici 

disent qu’ils sont bénis, ce lieu est béni et qu’ils sont donc 



222 

protégés. (Notes de terrain avec les étudiants en santé 

communautaire, Touba). 

De plus, le Khalife général des Mourides a écrit des prières 
protectrices spécifiquement contre Ébola qu’il a recommandées aux 
fidèles et diffusées sous forme de flyers, permettant aux pèlerins de 
disposer personnellement d’un objet investi d’un pouvoir religieux et 
d’une technique préventive suivant la logique religieuse qui n’est pas 
reconnue sur le plan biomédical. 

Certains acteurs de santé réajustent leurs messages pour tenir compte 
de ces logiques. Selon eux, le message passe mieux quand le discours 
s’appuie sur la religion ou lorsqu’ils citent les marabouts ; ils disent par 
exemple : 

Dieu aime la propreté. Dans l’Islam, l’une des recommandations 

est l’ablution avec lavage des mains trois fois par ablution, ce qui 

fait 15 lavages des mains par jour. Tout ceci vous montre 

l’importance du lavage des mains et de la propreté qui est un 

principe en Islam. (Un membre de l’équipe du SNEIPS, Touba) 

Il y a certaines prières distribuées, mais c’est à vous d’aider le 

marabout en respectant certaines mesures d’hygiène. (Étudiants 

en santé communautaire, Touba) 

Ces acteurs considèrent que la nécessité de prendre en compte le 
message religieux est une adaptation propre aux lieux de pèlerinage. Ils 
choisissent des formules qui mettent en avant la complémentarité des 
recommandations et permettent une juxtaposition des signifiés religieux 
et biomédicaux, sans altérer le sens du message biomédical. 

Conclusion 

La mise en place du dispositif de riposte à la MVE sur les lieux de 
pèlerinage a pu être effective grâce à l’intervention des institutions 
sanitaires, mais surtout avec l’autorisation et l’implication des 
marabouts. Cependant, les institutions sanitaires et religieuses ont des 
interprétations différentes de la MVE et des moyens différents de s’en 
protéger (Petherick, 2015). Dans leurs discours rapportés par les pèlerins 
et les acteurs du dispositif, tous les guides religieux attribuent une origine 
divine à la maladie, qui peut s’articuler ou s’opposer à la notion d’origine 
infectieuse. En cela, leurs interprétations sont peu différentes de celles 
qu’ils appliquaient au sida (Ansari & Gaestel, 2010). 



223 

Contrairement au choléra qui ne serait qu’une infection « ordinaire », 
la MVE paraît pour certains marabouts le support d’un discours sur la 
société : elle est provoquée par les transgressions humaines aux préceptes 
divins, la venue d’étrangers ou la malveillance occidentale. Les 
interprétations des pèlerins concernant le risque Ébola suivent deux 
tendances : pour certains, les protections religieuses au cours des 
pèlerinages —qui garantissent la sécurité des activités, du temps, et des 
lieux bénis— sont suffisantes pour écarter tout risque, indépendamment 
de sa nature ; d’autres considèrent qu’ils doivent aussi appliquer des 
recommandations sanitaires spécifiques à la MVE. Les précautions 
sanitaires matérielles et la protection spirituelle religieuse peuvent être 
complémentaires ou concurrentes dans les perceptions et les attitudes des 
pèlerins envers la MVE. 

L’enquête montre diverses formes d’articulation entre logiques 
religieuse et sanitaire, à différents niveaux. Les équipes font un travail de 
mise en cohérence de ces deux logiques et produisent des messages 
hybrides, qui cumulent les signifiés de plusieurs manières : en affirmant 
que « Dieu aime la propreté », en associant dans la même 
recommandation l’utilisation des prières et des mesures d’hygiène ou en 
jouant sur le double sens du lavage des mains : anti-infectieux en tant que 
précaution d’hygiène, et symbolique en tant qu’ablution. Mais ces 
logiques sont quelquefois inconciliables, notamment lorsque des pèlerins 
considèrent que mourir sur un lieu de pèlerinage serait une bénédiction. 

De plus, cette hybridation peut aussi infléchir le sens des messages 
sanitaires, lorsque l’interprétation religieuse ne concorde pas avec les 
connaissances scientifiques. Ceci avait été observé hors du contexte des 
pèlerinages, lorsque la consommation de viande de porc a été présentée 
dans les messages du SNEIPS diffusés par SMS comme susceptible de 
transmettre la MVE (OMS, 2014). Sur les lieux de pèlerinage, l’efficacité 
du lavage des mains, surdéterminée par sa valeur symbolique en contexte 
religieux, est perçue par les pèlerins comme un moyen suffisant pour 
prévenir la MVE, ce qui révèle une surestimation de l’efficacité de la 
mesure qui pourrait être imputable à l’hybridation. 

D’un point de vue appliqué, ces observations ouvrent un thème de 
réflexion sur les limites des approches syncrétiques dans l’adaptation des 
messages sanitaires aux contextes culturels, qui peuvent mettre en danger 
leur validité scientifique, un thème insuffisamment abordé dans les 
recommandations de l’OMS en matière d’information sur les épidémies 
(OMS, 2012). D’un point de vue analytique, elles appellent des 



224 

investigations complémentaires pour pouvoir établir une distinction plus 
rigoureuse sur le plan conceptuel entre syncrétisme et hybridation des 
logiques religieuse et sanitaire, et sur le rôle des aspects religieux (des 
perceptions aux pratiques sociales) dans la gestion de l’épidémie 
d’Ébola. 

Références bibliographiques 

Ansari, D. A., & Gaestel, A. (2010). Senegalese religious leaders’ 
perceptions of HIV/AIDS and implications for challenging stigma and 
discrimination. Culture, Health & Sexuality, 12, 633‑648. 
https://doi.org/10.1080/13691051003736253 

Diagne, Mountaga, Pouvoir politique et espace religieux au Sénégal. La 

gouvernance locale à Touba, Camberène et Médina Baye, Thèse de doctorat 
soutenue en décembre 2011, Université du Québec à Montréal. 

Douglas, P. M. (2002). Risk and Blame: Essays in Cultural Theory 
(Routledge). Routledge. 

Jobin, G. (2006). Les discours religieux dans l’espace public de la 
bioéthique. Éthique publique, vol. 8, n° 1. 
https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.1875 

Ka, A., Boetsch, G., & Macia, E. (2019). Interdits alimentaires et aspects 
symboliques de la cuisine des Peuls du Ferlo (Sénégal) : Entre permanence, 
changement social et stéréotype. Émulations. 
ttps://doi.org/10.14428/emulations.varia.025  

Koenig, H. G. (2012). Religion, Spirituality, and Health: The Research and 
Clinical Implications. ISRN Psychiatry, 2012, 1‑33. 
https://doi.org/10.5402/2012/278730 

Marshall, K., & Smith, S. (2015). Religion and Ebola: Learning from 
experience. The Lancet, 386(10005), e24‑e25. https://doi.org/10.1016/S0140-
6736(15)61082-0 

Niane, B. (2020). Baye Niasse, un père du panafricanisme et figure 

emblématique de l’islam. l’Harmattan Sénégal. 

Niang, C. E. H. A., 2021,  Renouveau islamique et mobilité transnationale 

en Afrique subsaharienne. La Fayda Tijaniyya Ibrahimiyya, Paris, 
L’Harmattan ; 

OMS. (2012). Communication pour un impact comportemental (COMBI) 
(WHO/HSE/GCR/2012.13). OMS, UNICEF, FAO. 
http://www.who.int/ihr/publications/combi_toolkit_outbreaks/fr/ 



225 

OMS. (2014, novembre). Le gouvernement du Sénégal met en place une 

campagne par SMS pour mieux sensibiliser à Ebola. WHO. 
http://www.who.int/features/2014/senegal-ebola-sms/fr/ 

Petherick, A. (2015). Ebola in west Africa: Learning the lessons. The Lancet, 
385(9968), 591‑592. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(15)60075-7 

Robinson, D., & Triaud, J.-L. (1997). Le temps des marabouts. Itinéraires et 

stratégies islamiques en Afrique Occidentale Française v.1880-1960. Karthala. 

Thioune, B. (2022). Cheikh Ahmadou Bamba Mbacké : Contextes social, 

culturel et économique du premier exil (1872-1902). L'Harmattan Sénégal. 

Tournier, V. (2010). Croyances et maladies : Relations d’aide en situation 
d’interculturalité. Le sociographe, n° 32(2), 42. 
https://doi.org/10.3917/graph.032.0042 

 



Sous la direction de  
Souleymane GOMIS, Sylvain Landry Birane FAYE, 

Lamine NDIAYE, Mouhamed Moustapha DIÈYE 

REVUE DE SOCIOLOGIE, ANTHROPOLOGIE, 

PSYCHOLOGIE (RSAP) 

Numéro spécial – Décembre 2023 

COMPRENDRE ET GOUVERNER LES 

INCERTITUDES EN CONTEXTES DE CRISE 

Actes du colloque en hommage  

au Professeur Moustapha TAMBA 



© L’Harmattan-Sénégal, 2023
10 VDN, Sicap Amitié 3, Lotissement Cité Police, DAKAR

senharmattan@gmail.com
senlibrairie@gmail.com

ISBN : 978-2-336-43424-7 
EAN : 9782336434247 




