
> Cultures-Kairms > Amazonies mises en musées. Échanges transatlantiques 
autour de collections amérindiennes

Théma 12 / Amazonies mises en musées. Échanges
transatlantiques autour de collections amérindiennes

«Amazonies mises en musées ? Échanges
transatlantiques autour de collections

amérindiennes»

Pascale de Robert & Renato Athias

Partout, les recherches dites collaboratives se sont multipliées. Notamment dans les musées où des 
pratiques de muséologie appelées participatives, collaboratives, de commissariat partagé, etc. sont 
développées à partir d'échanges plus ou moins denses et prolongés entre les représentants de communautés 
diverses, de muséologues et autres spécialistes. Ce dossier présente les résultats de recherches récentes 
menées dans des institutions muséales traditionnelles, au sein de musées indigènes mais aussi dans les 
villages où des ensembles d'artefacts, images, plantes, rituels et/ou récits acquièrent également une valeur 
patrimoniale. Chacune de ces expériences s'articule à des réflexions sur les enjeux contemporains et 
passés liés aux collections amérindiennes, aux stratégies patrimoniales attachées à ces objets de part et 
d'autre de l'Atlantique et aux questions plus larges des droits des peuples autochtones (1) .

La majorité des travaux qui constituent ce dossier sont rattachés aux activités du projet franco-brésilien 
Collections des Autres et mémoires de rencontres : objets, plantes et histoires d?Amazonie (COLAM) 
lequel est né de la volonté de réunir plusieurs initiatives de recherches collaboratives sur les collections 
menées au Brésil et en France. Pour une réflexion collective autour de ce qui motive la mise en collection 
d'objets, nous avons cherché à reconstituer et interroger l'histoire de collections amazoniennes et,
au-delà, les étapes (rencontres, échanges, disputes, récits) qui participent à la 'mise en patrimoine' d'un 
ensemble donné d'objets matériels et immatériels. Les collections, trop souvent considérées sous leur seule 
forme muséale, sont abordées ici en regards croisés, multidisciplinaires et multiculturels. En effet, si les 
notions de patrimoine ou de patrimonialisation se sont imposées un peu partout, elles recouvrent des 
significations différentes dans les institutions de recherche, les musées européens ou les sociétés non 
européennes reconnues créatrices de 'patrimoine'. La constitution d'ensembles patrimoniaux tels que les 
plantes cultivées des horticultrices amérindiennes, les objets chamaniques conservés ou perdus après un 
épisode de christianisation, les armes et parures ramenées par les explorateurs pour les réserves de musées 
lointains, les objets du quotidien devenus oeuvres d'art dans les galeries des métropoles occidentales, 
mobilisent des processus (échange, sélection, transmission, valorisation) et des idées sur les objets
(inertes, vivants, endormis, contagieux) très variés qui interrogent ainsi les collections des uns et des 
autres. Tous nous ramènent à des récits, que ceux-ci racontent les parcours d'un objet et son histoire, ou 
les voyages des personnes et leurs savoirs. Ensemble, nous nous sommes interrogés sur les histoires de ces 
collections, sur leurs formes de documentation, et les changements de statut et/ou de valeurs repérés au 
cours de leurs trajectoires. La première partie de ce dossier regroupe les principaux articles issus de nos 
recherches et réflexions au sein du projet COLAM en incluant des collègues dont les travaux nous ont 
inspiré et que nous avons invités pour ce numéro.

C'est en développant une réflexion critique qu'André Baniwa ouvre ce dossier avec un texte sur les
« Arts et cultures indigènes : réflexions depuis des musées ultramarins ». A partir de ses visites de 
plusieurs musées français comme chercheur membre de notre groupe COLAM, mais aussi de son travail 
de recherche personnel sur les collections ethnographiques d'Amazonie, André Baniwa discute la 
reconnaissance des arts et cultures autochtones au sein des institutions muséales. Il développe l?idée que 
la pensée occidentale appréhende l'art de manière réductrice, classant les artefacts amérindiens comme

http://www.mshparisnord.fr/
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos


> Cultures-Kairms > Amazonies mises en musées. Échanges transatlantiques 
autour de collections amérindiennes

des objets sans vie et sans histoire. Pour que les collections puissent raconter les liens entre la vie et l'art, il 
préconise de multiplier les expériences de partenariats avec des chercheurs autochtones de façon à 
revisiter le patrimoine des musées, le questionner et renforcer un respect mutuel des savoirs.

L'art se conjugue aussi avec la vie pour Lux Vidal qui ne cesse d'inspirer chercheurs et étudiants du Brésil 
et d'ailleurs. Dans son article, « Des corps aux musées : art et art de vivre amérindiens. Trajectoire d'une 
anthropologue brésilienne entre deux siècles », elle retrace les principales étapes de sa carrière qui l'ont 
amenée à exercer notamment au sein du Musée (expositions et réserves) pour et avec les populations 
autochtones. C'est dire que depuis plus de 50 ans, cette figure de l'anthropologie brésilienne a su ajuster 
ses thèmes de recherche et ses engagements aux priorités des époques et des territoires où elle a travaillé, 
tout en restant fidèle à son intérêt premier pour les manifestations esthétiques et artistiques des objets, 
corps et rituels amérindiens.

Dans l'article suivant Lucia van Velthem, Laure Emperaire, Carlos Alberto Teixeira Nery Piratapuya et 
Pascale de Robert mettent en scène la roça, ou abattis, présentée avec une recherche en plusieurs étapes 
pour la patrimonialisation de l'ensemble des savoirs agricoles et associés dans le haut Rio Negro.
« L'abattis au musée. Les trois temps d'une recherche collaborative au long cours sur le Système Agricole 
Traditionnel du Rio Negro » montre d'abord l'importance de la diversité agricole en Amazonie brésilienne, 
mais aussi les signes de son érosion. Face à ce constat, les Amérindiens se sont mobilisés avec des 
chercheurs pour la reconnaissance officielle de leur Système Agricole Traditionnel comme patrimoine 
immatériel du Brésil. Leur collaboration s'est ensuite focalisée sur la réalisation d'une exposition destinée 
au Museu da Amazônia (MUSA) de Manaus. L'article retrace cette trajectoire en trois étapes pour détailler 
ensuite plus spécifiquement les enjeux de l'exposition construite avec un commissariat participatif 
amérindien autour du concept de diversité. Au-delà des décalages et ajustements nécessaires entre 
'intentions' et 'effets' pour ce genre d'exposition, l'expérience est un encouragement à sortir des chemins 
connus de la muséologie et réussir de nouveaux dialogues.

Dans son article sur « Les Musées Amérindiens au Brésil : notes d?un chercheur sur le terrain », Renato 
Athias s'est intéressé à des objets traditionnels importants de la région du haut Rio Negro qui avaient été 
étudiés, et souvent emportés, par des ethnologues, muséologues ou collectionneurs. Les artefacts des 
ancêtres, les choses des « enchantés » qui sont ces êtres non-humains avec lesquels communiquent les 
chamanes, suscitent un intérêt renouvelé parmi les Amérindiens d'autant plus quand il s'agit d'objets 
chamaniques utilisés lors des rituels. L'auteur s'est efforcé de retracer la circulation des objets 
chamaniques entre les villages et les musées, en même temps qu'il analyse les rituels et connaissances 
amérindiens associés. Dans ce processus, il discute également certains éléments clés de la
« patrimonialisation » d'objets et de lieux, dans la politique culturelle au Brésil comme ailleurs.

Le Museu Magüta de Benjamin Constant inauguré en 1991 est le plus ancien et le plus célèbre musée 
amérindien du Brésil et Priscila Faulhaber, anthropologue spécialiste des Tikuna, y analyse les « Objets et 
mouvements dans les récits Tikuna évoqués dans un parcours d'interprétation au Musée Magüta". En lien 
avec une analyse des conflits factionnels internes, des manières de dire, de comprendre et d'utiliser le
« patrimoine », son article présente les problèmes liés aux artefacts exposés au Musée Magüta, une 
institution qui se situe à la convergence des attentes des Tikuna et des chercheurs/visiteurs. L'auteur 
focalise pour cela son attention sur la représentation de l'espace de réclusion réservé au rituel de la puberté 
pour les femmes, en corrélation avec d'autres objets associés, et montre son importance symbolique et 
politique qui se manifeste désormais dans les pratiques éducatives et au musée.

Tout près de là, de l?autre côté de la frontière qui sépare le Brésil de la Colombie, mais qui ne sépare pas 
les peuples autochtones habitués à traverser ces frontières, Salima Cure présente une expérience 
collaborative menée au sein du Musée Banco de la República de Leticia. Dans ses "Réflexions sur une 
expérience de recherche collaborative au musée ethnographique de Leticia" menée au sein de la collection 
avec la participation de chercheurs autochtones, elle rappelle l'importance des objets comme témoins des 
valeurs, motivations, goûts, pensées et comportements de ceux qui les ont fabriqués. Le fait de travailler 
ensemble à leur documentation avec l'objectif de faire valoir le point de vue autochtone sur la collection 
ethnographique, permet de faire (re)connaître les objets, de les faire revivre et de leur redonner un sens. A 
l'instar d'autres expériences comme celles menées au sein du projet Colam, cette recherche participe de la 
création de nouvelles relations entre les musées et les peuples autochtones, à travers des enquêtes 
partagées et la production d'expositions et curatelle collaboratives.

De l'autre côté de l?océan, certains grands musées européens essaient également de travailler à
l'inclusion des voix amérindiennes dans leurs programmes de recherche et d'exposition. Fabienne de

http://www.mshparisnord.fr/
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos


> Cultures-KairÃ³s > Amazonies mises en musées. Échanges transatlantiques
autour de collections amérindiennes

Pierrebourg, avec son article "Expériences collaboratives et nouveaux débats dans les collections 
nationales françaises", évoque les possibilités de changement dans la gestion de ces grandes collections à 
partir de l'analyse de deux projets auxquels elle a participé avec des chercheurs amérindiens venus de la 
Guyane française et du Brésil pour travailler au musée du Quai Branly de Paris. Il est intéressant de 
souligner que dans ces deux projets, comme pour chacune des expériences de muséologie collaborative 
étudiée dans ce dossier, la préparation des ateliers, les types de relations établies et aussi les résultats 
obtenus sont très différents en fonction de l'origine, des fonctions et des intérêts des participants. Il s'agit 
alors de travailler ensemble à une histoire partagée des collections qui puisse être, comme le dit l'auteur, 
« à plusieurs voix, sans peur des divergences et des antagonismes ».

Finalement, le dernier article de cette première section constitue une synthèse des principales activités et 
des principaux résultats de Colam autour duquel se sont réunis les participants à ce dossier. Les ateliers de 
recherche et les colloques de restitution réalisés chaque année dans des musées différents montrent
l?intérêt, l'actualité mais aussi la capacité d'agrégation de ce projet puisque plusieurs autres chercheurs et 
étudiants, brésiliens, français, amérindiens, ainsi que plusieurs institutions se sont joins à notre entreprise. 
Nous essayerons de voir quelles perspectives s'offrent pour le projet à une époque où les voyages 
transatlantiques se font plus difficiles et où les façons "immatérielles" de voyager et travailler ensemble 
ont également montré leurs limites, notamment pendant la pandémie du covid.

Dans sa partie « Paroles de Maîtres », une catégorie spécifique à la revue Culture Kairos, notre dossier 
propose cinq textes qui permettent de donner la parole, et non pas seulement l'écriture, aux collègues qui 
auront préféré transmettre leurs analyses et leurs savoirs en forme orale. Les enregistrements sur le thème 
des relations avec les musées ont été réalisés dans des situations chaque fois différentes, puis ensuite 
retranscris, contextualisés et parfois traduits et commentés. Pour la plupart, ces textes font écho à d'autres 
articles que nous avons réunis dans la partie « Actualités de la recherche » dans la mesure où ces derniers 
présentent des projets, des actions ou des résultats partiels de recherches collaboratives autour des musées 
ou des collections sur l'Amazonie.

Pour commencer, nous avons d'abord voulu donner à entendre un précurseur des recherches 
muséologiques amérindiennes au Brésil avec ce texte sur « Cacique Sotero, maître en muséologie 
amérindienne" préparé par Alexandre Gomes et Suzenalson da Silva Santos avec les mots du Cacique 
Sotero. Figure importante de la mobilisation politique pour la reconnaissance des droits autochtones dans 
sa région, il nous parle ici des objets et des idées qu'il a souhaité collectionner et mettre en scène dans ce 
qui constitue aujourd'hui le Musée Indigène Kanindé à Aratuba dans l'Etat du Ceara.

Puis ce sont deux femmes, toutes deux potières mais originaires de peuples différents qui nous parlent 
dans "Paroles de céramistes amérindiennes : entretiens avec Iamony Mehinako et Mahuaderu Karàjà?" Par 
leurs trajectoires, Iamony et Mahuaderu illustrent déjà un phénomène très intéressant au Brésil, à savoir 
l'importance croissante des femmes amérindiennes sur la scène nationale et internationale, lesquelles se 
présentent à la fois comme des garantes de la tradition et comme des cheffes de file dans les luttes 
actuelles. Leur témoignage est ici recueilli et rapporté par Sylviane Bonvin-Pochstein et Nathalie Petesch 
qui ont collaboré avec les potières dans le cadre d'un projet de collecte présenté dans la troisième partie 
avec la note de Anouk Delaître "Muséifier le patrimoine immatériel sous forme virtuelle. A propos du 
projet Mission Brésil du Museum de Toulouse?"

En 2021, Iamony Mehinako est malheureusement décédée des suites du Covid-19, une épidémie qui a 
terriblement affecté les Brésiliens. Maître céramiste, chamane, engagée avec les siens pour la cause 
autochtone et préoccupée par la question de la transmission aux jeunes générations, Iamony était aussi 
mère. Sa fille, Watatakalu Yawalapiti, a repris le flambeau de ses parents ; elle est aujourd?hui une figure 
politique amérindienne incontournable et plébiscitée dans son territoire, à Brasilia comme à
l?international.

Dans l'article suivant, Kokoti Kayapó, une autre femme amérindienne, fait le récit de sa visite d'un 
écomusée perçu "Comme un chemin dehors" et nous transmet ses impressions et réflexions en insistant 
sur la mise en scène, avec les objets, du temps (qui passe) ainsi que sur l'importance de nos rapports aux 
plantes. Membre du projet Colam, elle a mené des recherches sur les collections du peuple Mebêngôkre au 
sein de plusieurs musées, et propose ici de s'inspirer de « Plantes et Cie, entre sauvage et domestique : une 
exposition à l'écomusée de Cuzals" que Martine Bergues, ethnologue, a conçu à partir de ses travaux sur 
les plantes 'compagnes' des paysans lotois et nous présente dans la troisième partie de ce dossier.

C'est aussi pour dire les liens singuliers entre une plante et un peuple que Alba Figueroa raconte "Wará,

http://www.mshparisnord.fr/
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos


> Cultures-Kairms > Amazonies mises en musées. Échanges transatlantiques 
autour de collections amérindiennes

l'esprit de la connaissance" en revenant sur les origines mythiques et historiques du guarana, à la fois liane 
amazonienne et boisson rituelle. Sa recherche a été source d?inspiration pour la réalisation d'une 
exposition en collaboration avec les Satéré-Mawé et présentée dans les actualités de la recherche : Brigitte 
Thiérion et Egidia de Souto nous détaillent les modalités et étapes de cette expérience dans « Amazonie 
itinérante. A propos de l'exposition 'Warana/Guarana. Art et sagesse d'un peuple amazonien'". Si la 
réappropriation des langages de l'exposition peut permettre de montrer autrement l'Amazonie 
amérindienne, c'est en utilisant le cinéma que Bepunu Kayapó a choisi de témoigner, pour clore cette 
partie « paroles de maîtres », de son étonnement et de ses analyses des musées français avec la voix-off de 
son film documentaire sur les musées français.

Outre les articles déjà mentionnés, les « actualités de la recherche », proposent finalement trois textes qui 
présentent d'autres activités importantes menées au Brésil et en France autour des collections 
ethnographiques. En s'interrogeant sur "La place de l'Amazonie dans les collections d'anthropologie 
culturelle du Muséum national d'Histoire naturelle", Serge Bahuchet rappelle combien l'histoire des 
musées, à l'instar de celle des collections, impacte les catégories d'artefacts conservés ; réorganiser les 
collections en laissant place aux objets contemporains doit témoigner des transformations actuelles 
drastiques des sociétés avec leur environnement. Dans une note pour l'utilisation d'outils numériques "A 
propos d'une cartographie de collections amazoniennes en France, questions méthodologiques et 
perspectives », Margot Zinck, Pascale de Robert et Elisabeth Habert appellent à des actions de recherche 
collaborative pour localiser et documenter les collections intéressant les amérindiens. De ce point de vue, 
les travaux des chercheurs brésiliens s'imposent toujours comme référence ; en témoigne Anna Bottesi qui 
clôture ce dossier avec un compte-rendu du livre « Des collections coloniales aux musées indigènes : 
formes de protagonisme et de construction de l'illusion muséale » de João Pacheco de Oliveira et Rita de 
Cássia Melo Santos, un ouvrage imposant qui détaille diverses expériences et réflexions menées depuis 
une quinzaine d'années avec les autochtones autour des collections ethnographiques et des musées, au 
Brésil et ailleurs. Plus modestement, ce dossier espère contribuer à l'étude des processus actuels qui 
tendent à systématiser les recherches participatives, transformer les musées ethnographiques en lieux de 
rencontres et de débats et ouvrir les collections à d'autres yeux, d'autres manières et d'autres voix.

Bibliographie :

Notes :

1. Dans ce dossier, les termes amérindiens, indiens, indigènes, autochtones ainsi que leurs traductions en 
espagnol et en portugais désignent ou caractérisent ces groupes ou ces personnes qui se reconnaissent des 
ascendants parmi les peuples qui habitaient le continent nommé Amérique par les colons européens 
arrivés au XVIè, qui en revendiquent un héritage, quel qu'il soit (territoire, langue, pratiques agricoles ou 
alimentaires, culture matérielle, histoire partagée, savoirs, manière d'être au monde) et qui tiennent à être 
reconnus comme tels par les autres. Cependant, si les termes 'autochtone' et 'indigène' désignent des 
personnes originaires du lieu où elles vivent, indigène garde une connotation péjorative en français (il était 
réservé aux habitants originaires des pays colonisés) alors que indigena est au contraire utilisé en 
Amérique hispanophone et lusophone dans les revendications identitaires et politiques actuelles de 
préférence à indio, longtemps péjoratif, un peu avec la même acception que indigène en langue française 
où le mot "indien" est à l'inverse plus neutre, à l'instar du mot "amérindien" qui s'est imposé pour ne pas 
perpétuer la confusion entre l'Inde et l'Amérique. Le terme amérindien souvent utilisé en France, peut 
aussi être rejeté par ceux qui questionnent le nom donné au continent par les envahisseurs et préfèrent 
donc le terme autochtone, lequel est d'ailleurs plus souvent entendu dans nos trois langues pour ce qui 
concerne les arènes internationales, ou alors le terme "natif", un anglicisme, même si on sait qu'ils sont 
nombreux à avoir aussi été chassés de leur territoire d'origine, à vivre loin de leurs lieux d'origine, eux que 
l'on nomme encore povos ou pueblos originarios en portugais et espagnol. Bref, en raison de ces usages 
qui varient selon les contextes, et selon qu'ils sont employés comme adjectifs ou substantifs, nous avons 
opté pour garder tous ces mots et considérer qu'ils ne correspondent pas à des catégories foncièrement 
différentes.

http://www.mshparisnord.fr/
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos


> Cultures-Kairms > Amazonies mises en musées. Échanges transatlantiques 
autour de collections amérindiennes

Pour citer ce document:
Pascale de Robert & Renato Athias , Â« Amazonies mises en musées ? Échanges transatlantiques autour 
de collections amérindiennes Â», Cultures-Kairos [En ligne], Théma 12, Amazonies mises en musées. 
Échanges transatlantiques autour de collections amérindiennes, Mis Ã  jour le 12/06/2024
URL: http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos/index.php?id=2031
Cet article est mis Ã  disposition sous sous contrat Creative Commons

http://www.mshparisnord.fr/
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos/index.php?id=2031
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/fr/



