Politique africaine n°171-172 « 2023/3-4 « p.261-288 261

AUTOUR D’UN LIVRE

COORDONNE PAR BEATRICE HIBOU ET BORIS SAMUEL

Patrice Yengo

L’ordre de la transgression. La souveraineté

a I’épreuve du temps global

Pau, Presses universitaires de Pau et des Pays de I’Adour,
2022, 204 pages

LE POINT DE VUE D’AMBROISE KOM

LORDRE DE LA TRANSGRESSION DE PATRICE YENGO
OU UNE NOUVELLE APPROCHE DES ETUDES POSTCOLONIALES

Te qu’il est construit, I'ouvrage de Patrice Yengo nous invite a une relecture de la ren-
contre Afrique/Occident du commencement & nos jours. Les concepts de transgression et
de souveraineté qu’il décrypte renouvellent de maniere significative la compréhension
des régimes et méme des théories postcoloniales, ainsi que des rapports colonisateurs/
colonisés. Je m’en tiendrai essentiellement a I'exemple du Cameroun, mais la lecture
du livre de Patrice Yengo m’a rappelé tout le long certains ouvrages marquants sur
I'esclavage et la colonisation, des textes qui traduisent la perception du dominé et de
son environnement dans le monde. La premiere partie, qui porte essentiellement sur
les pratiques de pouvoir en Afrique centrale, m’a fait fortement penser au regard d'un
certain Occident sur I'’Afrique exposé par le géographe américain J. M. Blaut dans
The Colonizers” Model of the World'. De maniere presque caricaturale, 'Afrique serait 1'uni-
vers de l'empirique, de l'irrationnel, de la spontanéité, de I'instinctif, du stagnant, bref
du primitivisme comme dirait Lévy-Bruhl. Pour tout dire, '’Afrique serait un continent
a la simplicité avérée et ahistorique, comme nous le rappelait encore Nicolas Sarkozy
il n'y a pas si longtemps, face a un Occident complexe, rationnel, inventif, discipliné et
en quéte constante de progres scientifique.

De ce fait, mais aussi parce que 'Occident s’est engagé dans une mission géné-
reusement civilisatrice qui s’est manifestée par l’esclavage, la colonisation,
les Africains se sont un peu retrouvés dans une dialectique tout a fait semblable

1.J. M. Blaut, The Colonizer’s Model of the World: Geographical Diffusionism and Eurocentric History,
New York/Londres, The Guilford Press, 1993.



262 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

a celle qu’Aimé Césaire? expose pour Caliban et Prospero dans Une tempéte. On se
souviendra du passage ot Caliban accuse Prospero de lui mentir sur tout, sur ce qu’est
Caliban mais aussi sur ce qu'est Prospero, et sur ce que cache sa mission civilisatrice.
Prospero prétend éduquer Caliban, le sortir de
la gangue de son primitivisme alors qu’en réa-

Les concepts de « normalité » lité, son but ultime est de l'asservir. Le négrier
et d'«anormalité » traversent ou le colonisateur avait presque oublié qu’il
tout cet essai. était lui aussi sous observation. C'est dire que

la souveraineté na pas nécessairement attendu

le temps global pour se manifester. Autant
Prospero, I'usurpateur, se croit étre devenu maitre de I'ile, autant Caliban lui rappelle
qu'il est d’autant plus maitre de l'espace qu'il s'agit d’une ile qu’il a héritée de Sycorax, sa
mere. Autant Prospero soupgonne Caliban de lubricité, autant Caliban accuse Prospero
d’avoir violé son espace. C’est dire que si des citoyens des pays industrialisés peuvent
aujourd’hui se permettre d’accuser I'Afrique de certaines faiblesses, des Africains n’hé-
sitent pas a accuser I'Occident d’étre la cause desdits handicaps.

Louvrage de Yengo me rappelle aussi La folie de Roland Jaccard?. C'est d’ailleurs
par la que jaurais dii commencer. Car les concepts de «normalité» et d’«anormalité »
traversent tout cet essai. Qu'est ce qui est normal et qu’est ce qui est anormal, et com-
ment juge-t-on la normalité par rapport a I'anormalité? Selon quels critéeres définit-on
les deux concepts? L'ordre de la transgression semble tourner essentiellement autour
de ce concept. Car ce qui est normal chez moi ne l'est pas nécessairement ailleurs.
Dans nombre de pays d’Afrique, la norme pratiquée est que le président se confonde
avec I'Etat, que le budget de I’Etat soit géré comme le coffre privé du souverain, pere
de la nation, que le financement des projets publics soit présenté comme relevant de
la générosité du grand timonier. C'est un peu ce que Yengo appelle I'institutionnalisa-
tion de l'ordre de la transgression. Le président est un intouchable car il est confondu
avec la République et la République se confond avec lui! Il édicte les lois mais se croit
au-dessus des lois quand il ne se percoit pas simplement comme 'incarnation de la loi!

Ce faisant, il reproduit simplement le modele colonial oi1 'administrateur était un
souverain exclusif. Citant Achille Mbembe, Yengo souligne que: «Lordre de la transgres-
sion révele ainsi l'essence d'un pouvoir postcolonial, qui se présente “sous le visage d'une
entité ot1 le pouvoir d’Etat se pense, simultanément, comme indistinct de la société et
comme détenteur de la loi et de la vérité¥” » (p. 35). Certes, I'’Afrique d’autrefois semblait
moins clivée car il est vrai qu’elle était gouvernée par des souverains encadrés par des
notabilités qui veillaient a ce qu’il n'y ait pas d’abus de pouvoir. En pays bamiléké dans
I'Ouest du Cameroun par exemple, les villages avaient a leur téte des souverains qui
s’appuyaient sur neuf notables pour gouverner leur territoire. Or, aujourd’hui et suite a
la fragilisation des structures indigenes pendant la colonisation, le pouvoir postcolonial
a transformé ledit systéme de gouvernance en auxiliariat de 'administration. On vide
le systeme indigéne de toute sa substance alors que le pouvoir central n'est souvent

2. A. Césaire, Une tempéte, Paris, Seuil, 1969.
3.R. Jaccard, La folie, Paris, PUF, 1979.
4. A. Mbembe, «Sexe, bouffe et obscénité politique», Terroirs, n° 2, 1995, p. 34-73.



Le point d’Ambroise Kom

Lordre de la transgression de Patrice Yengo

qu’une transgression des démocraties occidentales auxquelles on prétend se rattacher.
Trés souvent, on a affaire a des gouvernements prétendument élus alors qu’il s'agit
d’élections truquées, sans aucune légitimité. La transgression est presque parfaite
car les régimes qui nous gouvernent sont pour ainsi dire a cheval entre l'ordre tra-
ditionnel, I'arbitraire colonial et des structures s’apparentant a I'appareil d'un Etat
postmoderne.

Comme le dit 'hymne camerounais, autrefois nous vivions dans la barbarie. Toujours
est-il que l'ordre colonial qui prétendait nous sortir de la sauvagerie nous a davantage
plongés dans la sauvagerie. Et «si I’Afrique est le continent qui nous interpelle sur la
transgression politique, la ot1 'ordre de la transgression s’accomplit sans complexe
et se laisse voir dans sa nudité, c’est qu’elle est le lieu méme de toutes les violations,
de tous les possibles» (p. 59). On se souviendra a ce propos de l'histoire des chutes
de la Métché, une attraction touristique de toute beauté dans la proche banlieue de
Bafoussam, au Cameroun, que I'armée coloniale francaise transforma en une espece
de guillotine pour exécuter, sans balle perdue,
les militants de la lutte pour l'indépendance. Il
aura fallu qu'un gendarme frangais soit entrainé =~ ——+——
dans sa chute par un des condamnés pour que ~ Ce qui pouvait apparaitre
cessent les macabres séances d’exécution de comme une transgression
ceux qui auraient pu étre considérés comme de s'inscrit dans la normalité.
simples prisonniers de guerre. Par la suite et ~————
pour décourager toute rébellion contre l'ordre
colonial, I'occupant se contentera d’exécutions par armes a feu sur la place publique®. Pas
étonnant de ce fait que I'ordre néocolonial emprunte les mémes habitudes au lendemain
des prétendues indépendances. Ainsi furent exécutés Ernest Ouandié et ses acolytes, le
15 janvier 1971, par le gouvernement d’Ahmadou Ahidjo. Et voila comment triompha le
dictateur Ahidjo face aux conventions internationales et a I'impuissance des observa-
teurs devant le digne et souverain héritier du colonialisme. Contrairement aux proces
de Burgos de décembre 1970 contre les nationalistes basques, qui a Iépoque firent grand
bruit et suscitérent I'indignation de toute 'opinion publique dans les pays du Nord,
I'Occident trouva presque normales les conditions dans lesquels se déroulerent le proces
etl'exécution des nationalistes camerounais, « Me Pettiti ayant proclamé plusieurs fois la
régularité des proces de Yaoundé® ». On se rend compte a ce moment-la qu’en temps de
globalisation, comme I’écrit Yengo, certains Etats peuvent prendre les dispositions qui
s'imposent pour négocier leur souveraineté et imposer au monde entier une maniere
de les percevoir. Ainsi, ce qui pouvait apparaitre comme une transgression s’inscrit
dans la normalité. Apres tout, M® Louis Pettiti n'était-il pas «avocat a la cour d’appel
de Paris, représentant le Mouvement international des juristes catholiques et le Centre
de la paix mondiale par le droit” »!

5. Dans Main basse sur le Cameroun (Paris, La Découverte, 2010 [1972], p. 69), Mongo Beti analyse la
gouvernance coloniale et mentionne la montée en puissance de Roland Pré pour semer la terreur au
Cameroun dans les années 1950.

6. Ibid., p. 196.

7. 1bid., p. 195.

263



264 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

Patrice Yengo mentionne aussi la cruelle et sanglante «colonne Voulet-Chanoine »
(p. 76-78), moment symptomatique de la barbarie de l'aventure coloniale. La colonne
Voulet-Chanoine ne s’apparente-t-elle pas, a quelques détails pres, au fameux «train
de la mort» du 1¢r février 1962 entre Douala et Yaoundé? Enfermés dans un wagon
métallique aux portes verrouillées, la moitié de la cinquantaine de nationalistes meurt
par asphyxie et les autres iront s’éteindre dans les gedles de la Brigade mixte mobile de
Yaoundé-Nkondengui. Et plus de 60 ans apres le train de la mort, on continue dans ce
pays de «tuer des négres» (p. 83) et de donner la mort de la maniere la plus arbitraire.
Comme l'écrit Yengo, on «puni(t) dans un a priori total, en dehors de toute charge et
loin des procédures disciplinaires en vigueur, telle est la morale sacrificielle qui échoit
a l'agent colonial pour le compte de la civilisation qu’il promet dans le calcul froid du
crédit de ses pulsions» (p. 84-85). C'est bien ce qui est arrivé au journaliste Martinez
Zogo, visiblement victime d’un crime d’Etat et dont le corps mutilé a été découvert en
janvier 2023 sur un terrain vague dans une banlieue de Yaoundé. Il apparait donc évident
que, a l'instar du pouvoir colonial dont les administrateurs exercaient essentiellement
un pouvoir transgressif tout en prétendant le contraire, mission civilisatrice oblige, en
postcolonie triomphe l'ordre transgressif. Aujourd’hui comme hier, on vit d’'interdits
et la mort nous guette.

On pourrait disserter longuement sur nombre d’aspects que Yengo analyse dans
son quatrieme chapitre. Et plutoét que de parler méme de transgression, il s’agit de
valeurs que I'Occident essaie de véhiculer tout en les travestissant. On se rend ainsi

compte que les anciens pays colonisés n‘ont plus
le monopole de l'ordre de la transgression. A

AUiOUI‘d'hUi comme hier, ce propos, Herbert Marcuse nous montre dans
on vit d'interdits One-Dimensional Man (L'homme unidimensionnel)?
et la mort nous guette. comment le systéme capitaliste américain, qui se

veut vertueux et vante le libre choix du citoyen,

est en réalité un systeme a parti unique tant il
est vrai que démocrates et républicains sont d’accord pour que triomphent globale-
ment les régles les plus pures/cruelles du libéralisme économique. Cet aspect nous
fait découvrir ce que je crois étre I'un des aspects les plus originaux de l'ordre de la
transgression chez Yengo. Il n'y a certes pas de commune mesure entre les Etats voyous
ou les Etats manqués® que nous sommes par rapport a la plupart des pays industria-
lisés mais, a y regarder de plus pres, les pratiques politiques en Occident révelent
parfois une voyoucratie totalement inattendue. Donald Trump n’est-il pas presque
aussi ubuesque qu'un Bokassa ou qu'un Idi Amin? Et tant qu’a signaler les trans-
gressifs inattendus, on se souviendra des frasques de I'Italien Silvio Berlusconi ou
méme du Britannique Boris Johnson! Hormis la globalisation du burlesque (Mobutu/
Mitterrand et leur prostate), de la politique spectacle du genre Manuel Valls (gauche
en France, droite en Espagne) ou d'un «Eric Besson qui peut passer de directeur de
campagne de Ségolene Royal a ministre de Sarkozy» (p. 167), nombre de pays occi-
dentaux semblent étre, au regard de la résurgence du terrorisme, devenus captifs de la

8. H. Marcuse, One-Dimensional Man, Boston, Beacon Press, 1991 [1964].
9. N. Chomsky, Les états manqués, Paris, 10/18, 2008.



Le point d’Ambroise Kom

Lordre de la transgression de Patrice Yengo

loi de l'ordre, qui se rapproche de la dictature et de l'instauration d'un environnement
de peur. L'Ftat de droit et les libertés individuelles s'accommodent de vigiles lourde-
ment armés.

Yengo montre avec efficacité et pertinence _—
comment l'ordre de la transgression a presque En tout cas, I'essai ouvre
toujours servi de soubassement aux rapports une nouvelle page des études
entre 1'Occident et I’Afrique. Les administra- postcoloniules.
teurs des colonies furent en quelque sorte les E—
premiers a instituer la loi de I'ordre et a créer un
systéme monstrueux fait d’interdits et d’abus d’autorité (souvenons-nous du Vieux Negre
et la médaille ou d’'Une vie de boy de Ferdinand Oyono, de Ville cruelle d’Eza Boto, ou du
Pauvre Christ de Bomba de Mongo Betil?, pour ne citer que ces quelques textes d’autre-
fois). Aujourd’hui comme hier, cruauté et arbitraire triomphent ¢a et la. La montée en
puissance de la globalisation rend presque caduque toute prétention a la souveraineté.
C’est dire que les crimes postcoloniaux, le type de sadisme qui a conduit a 'assassinat
de Martinez Zogo et de nombreux journalistes et opposants au Cameroun ces derniéres
années, sont autant d’applications des lecons apprises pendant la colonisation. Mais la
globalisation faisant du monde une maison de verre ou presque, toute prétention a la
souveraineté ne peut étre qu'illusoire. Je me souviens personnellement d’avoir assisté a
des exécutions publiques, d'avoir vu des tétes de prétendus militants upécistes exposées
sur la place publique a Bafoussam en 1959. La barbarie et la jouissance sadique que I'on
observe dans nos Etats ne datent donc pas d’aujourd’hui. Tout se passe comme si cela
avait été enseigné a la fameuse Ecole nationale de la France d’Outre-mer, école o1 ont
été formées les générations qui devaient hériter du pouvoir colonial pour poursuivre/
perpétuer I'ceuvre du grand maitre civilisateur!

Lorsqu'on acheve de lire ce livre, qui se conclut par une citation du «Loup et
l'agneau », la cruelle fable de Lafontaine, on peut certes se demander, «mais ol va
le monde?» Mais surtout s’interroger sur le regard qu’autrui porte sur nous dans le
monde global qui nous entoure. UAfrique peut-elle se réinventer et inventer ses propres
modeles de gouvernance? Ne sommes-nous pas trop inféodés a I'héritage de l'autre
pour pouvoir nous en éloigner? L'Occident lui-méme peut-il se remettre en question,
imbu qu’'il est de son complexe de supériorité et convaincu d’étre le modele a suivre?
Louvrage de Yengo invite les uns et les autres a un profond aggiornamento. En tout cas,
l'essai ouvre une nouvelle page des études postcoloniales et est surtout une invitation
pour les Africains a se repenser.

Ambroise Kom
College of the Holy Cross, Worcester, MA, Etats-Unis

10. F. Oyono, Le Vieux Negre et la médaille, Paris, Julliard, 1956 ; F. Oyono, Une vie de boy, Paris, Julliard,
1956; E. Boto, Ville cruelle, Paris, Présence africaine, 1954; M. Beti, Le Pauvre Christ de Bomba, Paris,
Robert Laffont, 1956.

265



266 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

LE POINT DE VUE DE BENOIT BEUCHER

L’ORDRE DU DESORDRE: LA TRANSGRESSION
COMME CONDITION DE L’ELARGISSEMENT
DU CHAMP DES POSSIBLES

Patrice Yengo nous offre ici un livre stimulant, foisonnant, inspiré. Il s’y fait lanceur,
non pas d’alertes, mais d’idées, fleuretant avec la philosophie sans verser dans des
propos hermétiques ou trop déconnectés de situations historiques concrétes. A mon
sens, nous avons ici affaire a un essai mélant donc argumentation éclairée et part non
dissimulée de subjectivité. En ce qui me concerne, jai lu l'ouvrage avec les lunettes
de l'historien africaniste. Je me propose donc de livrer quelques éléments de lecture
critique, interrogeant précisément les contours de la subjectivité de l'ouvrage pour
en saisir ce qui me semble fécond sur le plan de la recherche, en particulier pour la
compréhension du politique en (post)colonie. Lecture critique car, invariablement, la
méthode historique invite a recourir a des sources tenues a distance, puis croisées pour
saisir du vraisemblable si ce n’est des faits. Mon propos ne rendra certainement pas
justice a la fécondité de la pensée de Patrice Yengo. Il slagira modestement d’aborder
quelques sujets qui ont plus particulierement retenu mon attention, ce qui renvoie ici a
ma propre part de subjectivité...

Ordre et désordre: un jeu de miroirs

Le premier point tient au rapport complexe entretenu entre la souveraineté et la trans-
gression. A lire Patrice Yengo, il prend une forme similaire a celui qui lie la «modernité »
ala «tradition» au sens qu’'en donne Georges Balandier: I'un et l'autre sont 'avers et le
revers d'une méme médaille. On pourrait aussi certainement dire qu'ils fonctionnent a
I'image d’un jeu de miroirs (parfois tres déformants), donnant corps a un écheveau de
trajectoires historiques spécifiques du politique dans I'Afrique contemporaine.

La réflexion qui s’exprime autour de ce couplage me semble renvoyer a la question de
Iimaginaire et de I'imagination des rapports sociaux et du pouvoir en postcolonie, ce qui
n’est pas sans nous rappeler ce que nous en a dit Achille Mbembe il y a quelques années
maintenant!. Ce que je veux dire, c’est que l'observation faite des sociétés politiques post-
coloniales en Afrique vient écarter, de fagon heureuse, l'interprétation psychologisante
qui en est souvent faite. Celle de la pathologie, du déréglement moral, de la démesure
étrangers a la raison. Certes, la section «Le continent qui rend fou» (p. 59-104) et I'évo-
cation de la sinistre colonne Voulet-Chanoine, précisément engagée sur le chemin de
la déraison en plein coeur de 'expansion coloniale frangaise, renvoient dans un certain
sens a cette idée, empruntant largement a la «bibliotheque coloniale », selon laquelle

1. A. Mbembe, De la postcolonie. Essai sur l'imagination politique dans I’Afrique contemporaine, Paris,
Karthala, 2000.



Le point de vue de Benoit Beucher

Lordre du désordre

I’Afrique serait le lieu de toutes les perditions morales, celle aussi de I'ubris généralisée
des détenteurs du pouvoir, qu'ils soient africains ou européens?.

Ce dont il est question dans l'ouvrage, c’est davantage le déchiffrage d’'un ordre
dans ce qui apparait comme un permanent désordre. De fait, il s’inscrit notamment
dans une réflexion plus ancienne sur le pouvoir et I'Etat dans 'Afrique contemporaine.
Les apparents dysfonctionnements de ce dernier, et leurs manifestations, ont long-
temps été présentés comme les signes d'une importation ratée dont le modele «pur»
serait issu de 'Occident. C’est aller un peu vite et oublier, comme Patrice Yengo nous y
invite, que la transgression, notamment des normes et méme d’une certaine idée de la
morale et du consensus, donne précisément sa raison d’étre a I'ordre en méme temps
qu’elle en fonde la légitimité. Dans un certain
nombre de formations politiques précoloniales, _—
cette transgression était souvent ritualisée et Un ordre poliﬁque strict
institutionnalisée, comme s'il s'agissait de la  nait d’'une situation
domestiquer et de prévenir les menaces qu'elle de marginalité.
faisait peser sur le corps social. Dans les sys- E—
témes monarchiques moose (actuel Burkina
Faso), la norme ne s'impose comme un impératif social qu'a partir du moment ot cha-
cun a fait I'expérience amere des conséquences de son absence. De fait, nous suivons
l'auteur lorsqu’il nous dit que « transgresser est [...] la nécessité méme de 'ordre » (p. 9),
et qu'elle est au coeur de la constitution et de la reproduction de I'ordre social. Les Moose
(Moaaga au sg.), qui forment une «société pour I'Etat» et patriarcale, ont pensé leur
genese et celle de leurs monarchies (les deux étant confondues) sous la forme du récit
de multiples transgressions. Leurs mythes des origines s’accordent pour attribuer a une
femme, une princesse détentrice de la philosophie du pouvoir, le role central. Apres
avoir désobéi a son pere, elle en aurait quitté le royaume a cheval (apanage des guerriers
issus de l'aristocratie) pour s'établir dans une sorte de vacuum politique incarné par un
homme, un fruste chasseur d’éléphants qu’elle rencontra par hasard, et avec qui elle eut
le premier « Moaaga» et le premier «chef» (1aaba): Wedraogo ou «Etalon ». Ainsi, une
fille conteste l'autorité du pere. Une cadette défie 'autorité de I'ainé. Une femme se fait
homme et guerrier. Un ordre politique strict naft d’une situation de marginalité. Cet
épisode s’est trouvé régulierement rejoué lors des interregnes, période pendant laquelle
les reégles morales habituelles étaient suspendues. Voler devenait ainsi une pratique
courante. Insulter le futur roi était possible jusqu’a ce que les rites d'intronisation fussent
accomplis. Pendant ce temps, une princesse, parée des regalia de son pere et imitant sa
voix, incarnait le roi-mort-vivant. Elle gouvernait le temps que l'ordre inversé retrouve
son sens. Tout ceci venait rituellement rappeler qu'en 'absence de systéme monarchique,
c’est l'ordre social tout entier qui s’en trouverait bouleversé.

A partir de la fin du Xixe siecle, suite a la conquéte militaire francaise, un nouvel
ordre politique s'établissait. Ces périodes de «désordre » faisaient horreur aux premiers
administrateurs qui étaient des militaires. Censés étre dépositaires d'un ordre étatique
prétendument supérieur, fondé sur la discipline, la loyauté, la coercition, ces officiers

2. Voir l'exemple de la récente bande dessinée T’Zee d’Appollo et Briino (Paris, Dargaud, 2022), qui
n’est pas moins réussie a mon sens.

267



268 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

rejouerent cependant sans le savoir véritablement le rapport dialectique entre ordre et
désordre. Par exemple, Louis Archinard, 'un des conquérants les plus actifs au Soudan
occidental (actuel Mali) a la fin du x1xe siécle, incarne a lui seul cette dualité supposée.
Officier de culture républicaine et chrétienne, prétendant a son entrée dans la petite
bourgeoisie, il fut en Afrique un chef (fou?) de guerre usant de méthodes qui ne souffrent
la comparaison qu’avec le tableau des invasions dites «barbares » portées contre la Rome
finissante, référence d’ailleurs explicitement convoquée par ses épigones, les lieutenants
Voulet et Chanoine, lors de leur conquéte du pays moaaga. Ses «tours» (ou séjours)
africains étaient de «nouvelles» vies successives durant lesquelles les regles morales
d’usage en métropole étaient suspendues. Le temps de ces séjours, l'officier avait ainsi
plusieurs épouses africaines dont les bons soins furent confiés en son absence a un ami
et confident Mademba Sy. Amitié (mais quel sens peut-on donner a ce mot en contexte
colonial?) qui aurait été probablement impensable en Europe. Le méme Archinard fit
de Mademba le fama (souverain) de Sansanding. Le républicain fut donc aussi faiseur
de roi. Vainqueur d’Ahmadou, a la téte de I’Empire tukulor, il recueillit I'un de ses fils
qui, trés jeune, a été pris les armes a la main. Ce prince d’abord indocile fut envoyé en
France avant d’étre adopté par l'officier. Le résistant d’hier devint donc un petit frangais
en herbe jusqu’a son déces prématuré. Ici, tout est affaire d’inversion de l'ordre. Mais
cet ordre fonctionne ainsi: par le cumul et/ou l'entrecroisement de trajectoires histo-
riques africaines et européennes du politique. De fait, la marginalité, au sens a la fois
géographique et sociologique, est fondatrice de nouveaux ordres, de nouveaux styles
de vie et de conduites qui tendent a s’institutionnaliser. Du reste, cette réflexion sur la
notion de marge aurait certainement été des plus utiles.

Un point de vue critique qui gagnerait a désexotiser I’historicité
du politique en Afrique

Lentremélement de ces trajectoires historiques interdit, a mon sens, de réduire
«colonisateurs» et «colonisés », « Européens» et « Africains», a des entités homogenes,
distinctes, et radicalement différentes ou «autres» par nature. C'est un peu la critique
que je voudrais adresser a Patrice Yengo, qui a tendance, parfois, a recourir a ce type
de raccourcis. Celui-ci pense en effet que, dans le sillage de la traite occidentale des
esclaves, la «modernité occidentale » s'est trouvée des le départ justifiée par «la catégorie
biologique de la race» (p. 14). Cest ainsi que, fondamentalement, la grande distinction
fondée sur la construction de la figure de '« Autre» aurait mis en quelque sorte en
rapport deux sortes d’humanité appelées a ne jamais se comprendre. La réalité histo-
rique me parait plus complexe. A époque moderne, les catégories raciales, celles de la
«race biologique », ne constituent pas encore des schemes d’interprétation et d’action
prégnants du coté européen. Cest ce que I'historien William B. Cohen avait déja mis
en évidence au tout début des années 19803. Encore sous le Second Empire, un officier
et explorateur comme Abdon Eugene Mage, s’il fut tributaire de quelques matrices

3. W. B. Cohen, Frangais et Africains. Les Noirs dans le regard des Blancs, 1530-1880, Paris, Gallimard,
1982 [1980].



Le point de vue de Benoit Beucher

Lordre du désordre

de représentation «raciales», notamment inspirées par son supérieur, le général
Faidherbe, laissait cependant transpirer dans ses récits 'importance des expériences
personnelles du contact établi avec les Africains. Le poids des caracteres, des attitudes,
de la mise en scéne ordinaire des interactions était encore tout a fait essentiel. Ce sont
bien des hommes (et des femmes) qui entrérent en contact et donnérent tres progressi-
vement corps a des représentations réciproques

stéréotypées qui, paradoxalement a premiere _—

vue, se cristalliserent et devinrent toujours plus lls ont aussi su organiser
caricaturales a mesure que les contacts s’inten- leur inhospitalité et défendre
sifiaient et que les connaissances sur '« Autre»  leurs intéréts.

s'épaississaient. C'est toute 'affaire des XIxe et

Xxe siecles.

De méme, si Patrice Yengo a raison de faire un parallele entre la chasse et la guerre,
ce qui transparait notamment dans les récits de campagne de Gallieni au Soudan, il n’en
demeure pas moins qu'il ne s’agissait pas de fagon si simple de faire sortir «1’Africain»
de 'humanité tout en l'animalisant. Car ce couplage guerre-chasse est une donnée
presque anthropologique et universelle de la guerre. Lexpression «chien de guerre »
rend bien compte de cette animalisation de l'ennemi, et des techniques cynégétiques,
le chien en étant un élément essentiel comme le suggere cet adjectif. Notons dailleurs
que les Moose dont nous parlions plus haut, lorsqu’ils étaient guerriers, étaient aussi
chasseurs. Lart de pister l'ennemi, de le traquer, et de le déshumaniser, n'est pas le
propre des troupes coloniales. Toujours chez les Moose, les hommes défaits furent
souvent assimilés a du bétail, répartis entre les guerriers et réduits en captivité. Tout
cela n’est donc pas le propre de la guerre coloniale, ce qui n’enléve rien a sa violence
physique et symbolique spécifique.

Ajoutons que l'on ne peut suivre l'auteur lorsqu’il fait état, en contexte colonial, de
«sociétés hospitalieres africaines, obligées de subir la loi de ceux qu’elles ont accueillis
en toute innocence» (p. 21). La est rejouée l'intrigue de la littérature du joug, qui était
dominante dans I'historiographie africaniste jusque dans les années 1970-1980 au moins.
Dans cette perspective, on aurait de nouveau affaire a deux formes d’humanité. D’'une
part, les Européens, acteurs peu scrupuleux, calculateurs, mal intentionnés et violents
(ce qu'ils furent a coup stir pour un grand nombre), et de l'autre, des Africains innocents,
hospitaliers, naifs dans leur bonté (ce qu'ils ne furent pas tous). Pour paraphraser David
Graeber et David Wengrow, on aurait ainsi moins affaire a de «bons sauvages» qu’a
de «stupides sauvages*». Mais ces mémes Africains sont des étres humains comme
les autres. Désexotisons donc cette histoire. Ils n‘ont pas été des témoins passifs de
lirruption des Européens sur leurs terres. Ils ont aussi su organiser leur inhospitalité
et défendre leurs intéréts. Ils se sont battus. Ils ont fui. Ils se sont aussi parfois accom-
modés du nouvel ordre hybride propre a la situation coloniale. De méme, peut-on
patler de la «toute-puissance de la nation conquérante » (p. 92)? N'est-ce pas la tomber
dans le piége de la propagande impériale dominante a 'époque? La fragilité de la
domination coloniale, certes relative, me parait cependant bien établie, sans quoi il n'y

4.D. Graeber et D. Wengrow, Au commencement était... Une nouvelle histoire de [’humanité, Paris, Les
liens qui liberent, 2021, p. 100.

269



270 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

aurait pas eu de recours aussi massifs a toute une série d'intermédiaires et de courtiers
du contact avec les sociétés africaines, ces figures entre plusieurs mondes qui ont su se
jouer de leurs prétendus maitres. C’est également précisément cette situation de rela-
tive faiblesse qui explique la prégnance d'une mentalité obsidionale ('auteur parle de
«délire obsidional », p. 113) parmi les acteurs européens du moment colonial. Dans un
autre contexte, Jean Delumeau nous enseigne qu’elle est I'expression et la perception
d’une peur: celle d’étre victime a la fois d’ennemis de l'intérieur et de l'extérieur, ce
dans un environnement o1 « tout est autre». Le parallele avec la situation coloniale ne
parait pas abusif.
Au fond, cette transgression, qui informe
finalement son pendant, I'idée que l'on se fait de

Je serais prudent l'ordre, n’est pas un processus opposant franche-
avec l'idée de I'existence ment et pour toujours Africains et Européens.
d’un «colonialisme Il peut étre une action et/ou une vision parta-
comme systéme », gée, flit-ce sur le mode mineur ou discret du

«malentendu opératoired». De fait, je serais pru-

dent avec I'idée de I'existence d'un «colonialisme
comme systeme» (p. 62), car il n'a pas nécessairement toute la cohérence que 'on pourrait
lui préter. Certes, il repose sur des principes généraux de domination et de violence,
c’est incontestable. Mais aussi sur des contradictions, et des relations humaines d'une
trés grande complexité qui font intervenir des formes poussées de subjectivités croi-
sées. Tout dépend en réalité de I’échelle et du degré de précision que 'on adopte pour
I'analyse. De fait, je ne crois pas que 'on puisse dire que, dans un tel «systéme», iln'y a
«nulle place a la sentimentalité» (p. 101). Une anthropologie historique de la situation
coloniale par I'entrée des émotions et des sentiments est possible, et elle existe®. Elle est
une clé de compréhension d'un passé qui, précisément, parait noué a plus d'un titre, et
qui le restera sans doute tant que les affects 'emporteront sur son examen méthodique,
critique et serré.

Au total, la réflexion de Patrice Yengo sur le rapport entre 'ordre, la souveraineté et
la transgression me parait fondée. Elle nourrit une pensée critique vis-a-vis du pouvoir.
Mais je regrette qu’elle ne prenne pour objet que ce qui passe pour un monstre étatique
venu de I'Occident. Pourquoi ne prendre que des exemples tirés de la situation coloniale,
y compris dans son acception large? On a des lors le sentiment que le Léviathan, un
monstre dont il évoque la figure a plusieurs reprises, n’est sorti de 'eau qu’a 'occasion
de la traite atlantique et, surtout, des conquétes coloniales des XIxe-xX¢ siecles, et qu’il
s’agit 1a d’un héritage d’autant plus lourd que I'Etat africain postcolonial n’en serait que
le «recyclage» (p. 124). Adoptant une perspective quelque peu anarchiste, ne pourrait-on
pas embrasser un peu plus largement du regard le probleme du pouvoir et se demander
si ses tares contemporaines ne seraient pas les manifestations de l'ordre étatique tout
court? Autrement dit, le Léviathan dont il est question n'est-il pas aussi un monstre
terrestre avec des pieds africains?

5.].-F. Bayart, L'illusion identitaire, Paris, Fayard, 1996, p. 55.
6. A. L. Stoler, Au ceeur de l'archive coloniale. Questions de méthode, Paris, Editions de 'EHESS, 2019 [2009].



Le point de vue de Benoit Beucher

Lordre du désordre

Une critique africaine du rétrécissement de I’imagination en politique

Pour finir, je voudrais dire que I'ouvrage tend de fagon tres heureuse a considérer
I’Afrique comme un laboratoire de potentielles reconfigurations politiques et sociales
a advenir, non seulement sur le continent mais aussi bien au-dela. Fagon de s’inter-
roger sur la voix a portée universelle qui pourrait s’y faire entendre. Je crois du reste
que le continent, qui n'a pas a prouver son historicité, I'a fait entendre par le passé, et
qu’elle continue dans une certaine mesure de le faire sans que 'on en saisisse toujours
la mesure. Dans cet ordre d’idées, Patrice Yengo estime a juste titre qu'une forme de
travail introspectif doit en étre le préalable. Il s'agit pour les Africains de se questionner
au regard de leurs « propres interrogations» (p. 22), ce qui revient en quelque sorte a
réparer les outrages du vol de leur histoire, pour reprendre les mots de Jack Goody. Ce
regard distancié sur I'histoire propre du continent permettrait de prendre conscience
de l'extréme diversité des configurations sociales et politiques qu’elle a connues, avant
la colonisation, mais aussi pendant et apres. La forme d’organisation stato-nationale n’a
en effet pas toujours été la norme, pas plus que I'économie capitaliste et ses ramifications
ne sont le résultat de l'oblitération des anciennes expériences, idées et pratiques du ou
de la politique. A ce titre, 'auteur, me semble-t-il, se rapproche des theses notamment
défendues par David Graeber, en particulier dans ce recueil de textes au titre évocateur:
Possibilités”. Comme ce dernier, Patrice Yengo souligne la restriction spectaculaire du
«champ des possibles» (p. 59 et suivantes), qui n'est évidemment pas sans lien avec le
développement d'une économie capitaliste mondialisée, en grande partie d'inspiration
néolibérale aujourd’hui. Cet assechement de I'imagination politique conduit & sa propre
«nullité» (p. 167), en France, certes, mais bien au-dela de nos frontieres aussi. Conjugué
a la «névrose narcissique» (p. 171), trait dominant de nos sociétés modelées par les
theses néolibérales, on aboutit bien, selon la savoureuse expression de l'auteur, a une
vie «Covid de sens» (p. 173) dont chacun a pu faire, a sa maniere, l'expérience lors des
divers confinements, sans en tirer toujours les mémes conclusions manifestement...
Cette situation, qui conduit au paradoxe d'une promesse de satisfaction des désirs per-
sonnels, mais qui berce chacun des illusions du choix et de la liberté individuels, tranche
nettement avec le régime des utopies qui, on arrive a peine a y croire, se donnaient a
voir, parfois de la fagon la plus extravagante, il n'y a finalement que quelques décennies
encore. Sans l'idéaliser, il me vient a I'esprit la figure de Sankara, assassiné en 1987, qui
entre bien dans cette catégorie du «déja-mort» évoquée par Patrice Yengo (p. 189). A le
lire, ce que je me demande, c’est en quoi les sociétés africaines peuvent apporter une
contribution décisive a la critique de ce rétrécissement sans frontieres de I'imagination
et dela pensée. En quoi peuvent-elles porter une forme de poiésis du politique qui ne soit
pas circonscrite aux limites déja bien vastes du continent africain? Le livre de Patrice
Yengo y invite, et je crois que ce nest pas le moindre de ses mérites.

Benoit Beucher

Université Paris-Cité,

Centre d'études en sciences sociales sur les mondes africains, américains et asiatiques (Cessma),
Institut des mondes africains (Imaf)

7.D. Graeber, Possibilités. Essais sur la hiérarchie, la rébellion et le désir, Paris, Rivages, 2023 [2007].

271



272 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

LE POINT DE VUE D ARMANDO CUTOLO

«LORDRE DE LA TRANSGRESSION» ET LES TRANSFORMATIONS
AFRICAINES DE LA SOUVERAINETE

Aprés avoir lu — avec beaucoup d’intérét — L'ordre de la transgression, je n'ai pas pu
m’empécher de penser a la place que ce livre occuperait dans le champ des études afri-
caines. Patrice Yengo se déplace aisément entre anthropologie et philosophie politique,
littérature postcoloniale et science politique, ce qui donne comme résultat une position
quelque peu excentrée par rapport aux territoires disciplinaires. Il s’agit sans doute
d’une excentricité positive car elle permet a l'auteur d’interroger un concept central dans
I'histoire de la pensée, celui de la souveraineté, et d’en mettre en lumiere des facettes
peu connues. La «transgression », mot qui apparait dans le titre de ce livre, est en effet
pensée dans son rapport a la souveraineté. Une connexion incontournable, bien sfir,
qui porte sur un champ intellectuel ot il faut se confronter avec les philosophes qui
l'ont déja parcouru, parmi lesquels le plus convoqué par l'auteur est Jacques Derrida.
Selon l'orientation analytique de Yengo, la transgression se définit progressivement
comme un acte performatif au statut ambivalent: dune part elle est vue comme ce
qui détermine, en tant qu’acte défiant 'ordre, la mise en marche de la force souve-
raine — c’est-a-dire son passage de la puissance a l'acte. De l'autre, elle est appréhendée
comme la manifestation la plus explicite et constitutive de la souveraineté elle-méme,
car le souverain est celui qui, selon la définition bien connue de Carl Schmitt, décide de
I'exception et peut légitimement transgresser la loi — voire sa propre loi.
Dans le contexte historique qui intéresse Yengo, celui de I'Afrique centrale, cette
logique prend évidemment des contours spécifiques. Non seulement parce qu’ici la
transgression et la violence de la souveraineté
se trouvent au cceur des dispositifs de reproduc-

Patrice Yengo se déplace tion politique, mais aussi parce que le souverain
aisément entre anthropologie qui transgresse systématiquement et de maniere
et philosophie politique. flagrante la loi finit par confondre sa propre

figure avec celui que Jacques Derrida a décrit

comme le visage souverain de la Béte!: un étre
soustrait a la loi et a la parole, mais dont la transgression l'éloigne aussi de 'animal, qui
ne la connait pas. Nous y reviendrons.

On peut noter ici, accessoirement, une certaine convergence avec la démarche de
Jean-Frangois Bayart dans son article sur la «politique de la chicotte?». L'analyse des
effets coercitifs de la chicotte, instrument de soumission qui, en Afrique, s'est sédimentée
dans des habitus partagés, nous suggere de réviser l'opposition entre hégémonie et coer-
cition banalisée par les sciences sociales, et ainsi de reconnaitre I'histoire hégémonique

1.J. Derrida, Séminaire. La béte et le souverain. Volume I (2001-2002), Paris, Galilée, 2008.
2.].-F. Bayart, «Hégémonie et coercition en Afrique subsaharienne. La “politique de la chicotte” »,
Politique africaine, n° 110, 2008, p. 123-152.



Le point de vue d’Armando Cutolo

«L'ordre de la transgression » et les transformations africaines de la souveraineté

de la coercition dans les sociétés africaines. Patrice Yengo nous invite a faire de méme
avec le couple souveraineté/transgression, dont il analyse et reformule la dialectique
dans des contextes assez variés — dessinant quasiment ce qui, dans I'anthropologie
structuraliste, aurait pu étre vu comme un «systéme de transformations®». Ces trans-
formations auraient émergé dans l'histoire grace justement aux transgressions d'un
libéralisme qui accepterait sans hésiter la négation de ses propres principes lorsqu'il
s’agit des sociétés africaines. C'est a partir de cette conceptualisation du couple sou-
veraineté/transgression que Patrice Yengo relit la recherche sur le Souverain moderne
élaborée par Joseph Tonda*.

Pour pouvoir décrire la trajectoire intel- ~~ —————
lectuelle trés complexe de Yengo, on pourrait Yengo nous invite a faire
partir de la réflexion de Carl Schmitt qui invite de méme avec le couple
a penser tout ordre juridique a partir de sa  souveraineté/transgression.
localisation, de son occupation d'un espace’. —

Ce qui implique, en complément, la référence

a un «espace libre et juridiquement vide » ot1 la loi ne s’applique pas, un en dehors du
droit. Dans l'introduction et dans le premier chapitre du livre de Yengo, on peut voir
se dessiner cet «en dehors » juridique créé par I'Europe avec la conquéte de l'outre-mer,
et ensuite reformulé dans cette bifurcation juridique que représente 1'Etat colonial.
On s’étonne, dans cette perspective, de I'absence de toute référence aux réflexions de
Giorgio Agamben sur la souveraineté®. Repensant les theses juridiques de Carl Schmitt,
Agamben a mis en lumiere les caractéristiques de 'action d'un pouvoir souverain qui
capture le sujet moyennant son expulsion (potentielle ou actuelle) de I'ordre juridique.
Le coupable, observe Agamben, est « purgé» de la loi, il est exclu de son application et
pris ainsi par la violence souveraine qui, elle aussi, agit en suspendant la loi.

Il est vrai, dans un sens, que la posture intellectuelle et politique de Yengo est opposée
a celle d’Agamben, dont la conception pessimiste — et en fin de compte téléologique —
appréhende 'histoire contemporaine comme un espace de déploiement a sens unique de
lalogique de I'exception. Au contraire, la critique de la souveraineté de Yengo y oppose
le désir, et ainsi la possibilité d’accomplir la loi d'une vie commune, d'une démocratie
qui se construirait autour de la prise de parole de ceux qui en ont été exclus. Cette
prise de parole n‘aurait rien a voir avec la rhétorique de la participation des dispositifs
néolibéraux de «démocratisation», mais adviendrait a travers les luttes sociales et les
parcours de subjectivation politique qu’elles suscitent”.

Il reste que le schéma alogique d’Agamben serait heuristique pour l'étude d'un
contexte «olt 'ordre de la transgression s’accomplit sans complexe et se laisse voir
dans sa nudité » (p. 59). Le sujet colonisateur se forme justement comme sujet souverain
qui s’autorise a transgresser ces mémes lois morales ordinaires — comme les lois de la

3. C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale deux. Paris, Plon, 1973.

4.]. Tonda, Le Souverain moderne. Le corps du pouvoir en Afrique centrale (Congo, Gabon), Paris, Karthala,
2005.

5. C. Schmitt, Théologie politique, Paris, Gallimard, 1988 [1922].

6. G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Turin, Einaudi, 1995

7.Sur la formation des espaces publics de la parole en Afrique, voire R. Banégas, F. Brisset-Foucault
et A. Cutolo (dir.), «Parlements de la rue. Espaces publics de la parole et pratiques de la citoyenneté
en Afrique», Politique africaine, n° 127, 2012.

273



274 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

réciprocité, de I'hospitalité, de la reconnaissance — qu’il respecterait chez lui. Lhistoire
de la colonne Voulet-Chanoine en Afrique centrale, avec toutes ses atrocités, est para-
digmatique de cette logique car, comme l'écrit Patrice Yengo, on y observe «le décalage
entre ce que le sujet est en droit de faire et ce dont il est autorisé, entre le réel de son acte
et son sens réellement vécu ot 'action dépassera toujours sa limite» (p. 80). Dans l'espace
«vide de loi» ot se fait la conquéte, oit tout Autre du colonisateur est coupable et oit

la mise a mort ne fait quénoncer la loi de cette
EEE— conquéte en elle-méme, ce qui serait un meurtre
Cette logique ne peut dans l'espace métropolitain est autorisé par le

se déployer qu'en étant simple fait d’établir une nouvelle souveraineté.

associée a un racisme. Patrice Yengo a sans doute raison de reconnaitre
E— la méme logique dans la fagcon dont Victor Hugo

dépeint I’Afrique, présentée comme un espace
vide d’humanité et de civilisation, un espace a soumettre. Bien siir, cette logique ne
peut se déployer qu'en étant associée a un racisme qui permet de l'appliquer a toute
Autre qui n’est pas Européen. Non seulement, on considére que le colonisé fait partie
d’un espace «vide», mais ce vide marque par extension sa personne et sa «race». Le
refus de Hegel de reconnaitre 'auto-émancipation des «négres » haitiens, rappelée par
Yengo (p. 66), ne fait que réitérer I'idée d'une forme d’humanité par rapport a laquelle
tout Européen est souverain.

Dans la violence inouie des conquérants, le fait et la loi de la domination se confondent
et la négation de l’Autre engendre un souverain aussi absolu que schizophrene, ne
reconnaissant que lui-méme (p. 84-85). Dans un contexte pareil, le colonisé est consti-
tutivement coupable face & une loi indéchiffrable et indécidable, a laquelle il est soumis
avant de la connaftre. Comme dans le conte de Franz Kafka «Devant la Loié», la loi ne
peut étre connue et on ne peut y accéder sciemment. Son portail est néanmoins toujours
ouvert car l'inclusion - la capture du sujet — se fait moyennant la transgression de son
périmetre.

Comme le texte de Patrice Yengo le montre bien, les exactions des militaires conqué-
rants ne sauraient étre décrites, dans un tel dispositif, comme les actes de «jeunes
hommes abandonnés a des taches trop difficiles» que l'«exaspération» et le «délire»
induits par la torpeur tropicale auraient amenés a la violence. Car c’était justement
a travers leurs transgressions qu’ils se faisaient les interpretes fideles et efficaces du
projet colonial. S'il en est ainsi, il faudrait se demander si 'observation qu’on lit dans
la conclusion du chapitre 3, ot1 'auteur écrit que «le réel de la colonisation détourne le
sujet du dispositif théologique sur lequel la conquéte a construit sa justification » (p. 102),
rend justice a ses analyses, car, selon celles-ci, il est évident, au contraire, que le réel et
la théologie politique de la colonisation font partie d'un méme dispositif.

C’est en se référant a ce dispositif que Patrice Yengo dessine le portrait de ce «souve-
rain moderne» décrit par Joseph Tonda® comme une « puissance hégémonique unique
qui instruit et administre le rapport aux corps, aux choses et au pouvoir en Afrique cen-
trale» (p. 124), une puissance puisant ses caractéristiques dans un répertoire d’éléments

8. F. Kafka, La metamorfosi e tutti i racconti pubblicati in vita, Milan, Feltrinelli, 2013.
9.]. Tonda, Le Souverain moderne..., op. cit.



Le point de vue d’Armando Cutolo

«L'ordre de la transgression » et les transformations africaines de la souveraineté

politiques et symboliques hétérogenes telles que 1'Etat colonial, les structures ligna-
geres, le capitalisme, le christianisme. Patrice Yengo nous propose un développement
analytique intéressant en reliant cette image a la dialectique entre I'image du souverain
et celle de la Béte esquissée par Jacques Derridal®.

Dans la personne du souverain, selon Thomas Hobbes, survit un état de nature ot
la «guerre de tous contre tous» (bellus omnium contra omnes) s'est transformée dans le
droit «contra omnes» du souverain, voire dans un droit qu’il exercerait légitimement
en tant que principe de conservation de soi — et ainsi de 'ordre. Le souverain moderne
africain réactive ce principe dans de nouvelles dimensions. En lisant le roman de Sony
Labou Tansi, Machin la Herniell, Yengo explore la transformation d'une « prothétique »
du corps du pouvoir qui, selon Jacques Derrida, nait de la nécessité de «suppléer la
nature» en introduisant une «domiciliation organique» fictive et symboliquement
efficace (p. 133). Cette prothétique s'oppose radicalement a celle juridico-théologique
du «double-corps du roi» étudiée par Ernst Kantorowicz pour les monarchies euro-
péennes!?. Dans le cas du souverain moderne, le double n'est ni une fiction juridique
ni un double politique incorporel en relation métaphorique avec le corps du souverain.
11 s’agit, au contraire, d'un double corporel impolitique (et impoli...) se posant en rela-
tion métonymique (et non métaphorique) avec le corps du souverain. Yengo souligne
le fait qu'en Afrique centrale «la souveraineté moderne [...] refuse toute incorporation
symbolique dans un organe fictif pour la réalité irréductiblement symbolique d'un
corps-organe ». On est trés proche ici de ce que Joseph Tonda a défini comme le «corps-
sexe», un corps dont les organes se font les organes du pouvoir!®. Dans le roman de
Labou Tansi lu par Yengo, le personnage du président Martillimi Lopez, «homme dont
l'appétit gargantuesque n’a d’égale que sa boulimie sexuelle, toutes qualités inséparables
de son pouvoir politique» (p. 135), est considéré comme le paradigme de l'obscénité du
souverain postcolonial. Dominé par les désirs et les caprices de sa hernie gigantesque,
Martillimi Lopez est un président-souverain dont la «bestialité » exclut toute dimension
discursive, toute moralité, toute loi:

«De fait, le gouvernement de la hernie désigne la mise en ceuvre des modalités de la
relation qui le lie a ses compatriotes dans un cadre o1 les codes, les normes et les valeurs
relevent des caprices de sa hernie qui deviennent rapports d’autorité et légitimité, des
implications de la loi» (p. 136).

Le «corollaire» de cette autorité du corps-organe est 'omniprésence de «la peur»: «le
souverain fait peur, il sait faire peur, [...], et méme lorsqu’il pardonne, [.. ], cela entretient
etaccroit la peur» (p. 137). Mais en méme temps, ce souverain qui est « toute-puissance
et surreprésentation organique » a peur de ses sujets, car si «la peur [...] est la passion
corrélative de la loi», elle est d’abord «peur pour le corps», voire «pour son propre

10.J. Derrida, Séminaire..., op. cit.

11. S. Labou Tansi, Machin la Hernie, Paris, Revue Noire éditions, 2005.

12. E. H. Kantorowicz, The King’s Two Bodies: A Study in Medieval Political Theology, Princeton, Princeton
University Press, 1985 [1957].

13.]. Tonda, Le Souverain moderne..., op. cit.

275



276 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

corps» (p. 137). Dans le roman de Labou Tansi, la peur réciproque s’étale donc autour
du corps du Président Martillimi; elle est le seul lien le connectant a ses compatriotes.

Avec la peur, le silence des dominées et des victimes est aussi constitutif d'un pou-
voir qui exclut du politique et de l'histoire tout sujet qui nest pas celui du souverain.
Ce pouvoir garde en soi, a bien y voir, la méme intolérance — et en fin des comptes la
méme peur — de 'Autre qu'on observait chez le sujet colonisateur. Contre ce méme
pouvoir, Yengo invoque pour le sujet africain la possibilité d’affirmer sa «vivantité».
Cette derniére serait un «mode spécial d’étre dans la vie, la maniere d’étre des vivants
qui acquierent une dimension comportementale éclairée par une idéalité vers laquelle
tendrait le vivant» (p. 185). La vivantité ne releverait donc pas du simple fait d’étre en
vie, mais plut6t de la « présence » (le mot est de 'auteur) du sujet dans l'histoire. I1 faut
noter que ce concept, élaboré sur le plan philosophique, est en fait proche du noyau
théorique de l'anthropologie d’Ernesto De Martino. Au cceur de cette anthropologie, il
y a la nécessité, pour le sujet, d’affirmer sa présence dans I'histoire, présence entendue
comme possibilité d'agir dans et sur le monde. Une présence qui n'est jamais garantie, et
qui encourt toujours le risque d’étre niée par un pouvoir, une domination, une exclusion
due a une condition historico-sociale; ce qui déterminerait la perte politique et aussi

psychique du sujet4.

Ernesto De Martino a utilisé ces concepts
_ dans le cadre de ses recherches sur les masses
Yengo invoque pour le sujet paysannes du Sud de I'ltalie, mais, dans les
africain la possibilité pages de Yengo, on voit bien comment ce qu’il
d’affirmer sa «vivantité ». appelait «crise de la présence » est proche de la

perte imposée par le président/dictateur/auto-

crate africain au sujet africain: 'effacement de
sa présence dans l'histoire. En appelant a la vivantité, Patrice Yengo invoque pour les
sujets africains non seulement le droit d’accéder a une existence politique a plein titre,
mais aussi a une nouvelle possibilité d’«accomplir la loi» (p. 155). Une loi qui ne serait
plus celle du souverain mais, au contraire, la promesse d'un nouvel ordre. Une loi qui
ne dépendrait pas de l'exception souveraine, mais qui se transformerait au fil des luttes
sociales, en conservant son rapport avec le « pouvoir constituant» et son attitude critique
vis-a-vis du pouvoir « constituél!®».

Si les constitutions africaines, comme l'affirme Yengo, mettent en ceuvre des «lois
qui ne promettent rien», il est nécessaire pour les citoyens africains de les transgres-
ser en affirmant une nouvelle souveraineté populaire. Cela passerait par «le retour
de la conscience de soi comme affirmation de la promesse». En d’autres termes, par
des parcours de subjectivation politique s'opposant a I'état d'atomisation produit par
I'individualisme néolibéral d'un c6té, et par le pouvoir du souverain moderne, avec ses
communautarismes, de l'autre. Dans ce cas, la transgression nest que la transgression
de l'ordre de la domination. Elle engendre, au moment ot elle advient, un nouveau
sujet, qui ne serait «souverain» que dans le sens ot il est citoyen — se ressaisissant

14. E. De Martino, La fin du monde. Essai sur les apocalypses culturelles, Paris, Editions de 'EHESS, 2016.
15. Il serait intéressant, a ce propos de mettre en relation les réflexions de Yengo avec le concept de
«pouvoir constituant» d’Antonio Negri. Voir A. Negri, Il potere costituente. Saggio sulle alternative del
moderno, Rome, Manifesto Libri, 2002.



Le point de vue de Stéphanie Mulot

Transgression et souveraineté chez Patrice Yengo. Une lecture a partir des Antilles

ainsi du pouvoir dont il s’était laissé dépouiller. On voit ici 'idée d'une transgression

émancipatrice, complémentaire a la conquéte d'un pouvoir constituant qui rendrait aux

citoyens africains leur présence dans le politique. C'est ainsi que la position «excen-

trée» de Patrice Yengo démontre toute son originalité par rapport a ces critiques de la
souveraineté se bornant a en explorer le rapport intime a la violence.

Armando Cutolo

Université de Sienne

LE POINT DE VUE DE STEPHANIE MULOT

TRANSGRESSION ET SOUVERAINETE CHEZ PATRICE YENGO.
UNE LECTURE A PARTIR DES ANTILLES

Le projet de cette discussion est de considérer les thématiques abordées dans 'ouvrage
de Patrice Yengo pour les questionner a partir de la situation des Antilles et de I'Afro-
Amérique. En effet, si 'auteur pense la question de la souveraineté a partir de 'Afrique
comme continent d’expérience et d’expérimentation de la colonisation, il aborde une
thématique récurrente dans tous les espaces ayant été colonisés et dans la pensée post-
coloniale. Je propose de questionner les mémes notions a partir de cet espace antillais
qui se différencie des Afriques, car il n'a pas été décolonisé, a été créé par une coloni-
sation fondatrice et non pas imposée apres une histoire déja longue, et s’est développé
a travers des politiques d’assimilation.

Selon l'auteur, 'objectif d'une recherche de souveraineté est de transformer les
gouvernés et les anciens colonisés en citoyens, acteurs et sujets politiques conscients,
capables de transgresser l'ordre et la loi, sans culpabilité, afin de sortir du statut de
colonisé et surtout de s’affranchir des masques et des faux-semblants de la colonisation.
Evidemment, la présence de ces «masques» fait écho a I'analyse de Frantz Fanon dans
Peau noire, masques blancs!, qui dénongait déja I'aliénation intrinseque et incontournable
que produit la colonisation. Le projet fanonien était de dénoncer cette aliénation comme
une conséquence psychique de la colonisation et de I'infériorisation du colonisé et de
déconstruire 'intériorisation par le colonisé de sa propre infériorisation apres des siecles
de racisme et de violences structurelles et politiques. Chez Fanon, il n'était pas forcément
question de sujet, mais de « conscience » des peuples colonisés, du peuple Noir, de leur
histoire et des processus et des dispositifs violents qui les ont menés a cette aliénation.
La reconquéte de la dignité de I'étre Noir constitue alors véritablement 'enjeu du passage
a la souveraineté, comme l'explique par ailleurs Norman Ajari?.

Des le premier chapitre, Patrice Yengo rappelle que la transgression de la loi coloniale
est indispensable pour parvenir a la souveraineté. Mais comment penser le rapport a la
loi, a la norme juridique et a la souveraineté dans le cas des sociétés antillaises qui n‘ont
pas été décolonisées, mais au contraire ont été assimilées depuis la période coloniale?

1. F. Fanon, Peau noire, masques blancs, Paris, Seuil, 1952.
2. N. Ajari, La dignité ou la mort. Ethique et politique de la race, Paris, La Découverte, 2019.

277



278 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

J'ai beaucoup aimé, dans l'ouvrage, le questionnement sur la maniéere de considérer le
colonisé. Est-ce un Autre ou un semblable? La souveraineté, nous dit Yengo, pourrait
consister a se revendiquer comme différent. Dés lors, comment se défaire de la colonialité
pour retrouver de la souveraineté, quand on a revendiqué, comme I'a fait Aimé Césaire,
un principe d’assimilation pour ne plus étre considéré comme «autre » mais comme un
«semblable », doté des mémes droits devant la loi.
Dans les territoires antillais, la loi est donc
la loi de la France, votée a Paris en fonction des

Coloniser et dominer, cadres de la société frangaise, dont certains
c'est aussi s'autoriser remettent en question la légitimité sur le sol
a «dire» le pays colonisé. ultramarin guadeloupéen ou martiniquais.

Faut-il la penser dans une forme de continuité

républicaine qui supposerait une citoyenneté
commune dans I'Hexagone et dans les Outre-mer? Ou, au contraire, faut-il refuser une
loi percue comme coloniale du fait d'une association persistante entre la loi de I'Etat et
laloi du colon? Cette loi serait aliénante, a en croire en tout cas une frange nationaliste
de militants qui revendiquent plus de souveraineté politique — si ce n’est d’autonomie
politique. Cette question de la souveraineté est en effet réapparue dans le sillage des
discours nationalistes, a propos de revendications diverses, et a aussi concerné les
champs de la santé et de l'alimentation: revendiquer une souveraineté alimentaire,
en cessant I'importation des denrées premieres, qui écrase le marché vivrier local et
maintient une dépendance néocoloniale vis-a-vis de la France; revendiquer une sou-
veraineté thérapeutique en refusant l'exclusivité des traitements pharmaceutiques et
en autorisant les pharmacopées locales.

Dans le chapitre 2 («Ce continent qui rend fou»), Patrice Yengo rappelle que la
colonisation, c’est d’abord la négation de l’Autre, de son histoire, de sa culture, de
son identité, de ses droits, de sa dignité. Coloniser et dominer, c’est aussi s’autoriser a
«dire » le pays colonisé, a parler a sa place et a parler a la place des colonisés. LAfrique
est «dite» par d’autres quelle-méme car un imaginaire de 'Afrique est construit pour,
dans et par la colonisation, a partir de I’'Europe, centre du monde, des savoirs et de la
culture, définis comme tels par 'Occident. Le projet postcolonial consiste donc aussi a
sortir de l'occidentalo-centrisme pour affirmer une pensée subalterne. Penser a partir
du centre européen, dans une quéte de reconnaissance éternellement insatisfaite, c’est
se maintenir dans une pensée productrice d’aliénation, nous alertait déja Fanon. Donc
trouver sa souveraineté serait se penser a partir de soi, dans une conscience de soi
— d’un soi collectif et non individuel — et d’une histoire, d'une identité et d'une expé-
rience communes dans et en dehors de la colonisation. Patrice Yengo conclut d’ailleurs
l'ouvrage sur la nécessité de faire perdurer des collectifs mis en péril face aux dérives
de lI'individualisme libéral contemporain.

La colonisation, c’est d’abord la violence faite au corps: au corps colonisé, au corps
racisé, au corps dominé. Un corps utilisé, exploité, usé qui permet d’ailleurs aujourd’hui
de parler de l'esclavage comme d'un génocide par usure. Un corps démembré, voire
explosé, tué, assassiné. Coloniser, c’est disposer du corps de I'Autre qui, parce qu'il est
colonisé et dominé, sera racisé. Effectivement, la racisation intervient apres la conquéte
coloniale dont elle justifie les classifications et les catégorisations qui déterminent l'ordre
sociopolitique de la colonie. Dans cet ordre politique, la question de la vie et de la mort



Le point de vue de Stéphanie Mulot

Transgression et souveraineté chez Patrice Yengo. Une lecture a partir des Antilles

devient un jeu morbide, sadique, meurtrier, précise Patrice Yengo: celui du colon qui
s'octroie le privilege extraordinaire de laisser vivre ou de faire mourir. Un jeu macabre,
qui rend fous et aliénés a la fois le colonisé mais aussi le colon, comme l'avaient déja
montré Césaire ou Fanon.

Louvrage de Yengo fait aussi écho au travail d’Achille Mbembe sur la nécropolitique3.
Lesclave est non seulement déshumanisé pour étre mis a disposition du maitre, mais
il est aussi chosifié, pour devenir un meuble, une chose privée de statuts, de droits,
mais surtout de dignité et de vie. En reprenant les travaux d’"Hourya Bentouhami?,
nous pouvons ajouter que 'homme et la femme racisés sont métamorphosés en corps-
doublures par 'esclavage et la colonisation. Le corps de I'esclave est congu comme une
doublure, non pas d’emblée exterminée mais, au contraire, exploitée pour faire tous les
travaux (au champ, dans I'habitation, en ville) que le colon et sa famille ne veulent pas
faire, ne doivent pas faire. Une doublure éventuellement jetable une fois usée jusqu’a
la mort, mais une doublure qui doit rester hors de la scene politique, de la subjectivité,
de la dignité et du désir. Des que la doublure est suspectée d’avoir un désir politique,
sexuel, économique, de franchir les frontieres de l'ordre et de transgresser la loi colo-
niale, alors cette doublure doit étre violentée, voire détruite, assassinée, violée, explosée,
démembrée, déchiquetée pour lui rappeler la place qui est la sienne et celle de son
groupe.

On notera, dans l'ouvrage de Patrice Yengo, l'exemple de cet homme tué a la dynamite
dont le cadavre démembré est utilisé comme une stratégie de soumission et d’asservis-
sement du peuple colonisé, a travers l'effroi qu'il provoque. Cet acte de démembrement
du corps individuel est aussi et surtout une volonté de destruction de toute tentative de
transgression, d'insurrection et de souveraineté exprimée par le corps collectif. Le paral-
lele avecles Antilles est évident: le Général Delgres, apres s'étre battu en 1802 contre les
troupes napoléoniennes, menées par Richepance, venues rétablir 'esclavage, a préféré
se faire exploser avec ses hommes plutdt que de
se rendre. Le déchiquetage de Delgres apparait
aujourd’hui dans I'imaginaire nationaliste antil- Le corps de l'esclave
lais comme le symbole de la résistance, mais est concu comme
aussi de la difficulté de retrouver une cohésion une doublure.
politique suite a cet éclatement corporel, social
et politique face a la domination. Ce démem-
brement, a la fois terminal d'un parcours collectif et fondateur du mythe d’'une société
résistante, est représenté dans les lieux publics a travers des ceuvres sculpturales: il est
le symbole du clivage du peuple entre ceux qui ont choisi la résistance et le nationa-
lisme d’un cté, et la loyauté envers I'Etat et sa loi de 'autre. Il souligne le clivage entre
la loi — celle de I'Etat colonial qui, les corps s’en souviennent, a torturé, démembré et
désolidarisé le corps collectif — et 1a loi éventuelle de la nation et du peuple qui doivent
chercher cohésion et souveraineté.

Apres la nécropolitique, le chapitre 3 interroge la «zoopolitique ». Plus atrocement
aboutie que la «biopolitique», elle définit non seulement des humains et des

3. A. Mbembe, « Nécropolitique », Raisons politiques, n° 21, 2006, p. 29-60.
4. H. Bentouhami, Désobéir aux frontieres, Habilitation a diriger des recherches, Toulouse, Université
Toulouse-Jean Jaures, 2020.

279



280 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

non-humains, des vivants et des morts en sursis, mais elle inscrit en outre 'ordre du
vivant et l'ordre des humains et des non-humains dans un cadre qui est celui de la
bestialité, de 'animalisation, de la bestialisation des étres colonisés, racisés et éventuel-
lement esclavisés. La aussi, le paralléle avec les Antilles est fécond puisque les termes
et le langage utilisés pour décrire la population issue du croisement des blancs et des
noirs sont directement issus du vocabulaire zoologique, qui imprégne encore toutes
les catégories de métissage. Par exemple, on a utilisé « mulatre » en référence au mulet;
on a utilisé «chabin» et «chabine» en référence au caprin... Toute la terminologie du
métissage et des classifications raciales emprunte au vocabulaire zoologique et montre
combien il s’agissait de considérer les étres engendrés par la colonisation comme rele-
vant de 'hybride homme/animal pour rappeler leur bestialité. Elsa Dorlin® a d’ailleurs
montré que la bestialisation des hommes et des femmes a permis de justifier I'utilisation
de leurs corps comme corps reproducteurs, travailleurs, a exploiter, engrosser ou violer.
Patrice Yengo évoque la jouissance sexuelle morbide recherchée par des actes violents
envers les corps des Noirs et des descendants d’esclaves aux Ftats-Unis, dans le cadre
des lynchages. Et il faut rappeler que ces lynchages sont effectivement des pratiques
de castration, de dévirilisation, de déshumanisation, qui visent a reproduire 'ordre
sexo-socio-racial de la colonisation. Il faut encore insister sur le fait que la colonisation
et 'esclavage sont la rencontre de plusieurs dominations: politiques, économiques,
raciales, sociales, juridiques et sexuelles. L'assassinat de Georges Floyd, véritable lyn-
chage contemporain, a montré la rémanence de ces actes de castration infligés au corps
noir masculin®. Le passage de 'ouvrage de Yengo sur la chasse aux Noirs africains fait
évidemment écho a la chasse aux «Neégres» et aux esclaves marrons fugitifs des plan-
tations. Je voudrais faire référence ici a I'imaginaire antillais qui associe cette chasse
a un animal particulier qu’est le chien, allié du

_— maftre dans la chasse aux fugitifs, qui est trés
L'attribut canin du pouvoir présent dans l'imaginaire antillais, que ce soit
colonial est un élément dans la littérature — on pourrait notamment
essentiel de cette domination. mentionner Lesclave vieil homme et le molosse de
Patrick Chamoiseau” — ou dans les contes et les

films... Lattribut canin du pouvoir colonial est

un élément essentiel de cette domination qui infériorise et, la aussi, déchiquete l'esclave,
le Noir, ainsi défini non seulement comme inférieur au maftre, mais aussi comme infé-
rieur au chien. Et cette infériorisation zoopolitique est 1a aussi un aboutissement de la
colonisation et de la domination. Il n’est pas anodin que la possession ostentatoire de
chiens agressifs soit aujourd’hui représentée dans le monde africain-américain comme
un attribut de I'inversion de la domination ou, en tout cas, de I'espoir de cette inversion.
Je conclus avec deux éléments. Le premier, c’est le retour a la loi, que traite le dernier
chapitre: «La loi et le rapport a la loi». La loi s’exerce non seulement parce qu’elle est
énoncée par un pouvoir central, juridique, sur lequel s'articule I'Etat et se batit la Nation

5. E. Dorlin, La matrice de la race. Généalogie sexuelle et coloniale de la Nation francaise, Paris, La
Découverte, 2009.

6. Voir S. Mulot, «Georges Floyd: lynchage local, violences globales» [en ligne], Mediapart, 6 juin
2020, <https://blogs.mediapart.fr/stephanie-mulot/blog/060620/george-floyd-lynchage-local-
violences-globales>, consulté le 8 décembre 2023.

7. P. Chamoiseau, Lesclave vieil homme et le molosse, Paris, Gallimard, 1997.



Le point de vue de Stéphanie Mulot

Transgression et souveraineté chez Patrice Yengo. Une lecture a partir des Antilles

en fonction d'un socle commun de régles. En l'occurrence, en France, le Code civil
napoléonien a construit un pouvoir trés patriarcal au niveau de I'Etat, des institutions
et des familles. Lacan a montré que la loi s’exerce et se met en pratique parce qu'elle est
intériorisée — je dirais méme incorporée — et transmise aux enfants par leurs parents,
a priori par le pere mais aussi par les meres, au nom du pére, quand il n’est pas la. Or,
dans les sociétés post-esclavagistes, se pose la question de I'intégration de la loi dans
les familles matrifocales, qui ont d’abord hérité
du Code noir qui privait les géniteurs masculins _—
de statut paternel, de tout droit et de toute filia- La loi n'est pas celle du peére,
tion. La loi n'est pas celle du pére, mais celle du mais celle du maitre/ Etat
maitre/Etat via la mére et son rapport fusionnel via la mére.
a l'enfant sans tiers séparateur. Patrice Yengo
affirme que «la loi barrée par la toute-puissance
du désir constitue la souveraineté ». Mais de quelle loi sagit-il? Cette comparaison
Afrique/Antilles impose de s’interroger sur la fagon dont les citoyens s'approprient le
rapport a la loi, quitte a la transgresser pour leur souveraineté. Faut-il comprendre tous
les actes de transgression de la loi comme des stratégies d’obtention de souveraineté,
ou comme le refus d’'un cadre contraignant qui a soit été trop imposé (par I'Etat), soit
pas assez (par les familles)? Les manifestations multiples de refus de la loi (y compris
récemment de l'obligation vaccinale) aux Antilles traduisent-elles une recherche de sou-
veraineté et d’autonomie, ou une intolérance a la frustration et a la contrainte politique ?
Deuxiéme élément de conclusion: celui de la «négropolitique ». L'acces a la souverai-
neté peut-il se faire sans passer, 1a aussi, par la violence comme acte de transgression?
Construire sa souveraineté serait non seulement transgresser 'ordre de la domination,
du pouvoir et de la loi qui bénéficient essentiellement aux colons et aux élites. Mais est-ce
aussi détruire cet ordre colonial par la violence? Fanon estimait que la seule fagon de
sortir de la colonisation, de retrouver de la dignité et de se défaire du racisme devenu
armature de la société — voire de la souveraineté — était de recourir a la violence, dans
ce que Norman Ajari appelle une «négropolitique® ». Pour autant, le systeme colonial
s’y oppose en condamnant et en réprimant toute suspicion de comportement violent, y
compris quand il s’agit d'un acte défensif. Interdire tout droit a se défendre de la part
des dominés, nous explique Elsa Dorlin?, établit le droit des agents de I'Etat de violenter,
de torturer et d’assassiner en toute légalité. Quand le racisé, 'ancien colonisé, I'ancien
esclavisé adoptent un comportement qui risque d’étre interprété comme étant violent,
I'association entre «race et soupgon de violence » suffit a réitérer un ordre de domination
inscrit dans l'ordre colonial, racial et sexiste. Nier aux personnes dominées et violentées
le droit de se défendre permet alors de les exécuter en pleine rue, en pleine jouissance
sadique —jusque devant les caméras — et en toute impunité, comme ce fut le cas pour
George Floyd. Tentative macabre d’étouffer toute transgression, réitérée et pour une fois
sanctionnée par la foule et la justice.
Stéphanie Mulot
Université Toulouse-Jean Jaurés,
Centre d'étude et de recherche travail, organisation, pouvoir (Certop)

8. N. Ajari, La dignité ou la mort..., op. cit.
9. E. Dorlin, Se défendre. Une philosophie de la violence, Paris, La Découverte, 2017.

281



282 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

LA REPONSE DE PATRICE YENGO

D’UN REEL DE LA LOI ET DE SON SEMBLANT.
RETOUR SUR L’ORDRE DE LA TRANSGRESSION

«L’histoire est I'objet d'une construction dont le lieu
n'est pas le temps homogene et vide,

mais le lieu saturé d’“a-présent”. »

Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire,

these X1V, Paris Gallimard, 2000.

Apprendre et réapprendre a interroger ses propres certitudes, telle est la leon que
livre la lecture de ces quatre richissimes contributions qui sont autant de commentaires
et d’interprétations de ce concept hermétiquement oxymorique, «l'ordre de la trans-
gression», qu’une incitation a poursuivre la réflexion. Et cela, tant pour échapper aux
stérilités générées par des tropismes académiques trop marqués que pour revenir a la
question de l'exercice du pouvoir a partir de la Loi, comme utopie harmonique de la
société dont I'accomplissement est inscrit non dans sa réalisation mais dans sa promesse.
Il ne s’agit donc pas, dans les limites de cette réponse, de réagir a chaque contribution
mais de surfer sur I'horizon tracé par chacune d’elles afin de définir une ligne de fuite
qui renvoie a la possibilité d'un exorcisme des illusions uchroniques que les pouvoirs
politiques ne cessent de nous imposer a travers la spectralité des événements trauma-
tiques du passé.

On l'aura compris, le point de départ de ma réflexion est I’horizon que trace Carl
Schmitt a propos de la souveraineté qu’il définit, en ouverture de Théologie politique,
par rapport a I'état d’exception dont les termes souvent évoqués sont les suivants: «Est
souverain celui qui décide de la situation exceptionnellel.» La notion d’état d’excep-
tion est essentielle a la compréhension du fonctionnement des Etats «modernes » dans
lesquels le souverain s’accorde le droit de prononcer le moment de cette exception. Si
I’état d’exception est une disposition qui autorise le souverain a suspendre la loi dans le
cas o1 'ordre politique est menacé, les mesures exceptionnelles prises participent d'un
droit tout aussi exceptionnel qui donne a celui-ci le pouvoir de mettre en suspens les
libertés publiques. Dans cette optique, 'exception est présentée comme momentanée,
inhabituelle, inattendue, voire anormale. Ce n’est donc pas une infraction a l'ordre
juridico-politique mais un passage, limité dans le temps, a la frontiere du droit et du
non-droit, qui ne saurait étre confondu avec une transgression, les dérives observables
n’étant que des bavures a inscrire sur la liste des entorses circonstancielles. Ce qui aura
permis a certains politologues et juristes d’inclure Guantdnamo ou Abou Ghraib parmi
ces entorses afin d’'absoudre le gouvernement américain des crimes qu’il était en train de
commettre en Irak et de le préserver dans la généalogie démocratique de sa complétude

1. C. Schmitt, Théologie politique, Paris, Gallimard, 1988 [1922].



La réponse de Patrice Yengo

D’un réel de la loi et de son semblant. Retour sur l'ordre de la transgression

constitutionnelle. Or ni Guantdnamo ni Abou Ghraib ne sont des aberrations ou des
formes accidentelles d'une gouvernance de crise; ils sont typiques de ces Etats qui, se
voulant «exceptionnels» dans leur exceptionnalité méme, n‘ont de cesse de justifier
théologiquement leur politique extérieure pour se passer de la loi internationale, voire
de leur propre loi, et entrer en croisade contre le Mal, 'axe du mal. Se ranger soi-méme
dans le camp du Bien est une autre fagon de dire qu'il n'est de conquéte hégémonique
qui ne repose sur une construction apologétique agressive et dogmatique.

A situation exceptionnelle, mesures exceptionnelles donc. Evoquées comme une
nécessité liée au maintien de l'ordre public, justifiées par l'urgence, ces mesures pour-
ront toujours compter sur les instances juridiques qui sauront les vétir d’oripeaux
suffisamment conformes au droit pour étre inscrites dans la durée, sous forme de loi
(Patriot Act) mais sans garanties constitutionnelles. Il apparait clairement que la guerre
est I'urgence souvent alléguée pour instaurer 'exceptionnalité. Ce qui en fait de facto
une source féconde pour l'analyse des rapports de pouvoir. Michel Foucault 1'a bien
compris, lui qui a su renverser la célebre formule de Clausewitz en affirmant que «le
pouvoir, c’est la guerre, c’est la guerre continuée par d’autres moyens. Et a ce moment-la,
on retournerait la proposition de Clausewitz et on dirait que la politique, c’est la guerre
continuée par d’autres moyens?».

De ce retournement axiomatique découle un double corollaire. Le premier, avancé par
Foucault lui-méme, concerne le pouvoir tel qu'il s'exerce dans les sociétés étatiques, dont
le point d’ancrage est «un rapport de force établi 8 un moment donné, historiquement
précisable, dans la guerre et par la guerre3».

Le second peut étre déduit de la 8¢ these de Sur le concept d’histoire de Walter Benjamin,
asavoir: «La tradition des opprimés nous enseigne que “I'état d’exception” dans lequel
nous vivons est la regle. Nous devons parvenir a une conception de I'histoire qui rende
compte de cette situation*. » Dés lors que 'exception devient la régle, le pouvoir se fait
vraiment souverain puisqu’il a le loisir de passer outre les regles qu’il a lui-méme édic-
tées, de les transgresser, au point d’infirmer 'argument de théologie politique développé
par Carl Schmitt sur la souveraineté a partir de
I'exceptionnalité du miracle comme manifesta- ~ ————
tion de la toute-puissance divine qui peut ainsi Dés lors que |’exception
suspendre les lois de la nature®. Lobservation devient la régle, le pouvoir
est juste mais la conclusion I'est moins, car il se fait vraiment souverain.
existe une tres grande différence entre les deux
formes de souveraineté.

Dans la souveraineté politique, une fois suspendue, la loi cesse d’étre active pour
tout le monde sauf pour le souverain qui peut enfreindre la suspension qu’il a lui-méme
décrétée, comme on I'a vu récemment avec le scandale des partygates qui ont éclaboussé
Boris Johnson lors de la pandémie du Covid-19. Alors que Dieu ne change pas les régles
au cours de la partie qu’il ménerait avec ’humanité et s'il se permet de les modifier,

2. M. Foucault, «II faut défendre la société ». Cours au Collége de France, 1976, Paris, Gallimard/Seuil,
1997, p. 15-16.

3. Ibid., p. 16.

4. W. Benjamin, Sur le concept d’histoire, op. cit., p. 697.

5. C. Schmitt, Théologie politique, op. cit.

283



284 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

notamment dans le cas du miracle, c’est juste pour gratifier une personne et une seule,
dans la temporalité de sa demande, pour sa foi, cette croyance spécifique que rien ne
garantit (Credo quia absurdum). On peut méme étre amené a dire que c’est la puissance
de la foi de l'orant qui abolit la loi dans le miracle, comme dans I'épisode rapporté dans
I'Evangile (Luc 8: 43-48) de cette femme qui, ne pouvant accéder a Jésus dans la foule
immense, fut guérie par le simple fait de vouloir juste toucher son habit.
Chez Walter Benjamin, 'exception ne releve
pas d'un moment spécifique mais d'une condi-

Profaner signifie, avant tout, tion inhérente au fonctionnement du pouvoir
porter atteinte au sacré étatique. Tel est au demeurant le point de départ
pour s’en affranchir. de la recherche de Giorgio Agamben sur la

souveraineté®, qui prolonge a nouveaux frais

I'essentiel de ce que Walter Benjamin a déve-
loppé sur I'état d’exception, en s'appesantissant un peu plus sur son caractéere permanent.
Pour lui, en effet, nous vivons dans des Etats d’exception permanents dont l'essence
biopolitique, développée a partir de Foucault, est la vie nue. Nomos d'une modernité
dont le camp est devenu le modele de l'ordinaire du pouvoir, la vie nue est une vie
livrée a la toute-puissance d"un souverain qui peut en disposer a sa guise, jusqu’a la
détruire impunément. Or s'il est un univers ot des humains se sont octroyé le pou-
voir de transformer la vie d’autres humains en vie nue, et cela bien avant les camps
de concentration, les préfigurant méme d’une certaine facon, ce sont bien les chemins
de la traite et les colonies.

Voila peut-étre pourquoi on pouvait se passer de la référence explicite a Agamben.
Plus heuristique selon moi aurait été de prendre appui sur la profanation, un de ses
apports les plus originaux, qui inscrit directement la transgression dans le rapport au
sacré’. Car, contrairement a la vulgate religieuse, la profanation ne concerne pas Dieu
mais le sacré. Profaner signifie, avant tout, porter atteinte au sacré pour s’en affranchir.
Quoi de plus sacré que soi-méme comme humain? Lhumanité est en effet cette part
que l'on partage avec son semblable, cet autre humain, qui trace avec nous la frontiere
de l'espece au-dela de laquelle tout devient in-humain. Or la colonisation entame sa
souveraineté en dressant un catalogue, tout en horreurs, de ces affranchissements
dont I'événement du 14 juillet 1903 relaté dans le livre devient paradigmatique de ces
violences profanatoires.

Ainsi se veut souverain le sujet qui, dans la sécularisation du monde actuel, peut
porter atteinte & 'humanité de 'autre humain en la profanant. D’ot1 'interrogation que
souleve Michel Foucault dans sa préface a la transgression en hommage a Georges
Bataille: «Une profanation dans un monde qui ne reconnait plus de sens positif au
sacré, n'est-ce pas a peu pres cela qu'on pourrait appeler la transgression®? », révélant
du méme coup que la souveraineté définie a partir du couple profanation/transgression
peut se passer de la suspension de la loi comme théoréme. Du fait que, dans le rapport a
laloi, la transgression est la preuve d'un souverain dont la puissance ne se laisse jamais

6. G. Agamben, Etat d’exception. Homo sacer, 11, 1, Paris, Seuil, 2003.

7. G. Agamben, Profanations, Paris, Rivages poche, 2009.

8. M. Foucault, «Préface a la transgression», in M. Foucault, Dits et écrits I, Paris, Gallimard, 2001,
p- 262



La réponse de Patrice Yengo

D’un réel de la loi et de son semblant. Retour sur l'ordre de la transgression

limiter ni dans le temps ni dans aucune forme singuliére de la vie sociale, se réaffirmant
sans cesse chaque fois qu'une limite est atteinte.

Une telle conceptualisation de la souveraineté représente le point de vue d"un pouvoir
politique affranchi de la loi (dont pourtant il se revendique) qui prend pour référence
son propre dysfonctionnement pour définir ex negativo la société (d’en face) a partir de
la notion d’in-humanité, condition sine qua non de la sur-humanité principielle de ces
grands autres qui en assurent la représentation ou la direction et avec lesquels toute
forme de relation, d’échange disparait (les nazis dans les camps de concentration, les
maftres dans les sociétés esclavagistes ou dans les colonies).

Lordre qui surgit de ce systeme n'est pas celui du désordre, loin s’en faut, mais celui
de la limite a franchir continuellement, un ordre de I'imprédictibilité, bref du chaos,
au sens que lui donnent les physiciens et qui se laisse déduire, dans le cas du 14 juillet
1903, comme celui d'une souveraineté qui, bien que déterminée par les conditions qui lui
ont donné naissance, génere chez tous ceux qui 'assument des comportements impré-
visibles. L'exemple de Malone qui apparait dans le livre peut étre complété par celui
du Caligula de Camus qui s’écrie dans une tirade: « L'exécution soulage et délivre [...].
On meurt parce qu’on est coupable. On est coupable parce qu’on est sujet de Caligula.
Or, tout le monde est sujet de Caligula. Donc, tout le monde est coupable®. »

Dans ce cadre, la culpabilité cesse d’étre la transgression d'une regle quelconque,
d’une loi bien définie, pour se transformer en une tare congénitale, un péché originel,
autrement dit, la propriété intrinsequement négative de ceux et celles dont la faute, éta-
blie avant tout préjudice, releve uniquement de
leur présence dans le monde et plus précisément
dans le méme espace que le maitre, un espace la violence coloniale
congu et désormais organisé comme un terri- est une sortie permanente
toire ot1 I'identité a soi des sujets est désormais du droit.
incluse dans 'humeur atrabilaire de celui-ci.

Rendre compte de cette situation dans la
«tradition des opprimés», selon le mot de Walter Benjamin!®, consiste a montrer que
les sociétés étatiques africaines telles que nous les connaissons actuellement puisent leur
origine, avant tout, dans la fureur guerriere de la conquéte coloniale. Cela ne veut pas
dire que ces sociétés ne se soient pas défendues, bien au contraire, méme si la pénétration
coloniale s’étant faite de maniere inégale, certaines parties du continent se sont révélées
plus accueillantes pour les nouveaux arrivants comme l'avait été, trois siécles plus tot,
le royaume du Kongo dont le roi Afonso I s’était méme converti au christianisme.
Toujours est-il qu'aucune de ces sociétés, des plus accueillantes aux plus hostiles, n’a été
épargnée par ces guerres coloniales et impériales d'une grande violence asymétrique,
dont les sociétés étatiques qui en sont issues portent les stigmates qu’éclaire leur sou-
veraineté d'une fluorescence toujours plus morbide. En effet, la violence coloniale, sous
ses formes archétypiques, est une sortie permanente du droit tout en se revendiquant
du droit. Pure manifestation de l'arbitraire, elle déborde ses propres finalités pour ne
se manifester qu’en tant que simple vouloir, marquant ainsi de sa présomption légale

9. A. Camus, Le Malentendu, suivi de Caligula, Paris, Gallimard, 1944, acte II, scéne 9, p. 47.
10. W. Benjamin, Sur le concept d’histoire, op. cit.

285



286 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

l'existence d'un ordre injustifiable qui autorise tout ou presque a ses agents, chez quila
contrition se dissipe dans la faute. C’est en cela que cette violence fait jurisprudence et
devient fondatrice d'un ordre, d'une société ou, pour reprendre une boutade de Sony
Labou Tansi, seule la mort se porte bien. La mort, faut-il le rappeler, est la forme que
prend le rapport a soi d'un élément en manque de parole, surtout dans les conditions
ol méme la parole dominante cesse d’étre interprétable, n’ayant aucun motif a fournir,
aucune raison a donner, sinon d’étre la raison de son action, entendue comme raison
performative chargée de faire ordre. Un ordre qui lui a survécu, comme le montre si bien
Ambroise Kom avec I'exemple du Cameroun, dans ces sociétés africaines de culture orale
mais totalement privées de parole ot le droit fondé sur l'arbitraire a toujours légitimé
le pouvoir. Ce que les écrivains africains ont su rendre compte de bien meilleure facon
que les professionnels des sciences sociales.

Le role déterminant de ’Afrique dans I'économie politique de la domination a
’échelle mondiale se situe bien 13, dans les enjeux révélés par cette approche de la sou-
veraineté qui l'ont transformée en un vaste laboratoire d’expérimentation a ciel ouvert
permettant d’exemplifier une certaine conceptualisation de l'ordre du pouvoir afin d’en
tirer des enseignements a promouvoir sous d’autres latitudes. Le génocide des Herero et
des Nama que Hannah Arendt cite comme prélude a la Shoah en est I'illustration!’. Tout
comme la guerre sociale contre les délinquants, les pauvres et les couches prolétarisées
générée par l'industrialisation forcée de 'Europe en est une autre.

Ce n'est pas «réduire « colonisateurs» et « colonisés », « Européens » et « Africains», a
des entités homogenes, distinctes, et radicalement différentes ou «autres» par nature »
que de rappeler combien 'expansion du capitalisme a I’échelle mondiale, par la traite,
le commerce triangulaire puis la colonisation, ne procédant que par «la violence de
pure forcel?», a résilié tout échange entre les sujets qu’il a mis en contact, en diluant

leurs expériences personnelles dans I'histoire
_— d’une rencontre qui n‘a pas eu lieu. Car toute
C'est en cela que cette violence  rencontre engage I'éthique des sujets mis en
fait jurisprudence et devient présence dans une expérience commune de la
fondatrice d’un ordre. traversée de l'histoire qui contient toujours le
_— mystere de sa réalité ultérieure, celle de son
devenir dont elle est la consécration.

Alors désexotiser I'historicité du politique en Afrique ? Pourquoi pas! Encore faut-il
savoir que cest une histoire qui n‘appartient pas exclusivement a ce continent et qu'il
faut remonter aux sources de l'exotisme en histoire contemporaine qui est au départ
celle du contexte des grandes expéditions maritimes européennes et de la «découverte »
de 'Amérique.

Au pape Frangois venu dans la province canadienne de 1’Alberta, en avril 2022,
demander pardon pour les abus commis au nom de I'Eglise catholique avec la destruc-
tion culturelle et 'assimilation forcée des Autochtones, les associations des « premieres
nations» du Canada n’ont eu de cesse de rappeler que I'enjeu n’était pas tant l'effectivité
de ces violences que leur origine qui a trouvé dans la doctrine de la découverte les

11. H. Arendst, Les origines du totalitarisme. L'impérialisme, Paris, Points, 2010 [1951].
12. W. Benjamin, Sur le concept d’histoire, op. cit.



La réponse de Patrice Yengo

D’un réel de la loi et de son semblant. Retour sur l'ordre de la transgression

raisons de sa légitimation. Cette doctrine décrétée un an apres l'arrivée de Christophe
Colomb dans le «Nouveau Monde » avait été consacrée par «les bulles papales»,
grace au concept de terra nullius (terres vacantes, n‘appartenant a personne), qui a justi-
fié la saisie des terres appartenant aux peuples autochtones jugés inaptes, du fait d'un
niveau de civilisation considéré comme insuffisant, a revendiquer ces terres et leurs
ressources. C'est le méme argument avancé par Victor Hugo, trois siecles plus tard, pour
justifier la colonisation et le droit des pays colonisateurs de s'emparer de ces terres, sans
propriétaires donc sans occupants!®.

Pourtant, méme dans ces situations ot 'autre _
cesse d’étre un semblable pour devenir un tout La souveraineté populaire
Autre, on ne peut éluder cette indication fon- ne concerne méme plUS
damentale: quelle que soit I'interprétation que  les citoyens en tant que tels.
l'on se donne de la souveraineté, celle-ci n’est _—
éprouvée que dans un espace relationnel de
domination en rapport avec une édiction spécifique de la loi qui exempte celui qui a
contribué a I'instituer. C'est cette relation spécifique a la loi qui prend sens dans l'ordre
de la transgression et qui montre que s’il y a de l'autre dans la transgression, celui-ci
reste prisonnier de cette loi qui I'assujettit a une méconnaissance de cette méme loi.

C’est pourquoi, dans le pari de l'ordre de la transgression, la radicalité réside dans
un accomplissement de la loi qui ne peut se satisfaire que dans la promesse et non dans
un achévement hypothétique qui d’emblée la condamne. Ce qui revient a dire quiln’y a
accomplissement de la loi que dans la promesse ouverte sur I'ordre de son désir et non
sur son désir d’'ordre. Ceci invite le sujet a opérer un changement de perspectives et, par
conséquent, a voir dans ce chiasme la possibilité d'un acces a la vérité de la loi. Car la
vérité vers laquelle loi et transgression de la loi font signe, c’est 'ouverture a la réalité
du pouvoir qui définit le sens ultime de la souveraineté en rapport avec les finalités
de la loi ajustée, d'un coté a la toute-puissance qu’elle accorde, de l'autre a la promesse
qu’elle exalte et soutient. Si le souverain qui fait 'expérience de la transgression énonce
la vérité du pouvoir comme désir de toute-puissance, ne manquant en cela d’exemples
pour s’en prévaloir, la loi est par contre pergue du c6té des dominés certes comme une
énigme, mais aussi comme une promesse. Voila pourquoi le projet de sa réalisation
est régi par un affrontement quasi permanent entre deux conceptions divergentes,
entre les gestionnaires de la loi dont la volonté est de s’en démarquer, en la bafouant,
et ceux et celles qui luttent pour que celle-ci soit appliquée. Et pour cela, nul besoin
d’aller en Afrique pour s’en faire les témoins, les dérives observables en France, depuis
la crise des gilets jaunes et des retraites jusqu’aux choix engagés dans le cadre de la
lutte antiterroriste ou de la politique d'immigration, le rappellent quotidiennement.
La souveraineté populaire ne concerne méme plus les citoyens en tant que tels, mais
uniquement un certain mode d’étre du citoyen, la maniére qu’a le pouvoir de le mettre
en situation, notamment lors des consultations électorales dont les résultats seront,
de toute évidence, vite délaissés pour de contestables sondages invoqués pour mieux
s'affranchir des principes de I'Etat de droit.

13. V. Hugo, «Discours sur 'Afrique», in V. Hugo, Actes et paroles 1V, cité dans L'ordre de la transgression,
p. 61.

287



288 Politique africaine 171-172  2023/3-4

Autour d'un livre

Si, comme nous 'avons entrevu plus haut, ce nest pas par une volonté divine qu'in-
tervient le miracle mais par la foi de l'orant lui-méme dont la puissance permet de
suspendre la loi naturelle en activant la toute-puissance du divin, c’est donc bien la
foi qui, au niveau de l'expérience de I'inattendu, fait force de loi; ce dont rend compte
I'expression «une foi a déplacer les montagnes». Pourquoi n’en serait-il pas de méme en
ce qui concerne cet autre souverain qu'est constitutionnellement le peuple? Que la foi de
I'orant ou la volonté du peuple fassent force de loi, voila peut-étre le cceur du scandale,
contre lequel le pouvoir ne peut opposer que la loi de 'ordre qui n’est jamais qu'un com-
mandement de pure forme ne reposant que sur des injonctions paradoxales: «Fais ce
que tu veux mais tu n’es libre que d’obéir. » Injonctions qui étaient déja d’actualité sous
le régime du ITI° Reich et que Johann Chapoutot a si bien débusquées dans la méthode
managériale du général SS Reinhard Héhn (1904-2000)" et qui sont encore émises dans
I'administration des entreprises actuelles. D’ot1 il appert que 'ordre de la transgression
pose la question de I'exercice du pouvoir au-dela de 'antagonisme entre autoritarisme
et démocratie libérale, en éclairant leur identité commune qui ne se réalise qu’a travers
leurs oppositions ot se joue I'opération hégélienne de «l'identité des contraires ».

Patrice Yengo

Université de Brazzaville,

Institut des mondes africains (Imaf),
EHESS

14. J. Chapoutot, Libres d’obéir. Le management, du nazisme i aujourd’hui, Paris, Gallimard, 2020.



	Patrice

