
349

Discurso y poder en potencia. 
En torno a la interculturalidad en el Perú

Carola Mick
Juan C. Godenzzi

Introducción
Según Aníbal Quijano (2000), el patrón del poder mundial se rige 

por una “perspectiva binaria, dualista, de conocimiento, peculiar del 
eurocentrismo” (p. 211) que categoriza a los seres humanos según cri-
terios raciales y los inserta en una jerarquía dominada por Europa y/o 
los blancos. A pesar de haber acabado el dominio colonial europeo, 
sigue vigente esa “colonialidad del poder” en todos los aspectos de la 
vida de las sociedades en el mundo.

El presente trabajo reflexiona acerca de las posibilidades de influ-
enciar el patrón del poder dominante, basándose en la teorización del 
“poder” de Bertrand y Biglari (2018) desde la semiología. Estos au-
tores distinguen cuatro manifestaciones de poder directo, el poder de la 
dominación exteriorizada e interiorizada; dándose ambas en una versión 
concentrada y difusa: la dominación exteriorizada concentrada es la 
coerción directa, mientras que la dominación exteriorizada difusa cor-
responde al poder que ejerce, por ejemplo, el orden del discurso (Fou-
cault, 1971) sobre el sujeto. La dominación interiorizada concentrada 
equivale a la anticipación del poder de una autoridad explícita por parte 
del sujeto, y la dominación interiorizada difusa implica la aceptación 
del poder disciplinario y la gobernabilidad del sujeto (Foucault, 1978).



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

350

Además de estas cuatro formas de poder directo, los autores es-
bozan la posibilidad de un “poder en potencia”, que no es dirigido ni 
controlable. Se trata del poder de la abertura, de lo inconcluso, de lo 
no dicho ni expresable, de un poder no instituido ni instituyente:

En effet, le pouvoir peut impliquer une autre valence, à caractère 
aspectuel cette fois, à savoir ce qui est ‘en puissance’, ce qui, non 
accompli, correspond à une potentialité: le pouvoir est alors envi-
sagé comme susceptible de –voire appelé à– advenir. Ainsi défini, 
il est en mesure de convertir les forces en création dynamique, ce 
qui est nécessaire pour la revitalisation des liens sociaux et socié-
taux (Bertrand y Biglari, 2018, p. 212).1 

El presente artículo artículo revisa diversos testimonios para de-
scubrir en ellos algún destello de un tal “poder en potencia”, capaz 
de redefinir las relaciones sociales conflictivas estructuralmente ar-
raigadas. La argumentación se hace sobre la base de testimonios de 
actores peruanos que hablan sobre la interculturalidad, refiriéndose 
principalmente a los programas oficiales de Educación Intercultural 
Bilingüe, a la vida de migrantes internos residentes en Lima, o a la ley 
de Consulta Previa. 

Luego de ocuparnos de la dimensión de la “agencia” para carac-
terizar el “poder en potencia” desde diferentes estudios teóricos, pro-
cedemos a caracterizar el debate sobre la interculturalidad en el Perú 
desde una perspectiva histórica y teórica. Luego presentamos la met-
odología usada para el análisis de la interculturalidad en los testimo-
nios recogidos, seguida por la presentación de los resultados del estu-
dio y su interpretación desde el punto de vista del “poder en potencia”. 

1   “Efectivamente, el poder puede implicar otra valencia de carácter aspectual en 
este caso, es decir lo que está ‘en potencia’, lo que, aún sin haberse cumplido, corres-
ponde a una potencialidad: Entonces, el poder es concebido como susceptible de –o 
incluso destinado a– advenir. Así definido, el poder en potencia es capaz de convertir 
las fuerzas en creación dinámica, lo cual es necesario para la revitalización de los 
lazos sociales y societales”. (Todas las traducciones en este artículo son nuestras).



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

351

La agencia y su poder
Hannah Arendt (1990) considera que toda interacción humana 

abriga en ella el poder del cambio, es decir que es un “espacio de 
aparición” (space of appearance). Define el poder como una poten-
cialidad transformadora que reside en la agencia humana, “capable de 
commencer” ( p. 59):

Le commencement constitue, du point de vue de la science politi-
que, l’essence même de la liberté humaine. (…) Mais, d’un autre 
côté, le fait même de la continuité mémorable de ces commence-
ments dans la succession des générations est le garant d’une his-
toire qui ne saurait jamais prendre fin parce qu’elle est l’histoire 
d’êtres qui ont pour essence le commencement2 (pp. 57, 58).

Cada comienzo conlleva la potencialidad del cambio, pero está 
obligado también a inscribirse en la continuidad de los recursos se-
mióticos, discursivos y sociales disponibles. Los planteamientos de 
Foucault y Deleuze (Deleuze, 1989) señalan que cualquier acción hu-
mana, para que tenga significancia para la sociedad, necesita inscribir-
se en regímenes socialmente definidos de visibilidad (lo que se ve/no 
se ve), de enunciación (lo que se puede decir/lo que no es decible), de 
subjetivación/objetivación (las/los que son dotados socialmente con 
o sin agencia) y de fuerza (la agencia de los/las que influyen en la 
realidad). Es en esta inscripción individual particular en estos regíme-
nes de visibilidad, enunciación y subjetivación/objetivación, que toma 
forma el comienzo, al trazar líneas de poder específicas.

Si la actualización de estos regímenes actualiza el poder de la po-
tencialidad o simplemente reproduce el patrón del poder dominante, de-
pende de las características de la línea de poder que marca el comienzo:

2   “Desde el punto de vista de la ciencia política, el comienzo constituye la esen-
cia misma de la libertad humana. (…) Pero, de otro lado, el hecho mismo de la conti-
nuidad recordable de estos comienzos en la sucesión de las generaciones es el garante 
de una historia de seres que tienen por esencia el comienzo”.



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

352

Fitzgerald nous propose la distinction de trois lignes qui nous tra-
versent, et composent ‘une vie’ (titre à la Maupassant). Ligne de 
coupure, ligne de fêlure, ligne de rupture. La ligne de segmentarité 
dure, ou de coupure molaire; ligne de segmentation souple, ou de 
fêlure moléculaire; la ligne de fuite ou de rupture, abstraite, mor-
telle et vivante, non segmentaire (Deleuze y Guattari, 1980, pp. 
244-245).3 

En su versión molar (de segmentación dura, de corte), el poder es 
estructurante; es decir, establece realidades ‘objetivas’, rígidas, inva-
riables. En esta forma de agencia prevalece la lógica de lo instituido 
y reificado (Castoriadis, 1990): instituye categorías semánticas claras 
para ordenar la realidad, estructurarla, crear fundamentos para orientar 
y disciplinar agencias futuras. Es una lógica del blanco y negro, que 
traza líneas de visibilidad, enunciación, subjetivación y fuerza claras. 
Separa lo que se puede o no decir por intermedio de normas prescrip-
tivas, ilumina ciertas cosas mientras tapa otras, permite que ciertos 
agentes hablen y actúen mientras reprime la agencia de otros. Es la 
lógica de la dominación, que, por intermedio de las rupturas trazadas, 
mantiene a la sociedad en la ilusión de no/saber, no/querer y no/poder.

La línea molecular también cruza y separa, pero actúa de manera 
gradual por pequeñas modificaciones, desvíos, marcando etapas y tra-
zando finas fisuras, imperceptibles en su inicio, pero, no obstante, atra-
vesando los segmentos de manera decisiva. La línea molecular emerge 
necesariamente de la praxis, ya que la complejidad de esta desafía de 
manera constante los segmentos duros. Pone en movimiento las cate-
gorías establecidas, al servirse de ellas como herramientas para crear 
las historias de vida particulares, explorando sus efectos y límites des-

3   “… Fitzgerald nos propone la distinción de tres líneas que nos atraviesan y 
componen ‘una vida’ (título a la manera de Maupassant). Línea de corte, línea de 
fisura, línea de ruptura. La línea de segmentación dura o de corte molar; la línea de 
segmentación suave o de fisura molecular; la línea de fuga o de ruptura, abstracta, 
mortal y viva, no segmentaria”.



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

353

de cada una de las posiciones que posibilitan, buscando y aprovechan-
do los espacios blancos que existen entre ellas o combinándolas de 
manera creativa, denunciando las incongruencias, etc.

Y el motor subyacente a la praxis es la tercera línea, la “de fuga”:

Comme si quelque chose nous emportait, à travers nos segments, 
mais aussi à travers nos seuils, vers une destination inconnue, pas 
prévisible, mais préexistante. Cette ligne est simple, abstraite, et 
pourtant c’est la plus compliquée de toutes, la plus tortueuse: c’est 
la ligne de gravité ou de célérité, c’est la ligne de fuite de plus 
grande pente (Deleuze y Parnet, 1996, p. 152).4 

Es un poder que desterritorializa al trascender los segmentos ex-
istentes. La línea de fuga no es una simple síntesis a partir de lo ex-
istente: es el poder de la metáfora (Ricœur, 1975) que, combinando 
dos entidades de manera inesperada, evoca lo que tienen en común: 
“On dirait plutôt qu’un seuil ‘absolu’ a été atteint. Il n’y a plus de 
secret. On est devenu comme tout le monde, mais justement on a fait 
de ‘tout-le-monde’ un devenir”5 (Deleuze y Parnet, 1996, p. 154). Este 
poder escapa a la lógica de lo instituyente y lo instituido, ya que no 
está sujeto a nada más que a signos y símbolos: es cuando el lenguaje 
está de fiesta (Ricœur, 1968) y se produce el juego libre de los signifi-
cados, dando lugar a nuevas realidades. Es el poder del poeta, quien 
crea obras que transcienden la realidad, al buscar emanciparse de las 
relaciones de poder-saber-querer-ver existentes, al evitar engancharse, 
al usar herramientas sociales disponibles, al desarrollar una voz propia 

4   “Como si alguna cosa nos llevara a través de nuestros segmentos, pero 
también a través de nuestros umbrales, hacia un destino desconocido, no pre-
visible pero preexistente. Esta línea es simple, abstracta, pero no obstante es 
la más complicada de todas, la más tortuosa: Es la línea de la gravedad o de 
la celeridad, es la línea de fuga de pendiente más pronunciada”.

5   “Uno diría más bien que se alcanzó un umbral ‘absoluto’. Ya no hay 
secretos, todo es igual. Pero justamente, hicimos de este ‘todo’ un devenir”.



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

354

“y, en y por ello, transfiguración de la propia existencia del poeta y del 
hombre” (Quijano, 1964, p. 12).

Las tres líneas aquí descritas —molar, molecular y de fuga— atra-
viesan toda forma de agencia: “Ce que nous appelons ‘agencement’, 
c’est précisément une multiplicité […,] une multiplicité de dimen-
sions, de lignes et de directions” (Deleuze y Parnet, 1996, p. 160)6. 
Dependiendo del trenzado particular de estas líneas en cada forma de 
agencia, estas pueden consolidar un régimen de coerción, cuando la 
línea molar predomina; o contribuir a flexibilizar y desestabilizar el 
orden, abrir nuevas posibilidades —con el riesgo del caos— cuando la 
lógica molecular se impone; o trascender la realidad, invocando nue-
vas realidades, con el riesgo de llevar al agujero negro del aislamiento 
o de la droga, cuando el sujeto se entrega completamente al orden de 
los símbolos. Un justo equilibrio entre estas tres fuerzas, siempre en 
movimiento, en competencia y negociación, es el que permite man-
tener la capacidad del comienzo. Es en este equilibrio, creemos, que 
reside el poder en potencia en su forma más pura:

Cette conception fait passer au second plan la dimension polé-
mique et conflictuelle de la domination, de la résistance et de la 
confrontation au profit de la dimension contractuelle: elle s’appuie 
sur un contrat mutuel, qui aurait comme objectif la construction et 
le progrès (…): relation fondée sur des droits mutuels. Cette solu-
tion développe et promeut la puissance humaine, conduit vers une 
vie dans la liberté et dans l’indépendance, et permet l’instauration 
de valeurs créatrices et d’un capital social constructif (Bertrand y 
Biglari, 2018, pp. 212-213).7 

6   “Lo que llamamos “agencia” es precisamente una multiplicidad (…), una mul-
tiplicidad de dimensiones de líneas y de direcciones”.

7   “Esta concepción relega a un segundo plano la dimensión polémica y conflic-
tual de la dominación, de la resistencia y de la confrontación, favoreciendo la dimen-
sión contractual: Se apoya en un contrato mutuo que tendría como objetivo la cons-
trucción y el progreso (…): relación fundada en los derechos mutuos. Esta solución 



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

355

Nuestro estudio se propone reconstruir el trenzado y la interacción 
particular de las líneas molares, moleculares y de fuga a partir de tes-
timonios acerca de la ‘interculturalidad’ en el Perú.

El discurso de la interculturalidad en el Perú
En la historia de la sociedad peruana, los dominios de lo político 

y de lo cultural se articulan de manera particular. La definición de lo 
que cuenta como “nación peruana” en el discurso hegemónico, como 
lo ilustra Danilo Martuccelli (2015), correspondió a un rechazo de la 
“masa indígena”:

La respuesta de la élite al desafío de las ‘masas’, eso que identi-
ficaban con el Perú profundo –indígena y andino–, fue pues una 
concepción más ‘cultural’ que política de la nación, en la cual lo 
hispánico y lo católico, y, a su manera lo inca, primaban sobre lo 
indígena (p. 28).

Resulta una “sociedad bloqueada” (p. 68) marcada por una frac-
tura cultural, social y política que restringe el acceso a las posiciones 
de poder a los que formaban parte de la élite criolla, y excluye sobre 
todo a los indígenas. En el nivel sociolingüístico, esto se traduce en el 
intento de universalizar una variedad estandarizada del español (Go-
denzzi, 2007, p. 33) y el establecimiento de una diglosia marcada entre 
esta y las lenguas históricamente presentes en el territorio (Escobar, 
1978; Rivarola, 1985; Cerrón-Palomino, 1987).

No obstante su falta de visibilidad y reconocimiento por el orden 
del discurso, los movimientos populares formaban parte de la realidad 
del país. Varios estudios dan testimonio de la “pragmática del otro” 
(Garatea Grau, 2014) que rige el español peruano de la sociedad en su 
conjunto, ya que es el resultado de la apropiación “lenta, difícil y a ve-

desarrolla y promueve la potencia humana, conduciendo hacia una vida en la libertad 
y la independencia, y permite la instauración de valores creadores y de un capital 
social constructivo”.



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

356

ces contradictoria” (p. 31) del idioma español venido de otra parte, e im-
puesto por una cultura ajena. Desde el siglo XIX, los lingüistas describen 
las marcas léxicas, fonéticas, sintácticas y discursivas de las variedades 
emergentes del español que caracterizan la vernacularización del español 
estandarizado en contacto con una diversidad de culturas en el Perú, y la 
emergencia de nuevas modalidades lingüísticas y culturales (Godenzzi, 
2007). Escobar (1978) distingue en el Perú tres espacios variacionales 
emergentes: el español de los Andes, el español de Lima, y el español 
amazónico. Godenzzi (2007), además, señala una importante variación 
del español dentro de las regiones según su carácter rural o urbano. 

A partir de los años 1950 y sobre todo 1960, estas realidades 
“otras”, ignoradas por el orden del discurso, empiezan a acercarse más 
a los espacios tradicionales del poder. La migración masiva y con-
tinua hacia la capital diversificó progresivamente, primero de forma 
poco perceptible, el paisaje cultural de la histórica ciudad de los Re-
yes, centro único del poder y prestigio. El proceso de “cholificación” 
(Quijano, 1980) no produce la revolución ni en el nivel del paisaje 
sociocultural ni en el político, como ciertos actores temían. La gran 
hostilidad de la cultura urbana criolla, sobre todo la de la clase media, 
“opera sobre los migrantes, con una fuerza indudable, como un factor 
de disolución identitaria de elementos rurales y andinos” (Martucce-
lli, 2015, p. 77). El proceso de la “cholificación” no logra disolver 
la fractura entre cultura criolla hegemónica y las culturas populares 
marginadas, pero abre un intersticio:

Los miembros de este estrato [popular] están en proceso de desa-
rrollar elementos de conciencia, de que participan de una situación 
social común, y tienden a percibirse como un grupo social aparte 
tanto de la masa indígena como de la población que participa ple-
namente en la cultura occidental criolla (Quijano, 1980, p. 68).

Dentro de estos intersticios, “los migrantes reconfiguran sus 
identidades a través de la articulación de pertenencias andinas y co-



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

357

nurbanas” (Godenzzi, 2017, p. 11): El estudio de Godenzzi (2017) 
describe, en el caso de tres migrantes quechuahablantes originarios 
de diferentes zonas andinas y residentes de un distrito periférico de 
Lima, formas individuales de inscripción lingüística y sociocultural 
en el espacio urbano. Para estos hablantes, la negociación dinámica 
tanto entre el quechua y el español como entre las diferentes varie-
dades del español que marcaron su trayectoria migratoria, sirve de 
recurso comunicativo para la creación de un “campo urbano-migra-
torio” (p. 35) individual: 

Este conjunto lingüístico híbrido emergente se perfila, al menos 
al interior de uno de los conos de la ciudad, como un instrumen-
to idóneo para expresar nuevas sensibilidades y experiencias, así 
como para hacer posible la introducción de nuevos actores en la 
organización ciudadana limeña (p. 36).

Todos estos “espacios lingüísticos urbanos específicos” (Godenzzi, 
2018, p. 116), creados, recreados, transformados constantemente por 
los migrantes, conforman el paisaje sociolingüístico y cultural dinámi-
co de la ciudad. No obstante, estos testimonios también demuestran 
que la presión diglósica empuja a los migrantes a alinearse con una 
presupuesta ‘norma’ del habla limeña. Por eso, como observa Rocío 
Caravedo (2014), en la segunda generación de migrantes se da una 
purificación de rasgos andinos según la norma hegemónica; Quijano 
(1980) también diagnostica una tendencia a la “aculturación definiti-
va”. Martuccelli (2015) considera que aparte de la institución de una 
“cultura chicha” híbrida en el ámbito de la música consolidada a partir 
de los años 1980-1990, y la emergencia de un “nuevo nacionalismo” 
(Quijano, 1980, p. 108) de nivel político, la migración no logró resistir 
a la presión monocultural hegemónica y tampoco consiguió promov-
er la diversidad cultural como valor en las esferas tradicionales del 
poder. Al contrario, las primeras iniciativas prometedoras en los años 
1970 para reconocer desde el Estado la diversidad cultural y lingüísti-



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

358

ca establecieron una total disociación entre la política y la realidad 
sociocultural del país: “El Perú deja en esas décadas de ser, visto desde 
Lima, un país agrícola e indígena” (Martuccelli, 2015, p. 73).

A pesar de ello, desde los años 1980, cuando el programa de 
Educación Bilingüe se abre a la dimensión cultural, el concepto de 
interculturalidad se establece en los discursos oficiales del Estado 
peruano. Además de la Educación Intercultural Bilingüe (EIB), ex-
iste ahora un Viceministerio de la Interculturalidad (VMI), así como 
municipalidades interculturales, y el Estado peruano afirma avanzar 
para “transversalizar el enfoque intercultural”. Con la ley de Consulta 
Previa de los pueblos indígenas y originarios8 de los años 2011/2012, 
la interculturalidad se estableció como un principio jurídico, con el 
fin de garantizar cierta simetría en los encuentros entre el Estado y 
las organizaciones representativas de los pueblos: “El proceso de 
consulta se desarrolla reconociendo, respetando y adaptándose a las 
diferencias existentes entre las culturas y contribuyendo al recon-
ocimiento y valor de cada una de ellas” (Ley N.º 29 785, título 1, 
capítulo 4b).

No obstante, la convivencia en la sociedad peruana sigue conflictiva 
y los destinos de las comunidades son profundamente condicionados por 
experiencias de discriminación y vulneración (Sulmont Haak, 2015).

8   Esta ley, que se basa en el convenio 169 de la Organización Internacional del 
Trabajo, ha sido aprobada por el Perú en 1993, y da un estatuto jurídico particular a los 
denominados “pueblos indígenas u originarios”. El uso de este término en el ámbito 
legislativo internacional ha sido concertado entre representantes de organizaciones 
gubernamentales nacionales y de las “Primeras Naciones” (First Nations) originarias 
de varias partes del mundo (Bellier, 2006). En el Perú, la aprobación de la ley de Con-
sulta Previa reintrodujo en el nivel del Estado esta categoría de “indígena”, que había 
sido reemplazada por las categorías de “nativo” amazónico y de “campesino” andino 
durante la reforma agraria de los años 1970. Pero la identificación con la categoría 
“indígena” no es unánime en Perú; sobre todo las comunidades andinas, anterior-
mente “campesinas”, la critican (Rousseau, 2012).



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

359

Dinámicas del poder en el campo de la interculturalidad
El análisis aquí desarrollado busca reconstruir las líneas de poder 

molar, molecular y de fuga en los testimonios de diversos actores de la 
interculturalidad en el Perú. Estos actores son:

•	 varios promotores de la Educación Intercultural Bilingüe, entre-
vistados por Marta Bulnes Vera (2000);

•	 tres migrantes andinos que viven en barrios periféricos de Lima, 
cuyos testimonios han sido analizados por Juan Carlos Goden-
zzi (2017);

•	 varios representantes de organizaciones indígenas de la Amazo-
nía y de los Andes peruanos, cuyos testimonios han sido recogi-
dos por Carola Mick en el año 2016 en el contexto de la ley de 
Consulta Previa de los pueblos indígenas y originarios.

Ponemos en cursiva las citas basadas en los testimonios. Como 
estos textos fueron recogidos en investigaciones llevadas a cabo por 
tres investigadores diferentes, en  distintos momentos de la historia 
del país y enfocando fenómenos diversos, nos permiten caracterizar 
varias manifestaciones del “poder en potencia” y sus condiciones. 

Testimonios acerca de la Educación Intercultural 
Bilingüe en el Perú
Es en el ámbito de las políticas educativas que el concepto de la 

‘interculturalidad’ se institucionalizó en el Estado peruano. Los testi-
monios de algunos de los promotores de esta apertura institucional, 
recogidos por Marta Bulnes (2000), establecen la interculturalidad 
como campo de fuerzas, ya que obliga a la ‘norma’ hegemónica mo-
nolingüe a aceptar la diversidad de realidades socioculturales.

Dado que el ámbito educativo sigue siendo uno de los campos 
de políticas del Estado más cargados ideológicamente, porque ahí se 
forman los ciudadanos y con ellos el futuro del país, no sorprende 
la predominancia en los testimonios de una lógica molar. Instituye 
entidades culturales homogéneas y estandarizadas, a las cuales aplica 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

360

un modelo educativo monolingüe en su lengua respectiva. Se basa en 
resaltar y acentuar diferencias (Fernández, en Bulnes Vera, 2000, p. 
45) para construir grupos ‘étnicos’ homogéneos dentro de la sociedad 
peruana, definiendo para cada uno de ellos “una historia común, un 
territorio común, una cultura común y una lengua común” (Heise, en 
Bulnes Vera, 2000, p. 51). Se consideran las características así esta-
blecidas en la educación según una lógica compensatoria (ver Arias, 
en Bulnes Vera, 2000, p. 38), que busca asegurar el éxito educativo en 
términos de la cultura hegemónica. En esa perspectiva, el objetivo de 
la EIB sigue siendo el aprendizaje del español, y reafirma entonces la 
hegemonía de este idioma: “Para que aprendiesen a hablar bien el 
castellano, primero tenían que aprender a leer y a escribir bien en 
su propio idioma” (Miró Quesada, en Bulnes Vera, 2000, pp. 61, 62).

No obstante estas rigideces del dispositivo institucional, la EIB re-
presenta una oportunidad aprovechada por las comunidades indígenas 
y originarias: para diseñar e implementar las políticas de EIB, el Estado 
se ve obligado a interesarse por las culturas originarias, lo que en sí ya 
relativiza la legitimidad de la monocultura hegemónica supuestamen-
te ‘nacional’, e introduce leves fisuras al aceptar que exista diversidad 
dentro de los ‘bloques’ tradicionalmente percibidos: “Hay una diferen-
cia bastante grande en las características del poblador de la costa, del 
poblador de la sierra y de la Amazonía; pero, además, también las hay 
dentro de cada región geográfica” (Fernández, en Bulnes Vera, 2000, p. 
45). La gran frontera ideológica entre mestizos e indígenas se quiebra 
así en una multiplicidad de microinterfaces, permitiendo una diversifi-
cación de las experiencias individuales del encuentro.

Al atribuirles a las lenguas originarias un papel dentro de la insti-
tución ideológicamente cargada de la escuela, aun si es para confirmar 
la hegemonía dominante, la diglosia ya empieza a relativizarse en la 
práctica. Así, María Heise (en Bulnes Vera, 2000, p. 53) considera que 
la EIB da la oportunidad de fortalecer la autoestima de las alumnas y los 
alumnos, porque valoriza su cultura en un espacio tradicional del poder:



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

361

Lo importante es que el niño no pierda su identidad étnica, que no 
se desarrolle en ese mecanismo de vergüenza hacia lo propio. (…) 
No sé, ahí pienso también que la escuela tiene un rol importante, 
el de hacer entender, el de resaltar la importancia de la cultura, 
darle valor.

El efecto inmediato de estas políticas, por cierto, es la acentua-
ción de fronteras y diferencias, pero con ellas también multiplica las 
oportunidades de encuentros y “articulaciones hegemónicas” (Laclau 
y Mouffe, 2014) entre alter y ego discursivamente distinguidos. Por 
eso, Eduardo Cáceres (en Bulnes Vera, 2000) está convencido de que 
la EIB transforma jerarquías tradicionales:

La gente ha asumido la expansión de las instituciones, del apa-
rato educativo, no como una mera aceptación de la colonización, 
sino como la conquista de instrumentos que son utilizados para 
afirmar derechos e identidades, y ganar espacios en la sociedad 
nacional (p. 73).

Esta “adaptación disyuntiva pragmática” da lugar a la lógica mo-
lecular, como lo confirma el caso de Irene Collahua (en id.), madre de 
familia migrante en Lima, que mantiene viva la memoria colectiva de 
su comunidad de origen al educar a sus hijos, aun si ellos no le atribu-
yen importancia (todavía). 

Por último, es muy importante destacar que la apertura institu-
cional de la EIB otorga también posiciones de poder a actores antes 
marginados. Los tres docentes bilingües quechua, achuar y shipibo 
entrevistados por Bulnes (2000) —Carlos Kuchim, Arturo Alvarado 
y Lerner Guimaraes Vásquez, respectivamente—, consideran la EIB 
como una vía para diseñar una sociedad más inclusiva: 

Y yo, en el futuro, pues, a estos niños, a estos jóvenes, quisiera 
verlos reasociados en su propia identidad y que se sientan como 
cualquier ciudadano, en iguales condiciones de vida y también 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

362

en lo económico social. (…) Quisiera que estos niños, algún día, 
tengan sus líderes, que defiendan sus derechos, que se hagan res-
petar, que sus conocimientos sean aplicados en sus propias comu-
nidades, donde los niños estén trabajando (Guimaraes, en Bulnes 
Vera, 2000, p. 141).

Redefinen el “saber legítimo” al criticar, desde sus comunidades, 
la preparación de los maestros monolingües que “vienen sin prepara-
ción pedagógica” (Kuchim, en Bulnes Vera, 2000, p. 127) a sus zonas. 
Invirtiendo las perspectivas tradicionales, Guimaraes (en Bulnes Vera, 
2000, p. 140) busca enseñarle a la sociedad dominante “cómo estamos 
y en qué situación estamos en relación con la cultura occidental”.

Las dinámicas y fisuras moleculares así esbozadas no solamente 
cambian el posicionamiento y la actitud de los actores antes margi-
nados, sino que provocan también que la sociedad se cuestione. Así, 
Arturo Alvarado (en Bulnes Vera, 2000, p. 135) reconoce:

A nosotros nos falta capacitarnos. Por ejemplo, no hay lingüis-
tas indígenas, no hay capacitadores indígenas, no hay sociólogos 
indígenas, no hay docentes que estén capacitados en diferentes 
asignaturas, en diferentes áreas. Entonces en ese sentido nos falta 
bastante.

Eduardo Cáceres redefine las bases conceptuales de la EIB desde 
las comunidades al observar que “Las comunidades suelen demandar 
más bien una educación que las incorpore, antes que una educación 
que las identifique” (en Bulnes Vera, 2000, p. 72). Invita a las comuni-
dades a que sean los actores principales y diseñadores de la EIB: “que 
las sociedades subalternas peruanas, andinas y amazónicas, al ganar 
terreno y reconocimiento en el mosaico nacional, vayan construyen-
do condiciones para recomponer espacios de identidades” (Cáceres, 
en Bulnes Vera, 2000, p. 78). Para Juan Abuguttás, esto se logrará 
poco a poco, cuando los actores bilingües empiecen a conquistar es-
pacios tradicionales del poder: “Yo creo que el encuentro tiene que 



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

363

venir cuando esas gentes, que se están formando en las universidades, 
en la literatura y otros campos, empiecen ellos mismos a producir 
intelectualmente” (en Bulnes Vera, 2000, p. 108). Recién cuando se 
establezca cierta simetría en la relación entre los diferentes actores de 
la sociedad, podrá haber diálogo:

Uno de los problemas que tenemos en el Perú es que no sólo no 
se han abierto diálogos sino que, como parte de esa apertura, no 
se ha planteado una voluntad para crear un orden civilizatorio, 
porque el diálogo se tendría que dar en el contexto de la construc-
ción de un nuevo orden democrático, dialogante. De otro modo, 
se destruyen las posibilidades de diálogo (Pedraglio, en Bulnes 
Vera, 2000, p. 98). 

Dada la persistencia de las asimetrías marcadas (Stasny, Oliva o 
Ugarteche, en Bulnes Vera, 2000), sin embargo, la línea molecular 
avanza muy lenta, paulatinamente, abriendo espacios. La EIB sigue 
regida por la lógica molar del poder, pero es un campo de aparición de 
la línea molecular: “Lo que podemos esperar, en una visión más bien 
positiva, es que se logre una convivencia que, por más jerarquizada 
que sea, permita que todos los elementos confluyan, existan” (Millo-
nes, en Bulnes Vera, 2000, p. 84). 

Testimonios de migrantes peruanos residentes en Lima
Tomando tres testimonios de migrantes provenientes de regiones 

andinas, residentes en el distrito de Ate en el este de Lima, Juan Carlos 
Godenzzi (2017) analiza las dinámicas narrativas y lingüísticas de su 
posicionamiento individual en el espacio urbano. Los testimonios re-
construyen biografías marcadas por fuertes contradicciones, y obligan 
a los migrantes a ser creativos para reconciliar los agradables recuer-
dos de su infancia y juventud en provincia con la presión asimilativa 
y la actitud discriminatoria de la cultura hegemónica ante toda forma 
sociocultural peruana alternativa. 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

364

Eh, en el pueblito donde yo viví con mi abuelita, es un sitio hermo-
so, es uno... un sitio –onde no hay lo que hay acá en Lima, ¿no? 
todo es, allá es paz, es a la chacra... […] en acá se burlaban mis 
amigos porque siempre hablaba un poco dif, no hablaba tan claro, 
tan, diferente, tan claro el castellano, oye serrano vaya pa’ allá, 
me decían (Júver, en Godenzzi, 2017, p. 16). 

Son relatos de la ‘frontera’ entre culturas y grupos sociales, que 
vuelven explícito el quiebre molar que estructura las relaciones socia-
les; las trayectorias narradas crean una zona de contacto donde surgen 
“experiencias de la inter-espacialidad”, en las que “un lugar reenvía a 
muchos lugares; un lugar contiene muchos lugares” (Godenzzi, 2017, 
p. 18). Así, Teófilo (en Godenzzi, 2017, pp. 21-22), caracteriza la vida 
cotidiana en su barrio mismo como un intersticio en el cual se mezclan 
diferentes culturas y tradiciones. Su discurso, además, expresa y crea 
el intersticio: nació en Lima, como hijo de padres provenientes de la 
región de Chicmo en el departamento Apurímac de los Andes perua-
nos. Una constante necesidad y obligación de posicionarse marca su 
relato, así como un malestar al tomar posición. Se presenta diciendo su 
nombre, añadiendo inmediatamente su lugar de origen, sin que la en-
trevistadora lo haya solicitado: “Mm... mi nombre es Teófilo P. y... sería 
de nacimiento acá en Lima, ¿no? y natural de Apurímac, provincia 
de... Apurímac... departamento de Andahuaylas, distrito de Chicmo, 
sí” (Teófilo, en Godenzzi, 2017, p. 20). Sin embargo, a demanda de la 
entrevistadora, más adelante, se posiciona como peruano:

no me siento, más me siento peruano. Pero limeño... hay momen-
tos que... me saca el, no, ah, me dicen eres limeño di-, a veces mi 
esposa me dice, ¿no? Oye, ¿tú eres limeño o provinciano?, ¿no? 
yo soy limeño de sangre, le digo, ¿no? porque saco este lado a 
veces por lo que he nacido acá y... me siento provinciano, por lo 
que a ve... porque he crecí-o en provincia (Teófilo, en Godenzzi, 
2017, pp. 20-21).



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

365

Discursivamente, Teófilo distingue de manera clara dos espacios 
opuestos: Lima versus provincia, tal como lo hace su entorno, e inclu-
so recurre a metáforas biológicas para intentar darles sentido. Su rela-
to mismo, así como su biografía, sin embargo, deconstruyen la arbitra-
riedad de esta frontera: se define a la vez como “natural de Apurímac” 
y “limeño de sangre”, y disuelve la contradicción que provoca la línea 
molar del poder, al aprovechar la categoría discursivamente legitima-
da de “peruano”. Pero, al apropiarse de esta categoría, se emancipa 
de la interpretación hegemónica que excluye la diversidad y distingue 
entre un modo cultural ‘del centro’ y todos los otros, ‘periféricos’: 
Teófilo define la categoría “peruana” desde la ‘periferia’, incluyendo a 
esta en la ‘nación’ y acercándola así al centro.

Al citar el título de una novela de José María Arguedas, autor él 
mismo de esta ‘inter-espacialidad’, interesándose por las fiestas de las 
asociaciones de migrantes en Lima, la entrevistadora pregunta: “¿se 
juntan todas las sangres?” (en Godenzzi, 2017, p. 22). Teófilo res-
ponde: “sí, todas… sí todos”, pero cita explícitamente solo las cate-
gorías “ayacuchanos” y “provincianos”. Pero él mismo —“limeño de 
sangre”, como dice— participa en estas fiestas y la vida del barrio; 
discursivamente, entonces, la categoría de “todas las sangres” inclui-
ría también a los limeños. El hecho de que solo cita dos categorías 
‘provincianas’ como ejemplos de “todos” y “todas”, acerca la periferia 
tradicional al centro, ya que le bastan a Teófilo para representar toda 
la sociedad peruana.

En el relato de Júver, las ligeras manifestaciones de dinámicas 
moleculares se ven amenazadas por la lógica molar predominante. 
Cuenta, por ejemplo, que solo puede hablar el quechua en momentos 
y espacios ocasionales y bien separados del resto de su vida cotidiana, 
como en las fiestas ayacuchanas en Lima. Hasta con sus amigos tiene 
que usar el castellano, “porque ellos hablan castellano nomás, ya se 
creen que son limeños” (Júver, en Godenzzi, 2017, p. 17). En la narra-
ción de Teófilo, al contrario, la lógica molecular va claramente ganan-



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

366

do y creando espacios. En los hechos que relata, el poder se negocia, 
como lo ilustra el ejemplo de la decisión por la música en las fiestas, 
donde fuerzas molares (“algunos tratan de asimilar a otros que está la 
mayor cantidad y … tratan de incluirse, ¿no? los que son de la mino-
ría”) y las moleculares del poder están en competencia (“provincianos 
también quieren sacar su cara y otra competencia hacen”). Crean así 
una interrelación dinámica de culturas que se van definiendo en y para 
el encuentro con otros. En cuanto a las categorías diseñadas por Teó-
filo se observa incluso una cierta tendencia a la consolidación de la 
lógica molecular en busca de instituirse, por lo menos en los espacios 
que el narrador frecuenta. Lo confirma en la siguiente cita, al transfor-
mar el “espacio migrante” en el nuevo centro y la nueva normalidad:

Eh... se podría decir que Lima es una... población mayor parte 
lleno de provincianos, y saco mi conclusión de que la gente de 
Lima Lima, a veces eh no vive acá. A veces se van al extranjero o 
algunos se van a otros paí... ¿no? o algunos están por ahí, pero 
mayor parte, mayor parte lo que forma a Lima, lo que da vida, 
sentido es provincianos. Aunque puede ser ¿no? los padres vienen 
de provincia, sus hijos crecen acá y ellos viven acá, ¿no? y ellos 
los que están ahí ya. Y se ve más lleno de provincianos, ¿no? y los 
limeños también se están yendo a otro sitio (Teófilo, en Godenzzi, 
2017, p. 23).

Según esta cita, dada la casi exclusiva presencia de personas con 
historia migratoria en la vida cotidiana de Teófilo, las experiencias de 
interespacialidad se limitarían a una interacción entre las culturas an-
tes periféricas. El relato las define como un nuevo ‘centro’ homogéneo 
que contribuye a expulsar realidades culturales otras, de forma que las 
dinámicas de poder moleculares conforman una nueva máquina molar 
binaria, aunque con hegemonías invertidas. 

El relato de Esther difiere fundamentalmente de estos dos prime-
ros ejemplos, porque no busca denunciar ni construir hegemonías, 



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

367

sino que construye una vida que escapa como una línea de fuga a las 
presiones molares de instituir, reificar y dominar. Ella es originaria 
de Huancavelica donde vivió hasta los cinco años; y su infancia en 
Chincha se interrumpió bruscamente a los 13 años cuando sus padres 
la enviaron “prácticamente como una encomienda” (Esther, en Go-
denzzi, 2017, p. 28) para que trabaje en el hogar de una familia limeña. 
Construye un relato de paulatina emancipación que la lleva a conocer 
varias familias y prácticas muy diferentes.

Ella no denuncia ninguna práctica discriminatoria explícita en su 
relato; más bien define cada experiencia como un hito en su trayec-
toria de aprendizaje y de superación, en busca de realizar su sueño. 
En la primera familia le chocaron las prácticas alimenticias y pasó 
hambre; el salario y los horarios del segundo empleo no le permitie-
ron estudiar; y recién su tercera empleadora la apoyó en su formación 
profesional y le permitió aprobar el certificado de corte y confección 
oficial del Ministerio de Educación. Con este título profesional regre-
só a Chincha, donde fundó un negocio y formó su propia familia, con 
la cual, 17 años después, decidió mudarse a Lima.

Contrariamente al afán expresado en los primeros dos testimonios 
por instalarse de manera definitiva en un lugar y una posición que han 
logrado, la trayectoria de Esther se caracteriza por una incesante movi-
lidad geográfica, social y cultural. Observa procesos de “acriollamien-
to” (“ya estuve -criollándome ya más”, Esther, en Godenzzi, 2017, p. 
31) en su trayectoria, pero no carga ideológicamente estas diferentes 
etapas de su vida en la sierra, la costa sur y Lima. Al contrario, parece 
atribuirles igual importancia en la construcción de una trayectoria de 
vida exitosa. Cuando se posiciona de forma explícita del lado de los 
“provincianos” muestra que no ignora los discursos discriminatorios: 
“La gente de Lima siempre... nos trata de que... por qué venimos tanto 
a Lima los provincianos, por qué no se quedan en su tierra” (en Go-
denzzi, 2017, p. 31). Sin embargo, no reproduce la lógica molar que 
segmenta entre “la gente de Lima” y “los provincianos”, sino más bien 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

368

destaca las semejanzas y posibilidades de convivencia armónica en el 
espacio urbano: “Por ejemplo, si ellos tienen su trabajo o tienen su 
profesión y tú también tienes un trabajo, mientras tú tienes un lugar 
dónde trabajar creo que no estás obst... obstaculizando a ellos” (en 
Godenzzi, 2017, p. 31). El juego de los pronombres es interesante en 
estas citas: limita el uso de la primera persona plural a los provincia-
nos, mientras la tercera persona plural le sirve para referirse a “la gen-
te de Lima” y los provincianos indistintamente. Además, introduce un 
tú impersonal y general con el cual se dirige a cualquier interlocutora 
o interlocutor, sin distinguir su procedencia. Así, actualiza y, a la vez, 
transforma, la segmentación molar entre alter y ego, ya que objetiviza 
a ambos y les dirige sus palabras sin adaptar su formulación ni discri-
minar entre interlocutores.

En el testimonio de Esther, las lógicas molares (el posicionamien-
to, la categorización, la ideología, la discriminación), moleculares 
(“acriollamiento”, movilidad geográfica y social) y de fuga (el apren-
dizaje, la emancipación, la autonomía) interactúan y diseñan un cam-
po de fuerzas más o menos equilibrado y fructífero que favorece la 
inserción exitosa de Esther en el paisaje urbano. Su testimonio cons-
tituye así un poder en potencia que no asfixia ni aniquila las lógicas 
molares y moleculares existentes, pero las mantiene vivas al obligarlas 
a cruzarse.

Testimonios acerca de la Consulta Previa
La aprobación de la ley de Consulta Previa es un hito en la historia 

de la interculturalidad en el Perú, ya que es el resultado de una lucha 
política ardua entre el Estado y los pueblos indígenas y originarios que 
ha costado la vida a muchas personas. La ley de Consulta Previa obli-
ga al Estado a dialogar con los pueblos indígenas y originarios cada 
vez que se trate de tomar decisiones que podrían afectar sus derechos. 

Los testimonios de actores de la Consulta Previa en el Perú, gra-
bados por Carola Mick en  el 2016 —cuatro años después de la im-



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

369

plementación de la ley— permiten estudiar el campo de fuerzas y las 
prácticas generadas por este dispositivo legal. Al igual que las políti-
cas de EIB, la puesta en práctica de la ley de Consulta Previa promo-
vió la lógica molar del poder: se empezó por restringir la aplicación 
del derecho al delimitar quiénes eran los beneficiaros del derecho a la 
consulta; se estableció una base de datos referenciando a los 55 pue-
blos indígenas y originarios que podían reivindicar este derecho. Pa-
ralelamente se procede a titularizar los territorios de las comunidades 
respectivas, con el fin de circunscribir el área geográfica de aplicación 
y garantía del mismo. Para cumplir con la exigencia básica de inter-
comprensión entre el Estado y los pueblos, se promovió la oficializa-
ción y la normalización de 48 lenguas indígenas, y se implementó una 
formación de traductores e intérpretes. Para traducir el principio de 
interculturalidad en términos institucionales, se estructuró el proceso 
de diálogo entre el Estado y los pueblos en siete etapas, con una du-
ración total máxima de 120 días. La gran mayoría de los testimonios 
grabados se basan en una observación y un análisis crítico de estas dis-
posiciones instituidas. Así, por ejemplo, los entrevistados denuncian 
que la categoría de “indígena” institucionalmente promovida no abar-
ca la pluralidad de las prácticas y experiencias en las comunidades, tal 
como afirma el abogado awajún Jorge: 

Por ejemplo en caso de Lambayeque en Cañaris, hay un buen 
número de quechuahablantes. Y les dice oye reconóceme como 
comunidad campesina. Y el discurso de etos funcionarios que es-
tán acá, no no, tú estás en la urbe. O sea estás en la ciuda. y estar 
en la ciudad implica, no ser campesino. por lo tanto tú no eres 
campesino. Oye, pero mi lengua? (Jorge: 65). 

Luz, representante de los jóvenes de la Organización de Mujeres 
Indígenas Andinas y Amazónicas (Onamiap), originaria de Huanca-
yo, se posiciona de manera decidida como indígena, aunque nació y 
creció en la urbe. Se inspira en su trabajo como costurera en las fi-



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

370

guras de Walt Disney y otros dibujos animados internacionales, no 
habla el quechua de sus abuelos pero suele usar aretes con plumas de 
aves amazónicas. Por el contrario, don Felipe, hablante del kichwa, 
de San Martín, con 83 años de edad, considera que los jóvenes de su 
comunidad ya no son indígenas, porque observa una ruptura en cuanto 
a las costumbres: “En estos tiempos ya no queremos hablar nada el 
quechua, hombres y mujeres hablan el castellano nomacia, niños que 
nacen mestizos ya se están volviendo y ya no quieren ser indígenas ya, 
y todos hablan el castellano nomacia”9 (Felipe: 90). 

Por su parte, doña Betty, lideresa local asociada a Onamiap, no ve 
la utilidad ni la pertinencia de la categoría legal para su práctica diaria, 
y sigue posicionándose como campesina: 

Como somos acá del campo, poco nada, no nos import eso, por-
que noso vivimos del nuestra chacra como uste ves también de 
nuestro animalitos que tenemos. (…) De esas otras cosas, no sa-
bemos pueh. No tomas interés casi (Betty: 72).

Por consiguiente, reivindicar el derecho a la Consulta Previa 
equivale para muchas y muchos a un nuevo mecanismo de sujeción 
a la cultura hegemónica, pero a la vez puede ser una herramienta 
para la conquista de derechos. Lo confirma la cita siguiente de Nelly, 
lideresa asháninka, que, además, construye una continuidad en la 
lucha indígena:

En esa parte, sí. Nosotros como amazónicas y com ashánin-
ka lo tenemos bien claritos. No, soy asháninka, de tal lugar, me 
reconohco como pueblo indígena. Bueno, anque los antropólogo 
nos han venido cambiando cambiando, que somos campah, que 
somos esto, que somos el otro, pero ya quedamos con pueblos 

9   Esta entrevista ha sido realizada y transcrita en quechua de Lamas, 
y traducida al castellano por Gider Sangama Tapullima. Reproducimos la 
forma original de la cita; nomacia probablemente se podría segmentar en 
“nomás ya”.



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

371

indígenas. Porque así ya también lo demarca el convenio ciens-
esentaiNUEve; (…) somos diferentes, desde diferentes idioma di-
ferentes culturas, pero en el mismo derecho que sentimos el dolor; 
sentimo la necesidad; sentimos el hambre; sentimos que debemos 
tener buena educación; sentimos que debemos tener buena salud; 
el trato más que todo. ¿No? entonces eso es un poco que debemo 
defender unidos, ante el estado o los que vienen. ¿No? (Nelly: 47).

El concepto polisémico y “genuinly emancipatory” (Bosteels, 
2013, p. 11) de “pueblo” le permite construir con su testimonio una 
línea de fuga que vuelve posible el encuentro y la articulación hege-
mónica (Laclau y Mouffe, 2014) entre “los pueblos indígenas y origi-
narios” institucionalmente reconocidos y el “pueblo unido”, imagen 
de la resistencia y autonomía de la sociedad frente a todo régimen 
opresor. 

Otros testimonios desafían la interpretación hegemónica de la 
interculturalidad, como lo hace el activista e intérprete intercultural 
shipibo-konibo Jeiser en la siguiente cita:

Pero lamentablemente, ninguno de nuestros funcionarios, no tiene 
el enfoque intercultural que nosotros necstamos. Nosotros necesi-
tamos que nos escuchen. que nos comprendan. ¿No? Que nosotros 
podemos participar en los espacios como tomadores de nuestra 
propia decisiones también. Yo creo que lo pueblos indígenas ya no 
estamos para que estén tomando decisiones por nosotros. Somos 
muy capaces. Y hemos entendido. Y hemos sobrevivido por más de 
quinientos años, a la resistencia colonial. Y estamos vivos. Somos 
culturas vivas. Somos culturas anDANtes. Lamentablemente, el 
gobierno de turno, o las autoridahe de turno no toman en consi-
deración toda esas cosas. ¿No? Pero nos toman mal, o simple-
mente somos muy folkorizados nada más. ¿No? Nosotros como 
pueblos indígenas servimos para la foto del gobierno. ¿No? 
Para la carátulas. Para toa esas cosas. Pero no somos parte de 
la solución. Somos parte del problema. Y entonce nosotros ya 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

372

no queremos ser parte del problema. Queremos ser parte de la 
solución (Jeiser: 22). 

Se opone de manera vehemente a una definición funcional y apli-
cación tecnocrática (Rodríguez Garavito, 2012; Tubino, 2004) de una 
interculturalidad decretada desde el Estado, y desarrolla una “inter-
culturalidad” a partir de la práctica del traductor e intérprete que ex-
perimenta lo difícil y frustrante que es “ser parte de y no ser parte 
de. ¿No? O sea ser indígena, pero también al mismo tiempo eres eres 
pagado por la entida promotora que te está llevando para que hagas 
un buen trabajo” (Jeiser: 12). En la misma situación de la entrevista, 
pone en escena la capacidad de analizar de manera crítica a partir de 
una posición claramente determinada, de debatir y discutir la defini-
ción de prioridades y de tomar decisiones, en la cual también pone 
énfasis. La interculturalidad que diseña y exige desde su experiencia, 
entonces, es una competencia puesta a prueba en la misma acción, 
requiere empatía con el otro, un trato respetuoso favorable a la subje-
tivación del otro como actor, así como una autorreflexión permanente. 

Las líneas del poder están equilibradas en este testimonio: ejerce 
una forma de poder directo al trazar una línea de segmentación dura 
cuando define una interculturalidad legítima desde las comunidades, 
frente a la interculturalidad promovida por el Estado. Pero ejerce este 
poder directo desde una posición no hegemónica, lo que rompe con 
la distribución tradicional del poder y activa dinámicas moleculares. 
Se opone al normativismo y funcionalismo ineficaz de las políticas 
estatales diseñadas desde las oficinas (“son trabajos de gabinete”), y 
propone un enfoque alternativo, descriptivista y deductivo, basado en 
la experiencia práctica. Define las competencias y reglas necesarias 
para garantizar la convivencia armoniosa a partir de un interés verda-
dero por “cómo somos”, qué “necesitamos”, “podemos”, “queremos” 
y “sabemos” los pueblos indígenas. Es un discurso muy poderoso 
enunciado desde una posición no hegemónica, y evoca en el interlocu-
tor la impotencia y frustración que describe. Es en esta capacidad de 



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

373

convencer y ganar a otros para la causa de los pueblos indígenas que 
reside la dinámica de fuga y el poder en potencia de este testimonio. 

Balance interpretativo: la interculturalidad 
como fuga instituida

Los tres grupos de testimonios confirman la observación de Tu-
bino (2004), en el sentido de que la interculturalidad no es un campo 
homogéneo, sino que está atravesado por dos tendencias opuestas. Por 
un lado, legitima institucionalmente la reafirmación y reproducción 
de estructuras existentes por intermedio de una interculturalidad solo 
“funcional”, que se inscribe en la lógica del poder coercitivo y disci-
plinario (según la clasificación de Bertrand y Biglari, 2018). Esta trata 
de remediar los síntomas de un contacto cultural asimétrico estable-
ciendo mecanismos de diálogo, cuotas, medidas de discriminación po-
sitiva, pero no toca ni cuestiona las bases de la diglosia cultural, como 
lo son el binarismo y la jerarquización basados en ideologías racistas y 
del progreso eurocéntricas. Por otro lado, la “interculturalidad crítica” 
aprovecha el encuentro entre alter y ego, discursivamente distinguidos 
y opuestos, como oportunidad para aprender a verse a sí mismo con 
los ojos del otro, para enfrentarse y aprender así a sobrepasar el miedo 
a la muerte del sujeto (Levinas, 1995), y para trascender la realidad 
existente mediante el diálogo, que es una abertura de horizontes (Ga-
damer, 1990). Como demuestra el análisis, la interculturalidad crítica 
le brinda un “space of appearance” al poder en potencia, cuando logra 
mantener un equilibrio entre las líneas molares, moleculares y de fuga.

La línea molar de la interculturalidad funcional marca todos los 
testimonios, con independencia del campo práctico del que emergen o 
de la época en la cual han sido recogidos; sin excepción, todos repro-
ducen la idea de la existencia de diferentes grupos étnicos o lenguas, 
de una diferencia entre indígenas u originarios y no indígenas u origi-
narios. Esto tiene dos efectos, que son favorables a que se perfile una 
línea molecular del poder, como lo demuestran sobre todo los testimo-



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

374

nios acerca de la EIB: a) la categorización y segmentación provocada 
por la línea molar se vuelve explícita, y se transforma así en un objeto 
de observación y reflexión; b) al objetivarse, entra en interacción y 
competencia con otras realidades objetivadas, lo que provoca su pro-
blematización. En efecto, los testimonios analizados ponen a prueba 
la validez del discurso hegemónico al intentar aplicar sus categoriza-
ciones y comprobar sus segmentaciones en la práctica, y revelan lo 
arbitrario de los criterios de segmentación. Estas reflexiones dan lugar 
a pequeñas microfisuras en el sistema binario que sacuden las catego-
rizaciones duras, cuestionando e invirtiendo jerarquías. 

Sin embargo, tal como aparece en los tres testimonios de migran-
tes recogidos por Godenzzi, estas microfisuras no bastan para consti-
tuir una línea de fuga que trascienda las categorizaciones. Solamente 
el testimonio de Esther construye una trayectoria e identidad inter-
cultural sin volver a actualizar la lógica de segmentación dura. Está 
consciente de las categorizaciones y de la discriminación, pero en vez 
de aferrarse y quedarse atada a ellas, su testimonio pone énfasis en su 
trayectoria, la cual sigue construyéndose. Al igual que la línea molar, 
que se transforma en máquina binaria cuando actúa sola, la línea de 
fuga no está libre de peligros; particularmente, puede provocar una 
forma de indiferencia política, al intentar ignorar —o por lo menos 
mantener a distancia— los efectos de la máquina binaria molar. De 
esta manera, eventualmente, logra trazarse una trayectoria individual 
a pesar de las estructuras desiguales, pero se priva de la oportunidad 
de influir de manera activa en ellas. 

Los testimonios acerca de la consulta previa permiten estudiar las 
condiciones institucionales para proteger el espacio de aparición del 
“poder en potencia”. Como dispositivo institucional, la interculturali-
dad constituye una arena política importante, ya que las categorías y 
los mecanismos institucionalmente propuestos generan muchas polé-
micas, debates críticos y dinámicas sociales. Por un lado, se diseñan y 
discuten estrategias para aprovechar el dispositivo existente de la me-



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

375

jor manera, sin dejarse sujetar por él. Por otro lado, dada la concien-
cia compartida de la insuficiencia de las disposiciones interculturales 
institucionales, surgen y se discuten varias propuestas alternativas. Al 
tomar la iniciativa de proponer y diseñar desde abajo las condiciones y 
los contenidos de un proceso dialógico, los actores invierten la lógica 
hegemónica y se posicionan como autores de la realidad social en una 
posición poderosa, sin detentar el poder. Al asumir y ejercer el poder 
de tomar la palabra, opinar, proponer, criticar, entrar en interacción, 
exigir diálogo y ofrecer coconstruir la interculturalidad desde una po-
sición dominada, estos testimonios ponen en escena el poder en poten-
cia. Conocen y experimentan de forma permanente las violencias de la 
máquina molar del poder en su misma persona o en las personas de su 
entorno. Pero toman conciencia de los mecanismos de funcionamiento 
del poder y se niegan a seguir reproduciéndolos. Creando y asumiendo 
espacios de poder desde la periferia, su práctica se emancipa de la ló-
gica molar y origina una línea de fuga. Curiosamente, respetan el con-
trato político propuesto de forma institucional por el mecanismo de la 
interculturalidad, y no aplanan ni invierten el orden social mediante 
otra fuerza molar, aunque estén conscientes de la fuerza colectiva que 
poseen; más bien, asumen y exigen el papel de interlocutores en un 
diálogo que ellos mismos podrían codiseñar como pares.

Así, el principio jurídico-institucional de la interculturalidad es 
un mecanismo propenso a la constitución de un campo político, que 
llama y promueve la capacidad del comienzo. Suscitando la utopía 
(Ricœur, 1984) de un diálogo entre pares, desestabiliza la ideología 
hegemónica. La utopía sirve de motor a las polémicas, alimenta los 
debates, evoca nuevas ideas, da el impulso de fuga.

Para mantener viva esta tensión entre fuerzas molares, molecu-
lares y de fuga que da lugar al poder en potencia, se necesitan opor-
tunidades de interacción práctica para permitirle a la línea molecular 
abrir espacios de aparición del poder del comienzo. Las instituciones 
pueden contribuir a proteger estos espacios, al obligar a los domi-



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

376

nantes a implicarse en el diálogo con los que consideran y tratan 
como oprimidos. Todos juntos tienen que vigilar, desde sus posicio-
nes respectivas, que el desarrollo del diálogo no reproduzca los tra-
dicionales roles de dominante y oprimido, y las instituciones pueden 
ejercer el papel de regular y sancionar todo tipo de violencia. Pero 
las instituciones también tienen que cuestionarse constantemente a 
sí mismas, porque son instrumentos del poder molar, como confir-
man los testimonios aquí analizados. Ellas mismas deben abrirse al 
diálogo y someterse a los resultados de este; se trata de acordarse 
de que la “institución” es un proceso (Castoriadis, 1990): “This mo-
ment of tension, of openness, which gives the social its essentially 
incomplete and precarious character, is what every project for radi-
cal democracy should set out to institutionalize”10 (Laclau y Mouffe, 
2014, p. 174).

La ley de Consulta Previa ciertamente brinda excelentes oportuni-
dades para generar debate, pero no fue concebida como un mecanismo 
instituyente sino instituido. Los primeros cuatro años de experiencia 
de consulta previa han frustrado muchas expectativas, lo que genera 
evaluaciones frecuentes de esta como un mero “saludo a la bandera” 
y suscita lógicas molares contrahegemónicas, así como fugas radica-
les documentadas en el corpus, como en la cita siguiente:

Bien claro te voy a decir. Nosotros aunque venga la consulta no 
vamos a ir a la consulta porque no es consulta la misma cosa. Es 
falso, es falso más bien nosotros tenemos que buscar otras cosas 
para hacernos respetar. Ya no queremos consulta, ni mina tampo-
co (José: 482).11 

10   “Este momento de tensión, de apertura, que le da a lo social su carácter esen-
cialmente incompleto y precario, es lo que todo proyecto de democracia debería em-
pezar a institucionalizar”.

11   Esta entrevista ha sido realizada y transcrita en quechua de Ayacucho, y tradu-
cida al castellano por Melania Canales Poma.



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

377

El desencanto y la desilusión provocados por ignorar las promesas 
suscitadas con la garantía jurídica del principio de interculturalidad, 
ponen en peligro el espacio de aparición del poder en potencia, y ame-
nazan con lógicas (contra)coercitivas.

Conclusión
Al haber analizado testimonios de diversos actores de la “inter-

culturalidad” en el Perú, este artículo ha demostrado que el “poder en 
potencia” (Bertrand y Biglari, 2018) emerge en espacios de aparición 
donde se entrelazan lógicas molares, moleculares y de fuga (Deleuze 
y Parnet, 1996). Las condiciones de aparición del poder en potencia 
son la existencia de tales espacios, y la garantía del frágil equilibrio 
entre las fuerzas molares, moleculares y de fuga. Tal como lo hemos 
señalado, este esbozo de las diversas fuerzas que interactúan en el 
campo de lo intercultural puede eventualmente servir de orientación 
en el momento de actuar o de tomar decisiones sobre planes y políticas 
interculturales. Así, por ejemplo, será importante tratar a las culturas 
no como entidades ya hechas, sino como procesos e interacciones con-
tinuas, pues la cultura “no es una imposición de identidades fijadas y 
normalizadas, sino un proceso dialógico de dar sentido a las cosas con 
y a través de los otros” (Bauman y Tester, 2002, p. 192). 

Igualmente, resultará esencial no quedarse en la superficie de la in-
terculturalidad funcional, sino descender a la profundidad de la intercul-
turalidad crítica que nos permite tomar conciencia de las líneas de poder 
que nos atraviesan. Por último, habrá que tener en cuenta que, en última 
instancia, la interculturalidad es un combate colectivo contra la injus-
ticia (Bauman y Tester, 2002, p. 186) en todos los ámbitos de nuestra 
interacción social, y de nuestra interacción con el entorno.

Referencias bibliográficas
Arendt, H. (1990). Compréhension et politique (1953). In M.-I. 

B. de Launay (Trad.), La nature du totalitarisme (pp. 39-65). 
Paris: Payot.



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

378

Bellier, I. (2006). Identité globalisée et droits collectifs: Les enjeux des 
peuples autochtones dans la constellation onusienne. Autrepart, 
2(38), 99–118. https://doi.org/10.3917/autr.038.0099

Bertrand, D. y Biglari, A. (2018). Sémiotique et sciences politiques. In 
A. Biglari (Ed.), La sémoitique en interface (pp. 195-230). Paris: 
Kimé.

Bosteels, B. (2013). Introduction: This people which is not one. In A. 
Badiou (Ed.), What is a people? New York, Chichester: Columbia 
University Press.

Bulnes Vera, M. (2000). ¿Quién es el otro? Conversaciones para la 
convivencia. Lima: FORTE-PE.

Caravedo, R. (2014). Percepción y variación lingüística. Enfoque 
sociocognitivo. Madrid: Iberoamericana.

Castoriadis, C. (1990). Le monde morcelé. Les carrefours du 
labyrinthe—3. Paris: Seuil.

Cerrón-Palomino, R. (1987). Multilinguismo y política idiomática en 
el Perú. Allpanchis, 29, 17–44.

Damonte, G. y Glave, M. (2014). ¿Cómo incluir a los pueblos 
indígenas andinos? Avances, desafíos y lecciones aprendidas del 
otorgamiento de derechos de consulta en el Perú y Bolivia. En 
ILAIPP (Ed.), América Latina. Hacia la inclusión social. Avances, 
aprendizajes y desafíos (pp. 103–140). Guatemala: Asociación de 
Investigación y Estudios Sociales.

Deleuze, G. (1989). Qu’est-ce qu’un dispositif. In Michel Foucault 
philosophe, Rencontre internationale, Paris 9, 10, 11 janvier 1988 
(pp. 185-195). Paris: Seuil.

Deleuze, G. y Guattari, F. (1980). Capitalisme et schizophrénie 2. 
Paris: Editions de Minuit.

Deleuze, G. y Parnet, C. (1996). Dialogues. Paris: Flammarion.
Escobar, A. (1978). Variaciones sociolingüísticas del castellano en el 

Perú. Lima: IEP.
Foucault, M. (1971). L’ordre du discours. Paris: Gallimard.



Discurso y poder en potencia. En torno a la interculturalidad en el Perú

379

Foucault, M. (1978). La gouvernementalité. In Dits et Ecrits III (pp. 
635-657). Paris: Gallimard.

Gadamer, H.-G. (1990). La diversidad de las lenguas y la comprensión 
del mundo. En Arte y verdad de la palabra (pp. 111–130). 
Barcelona: Paidós.

Garatea Grau, C. (2014). La pragmática del «Otro». A propósito de 
las tradiciones en el contacto. Cuadernos de la ALFAL, 6, 29-38.

Godenzzi, J. C. (2007). El español de América y el español de los 
Andes: Universalización, vernacularización y emergencia. En M. 
Schrader-Kniffki y L. Mergenthaler García (Eds.), La Romania 
en interacción: Entre contexto, historia y política. Ensayos en 
homenaje a Klaus Zimmermann (pp. 29-50). Frankfurt: Vervuert 
- Iberoamericana. 

Godenzzi, J. C. (2017). Relatos y recursos lingüísticos de la inserción 
urbana: Tres migrantes quechua-hablantes en Lima. Visitas al 
patio, 11, 11-37.

Godenzzi, J. C. (2018). Ecological Approaches to Language in 
urban processes: The Case of Spanish in Lima. In R. Ludwig, P. 
Mühlhäusler y S. Pagel (Eds.), Linguistic ecology and language 
contact (pp. 109-128). Amsterdam: Benjamins.

Laclau, E. y Mouffe, C. (2014). Hegemony and socialist strategy. 
Towards a radical democratic politics (2.a Ed.). Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica.

Levinas, E. (1995). Altérité et transcendance. Montpellier: Fata 
Morgana.

Martuccelli, D. (2015). Lima y sus arenas. Poderes sociales y 
jerarquías culturales. Lima: Cauces Editores.

Quijano, A. (1964). La poesía: Una praxis. Haraui, 1(2), 11-12.
Quijano, A. (1980). Dominación y cultura. Lo cholo y el conflicto 

cultural en el Perú. Lima: Mosca Azul Editores.
Quijano, A. (2000). Colonialidad del Poder, Eurocentrismo y 

América Latina. En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber: 



Carola Mick, Juan C. Godenzzi

380

Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas 
(pp. 201–246). Buenos Aires: CLACSO. 

Ricœur, P. (1968). La structure, le mot, l’événement. Man and World, 
1, 10–30.

Ricœur, P. (1975). La métaphore vive. Paris: Editions du Seuil.
Ricœur, P. (1984). L’idéologie et l’utopie: Deux expressions de 

l’imaginaire social. Autres Temps. Les cahiers du christianisme 
social, 2, 53–64.

Rivarola, J. L. (1985). Lengua, comunicación e historia del Perú. 
Lima: LUMEN.

Rodríguez Garavito, C. (2012). etnicidad.gov. Los recursos naturales, 
los pueblos indígenas y el derecho a la consulta previa en los 
campos sociales minados. Bogotá: Centro de Estudios de Derecho, 
Justicia y Sociedad.

Rousseau, S. (2012). La ley de consulta previa y las paradojas de la 
indigeneidad. Argumentos, 6(5). http://www.revistargumentos.
org.pe/ley_de_consulta_previa.html

Sulmont Haak, D. (2015). Desigualdades y estructuras étnico raciales 
en el Perú: Aportes empíricos del proyecto sobre etnicidad y raza 
en Latino América (PERLA). En N. Henríquez, G. Damonte, M. 
Braig y B. Göbel (Eds.), Desigualdades en un mundo globalizado 
(pp. 135-149). Lima: PUCP.

Tubino, F. (2004). Del interculturalismo funcional al interculturalismo 
critico. En M. Samaniego y C. G. Garbani (Eds.), Rostros y 
fronteras de la identidad (pp. 151-166). Temuco: UCT. 



Lenguaje y cultura 
Homenaje a Angelita Martínez

Adriana M. Speranza 
(Coordinadora)

Gabriela Bravo de Laguna e Ivana Mestriner 
(Compiladoras)

2022



Esta publicación ha sido sometida a evaluación interna y externa organi-
zada por la Secretaría de Investigación de la Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata.

Diseño: D.C.V. Federico Banzato
Diseño de tapa: Sara Guitelman
Editora por Ediciones de la FaHCE: Samanta Rodríguez

Queda hecho el depósito que marca la ley 11.723
©2022 Universidad Nacional de La Plata

ISBN 978-950-34-2207-6
Colección Memorabilia, 4

Licencia Creative Commons 4.0 Internacional
(Atribución-No comercial-Compartir igual)

Cita sugerida:  Speranza, A. M. (Coord.), Bravo de Laguna, G. 
y Mestriner, I. (Comps.). (2022). Lenguaje y cultura: Homenaje 
a Angelita Martínez. La Plata: Universidad Nacional de La Plata. 
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. (Memorabilia ; 
4). https://doi.org/10.24215/978-950-34-2207-6

Disponible en  https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/ca-
talog/book/215

https://doi.org/10.24215/978-950-34-2207-6
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/215
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/215

