ﬂ@ AnthropoChildren 2034-8517 N° 9 (2019-2020) / Issue 9 (2019-2020), 3387

Eloge de la fidélité. Quelques réflexions sur les contours
ontologiques d’un livre... « pour enfant » ?

Charles-Edouard de Suremain

Charles-Edouard de Suremain : Directeur de recherche en anthropologie, UMR 208 PalLoc
« Patrimoines Locaux, Environnement & Globalisation », IRD/MNHN, France, suremain@ird.fr



mailto:suremain@ird.fr

Eloge de la fidélité. Quelques réflexions sur les contours ontologiques d’un livre... « p...

Lun des derniers romans de Luis Sepulveda, emporté par le Covid-19 au mois d’avril dernier,
entraine le lecteur en pays Araucan, au coeur de I'immensité boisée du sud du Chili, peuplée de
multiples entités animales et végétales, habitée par les indiens Mapuche (littéralement les « Gens
de la terre » en langue mapudungun) et envahie par les forestiers blancs. Le titre en espagnol
du livre, littéralement « Histoire d’un chien fidele » (Historia de un perro llamado Leal, 2016), a
été légerement modifié en francgais, Histoire d’un chien Mapuche (2016), peut-étre pour accentuer
le caractere exotique du propos, et attiser la curiosité du lecteur occidental avide de « sagesse
primordiale ». Le texte est sobrement illustré de dessins en noir et blanc (signés de Joélle Jolivet),
lesquels renforcent la dimension « contée » du récit, sans toutefois se substituer a la puissance
suggestive et imaginaire de l’écriture. Court, le récit est riche en rebondissements. Il est par
ailleurs constellé de mots en mapudungun (repris dans un glossaire a la fin du livre), la langue des
indiens mapuche, ce qui décuple le mystére d’une écriture aux allures de parole révélée.

La plupart des articles et comptes rendus (une douzaine) accessibles en ligne sur le site internet
de la maison qui I’a éditél rangent I’ouvrage dans le genre « littérature d’enfance et de jeunesse »
ou « littérature jeunesse ». Leurs auteurs n’évoquent que tres brievement les criteres qui motivent
leur choix de classement, laissant penser que le théme de la fidélité ou le fait de faire parler
des animaux suffisent a le justifier. Certains auteurs mentionnent néanmoins trois arguments,
renvoyant tous a la biographie de Luis Sepulveda : celui-ci dédie son livre a ses petits-enfants ; il a
une ascendance mapuche par I'un de ses grands-parents ; il a été « bercé de contes » durant son
enfance. Ces éléments de filiation - réels, supposés et imaginaires - suffisent-ils a graver dans le
marbre, a l'instar des inscriptions antiques, la connotation « enfantine » de 1’ceuvre ?

Que raconte I'histoire au juste ? Le narrateur, un chien2, relate sa propre vie, depuis son enfance
de chiot jusqu’'a sa mort, beaucoup plus tard, au terme d’un parcours parsemé de ruptures, de
violences, de captivité, de privations et finalement de retrouvailles a la fois inattendues, libératrices
et funestes avec son ami d’enfance, alors petit garcon, qui 1’avait recueilli a ’époque. La narration
reprend le ton et le rythme des contes que le chiot-narrateur et son ami le gargonnet écoutaient
attentivement lorsqu’ils vivaient chez les indiens Mapuche avant d’étre séparés par les envahisseurs
blancs, et de se retrouver bien plus tard pour le meilleur comme pour le pire. Ces contes étaient
transmis le soir au cours d’assemblées (appelées ayekantun) qui regroupaient les enfants de la
communauté sous la houlette d’'un Ancien. Les ayekantun, explique Luis Sepulveda, sont « (...) la
rencontre quotidienne pour écouter des histoires droles et des chants qui parlaient d’autres temps
qui ne devaient jamais étre oubliés, car dans ces histoires et ces chants transmis de pere en fils
palpitait I'orgueil d’étre mapuches, Gens de la Terre » (p. 34).

Le contexte dans lequel parait le livre n’est pas anodin. C’est celui de la propagation aussi précipitée
qu’inquiétante de la crise planétaire multiforme. A la fois environnementale, climatique, culturelle,
sociale, politique et désormais sanitaire, elle mobilise les scientifiques du courant de 1’écologie
politique et suscite parallelement, de fagon inédite, de nombreuses prises de position de la part
de jeunes femmes. En l'occurrence, on pense aussitot a la figure de Greta Thunberg (militante
écologiste suédoise née en 2003) ou encore de Naomi Seibt (militante climato-sceptique allemande
née en 2000), les deux icones s’affrontant par tabloid interposé a grand coup d’arguments de toute
sorte, plus ou moins confirmés par une communauté scientifique elle-méme fragmentée3.

Mais revenons a Luis Sepulveda et a 1’Histoire d’un chien Mapuche. Les héros du conte, le chiot-
narrateur devenu chien et son ami le gargconnet, devenu jeune homme, seraient-ils a leur tour les




@AnthropoChildren 2034-8517 N° 9 (2019-2020) / Issue 9 (2019-2020), 3387

porteurs d’un message relatif a cette crise majeure ? Le récit - qui parle de la mort, des relations
entre les humains et les non humains, de la surexploitation de I’environnement et des droits des
minorités - offre un excellent condensé des controverses, mais aussi des imaginaires en tension
qui nourrissent les prises de position et les courants d’idées dans le contexte de la crise planétaire
actuelle. Je retiens plus particulierement 1’allégation qui parcourt toute 1'histoire selon laquelle
les populations autochtones sont susceptibles de porter des valeurs, des messages, des politiques
et des actions de transformation du monde. Le fait que la « sagesse ancestrale » soit incarnée
par un vieil indien, le maitre du ayekantun (I’assemblée d’enfants), qu’'un enfant rebelle en soit
le dépositaire (le garconnet indien pourchassé par les forestiers blancs), et que cette sagesse soit
colportée a nous, lecteurs, par une entité non-humaine, le chien-narrateur, semble actualiser un
lien de filiation oublié que les populations autochtones se chargent de nous rappeler : celui qui relie
I’ensemble disparate des humains et des non-humains. Ce théme est l'illustration de ce que Philippe
Descola (2011) appelle la « mondiation », a savoir le processus de répartition de I'identité et de la
différence, de la continuité et de la discontinuité entre les existants humains et non-humains4.

Que signifie I'implication chaque jour plus visible des jeunes générations dans les controverses sur
les enjeux de la société de demain ? Le phénomeéne offre aux plus optimistes I’occasion inespérée
d’entrevoir une authentique lueur d’espoir dans le chaos engendré par I’Anthropocéne : celle de
la prise de conscience des déreglements planétaires en train de s’opérer et sur les réponses
nécessairement globales qu’il faut y apporter. I'équation est simple : la ou la classe politique
classique s’est heurtée a de cuisants échecs, les plus jeunes vont réussir. La dynamique du
changement de paradigme et de comportement exigée par la crise est amorcée, voire définitivement
lancée. Mais 1'équation est aussi trés binaire. D’aprés les plus pessimistes, ces emballements
immatures ne seraient que l’avatar contemporain des révolutions vertes d’antan, récupérées par
des technocrates cyniques qui finissent toujours par instrumentaliser les initiatives les plus nobles
et les détournent a leur profit dérisoire - médiatique, mercantile ou idéologique (ou les trois
ensemble). Il est difficile de s’y retrouver dans ces prises de positions radicales qui refletent et
alimentent a la fois la volatilité de 1’opinion publique. Force est de constater la place de plus
en plus importante prise par les « générations futures » dans les courants de contestation et de
contre-révolte qui pronent le changement. Une telle montée en puissance signe que l’analyse, la
parole et ’action - qu’elle soit politique, culturelle ou autre - appartiennent désormais a celles et
ceux qui incarnaient, jusqu’a il y a peu, une population vis-a-vis de laquelle les adultes se sentaient
« obligés » d’offrir le meilleur avenir possible, plus par contrainte morale qu’autre chose.

S’impose alors, dans nos représentations d’abord, puis dans les pensées et les discours, l'idée
d’obligations envers ceux qui appartiennent aux « générations futures » et qui se caractérisent
de maniére étonnante, par le fait qu’ils n’existent pas (encore), qu’ils ne sont pas pour nous
partenaires d’interaction et qu’ils ne font valoir a notre égard aucune exigence (Caron 2012)5.

La lecture de ce livre a fait resurgir un vieux souvenir de mes années passées en Amérique du
sud. En 1999, je participais au congrés de I’Association latino-américaine de sociologie (ALAS) qui
avait lieu dans la ville de Concepcidn, au Chili, laquelle fait partie du territoire ancestral Mapuche.
Pendant quelques jours, des centaines d’indiens ont investi et paralysé les grandes arteres et les
principaux ponts de la localité au motif de dénoncer la éniéme spoliation fonciere qu’ils venaient de
subir. A cette dénonciation majeure, s’ajoutait celle, récurrente, de la discrimination culturelle et
« raciale » dont ils faisaient 1’'objet depuis 500 ans. Je me souviens bien de I’armée de cavaliers, de
leurs femmes qui marchaient en portant les plus jeunes, tous vétus en costume traditionnel. Je me
rappelle en particulier d'un petit gargon, agé d’une dizaine d’années, qui maitrisait parfaitement sa




Eloge de la fidélité. Quelques réflexions sur les contours ontologiques d’un livre... « p...

monture lourdement harnachée. 1l circulait paisiblement sous le regard ébahi de ses pairs citadins
qui le regardaient passer a travers les vitres embuées des véhicules immobilisés. Aucun coup de
klaxon ; aucune sommation de déguerpir de la part de la police. La manifestation et le « blocage »
(bloqueo) s’éternisaient dans le silence tandis que le couvre-feu s’abattait sur la ville. Le soir,
une fois celle-ci désertée de ses citadins ordinaires, des feux s’allumaient un peu partout sur les
trottoirs et les chaussées. Tandis que la viande grillait, résonnaient un peu partout les fliites,
tambours, clochettes, sifflets, cormes, calebasses, cors (ou trompettes) et autres guimbardes des
musiciens mapuche. Des groupes se constituaient. Je vis alors des enfants former un cercle autour
d’un Ancien qui prit la parole en mapudungun. Sans que je le sache, et bien avant que la lecture
du livre de Luis Sepulveda ne m’en révele 1’existence, se déroulait devant moi un ayekantun ! Avec
le recul, je pense qu'il s’agit de I'un de ces moments privilégiés ou le terrain offre a I’ethnologue
I'inestimable privilege de voir « la transmission en train s’opérer ».

Quelle part prennent le chien-narrateur et son compagnon dans ces controverses ? C’est la une
question qui intéresse tout particulierement 1’anthropologie de 1’enfance. Le vieillard indien du
livre, habité par la sagesse primordiale dont les populations autochtones seraient les détentrices,
parle non seulement a de « vrais enfants » mapuche, mais aussi a I’enfant qui est enfoui en nous :
c’est-a-dire a la petite étincelle intérieure de nous-méme qui est encore capable de s’embraser
parce qu’elle reconnait, presqu’instinctivement (justement parce qu’elle est enfantine), la filiation
qui relie les existants entre eux. Seul « I’enfant intérieur » peut s’indigner du sort des populations
autochtones décimées par la colonisation ; lui seul sait, par son ressenti, que le sort des indiens est
consubstantiel a celui des autres existants ; lui seul est susceptible d’appréhender la mondiation,
dont I'immense diversité n’a d’égale que la fragilité, et de la défendre avec la détermination sans
modération dont les plus jeunes sont capables.

Rien d’étonnant, finalement, a ce que le livre soit construit, en filigrane, autour de la question
de la transmission de la fidélité comme valeur cardinale, ce que suggere d’emblée la dédicace
que l'auteur adresse a ses petits-enfants. Mais il ne s’agit pas d’une simple transmission verticale
depuis un émetteur adulte vers un récepteur enfant et passif. Le chien-narrateur et son compagnon,
le gargonnet indien, ne surmontent en effet les pires épreuves - la privation, la violence, la
spoliation... - que parce qu’ils mobilisent la fidélité, laquelle s’érige comme un vrai phare dans la
nuit. La fidélité, qui a été transmise aux deux héros lors des longues soirées passées aupres du
« vieux sage indien », se ravive avec les tempétes de la vie : elle les éclaire et les guide tout au long
de leur sombre périple. Ce qui ressort du chemin de croix des héros est que la fidélité n’est ni innée
ni spontanée, mais qu’elle s’acquiert par le truchement de la transmission, au cours de 1'ayekantun.
Quoi de plus éloquent, pour ’enfant qui sommeille en nous, que le souvenir (et/ou I'image plus ou
moins fantasmée) apaisant de la veillée contée qui évoque a la fois la protection du cocon familial
et la présence rassurante de ses pairs ? Nostalgie quand tu nous tient6...

Histoire d’un chien mapuche est-il finalement un livre « pour enfant » ? De quel enfant s’agit-il
alors : d’un enfant militant, d’un enfant qui porte en lui la sagesse primordiale, partagée avec les
Anciens, voire avec les ancétres ? Apres lecture du livre, on se demande aussi s’il y a des sujets
spécialement réservés aux enfants et, si oui, lesquels, ou encore s’il existe une maniére spécifique
d’aborder des themes sérieux avec les enfants. Le livre montre qu’il est difficile de vouloir trancher
ces questions complexes. Quoiqu’il en soit, sa lecture a suscité chez moi plusieurs interrogations
concernant la place qu’occupent I’enfance, et plus largement les enfants, non seulement dans les
créations littéraire et artistiques - mais aussi dans les divertissements - qui abordent des débats
trés contemporains, a la fois ardus, violents et polémiques. Je pense plus particulierement a la




@AnthropoChildren 2034-8517 N° 9 (2019-2020) / Issue 9 (2019-2020), 3387

mort7, aux relations entre les humains et les non humains, a la surexploitation de 1’environnement
ou aux droits des minorités. A cet égard, il me semble que I’anthropologie est bien placée pour
explorer 1’épineuse question des contours ontologiques des livres pour enfants, qu’ils en soient
les lecteurs ou les héros, et accompagner les adultes, comme les enfants, dans leur réflexion sur
« les » sens inédits de la transmission. Elle montre en particulier comment se profile une tendance
a I'inversion du mouvement adulto-centré de la transmission au profit de celui qui place les enfants
et les jeunes, les « générations futures », non seulement au coeur des débats théoriques mais
également comme pivots de 1’action politique.

Notes

1 Les éditions Métailié : https://editions-metailie.com/?s=mapuche ; en espagnol, I'ouvrage est
édité chez Tusquets Editores S.A.

2 Luis Sepulveda est coutumier de ce que 1'on pourrait appeler le « ventriloquisme analogique » :
il parle, ou fait parler, les non-humains, lesquels débutent souvent 1’histoire en tant que non-
adultes. Plus qu’une astuce littéraire, le procédé évoque la proximité et la réceptivité des enfants
aux grandes questions existentielles. Cf. en particulier Histoire d’une baleine blanche, 2019, Paris,
Editions Métailié.

3 Ces figures emblématiques ne doivent pas faire oublier les nombreux enfants d’Afrique ou d’'Inde
qui s’investissent également, mais de maniére moins médiatique, pour la cause environnementale.

4 Cf. Philippe Descola, 2011, « Cognition, perception et mondiation », Cahiers philosophiques
4(127) : 97-104 et https://www.cairn.info/revue-cahiers-philosophiques1-2011-4-page-97.htm

5 Cf. Jean Caron, 2012, « Générations futures, sans voix ni droits? », Revue Projet

330(5) : 5-13 et https://www.cairn.info/revue-projet-2012-5-page-5.htm. Sur le concept de « droits

intergénérationnels », cf. Edith Brown-Weiss : https://www.franceculture.fr/conferences/maison-

de-la-recherche-en-sciences-humaines/penser-le-droit-des-generations-futures-un-changement-de-

paradigme
6 Un dessin animé chilien, qui raconte la journée d'une petite fille mapuche par elle-

méme, montre bien 'importance de ’ayekantun dans la vie ordinaire : https://www.youtube.com/
watch?v=bKgloFzbrKg (a partir de 4’34 jusqu’a la fin).

7 A partir de I'analyse du dessin animé Coco, j’ai expliqué comment le traitement de la mort
était travaillé par la grande industrie culturelle, montrant qu'une superproduction planétaire
pour enfants renvoyait aussi a des interrogations universelles pour adultes (Suremain 2018). Cf.
Charles-Edouard de Suremain, 2018, « Coco, "‘enfant du patrimoine’ ? Sur les représentations
de la féte des morts au Mexique a partir d’un ‘dessin animé patrimonial’ », AnthropoChidren 8 :
https://popups.uliege.be/2034-8517/index.php?id=3135



https://editions-metailie.com/?s=mapuche
https://www.cairn.info/revue-cahiers-philosophiques1-2011-4-page-97.htm
https://www.cairn.info/revue-projet-2012-5-page-5.htm
https://www.franceculture.fr/conferences/maison-de-la-recherche-en-sciences-humaines/penser-le-droit-des-generations-futures-un-changement-de-paradigme
https://www.franceculture.fr/conferences/maison-de-la-recherche-en-sciences-humaines/penser-le-droit-des-generations-futures-un-changement-de-paradigme
https://www.franceculture.fr/conferences/maison-de-la-recherche-en-sciences-humaines/penser-le-droit-des-generations-futures-un-changement-de-paradigme
https://www.youtube.com/watch?v=bKgIoFzbrKg
https://www.youtube.com/watch?v=bKgIoFzbrKg
https://popups.uliege.be/2034-8517/index.php?id=3135

	Éloge de la fidélité. Quelques réflexions sur les contours ontologiques d’un livre… « pour enfant » ?
	Notes


