
LES DERNIERS PEUPLES CHASSEURS-CUEILLEURS DES FORÊTS TROPICALES 83

Les derniers peuples 

chasseurs-cueilleurs 

des forêts tropicales
Edmond DOUNIAS

Qu’est-ce  

qu’un mode de vie 

chasseur-cueilleur ?

Jusqu’à il y a environ 12 000 ans, la quasi-

totalité de l’humanité vivait de chasse et de 

cueillette, avant l’avènement de la grande 

transition du Néolithique qui a été marquée 

par l’adoption de l’agriculture. Le mode de 

vie chasseur-cueilleur est caractérisé par 

une subsistance dépendant prioritairement 

– mais pas de façon nécessairement exclu-

sive – des produits naturels dispensés par la 

nature. Ce mode de subsistance a conduit 

à l’élaboration de savoirs, savoir-faire et 

pratiques sur la nature qui sont particulière-

ment sophistiqués. Ces savoirs naturalistes 

locaux sont mobilisés à travers une organi-

sation sociale et politique qui privilégie le 

collectivisme : entraide, partage et mise en 

commun des ressources sont des principes 

récurrents dans ce type de sociétés. Enfin, 

l’accès aux ressources dispersées en forêt 

contraint à des déplacements fréquents 

en petits groupes. On parle de nomadisme 

ou de migration saisonnière. Les dépla-

cements suivent des sentiers territoriaux 

étendus. Les migrations régulières le long 

de ces pistes réduisent les risques liés à la 

recherche de ressources alimentaires, car 

les chasseurs-cueilleurs possèdent et gèrent 

ces ressources à l’intérieur de leurs terri-

toires, en contrôlant leur répartition spatiale 

et leur densité.

photo > Chez les Punan de Bornéo, les enfants sont souvent confiés à la garde des personnes âgées 
tandis que les adultes actifs vaquent à leurs occupations. 

5

©
 I

R
D

/
 E

. 
D

o
u

n
ia

s



84 HABITER LA FORÊT TROPICALE AU XXIe SIÈCLE

Le volume restreint de biens à transporter et 

le nombre limité d’enfants vivants rendent la 

mobilité plus aisée. Le fait de vivre dispersé 

dans de vastes territoires forestiers faible-

ment peuplés (normalement moins d’un 

habitant par kilomètre carré) constitue aussi 

une réponse adaptative efficace à la diversité 

élevée des maladies parasitaires et infec-

tieuses. Grâce au caractère transitoire de 

leurs installations, les chasseurs-cueilleurs 

sont peu exposés aux maladies transmis-

sibles, aux parasites aérogènes et d’origine 

alimentaire, et à la pollution fécale. Plus 

que la rareté des aliments, c’est l’excès de 

parasites (puces, poux et tiques) dans le 

campement qui constitue la principale inci-

tation à se déplacer. La mort d’un membre 

de la communauté encourage aussi celle-ci à 

se disperser en effectifs réduits, afin d’atté-

nuer le risque qu’un facteur létal contamine 

les autres membres du groupe.

Qui sont les derniers 

chasseurs-cueilleurs 

des forêts tropicales 

humides ?

Aujourd’hui, les peuples chasseurs-cueilleurs 

résidant dans les forêts tropicales sont esti-

més à environ 1,3 million de personnes et ne 

représentent qu’à peine 0,002 % de la popu-

lation mondiale. Chaque jour naît sur terre 

l’équivalent de 15 % de la population totale 

de chasseurs-cueilleurs de forêt. C’est donc 

dire si ces peuples ne représentent qu’une 

fraction infime de l’humanité. 

Malgré leur tout petit nombre, ces peuples 

fédèrent une incroyable diversité culturelle. 

Les 700 000 chasseurs-cueilleurs amérin-

diens de la grande Amazone, répartis sur 

9 pays différents, représentent 186 ethnies 

bien distinctes. Dans les forêts du bassin 

du Congo, les 250 000 personnes que l’on 

reconnaît habituellement sous le nom de 

« Pygmées » représentent en réalité une dou-

zaine d’ethnies bien distinctes distribuées 

dans 11 pays différents En Asie, les 450 000 

chasseurs-cueilleurs distribués dans 5 pays 

représentent près de 870 ethnies différentes. 

93 % de cette diversité culturelle se trouve 

concentrée sur la seule île de Papouasie, 

Homme kubu de Sumatra à l’affût  
au bord d’un cours d’eau durant une partie  
de pêche à la sagaie. 

Ces moments de silence attentif permettent  
d’être à l’écoute du foisonnement de vie du sous-bois 
de la forêt dont l’homme fait partie intégrante. 

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s

Séance d’épouillage dans un campement  
de Baka du sud du Cameroun. 

L’excès de parasites est la motivation première  
au déplacement régulier de l’habitat.  
L’épouillage est un acte social pratiqué en totale 
réciprocité et illustre l’importance de l’entraide dans 
les sociétés de chasseurs-cueilleurs. 

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s



LES DERNIERS PEUPLES CHASSEURS-CUEILLEURS DES FORÊTS TROPICALES 85

véritable mosaïque de peuples à très faibles 

effectifs, car la grande majorité d’entre eux 

compte moins de 5 000 personnes. La diver-

sité culturelle concentrée dans cette goutte 

d’eau d’humanité est 300 fois supérieure à 

celle qu’héberge un pays comme la France 

et elle est équivalente à celle du Cameroun, 

pays souvent cité comme exemple de nation 

à haute diversité ethnique.

Numériquement parlant, ces peuples 

constituent déjà une rareté ; cette rareté 

se double d’une diversité culturelle excep-

tionnelle. Ils rejoignent en cela la diversité 

biologique des forêts tropicales humides, qui 

est la plus élevée de la planète et qui com-

prend de nombreuses espèces rares qui sont 

condamnées à disparaître avant même d’être 

répertoriées.

Des peuples  

« fantasmés »

On observe à l’égard des derniers chasseurs-

cueilleurs forestiers de la planète deux 

attitudes que tout oppose, et qui sont tout 

autant néfastes l’une que l’autre.

La première est celle des Occidentaux 

éprouvant une admiration nostalgique pour 

ces peuples. Cette admiration est perpétuée 

ad nauseam par les médias et les repor-

tages naturalistes très en vogue (Ushuaïa 

Nature, Discovery Channel, etc). L’ONG 

indigéniste Survival International entretient 

encore le culte des peuples « non contactés »  

par l’Occident1. Ces sociétés qui nous 

font fantasmer sont perçues comme 

des vestiges d’un passé révolu où toute  

l’humanité vivait de chasse et de cueillette, 

en « harmonie » avec une nature intacte 

et généreuse. Cette inclination à figer ces 

peuples dans le passé de l’histoire évolutive 

des sociétés humaines (« ils vivent comme 

vivaient nos ancêtres ») les érige en fossiles 

vivants, donc en patrimoine de l’humanité. 

En leur déniant le fait d’être nos contempo-

rains, on s’octroie implicitement le droit de 

décider de leur sort ou de ce que l’on estime 

être le plus approprié pour eux ; d’agir en 

quelque sorte comme on le ferait à l’égard 

d’une peinture rupestre des grottes de 

Lascaux ou d’une momie remarquablement 

conservée : s’empresser de les mettre sous 

cloche pour les préserver des miasmes de 

notre monde actuel, tout en permettant aux 

touristes ébaubis de venir les « admirer ». 

À l’opposé, la seconde attitude est celle des 

gouvernants des pays dans lesquels vivent 

ces peuples. Quelle que soit la latitude, les 

États ont horreur des nomades. Ce sont des 

personnes qui ont un mode très extensif 

d’occupation de l’espace, qui s’affranchissent 

du respect des frontières administratives 

et qui échappent à tout contrôle. En forêt 

comme ailleurs, les autorités veulent fixer 

ces populations et les faire rentrer dans le 

cadre normatif du développement. Sous le 

prétexte d’agir pour leur bien-être, les auto-

rités contraignent les derniers nomades à 

la sédentarisation et au renoncement à un 

mode de vie jugé archaïque et indécent. En 

échange de l’obtention de la citoyenneté 

(qui se résume à l’octroi d’une carte d’iden-

tité, d’un droit de vote et d’un droit à… payer 

Collecte de rotin en forêt (Sumatra).

Loin de l’image romantique de peuples  
vivant coupés du monde extérieur,  
certaines sociétés de chasseurs-cueilleurs,  
au rang desquelles les Kubu de Sumatra,  
sont impliquées depuis longtemps dans des réseaux 
de commercialisation de produits forestiers  
non ligneux, comme le rotin.

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s

1. uncontacted tribes : 

http://www.uncontactedtribes.org/



86 HABITER LA FORÊT TROPICALE AU XXIe SIÈCLE

l’impôt), les derniers chasseurs-cueilleurs 

se voient contraints à adopter l’agriculture. 

Leur fixation et leur contrôle ne servent 

souvent que de préambule à un pillage insti-

tutionnalisé des nombreuses ressources que 

recèlent leurs territoires, et leurs conditions 

de vie n’ont plus rien d’enviable.

Que l’on soit un fervent défenseur de ces 

peuples ou un redoutable détracteur de leur 

manière de vivre, notre inclination tend à 

les spolier de toute autodétermination face 

à un monde en plein changement, qui les 

condamne à ne plus pouvoir maintenir un 

mode de vie chasseur-cueilleur.

Des sociétés  

paupérisées,  

marginalisées  

et acculturées

La plupart des sociétés naturalistes 

subissent aujourd’hui une pression de la 

mondialisation qui les mène à la paupé-

risation. L’argent et de nouvelles formes 

de possessions matérielles socialement 

valorisées font leur apparition dans les 

habitations délabrées, bien avant les livres 

scolaires, les traitements antipaludéens ou 

la carte d’identité. Si louable soit-elle, la 

défense des droits indigènes, portée aux 

nues depuis la Convention de Rio sur la bio-

diversité, commence à engendrer quelques 

effets pervers. Dorénavant invitées à la table 

des négociations portant sur l’exploitation 

des richesses naturelles, ces populations 

– peu habituées à gérer le long terme – se 

contentent bien souvent d’empocher une 

manne monétaire en échange de leur patri-

moine. Cette manne, rapidement dilapidée, 

occasionne des malaises sociaux internes 

s’affirmant à travers une érosion des règles 

d’entraide et de partage, des savoirs et 

savoir-faire naturalistes, des croyances et 

religions, donc un appauvrissement cultu-

rel généralisé. Habituées à s’organiser sur 

le court terme – quand ce n’est pas au jour 

le jour –, ces sociétés mésestiment le coût 

social et culturel à long terme de l’attrait de 

cette modernité qu’elles appellent de leurs 

vœux.

Les sociétés de chasseurs-cueilleurs conti-

nuent de faire les frais d’une vision roman-

tique tenace en Occident, qui tend à leur 

reconnaître une improbable sagesse écolo-

gique garante d’une relation harmonieuse 

avec un environnement naturellement riche 

et prodiguant gîte, nourriture et soins (cf. 

chap. 3). La réalité est loin d’être aussi 

idyllique : d’abord, ces sociétés vivent dans 

des zones à haute diversité biologique qui 

incluent également les pathogènes – virus, 

bactéries, parasites – et leurs vecteurs ; 

ensuite, la dégradation accélérée d’écosys-

tèmes à diversité biologique élevée et la 

pression exercée par les institutions poli-

tiques et les opérateurs économiques – sou-

vent relayés par des organisations caritatives 

ou non gouvernementales – ont conduit 

Les savoirs naturalistes  
des chasseurs-cueilleurs sont polymorphes. 

Dans le domaine de la chasse, ils incluent  
notamment la préparation de poison,  
comme celui qui est enduit sur les pointes  
de carreaux de sarbacane des Punan de Bornéo. 

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s



LES DERNIERS PEUPLES CHASSEURS-CUEILLEURS DES FORÊTS TROPICALES 87

Un chasseur baka brûle des feuilles odoriférantes d’Aframomum 
en prélude à une sortie de chasse à l’éléphant.  
Une invocation des esprits de la forêt a lieu pour éviter que la pluie ne vienne  
compromettre l’expédition.

Les interactions entre chasseurs-cueilleurs et forêt comportent une dimension immatérielle.  
Les hommes ne peuvent exploiter les ressources de la forêt sans s’assurer des bonnes grâces  
des puissances surnaturelles. 

Habitat de bord de piste chez les Pygmées Baka sédentaires du sud du Cameroun.

La hutte hémisphérique a cédé la place à des cases quadrangulaires. L’adoption d’un mode de vie sédentaire et 
le changement induit dans la structure de l’habitat peuvent avoir des incidences néfastes sur la santé. 

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s

©
IR

D
/
E

. 
D

o
u

n
ia

s



88 HABITER LA FORÊT TROPICALE AU XXIe SIÈCLE

nombre de ces populations à s’établir au 

bord des pistes et aux portes d’une moder-

nité aguichante et qui n’ouvrent souvent que 

sur la marginalité et la pauvreté.

Pourquoi dédier  

des recherches  

à ces peuples ?

Plusieurs raisons et objectifs justifient le fait 

de continuer à mener des recherches en par-

tenariat avec ces derniers peuples nomades 

chasseurs-cueilleurs :

– des raisons scientifiques : la forte dépen-

dance de ces sociétés vis-à-vis de leur milieu 

naturel en fait un objet d’étude idéal pour 

analyser la complexité des interactions en 

présence, notamment dans les environne-

ments à diversité culturelle et biologique éle-

vés que sont les forêts tropicales humides. 

Ces sociétés vivant en étroite interdépen-

dance avec leur environnement naturel ont 

acquis des savoirs et savoir-faire indéniables à 

l’égard d’une biodiversité propre à leur lieu de 

subsistance. À l’heure où les préoccupations 

environnementales suscitent une demande 

sociétale grandissante, les chercheurs en  

ethnosciences doivent plus que jamais se faire 

les avocats de ces savoirs en perdition ; 

– des raisons philosophiques : sans chercher 

à faire de ces sociétés les nobles sauvages 

qu’elles ne sont pas, on peut néanmoins les 

présenter comme emblématiques de cette 

réconciliation nécessaire entre notre espèce 

et l’environnement naturel, que cette der-

nière altère de manière irrémédiable et 

souvent dramatique. Ni bons sauvages, ni 

destructeurs de l’environnement, les derniers 

peuples nomades de la planète constituent 

des sociétés naturalistes qui ont en commun 

la contrainte de devoir rapidement s’adap-

ter à de nouvelles conditions économiques, 

souvent au prix de leur intégrité culturelle. 

Ils aspirent aujourd’hui à la citoyenneté et 

revendiquent un droit légitime à la santé, à 

l’éducation, à la reconnaissance de leur patri-

moine, à l’accès à l’économie de marché et à 

la tenure foncière ;

– des objectifs de sensibilisation et d’ac-

tion : jusqu’à un passé récent, ces peuples 

forestiers ne suscitaient guère l’intérêt des 

autorités, du fait de leur faible effectif et 

de leur relatif enclavement. Mais, depuis 

peu, ces sociétés focalisent l’attention des 

organisations de développement en raison 

de nouveaux enjeux économiques ou de 

conservation portant sur les milieux natu-

rels qu’elles occupent. En empruntant au 

jargon de l’écologie de la conservation, on 

pourrait dire qu’il s’agit de « sociétés indica-

trices »1 propres à toucher le grand public et 

les décideurs. Malheureusement, elles sont, 

bien souvent, manipulées comme porte-dra-

peaux2  des organisations indigénistes sur la 

scène internationale ;

« Le progrès peut tuer ». 

Tel est le titre volontairement provocateur  
d’un récent rapport publié par l’ONG  
Survival International qui fait état des méfaits  
de la modernité sur la santé des derniers  
grands peuples tribaux. 

1. En biologie de la conservation, une espèce 

indicatrice est définie comme celle qui signale un niveau 

de biodiversité particulièrement élevé et qui permet 

de mesurer la magnitude d’une perturbation d’origine 

anthropique.

2. L’espèce porte-drapeau exprime l’idée 

que la conservation d’un écosystème se fait à travers  

un nombre limité d’espèces dont l’importance  

n’est pas uniquement d’ordre écologique. L’espèce 

porte-drapeau ne se contente pas de caractériser  

un écosystème, elle est également chargée d’une valeur 

culturelle, politique et sociale à l’égard de l’écosystème 

dont elle contribue à la conservation.



LES DERNIERS PEUPLES CHASSEURS-CUEILLEURS DES FORÊTS TROPICALES 89

– des raisons éthiques : ces peuples au 

devenir incertain risquent de subir plus lour-

dement que tout autre les conséquences 

du changement climatique sur leur envi-

ronnement, alors que, comble d’ironie, ils 

sont ceux qui contribuent le moins à l’émis-

sion des gaz à effet de serre (rappelons en 

effet que le Groupe intergouvernemental 

d’experts sur l’évolution du climat [Giec] 

identifie l’effet de serre comme le principal 

mécanisme conduisant au réchauffement 

climatique et considère comme hautement 

probable la responsabilité des activités 

humaines dans ce changement). 

Quel avenir  

pour les derniers 

peuples  

chasseurs-cueilleurs ?

L’industrialisation et l’urbanisation, qui 

accompagnent le peuplement croissant des 

forêts tropicales et leur surexploitation éco-

nomique – agriculture pionnière, extraction 

minière, collecte non durable de produits 

forestiers non ligneux, extension de plan-

tations agro-industrielles, écotourisme, 

barrages hydroélectriques, vascularisation 

du réseau routier –, entraînent dans leur 

sillage des changements du régime alimen-

taire et de l’état nutritionnel des derniers 

chasseurs-cueilleurs. Le passage à un mode 

de vie sédentaire influence la disponibilité 

et la distribution des aliments, et notam-

ment la santé et l’état nutritionnel des 

enfants. Leurs bonnes conditions physiques 

légendaires sont compromises et, à l’heure 

actuelle, elles sont inférieures à celles de 

leurs voisins agriculteurs. Le stress et la 

dépression se répandent dans ces sociétés. 

Ils conduisent à la violence conjugale et à 

divers types d’accoutumance. L’alcoolisme 

et le tabagisme ancrés sont responsables 

d’une intoxication directe et peuvent être 

les causes indirectes de pathologies comme 

la tuberculose. Chez les Punan de Bornéo, 

la conversion au christianisme a limité l’im-

pact de l’alcoolisme, mais l’emphysème et 

le cancer ont augmenté, probablement à 

cause de l’usage exagéré de la cigarette. La 

prévalence en hausse rapide des maladies 

transmises sexuellement, comme le syn-

drome d’immunodéficience acquis (Sida), 

est un autre exemple de l’« attraction fatale 

du développement ».

Les chasseurs-cueilleurs des forêts tropi-

cales ne sont pas les seuls à devoir s’adapter 

au changement, mais ils sont certainement 

ceux qui, du fait de leur étroite dépendance 

vis-à-vis d’une nature très riche et elle-

même en danger, ont le plus à perdre à court 

terme face à la dégradation des milieux 

naturels et aux dérèglements climatiques. 

En premier lieu, ces peuples sont écono-

miquement les plus démunis : leur système 

économique basé sur la subsistance, leur 

besoin de prélever la ressource directement 

sur la nature et leurs règles d’échanges 

ancrées dans le collectivisme leur donnent 

peu de prise sur l’économie de marché. 

Mais ils sont aussi exposés à de nouvelles 

formes de vulnérabilité, moins tangibles que 

la pauvreté économique et moins fréquem-

ment abordées dans les débats consacrés à 

la lutte contre la pauvreté. Nous préconi-

sons d’explorer ces chemins détournés de 

la pauvreté, c’est-à-dire les processus plus 

difficilement quantifiables d’appauvrisse-

ment qui concernent : les aspects culturels, 

religieux et sociaux ; la dégradation des éco-

systèmes assurant la subsistance des plus 

vulnérables ; l’insécurité environnementale 

(incluant notamment les risques climatiques 

et les conflits de droits d’usages), source 

d’une forme nouvelle d’injustice sociale.

Références

BAHUCHET, S., DE MARET P. (éd.), 1994 – 

Situation des populations indigènes des 

forêts denses humides. ULB-CEE, Projet 

CEE-DG XI, 520 p.

DOUNIAS E., 2010 – « Habitats, alimentation et 

santé humaine : du nomade au sédentaire ». In 

Gauthier-Clerc M., Thomas F. (éd.) : Écologie 

de la santé et biodiversité, Bruxelles, De 

Boeck, Oxford, Oxford University Press : 125-

141. 

DOUNIAS E., 2010 – « Perception du change-

ment climatique par les peuples des forêts 

tropicales ». In Barbault R., Foucault A. (éd.) : 

Changement climatique et biodiversité, 

Paris,Vuibert-AFAS : 243-255.



90 HABITER LA FORÊT TROPICALE AU XXIe SIÈCLE

DOUNIAS E., FROMENT A., 2006 – Lorsque les 

chasseurs-cueilleurs deviennent sédentaires : 

les conséquences pour le régime alimentaire et 

la santé. Unasylva 224, 57 (2) : 26-33. 

DUNN F. L., 1977 – « Health and disease in 

hunter-gatherers: Epidemiological factors ». 

In Landy D. (ed.) : Culture, Disease, and 

Healing, New York, Macmillan : 99-113.

EATON S. B., EATON S.B. III , 2000 – Paleolithic 

vs modern diets. Selected pathophysiological 

implications. European Journal of Nutrition, 

39 : 67-70. 

FROMENT A., DOUNIAS E., 2010 – Les Pygmées, 

un peuple en transition. Sciences au Sud, 

Journal de l’IRD, 56 : 7.

LEE R., DALY R. (eds) : The Cambridge 

encyclopedia of hunters and gatherers. 

Cambridge, Cambridge University Press, 534 

p. : 449-455.

SAHLINS M., 1976 – Âge de pierre, âge d’abon-

dance. Paris, Gallimard, 420 p.

Survival International –http://assets.surviva-

linternational.org/static/lib/downloads/source/

progresscankill/full_report.pdf

The Paleolithic diet page – What the hunter/

gatherers ate. http://paleodiet.com/

WOODMAN J., GRIG S. (eds), 2007 – Progress 

can kill. How improved development 

destroys the health of tribal peoples. Survival 

International, London.



Habiter  
la forêt tropicale 
au XXIe siècle

IRD Éditions 
INSTITUT DE RECHERCHE POUR LE DÉVELOPPEMENT

Collection Référence

Marseille, 2019



Coordination et préparation éditoriale  
Corinne Lavagne

Mise en page 
Aline Lugand – Gris Souris 

Correction  
Marie-Laure Portal

Maquette de couverture 
Michelle Saint-Léger

Maquette intérieure 
Catherine Guedj

Photos de couverture  
1re de couverture :

© IRD/G. Michon – Enfants en forêt (Indonésie)

4e de couverture (de haut en bas) :

© IRD/G. Michon – Forêt tropicale humide (Western Ghats, Inde)  

© IRD/S. Carrière – Collecte de fougères (Madagascar)  

© IRD/E. Stoll – Habitat traditionnel en Amazonie brésilienne  

© IRD/G. Michon – Déforestation à Bornéo (Indonésie)  

© IRD/P. de Robert – Cueillette de baies d’açaï (Brésil) 

La loi du 1er juillet 1992 (code de la propriété intellectuelle, première partie) n’autorisant, aux termes des alinéas 2 et 3 
de l’article L. 122-5, d’une part, que les « copies ou reproductions strictement réservées à l’usage du copiste et non 
destinées à une utilisation collective » et, d’autre part, que les analyses et les courtes citations dans le but d’exemple ou 
d’illustration, « toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite sans le consentement de l’auteur ou de 
ses ayants droit ou ayants cause, est illicite » (alinéa 1er de l’article L. 122-4).
Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefaçon passible 
des peines prévues au titre III de la loi précitée.

© IRD, 2019 
ISBN IRD : 978-2-7099-2455-9




