Au miroir de I’ethnologie :
'Développement de I’anthropologie sociale
et culturelle et construction nationale

en Haiti et 3 Cuba

Kali Argyriadis
Emma Gobin
Maud Laéthier

Niurka Nunez Gonzalez

En Haiti et & Cuba, il existe de longues traditions anthropologiques
comme en atteste la production intellectuelle du XIX® et du XX° siécles.
Force est cependant de constater que dans ces pays et au-deld, elles demeu-
rent mal connues et parfois réduites & quelques figures y ayant acquis le
statut de « héros épistémiques » (Bourdieu, 1984 ; Jamin, 1988 : 470).
Fondé sur une réflexion critique et comparée, cet ouvrage a pour objectif de
donner A connaitre et & penser un pan de histoire de ces « anthropologies
nationales® », dont les prémices et les orientations prises entre la fin du XIX*
et la premiére moitié du XX si¢cle gagnent 4 étre mises en perspective.

En Sattachant 4 appréhender leur élaboration dans les liens qu'elles
entretiennent avec différents champs, 'enjeu est d’abord d’interroger histoire
de la discipline et histoire des idées politiques dans leurs effets réciproques.
Il S'agit ainsi de mettre en évidence le réle que 'anthropologie, prise dans la
multiplicité de ses productions, a pu jouer dans la construction de la nation
(et des idées sur la nation) en Haiti et & Cuba. Par ses interrogations sur
Pidentité et I'altérité, par ses liens avec les sphéres intellectuelle et artistique,
par la diversité des engagements de ceux qui 'ont faite au fil du temps, par
la pluralité de leurs maniéres de la pratiquer ou de la divulguer, elle a
contribué & modifier significativement la perception que ces sociétés avaient
delles-mémes et des autres.

A partir d’une approche historique sensible aux processus de circulation
et d’interconnexion (de personnes, de débats, d’idées, de concepts), 'ambi-
tion est en outre de saisir les réflexions produites a I'échelle nationale dans

* Par ces termes, nous entendons qualifier la dimension historiquement et socio-politiquement
construite de ces anthropologies afin de permettre 2 la fois leur comparaison et 'analyse
de leurs singularités et interconnexions avec d’autres « anthropologies nationales ». Cette
proposition (voir aussi Gerholm & Hannerz, 1982) permet, en outre, d’insister sur la
multipolarité fondatrice de la production historique des savoirs anthropologiques.

19



leur dialogue et, selon les périodes, leurs jeux d’influences mutuelles avec
d’autres anthropologies — caribéennes, latino-américaines, mais aussi euro-
péennes et nord-américaines. Au tournant du XIX® et du XX- siécles, com-
ment les théories raciales d’'un Arthur de Gobineau ou d’un Paul Broca ont-
elles été discutées’'en Haiti et & Cuba ? Qu'en a-t-il été, plus tard, des idées
d’'un W.E.B. DuBois sur la condition « noire », des réflexions d’un Léo
Frobenius sur « P4me des peuples » ou, dés la fin des années 1930, des pro-
positions d’un Melville Herskovits sur les processus d’« acculturation » 2
Dans quels types de production et sur quelles scénes (nationales ou inter-
nationales) ont-elles été débattues et comment les discussions ainsi menées
par des penseurs cubains et haitiens ont-elles été recues ? De quelles maniéres
ont-elles, en retour, influé sur la fagon dont se sont (re)posés ces débats dans
d’autres contextes régionaux et/ou nationaux ? Telles sont quelques-unes des
questions qui ont guidé la conception de cette anthologie ainsi que la
discussion comparée des textes qui y figurent.

Visant 4 écrire I'histoire de ces anthropologies longtemps restées, malgré
leur ancienneté, «sans histoire » (pour reprendre I'expression d’Esteban
Krotz, 1997 : 240), le projet de cet ouvrage émane en somme de la volonté
d’en consolider la présence et le renouveau dans les actuels paysages
universitaires haitien et cubain, ot elles souffrent d’'une certaine précarité
institutionnelle et d’'un manque d’accés aux (res)sources bibliographiques®.
Par un décentrement heuristique vis-a-vis des récits usuels de I'histoire de la
discipline (souvent envisagée depuis les Etats-Unis, la France, ' Angleterre
et, dans une moindre mesure, ’Allemagne — y compris dans les versions qui
en sont enseignées dans nombre d’universités latino-américaines ou cari-
béennes), cet ouvrage entend donc contribuer 4 en revisiter et en enrichir la
narration depuis d’autres lieux. Si I'importance de certaines écoles anthro-
pologiques nationales, comme celles du Mexique ou du Brésil, a déja été
mise en lumiére, il n’en va en effet pas de méme dans les cas de Cuba ou
d’Haiti. Selon les périodes et/ou les thémes, d’'importants jalons ont été
posés en matiére d’histoire de la discipline dans les deux archipels®. Il reste

* Situation qu'elles partagent avec d’autres anthropologies de la région. Voir notamment Cardoso
de Oliveira (1998), Jimeno (2007), Krotz (1993, 2011), Ribeiro & Escobar 2009b [2006].

* Voir notamment Warman ez al. (1970), De la Pefia & Visquez Ledn (2002), Robichaux
(2015), Lépez Caballero (2017) pour le Mexique er, pour le Brésil, LEstoile ez 4/. (2002),
Ribeiro & Escobar 2009a [2006].

5 Pour Haiti, on se référera aux trés nombreux écrits sur ceuvre de Jean Price-Mars et aux
publications suivantes : Fluehr-Lobban (2000, 2005), Célius (2005a, 2005b, 2005¢, 2014,
2018), Charlier-Doucet (2005), Hurbon (2005), Byron (2014), Clorméus (2015, 2016),
Byron & Laéchier (2015), Benedicty ez 4. (2016), Joseph (2017). Pour Cuba, otl, en dépit
des travaux également nombreux sur I'ceuvre de Fernando Ortiz, les recherches sont moins
fournies, on consultera Guanche (1983), Guanche & Campos (1986), Ferndndez Robaina
(1971 ; 1986), Argyriadis, Gobin & Nufiez Gonzdlez (2015), Nifiez Gonzdlez (2015).

20



toutefois fort 2 faire dans ce domaine ; ce a quoi sattache ce volume pour
ce qui est de la période, fondatrice, qui va des années 1880 aux années 1950.

Destins croisés, matrices de pensée communes
et naissance de la discipline

Nombre d’éléments conferent sa pertinence  la mise en perspective des
trajectoires de l'anthropologie en Haiti et 4 Cuba. Parmi eux, certains
touchent aux échanges soutenus développés par des figures intellectuelles
des deux pays, d’autres & leurs influences culturelles réciproques, d’autres
encore aux projets politiques comparables qui ont nourri les questionne-
ments dont se sont emparées les pensées anthropologiques haitienne et
cubaine. Territoires voisins situés sur les deux plus grandes iles des Antilles,
Cuba et Haiti ont certes des histoires qui les distinguent dés la fin du XVIII®
siecle : Haiti conquiert son indépendance en 1804, Cuba n'obtiendra la
sienne qu'en 1898. Pourtant, elles demeurent étroitement connectées,
notamment au tournant du XIX* et du XX° si¢cles. Outre que les deux pays
partagent leur plus ou moins lointain passé colonial et esclavagiste, structuré
par une économie de plantation (Mintz, 1959 ; Moreno Fraginals, 1964 ;
Bénot & Dorigny, 2003), différents mouvements de personnes et d’idées
ont en effer uni, ou inter-relié, leurs destins.

Ainsi, les colons qui fuyaient Saint-Domingue et les luttes révolution-
naires débutées en 1791 sinstallérent en masse & Cuba (principalement dans
la zone orientale), contribuant 4 y influer sur certaines dimensions écono-
miques, linguistiques et culturelles. Leur -présence précoce se révéle i
Iorigine d’un imaginaire d’Haiti porteur d’une ambivalence fondatrice dans
I'lle. Elle favorise en effet la diffusion de récits terrifiants de massacres instau-
rant une « peur du Noir » tenace, entretenue par les autorités coloniales
(Pérez de la Riva, 2013 [1979] ; Gémez, 2013). Elle est en méme temps
lorigine d’une vision héroique inspiratrice qui va faire de la Révolution
haitienne et de ses principaux héros, un modéle pour certains esclaves et
pour ceux que I'on appelle & Cuba les « libres de couleur » (Franco, 1963 ;
Ferrer, 2003). Au long du XIX® siécle, ces luttes et leurs penseurs marquent
ainsi la structuration des combats abolitionnistes et indépendantistes cubains.
Plus tard, certains protagonistes de I'indépendance cubaine (fruit d’'une lutte
démarrée en 1868 et qui durera plus de trente ans) iront eux-mémes chercher

Sur Panthropologie physique, voir aussi Beldarrain (2006), Martinez (2011), Rangel
Rivero (2012) et sur les liens entre archéologie et anthropologie culturelle, Rivero de la
Calle (1966). Lhistoire de l'ethnologie religieuse afro-cubaniste a quant i elle été
davantage investie (Menéndez, 1990 ; Dianteill, 1995 ; Palmié, 2002, 2013 ; Castellanos,
2003 ; Argyriadis, 2006 ; Gobin & Morel, 2013).

21



refuge et appui en Haiti, allant, pour certains, jusqu’a imaginer un projet
politique novateur de Confédération antillaise reliant Cuba, Haiti, Porto
Rico et la République dominicaine.

A cette période, malgré leur statut souverain, Haiti et Cuba partagent
cependant une situation néocoloniale commune. Alors qu’ils peinent, d’un
cdté, a saffranchir de I'influence culturelle, économique, voire politique, de
leurs anciennes métropoles respectives (France et Espagne), ils subissent, de
lautre, I'exploitation économique et I'ingérence de leur puissant voisin, les
Erats-Unis d’Amérique, qui les occupera sous des modalités différentes (de
1898 4 1902 et de 1906 a 1909 pour Cuba, de 1915 a 1934 pour Haiti).
Clest 4 cette derniére période que des centaines de milliers de travailleurs
haitiens gagnent justement Cuba. Parmi eux, certains participent aux
mobilisations ouvrieres et paysannes qui s’ engagent sur place dans les années
1930. lls influent en retour sur le développement du mouvement
syndicaliste et communiste en Haiti, dont les initiateurs sont en lien étroi,
comme & Cuba, avec le développement d’une ethnologie ou d’une
anthropologie sociale engagée. A leur tour, les mouvements artistiques et
politiques de revendication identitaire (indigénisme, afro-cubanisme) qui,
en lien 4 des luttes et une pensée anti-impérialistes, émergent & partir des
années 1920-1930 ont pour particularité de se nourrir de, voire de s'ap-
puyer sur, 'ethnologie pour asseoir leurs arguments sociaux et politiques.
On a donc la des éléments communs qui, au sein de ces nations en
construction et durant plusieurs décennies, contribuent & faconner ces deux
situations nationales, y instillant des modes d’interrogation et des matrices
de pensée partagés.

En leur sein, discours scientifique et projets politiques s'articulent en
particulier dans une orientation « natiocentriste® » qui ”empéche toutefois
pas que sy tissent d’'importants réseaux intellectuels transnationaux. Clest
dans ce double cadre que s’élaborent l'orientation de la plupart des acteurs
de la discipline, le sens (et I'échelle de projection) de leurs réflexions de
méme que les principaux objets (« race », « nation », « religion », « folklore »,
dans une moindre mesure, « paysannerie ») qu’ils vont investir de fagon
privilégiée. Pour cela, les figures concernées construisent parfois leur légiti-
mité en dehors des codes dictés par les institutions européennes ou états-
uniennes, forgeant au besoin des outils conceptuels et méthodologiques
originaux, expérimentant aussi des formes d’écriture et une pensée
anthropologique que I'on pourrait, au risque d’étre anachronique, qualifier
de transdisciplinaire. A cet égard, la liaison avec d’autres sciences humaines

¢ En référence 4 I'opposition proposée pour I'anthropologie d’une science « of nation-
building » ou « of empire-building » (Gerholm et Hannerz, 1982). En Amérique latine, une
réflexion s'est d’ailleurs engagée i ces sujets, débouchant sur des propositions critiques qui
tentent de repenser Ihistoire et 'état actuel du champ disciplinaire en distinguant anthro-

22



et sociales — I’histoire surtout — ainsi que des liens étroits a 'art et 4 Ja
littérature — particuliérement évidents dans l'essai social ou la littérature de
meeurs — se révélent constitutifs de la « culture anthropologique » (selon la
formule de Krotz, 1993 : 10) qui se met trés t6t en place dans les deux
archipels. -

Les racines philosophiques — et anthropologiques — de telles postures
sont perceptibles chez des penseurs comme le Haitien Anténor Firmin ou le
Cubain José Marti. Dans les années 1880, s'alarmant de la stigmatisation
dont était ['objet Haiti, le premier — qui n’hésitait pas 4 affirmer que parfois,
'absence de titre dans un domaine « ne retir[ait] rien au mérite du travail
accompli en dehors des universités européennes » (1885 : VIII) — appelait 2
étudier le pays & partir de conceptions qui lui soient propres. Mettant en
ceuvre un « travail de subjectivation indissolublement scientifique et politique »
(Douailler, 2018), Firmin se distanciait ainsi de ses pairs de la Société d’an-
thropologie de Paris et de leur obsession pour la craniologie :.

« pour nous qui pensons que |'histoire naturelle de 'homme,
4 quelque point de vue ol l'on se place, ne sera jamais bien
faite si on I'étudie exactement comme on étudierait un autre
animal, nous considérerons l'anthropologie comme “I'étude
de 'homme au point de vue physique, intellectuel et moral, 2
[travers ses] différentes races qui constituent 'espéce humaine”.
Cette définition differe sensiblement de celles des savants regar-
dés A juste titre comme les maitres de la science ; cependant
malgré la grande autorité de leur opinion, je n’ai pas cru devoir
m’y ranger » (Firmin, op. cit. : 15).

Dans une méme volonté d’émancipation, Martf, I'illustre penseur de
'indépendance cubaine, Sinquiétait quant 4 lui de la possible survie « de la
colonie dans la république » (1965 [1891]: 157) et soutenait que dans
Pétude des sociétés locales, « 'université européenne [devait] céder devant
I'université américaine. [...] Ni le livre européen ni le livre yankee ne donn[an]t
la clef de I’énigme hispano-américaine » (i6id. : 159). Auparavant, en 1877,
Felipe Poey, naturaliste cubain, avait de méme prononcé un discours sans

pologies « hégémoniques » et « subalternisées » (Restrepo & Escobar, 2004 ; Restrepo, 2006 ;
Ribeiro & Escobar, 2009a [2006]), anthropologies « centrales » et « périphériques » (Stocking,
1982 ; Cardoso de Oliveira, 1998) ou anthropologies du « Nord » ou du « Sud » (Krotz,
1993, 2011). Dans d’autres publications, nous sommes déji revenues sur ces discussions
(Argyriadis, Gobin & Nufiez Gonzdlez, 2015). Sur la fagon dont s’y situe I'anthropologie
cubaine, on pourra également consulter Niifiez Gonzdlez (2020). Pour des détails sur ces débats,
voir aussi les sites du Réseau des anthropologies du monde RAM-WAN (hetp://www.ram-
wan.net/html/home.htm) et du Résean anthropologies du Sud (hrep://red.antropologias
delsur.org.ve/).

23



équivoque, 4 'occasion de 'inauguration de la Société anthropologique de
I'lle de Cuba : « Que notre Anthropologie soit cubaine, plutdt que générale.
Nous préterons de la sorte des services réels et durables a 'essor progressif
de la science » (in Mestre, 1999 [1894] : 148-149).

Dans ces décennies charniéres, alors qu'apparaissent les toutes pre-
miéres institutions faisant localement une place 4 'anthropologie entendue
au sens d’anthropologie sociale et culturelle (le Comité haitien de la Société
d’ethnographie de Paris voit quant 4 lui le jour en 1886), ces revendications
sont loin d’étre expression d’un repli sur soi : elles entendent bien clamer
et légitimer la participation pleine et enti¢re des penseurs et anthropologues
haitiens et cubains au dialogue scientifique international.

Du XVI* au XIX* siécle, littérature de voyage, descriptions et chro-
niques (de missionnaires, d’hommes de loi, d’administrateurs coloniaux,
plus tard, de naturalistes ou d’historiens étrangers’) cotoyaient certes des écrits
littéraires et historiques endogénes produits par des lettrés préoccupés par le
devenir de leur société®. A Cuba et en Haiti, de nombreux historiens (par
exemple José Antonio Saco, Beaubrun Ardouin, Thomas Madiou) avaient
méme, & leur manitre, fait figure de précurseurs de la réflexion anthropolo-
gique. Ce sont eux qui établissent une prédominance de histoire dans la
construction d’un récit sur la nation et la maniére dont son discours et celui
de l'anthropologie vont tous deux faconner I'identité nationale. Toutefois,
Cest bien durant les années 1880 que I’on assiste véritablement 4 la naissance
« scientifique » des anthropologies sociales et culturelles haitienne et cubaine,
en voie de sémanciper, comme ailleurs, de I'approche biologique en
vigueur.

Préoccupations universalistes et science « nationale »

Les années 1880 correspondent en Haiti 2 un moment-clef marqué par
le développement d’'une pensée anthropologique représentée par des auteurs
tels que Duverneau Trouillot (1885), Louis-Joseph Janvier (1884, 1885) ou
Anténor Firmin (1885), qui orientent leurs efforts pour articuler, sur un
plan théorique, la question raciale et la question sociale. A Cuba, la décade
constitue un moment tout aussi fondateur. Bien que les travaux développés

7 Pensons, pour ne citer queux, aux textes-clefs de Bartolomé de las Casas (1552), Elie
Moreau de Saint-Méry (1797) ou Alexandre de Humboldt (1807-1834).

8 A ce sujet, voir notamment I'autre ouvrage préparé en lien 4 ce programme de recherche
(Nafez Gonzilez er al, 2020). Sur le rdle des récits et productions étrang@res en Hait,
voir aussi Clorméus (2015), notamment pour ce qui est de la fabrication de certaines
visions du vodou.

24



- 2= L
1804, féte de Indépendance. 17 janvier 1899 « Le cortége » [Haiti)
© CIDIHCA

Le Palais présidentiel & Port-au-Prince avant 1912
© CIDIHCA

25



£‘..".'¢ ¢ .

Y o

Est de C;ba

Un groupe « d'Indjens ». Descendants des aborigénes cubains,
© CIDIHCA

Spanish “gentlemen” selecting slaves in Cuba [Circa 1837)
Source : hetps://www.brh.org.uk/site/wp-content/uploads/2012/06/market1.jpg

26



au sein de la Société anthropologique nouvellement créée fassent encore
grande place 4 la question des races (« aborigénes », « blanches », « négres »,
« chinoise ») et de leur résistance aux maladies tropicales, ils montrent aussi
un intérét pour I'étude de ces populations sous I'angle de la psychologie, de
la linguistique, de la préhistoire et (dans un objectif moralisateur) de 'éduca-
tion. Malgré des situations sociales et politiques alors contrastées, différents
thé¢mes de réflexion résonnent donc 4 'unisson dans les deux pays.

A la fin du XIXc siécle, les élites intellectuelles cubaines et haitiennes
sont aux prises avec 'appréhension vécue et racontée 3 un niveau régional
d’une condition d’altérité dominée. Elles se heurtent (et affrontent, cest
particulierement remarquable dans le cas haitien) 4 la construction du
stigmate racial propre A cette période d’intense entreprise coloniale. Le
partage de P Afrique par les grandes puissances européennes, les tentatives de
I’Espagne pour sauver ce qui lui reste de son empire, 'ambition impérialiste
des Etats-Unis en Amérique latine et, en particulier, dans les grandes Antilles,
constituent la toile de fond sur laquelle se dessine alors un déséquilibre
épistémologique. Haiti aussi bien que Cuba sont considérés comme inca-
pables de s'administrer et de se gouverner — voire de se penser.

Pour Haiti, dont I'indépendance conquise trés tot a constitué un véri-
table camoulflet pour les nations occidentales, cette incapacité est attribuée
a celle de « 'homme noir » en général. Lenjeu est donc, en réhabilitant
celui-ci, de réhabiliter la nation. A Cuba, o1 I'esclavage perdure jusqu’en
1886 et qui ne se libére de 'Espagne qu'en 1898, pour entrer aussitdt dans
un régime de semi-protecrorat états-unien, un courant raciste, voire
eugéniste, qui entend produire une nation « blanche », Soppose 4 un courant
anti-racialiste fondateur, mais minoritaire, prénant une entrée en citoyen-
neté commune 2 tous. Dans les deux contextes, quoique de fagon différente,
le discours anthropologique, mobilisant un cadre positiviste, pose donc la
question brfilante de I'(in)égalité raciale. Débattue 2 un niveau
international, cette derniére s’inscrit dans le cadre d’une réflexion sur — et
d’une entreprise de démonstration de — une commune humanité, elle-
méme portée par de nécessaires questionnements sur les difficiles modalités
de la construction de la nation.

Chez plusieurs penseurs tels Louis-Joseph Janvier en Haiti mais aussi
Antonio Bachiller y Morales & Cuba — auteurs dont les textes, présentés et
discutés au chapitre 1, ouvrent cette anthologie —, ces questions s'articulent
et s'inscrivent dans une anthropologie qui fonctionne comme matrice d’in-
terrogation commune. Convaincus que leurs réflexions scientifiques
doivent étre mises au service de I'Erat et de l'intérét général, ces auteurs,
comme le reste de leurs contemporains, adhérent 4 un modéle civilisation-
nel européo-centré de « modernité » et de « progrés » qui dépasse et trans-
cende les espaces nationaux, mais dont les frontigres symboliques leur restent

27



plus ou moins imperméables. Par leurs écrits et notamment ceux reproduits
dans ce volume, ils entendent précisément se 'approprier pour s’y inclure.

Aux cotés d’Anténor Firmin, dont le texte De [égalité des races humaines
(1885) est désormais connu et traduit en plusieurs langues, |'essai de Louis-
Joseph Janvier, Légalité des races (1884), mis en regard avec des morceaux
choisis du texte Los Negros (1887) d’Antonio Bachiller y Morales, porte au-
dela d’Haiti la pensée dominante parmi les élites. Texte important par sa
dimension politique, qui marque I'époque, la fagon dont le débat théorique
y prend son envergure par son inscription & Iéchelle « nationale » légitime
en méme temps le questionnement anthropologique du point de vue
haitien. Trés connu et étudié 3 Cuba en raison de sa prise de position
abolitionniste et antiraciste (mais rarement discuté dans ses implications et
soubassements anthropologiques — d’ott sa place dans cette anthologie), le
texte de Bachiller y Morales met & son tour en jeu un dialogue entre
réflexion scientifique et universaliste sur 'unicité de 'Homme et élabora-
tion d’un projet politique pour une nation encore en devenir, et ce, A partir
de la question de la « race » et/ou de la « couleur ». Celle-ci étant dailleurs
prégnante dans les réflexions menées 4 Cuba et en Haiti jusqu'aux années
1950, il importe d’en préciser bri¢vement la complexité, liée 4 'entreméle-
ment de questions d’appartenances ethnique ou sociale et de mécanismes
internes d’altérisation dans ces pays.

Sociétés et distinctions

Le « modeéle social haitien » (Célius, 1998b) qui se met en place au len-
demain de I'Indépendance est mis en ceuvre par la premiére et la deuxiéme
génération d’élites intellectuelles et politiques’ tantdt anciens chefs
militaires durant les luttes révolutionnaires, devenus d’importants proprié-
taires fonciers, tantdt descendants des anciens propriétaires a 'époque de
Saint-Domingue et appartenant  la minorité — quantitativement faible au
regard de tous les autres territoires voisins — des Haitiens dits « Mulitres » (d'un
phénotype également dit « muldtre », Cest-a-dire d’'une couleur plus claire
que la plupart de leurs compatriotes). Ces élites ont acces  I'instruction,
voyagent et détiennent les ressorts de I'économie — les colons « blancs » ayant
disparus en tant que groupe constitué et économiquement dominant —, et
de la vie politique du pays (Casimir, 2018a ; Joseph, 2017). Origine sociale,
origine géographique et couleur de peau sont autant de marques distinctives
4 partir desquelles on exclut « 'autre’ ». Ces « autres » composent pourtant

9

Sur le paradigme générationnel dans 'analyse de la société, voir Anglade (2008).
' Pour ceux qui appartiennent a la catégorie de « mulatres », le statut, qui se signale par le
niveau d’instruction (nombre d’entre eux sont formés en France, bénéficiant de bourses

28



une population trés hétérogene, pour partie récemment arrivée d’Afrique et
principalement formée des anciens esclaves (dont certains sont émancipés
depuis 1793 et se sont battus jusqu'a 'Indépendance) et de leurs descen-
dants. Ceux qui sont devenus des cultivateurs, qui se sont constitués autour
d’une petite économie marchande, caractérisée par I'exploitation de petites
surfaces agricoles, sont mis hors-jeu de la vie politique.

La formation sociale présente différentes historicités, a la fois complé-
mentaires et concurrentes, qui se chevauchent néanmoins, s'influencent et
se modifient dans une histoire unique. Il reste que le contraste entre des
membres de la nation que I'on exclut, qui n'ont pas de parole politique, et
les élites politiques et intellectuelles du XIX* siécle, est essentiel pour saisir
la structuration de la société. La vie intellectuelle, étroitement associée dés
les débuts du nouvel Etat 4 la vie politique, est dans les mains de la frange
extrémement minoritaire, que représentent ces élites. Celles-ci teintent pourtant
leurs discours de revendications qui ne cessent de réactiver, sur le plan
politique, la question de la couleur qui séparerait les intéréts de ceux qui la
constituent. Ainsi, tandis que certains entendant défendre l'idée du
« pouvoir au plus grand nombre », C'est-3-dire 4 la majorité « noire » du
pays, se positionnent contre la domination de ceux préférant proner I'idée
d’un « pouvoir aux plus capables », cette question de couleur occupe une
place structurante. La lutte entre appartenance de classes se vit sur un mode
coloriste (dont les déclinaisons sont trés nombreuses et ne peuvent étre
réduites 4 une dichotomie « noir » / « mulatre ») tout en restant déconnecté
de Parriére-pays, si significativement appelé « le pays en dehors ». Clest ce
prisme qui, & partir des années 1940 (avec la « Révolution de 1946 »
notamment), servira de support 4 un projet d’inversion des rapports de
pouvoir censément associés & cette dimension 2 travers des revendications
politiques entendant défendre la « majorité ».

Du cbté cubain, la société du XIX© siécle, encore coloniale et esclava-
giste’, se structure autour d’un rapport de domination o la plupart des
membres des classes supérieures (propriétaires terriens, négociants, ingénieurs,
militaires gradés, notables) sont originaires d’Europe (d’Espagne princi-
palement), tandis qu'en bas de I'échelle, plus d’un tiers de la population est
esclave, originaire d’Afrique ou native de Cuba. Elle cotoie une population
pauvre d’origine espagnole ou née & Cuba (travailleurs agricoles saisonniers,
petits paysans, ouvriers), aux couleurs de peau variées, et des travailleurs en
provenance d’autres régions du monde (principalement chinois 4 partir de

*études), mais aussi par le lieu de résidence, la fagon de shabiller, le mode de consom-
mation, la pratique de la langue franqaise, s’entretient aussi par 'endogamie.
" Le dernier débarquement connu d’un navire négrier est daté de 1873 (Pérez de la Riva,

1961).

29



1847), dont le statut est en partie comparable A celui des esclaves (Moreno
Fraginals, 1978, tome I : 296-309 ; Pérez de la Riva, 2000 [1967] ; Peraza,
1980). Comme dans les autres colonies, une hiérarchie de couleur
sapplique 2 Pensemble, sur la base d’'un systtme complexe qui nomme chaque
nuance phénotypique en fonction du métissage (ou non) dont on pense
quelle résulte (« Noirs », « Mulatres », « Quarterons », « Blancs », etc.). A celle-
ci vient en I'occurrence s'ajouter une distinction entre « Créoles » (natifs de
Cuba) et non-Créoles : pour les « Blancs », elle opére au détriment des
premiers, méprisés quel que soit leur statut social par les natifs d’Espagne
(qui ont notamment le monopole de I'accés aux postes de fonctionnaires
d’Erap) ; pour les « Noirs », elle opére au détriment des « Bossales », natifs
d’Afrique dont la mauvaise maitrise de la langue espagnole est moquée.
Dans certains cas — les esclaves pouvant cependant se racheter eux-mémes
et racheter leurs proches y compris & crédit' — hiérarchie de couleur et
hiérarchie de classe, voire hiérarchie « de sol », ne se recoupent pas stricte-
ment, en particulier dans les villes. Au début du XIX" si¢cle, une bourgeoisie
dite «libre de couleur » se constitue ainsi, principalement 4 La Havane
(Pérez de la Riva, 1961, Deschamps Chapeaux, 1971). Si certaines stratifi-
cations sociales et de couleur sont ainsi floues et franchissables, il n’en reste
pas moins qu’une obsession traverse la société cubaine tout au long du siecle
(elle perdurera au XX° siécle) : faire « avancer la race » grice 4 des stratégies
matrimoniales adaptées®.

Bien que la distance sociale, ethnique ou liée aux qualifications phéno-
typiques locales se décline donc de maniére différente et renvoient a des
catégorisations et des vécus distincts en Haiti et & Cuba®, Cest bien 4 partir
d’une position prenant en compte ceux qui, dans tous les cas, constituent
des “marges de la nation” que les penseurs évoqués — eux-mémes quasiment

2 Jls peuvent alors accéder 4 des métiers d’artisans et posséder des biens — voire des esclaves.
' En témoigne I'ceuvre classique de Cirilo Villaverde, considérée comme emblématique de
cette époque : Cecilia Valdés (1882), qui raconte les tribulations de trois générations de
femmes visant 4 I'ascension sociale par des unions leur permettant d’avoir une descen-
dance « plus claire ». C'est ce qu'illustre également le tableau de Victor Patricio Landaluze,
inticulé Les guatre générations et reproduit dans cet ouvrage.

Ce sont 1a des points que le lecteur devra garder i Pesprit car des termes parfois identiques
— « mulAtre » notamment (soit milat en Haiti et mulato 3 Cuba) — évoquent des divisions
sociales bien différentes dans les deux pays. Notamment, alors qu'étre « mulitre » en Haiti
indexe généralement I'appartenance 4 un groupe lié au monde politique, économique et
intellectuel, 2 Cuba, ot les membres de la « haute société » de I'époque se considérent
comme « blancs », parler d’un(e) anthropologue mulato ou mulata signale par exemple
une exception (et ce, malgré larrivée progressive sur la scéne politique de figures
intellectuelles issues de la bourgeoisie « de couleur », qui ne menace cependant pas
'hégémonie socio-culturelle « blanche »). Dans cet ouvrage, devant la difficulté de se
défaire de ces carégories, nous utiliserons les termes « Noir », « Blanc », « Mulatre » ou « de
couleur » selon leur utilisation dans les contextes d’énonciation présentés.

30



tous membres 4 des degrés divers (et méme lorsquils s’y sont hissés avec
difficulté) d’une certaine élite, intellectuelle, sociale et/ou politique — abordent
la réflexion anthropologique et discutent, pour la dépasser, la question de la
race. Dans le développement d’une anthropologie de soi alors attentive a la
composition hétérogéne de la nation, réflexion sur la société et action poli-
tique et civique n’en restent pas moins indissolublement liées. Au tout début
du XX siecle qui plus est, soucieuse d’avancer des éléments de redéfinition
du sentiment national, cette anthropologie contribue méme 4 poser des
jalons essentiels dans I'évolution de pensées politiques se construisant &
partir d’un contexte néocolonial partagé.

Aux prises avec I’altérité proche

Comme I'illustre notre chapitre 2 a partir des textes d’Anténor Firmin,
Huiti et la Confédération antilléenne (1910), et de Rafael Serra, Para Blancos
y Negros. Ensayos Politicos, Sociales y Econdmicos (1904), certains questionne-
ments portent en effet 4 cette époque une pensée anti-racialiste, anti-
impérialiste, anticolonialiste qui dépasse les clivages raciaux, nationaux et
sociaux imposés par le modele civilisationnel européen auquel les élites et
lettrés souscrivent néanmoins. Des penseurs et hommes politiques d’Haiti
et de Cuba révent ainsi d’une fraternité unissant les hommes et les nations,
au-dela du phénotype, de l'origine ethnique et des singularités historiques —
comme dans le projet porté par Firmin (et d’autres) de la Confédération
antillaise, dont il est question dans le document éponyme peu connu
proposé en lecture. A Iéchelle spécifique de Cuba, quelques-uns, tel Serra,
ménent aussi, 4 'aide d’arguments sociologiques et anthropologiques, un
combat pour I'accession de tous 4 une citoyenneté effective contre un sys-
teme quasi ségrégationniste. Dans ces contextes politiques scandés par des
interventions et occupations militaires états-uniennes, de telles prises de
positions sont remarquables bien que marginales. Elles n’expriment cepen-
dant que 'une des facettes de I'articulation alors 4 I'ceuvre entre science et
construction nationale.

En Haiti comme & Cuba, perdure en effet de fagon paralléle un atta-
chement tenace 4 la lecture médicale des faits sociaux. A la méme période,
les sciences sociales viennent ainsi asseoir les politiques hygiénistes mises en
place par les gouvernements des deux archipels, particuli¢rement dans la
maniére dont elles se (re)saisissent d’un objet fondateur de la réflexion
anthropologique dans ces pays: le vodou et les religions afro-cubaines.
Considérées comme un frein au progrés et une tare dont la présence justifie
les proces en barbarie qui ternissent 'image tant de Cuba que d’Haiti, les pra-
tiques religieuses d’origine africaine, généralement qualifiées de sorcellerie,

31



demeurent la cible des élites nationales (y compris antiracistes), des anthro-
pologues physiques et des organismes sanitaires en phase de structuration.
Dans leur étude, larticulation entre engagement scientifique, anthropolo-
gique et socio-politique se décline alors en des postures distinctes. A Cuba
en particulier, le courant criminologique, influencé par les travaux de
I'Ttalien Cesare Lombroso, s'impose et se maintient jusque dans les années
1930 avec une tendance marquée i I'eugénisme. A rebours de positions
« progressistes » mais parce qu’il est représentatif d’une tendance domi-
nante, le chapitre 3 en présente et discute un exemple emblématique
travers des extraits du texte d’Israel Castellanos, La brujeria y el fiariiguismo
en Cuba desde el punto de vista médico-legal (1916) qui sont mis en contraste
avec les premiers travaux de Justin Chrysostome Dorsainvil, « Considérations
psychologiques et psychopathologiques », « Les maladies surnaturelles. Le
Hougan » et « La psycho-névrose » (1912-1913). Mises au service d’'une
réhabilitation du pays, les analyses de cet auteur, imprégnées de nouvelles
références de psychologie et de sociologie religieuse, doublées cette fois
d’une véritable approche ethnographique, opérent en effet un déplacement
progressif du regard sur le vodou, dont on commence alors & poser le statut
de « religion ».

Dans leur variété et dans I'évolution qu’en retracent briévement ces
quelques lignes, les questionnements et prises de position anthropologiques
a 'ceuvre en ce tournant du XIX* et du XX- siécles, jusquaux années 1910
environ, se déploient donc sur fond d’interrogations communes et renou-
velées 4 propos de '« Autre proche » ou de formes d’altérité que I'on serait
tenté de qualifier, comme dans d’autres contextes, d’« endogenes» (Lépez
Caballero, 2011 : 131), incarnant de potentiels « ennemis intimes » (Brito
Alvarado, 2015). Clest 1a le point de départ d’'un regard réflexif empreint
d’identification et de distanciation, qui se trouve conjointement et dura-
blement placé au ceeur du processus intellectuel et politique de construction
des identités cubaine et haitienne. Dans I'étude de soi qui émerge 4 cette
période (pour se prolonger sous d’autres modalités durant les décennies sui-
vantes), on passe ainsi d’une pensée sur 'unique condition humaine (Célius,
2005a, 2005b) & un discours élaboré & partir de '« autre méme » ou de I'« autre
semblable » (Laéthier, 2011) — 4 I'inverse de ce qui se passe alors dans les
anthropologies euro-états-uniennes ol 'on se pense a partir d’altérités sup-
posées « radicales » — pour, dans un deuxi¢me temps, investir 'appartenance
nationale comme marqueur identitaire.

32



Nationalisme culturel, folklore et pensée sur soi :
Pavénement progressif du paradigme ethnologique

A partir des années 1920, le glissement progressif d’une approche anthro-
pologique vers un regard et une approche de plus en plus ethnologiques va
orienter, 2 Cuba et en Haiti, la prise en considération par certains penseurs
de ce qui constitue la spécificité de la nation, menacée dans sa souveraineté
comme dans ce qui sera bientdt posé comme étant emblématique d’une
forme d’intégrité culturelle. Dans le cadre de réflexions 4 nouveau stimulées
par des configurations (géo)politiques particulieres, puis par I'’émergence
des idéologies de I'Entre-deux-guerres, I'intérét continue de se porter sur
une « altérité endogene » (ethnique, sociale), hier stigmate et obstacle & 'en-
trée dans « Ja civilisation », désormais érigée en embléme constitutif et en
clé de compréhension de 'identité nationale. Dorénavant, on ne cherche
plus seulement 4 mobiliser le passé pour construire un récit national qui
rappelle les singularités historiques de la société, mais 'on mobilise aussi le
« présent caché » révélé par I'ethnologie pour relire I'histoire et construire un
récit identitaire. Des années 1920 aux années 1950, cette tendance va conduire,
dans une perspective d’abord folkloriste, puis plus strictement ethnogra-
phique, & 'exploration de certaines pratiques « du peuple » (littérature orale,
jeux, rituels, musique, danses), élevées au rang d’objets exemplaires de la
recherche, et dont on visera aussi & documenter la diversité d’origines
ethniques (en particulier africaines).

Cest bien I'intérét convergent pour I'« hétérogénéité interne », souvent
déclinée dans les pratiques religieuses et 'oralité d’un « dedans de la nation »
relégué en son dehors (pour filer la métaphore haitienne), qui aboutira 2
émergence d’un « mouvement folklorique » (Ramsey, 2011). Central dans
Ihistoire de la discipline dans ces pays, celui-ci a pour spécificité d’entre-
lacer monde artistique et scientifique dans une redéfinition de soi foncie-
rement politique. Les luttes anti-impérialistes et les revendications popu-
laires constituent en effet la toile de fond sur laquelle, durant ces décennies,
se joue un renouveau social et politique et, en Haiti, la radicalisation de
Iélan nationaliste (Hector, 2017) participant du « tournant ethnologique »
(Célius, 2005b). Parmi les figures qui y contribuent, Jean Price-Mars et
Fernando Ortiz, souvent qualifiés de « péres fondateurs » de I'ethnologie
haitienne et cubaine, jouent un réle fondamental, reconnu comme tel par
les générations postérieures qui s'en réclameront.

Dans les premitres pages de P'ouvrage-clef du premier, Ainsi parla
I'Oncle (1928), comme dans certains écrits d’Ortiz — dont article, peu connu,
que nous reproduisons au chapitre 4, « Cuentos afrocubanos » (1929) —, se
donnent en effet 4 voir des propositions théoriques et méthodologiques
novatrices pour 'époque de méme que I'entrelacement, en filigrane, entre la

33



pensée de ces auteurs et leur implication politique respective (comme nom-
bre de leurs prédécesseurs, ils assument des fonctions diplomatiques et/ou
politiques en plus de leur rdle scientifique). Sils professent, et méme ini-
tient, un intérét particulier pour le folklore et la saisie de formes orales
populaires d’origines diverses (contes, etc.), Cest qu'a I'instar d’autres de leurs
contemporains, ils y voient une possible et authentique source d’inspiration
pour une (re)définition de I'identité culturelle nationale. Price-Mars, « oncle
d’une nation » (Devauges, 1956), laissera par li son empreinte sur le devenir
du mouvement «indigéniste » et d’une «haitianité » repensée dans le
contexte critique de 'occupation états-unienne. Au sein de I'afro-cubanisme
naissant, mouvement tant artistique que politique, Ortiz, qualifié de
« troisiéme découvreur » de I'lle (Marinello, cité par Le Riverend, 1973 :
326) et dont la future notion de « transculturation » imprégnera durablement
les définitions de la « cubanité », militera quant 4 lui pour la reconnaissance
des origines africaines de la culture cubaine. Au fil des années 1930-1940,
d’autres éléments, d’ordre institutionnel, renforceront la place de ce genre
de réflexions, fondées sur la valorisation croissante de « cultures populaires »
et la consolidation d’un paradigme ethnologique.

A La Havane, différentes sociétés savantes dotées de revues voient en
effet successivement le jour, en particulier grice & Fernando Ortiz (Société
de folklore cubain, 1923-1931 ; Société d’études afro-cubaines, 1937-1941,
1945-1946). A Port-au-Prince, sous 'impulsion de Jean Price-Mars et de
I'écrivain-ethnologue Jacques Roumain, sont fondés, en 1941, I'Institut
d’ethnologie et le Bureau d’ethnologie. Si le premier a une vocation de for-
mation (en anthropologie physique comme en anthropologie sociale), le
second, également doté d’une mission muséographique, contribue a I'an-
crage et 4 la diffusion de la discipline 2 travers un travail de collecte ethno-
graphique, mais aussi nombre de publications (Charlier-Doucet, 2005 ;
Palisse, 2014) et des spectacles didactiques (voir Oriol, Viaud & Aubourg,
1952). A Cuba, en 1942, la discipline fait de méme une entrée, bien que
timide, & 'Université de La Havane, avec le séminaire d’été d’ethnographie
cubaine donné par Fernando Ortiz et chaleureusement salué par Price-Mars
(1942). Alors qu’en Haiti son enseignement commence en partie a déborder
les cercles universitaires®, dans I'ile voisine, I'ethnologie reste subordonnée
4 'anthropologie physique et & I'archéologie'. Elle continue cependant de

¥ D’apres certains émoignages, outre qu'elle est présente  I'Institut frangais d’Haiti (Devauges,
1954, 1956) et 4 PEcole normale supérieure, elle I'est aussi, sous la forme de cours sur le
« folklore », dans la formation de maftres et éducateurs en conrexte rural (Oriol ez 2/, 1952).

' En 1946, le Conseil (Junta) national d’archéologie sera ainsi rebaptisé Conseil (funta)
national d’archéologie et ethnologie mais les arricles d’ethnologie publiés dans sa revue
(Revista de Arqueologia y Etnologia) resteront sporadiques. En Haiti 4 l'inverse, I'archéo-
logie est plutdt mise au service de 'ethnologie (voir notamment Célius, 2005b).

34



se diffuser par le biais de revues spécialisées, de revues politiques ou de maga-
zines littéraires destinés au grand public. A la faveur de circulations transat-
lantiques et transaméricaines renouvelées par la Seconde Guerre mondiale,
au sein desquelles Haiti et Cuba s'érigent en d’importants lieux de passage,
se développent enfin de nouveaux liens entre chercheurs haitiens, anglo-
phones et francophones, d’une part, entre chercheurs cubains et confréres
des pays anglophones, hispanophones et lusophones du continent d’autre
part. A linitiative de Fernando Ortiz et autour de Jacques Roumain, de Jean
Price-Mars et d’autres grandes figures de I'anthropologie sociale et de la
sociologie?, est par exemple fondé en 1943, & Mexico, I'Institut international
d’études afro-américaines (dont I'existence, fragilisée par I'hégémonie grandis-
sante des organismes de recherche états-uniens, sera cependant éphémere).

Dans ce cadre, I'intérét convergent pour la (ou les) culture(s) popu-
laire(s) va aboutir, dans les deux archipels, & de profondes transformations
tant dans la discipline que dans certaines pratiques artistiques et religieuses.
Si cette dimension est désormais bien documentée dans l'histoire de 'an-
thropologie de ces deux pays™, les relations alors 4 'ceuvre entre ethnologie
et construction nationale ne 'y réduisent pas pour autant. Dans des contextes
politiques mouvementés et alors qu'au niveau (inter)national s’affrontent
communisme et fascisme, les ethnologies cubaine et haitienne débordent en
effet les limites institutionnelles qu’elles sont en train de se constituer et se
voient engagées sur de nouveaux fronts.

A rebours d’une histoire trop strictement disciplinaire ou académique,
le chapitre 5 est consacré 4 la mise en valeur de cette dimension, perceptible
dans d’autres types de publications. Celui-ci propose de penser ensemble la
démarche journalistique de Pablo de la Torriente Brau et celle, littéraire, de
Jacques Roumain, respectivement & partir d’extraits du reportage Realengo
18 (1934) — rarement interrogé dans son lien 2 I'ethnologie — et du roman
Gouverneurs de la rosée (1944). Plongeant dans le monde des campagnes, de
la paysannerie et du prolétariat considérés dans toute I'épaisseur sociale (et
politique) des problémes qui les minent & 'époque, ces textes se fondent sur
Panalyse inédite de rapports d’inégalités et de domination et entremélent
dés lors implication littéraire, politique et scientifique. A distance de 'ap-
proche folkloriste, ils abolissent les frontieres qui cloisonnent communément

"7 En particulier les chercheurs érats-uniens W.E.B. DuBois, Melville Herskovits, Alain Locke,
Rayford Logan, Alfred Métraux (naturalisé en 1941), les Mexicains Daniel Rubin de la
Borbolla et Gonzalo Aguirre Beltrdn, les Brésiliens Arthur Ramos et Renato de Mendonga,
le Francais Paul Rivet et les Cubains Jorge A. Vivé, José Antonio Portuondo et Julio Le
Riverend.

® Voir notamment Hoffmann (2003), Richman (2004), Hurbon (2005), Célius (2005a,
2005b), Largey (2006), Ramsey (2011), Béchacq (2014) et, pour Cuba, Carpentier (1946),
Moote (1997), De la Fuente (2001), Argyriadis (2006), Palmié (2013).

35



savoirs, milieux sociaux, écriture du réalisme et écriture de Pesthétisme tout
en s'inscrivant sur une scéne a la fois nationale et mondiale. Par le biais
d’écritures spécifiques qui reposent en partie sur I'appréhension ethnogra-
phiquement informée de vies restituées « de I'intérieur » et intensifiée par la
connaissance affective de leur narrateur, ces textes ouvrent ainsi un nouvel
espace pour une réflexion ethnologique sur la « question sociale », celle des
« masses » et de « I'indigénéité ». Cet espace ne sera finalement jamais vrai-
ment investi par la discipline, mais la singularité¢ de la démarche de ces
auteurs, par la place quelle confere au dévoilement de points de vue emic,
connaitra, elle, certaines résonances.

Dans les années 1950, et alors que les préoccupations réactualisées de
certains penseurs cubains autour des notions de « culture » et de « race »
rencontrent celles développées, aprés-guerre, dans des institutions interna-
tionales comme 'UNESCO®, de nouvelles facons de faire et d’écrire la
discipline émergent en effet, tandis que les préoccupations universalistes qui
avaient guidé ses début cédent le pas 4 une orientation particulariste et
méme religio-centriste. A cette époque, I'ethnographie nest certes pas une
pratique nouvelle ; & un moment complexe oli, en Haiti, 1946 a déja remis
Iarticulation entre question nationale et racialisation de la couleur sur le
devant de la scéne, de multiples tentatives de bilan rétrospectif et prospectif
sur la discipline voient méme le jour (Paul, 1949 ; Oriol ez 4/., 1952 ; Price-
Mars, 1953). Comme l'affirme cependant Emmanuel C. Paul (1949) dans
un constat que ['on pourrait en partie étendre 2 Cuba, Cest une ethnogra-
phie que I'on peut qualifier d’« interprétative » — impliquant déja le crible
d’une certaine analyse — qui, durant les décennies précédentes, semble avoir
prévalu, au détriment d’une ethnographie « descriptive », définie par sa voca-
tion empirique et documentaire. Ironie du sort, Cest & la marge des codes
et des pratiques les plus académiques que celle-ci sera finalement investie
avec une singuliere ténacité par des figures chez qui l'articulation entre
recherche, écriture et engagement se donne 2 lire encore différemment.

Cest de cela et de la fagon dont, en lien 4 'étude de 'acculturation et du
syncrétisme, l'objet « religion » se voit & nouveau consacré qu’il est question
dans le dernier chapitre de cet ouvrage en présentant des extraits du texte de
Lydia Cabrera « Le maitre d’Ewe (Oluwa-Ewe) » (1953) et deux articles

¥ Rappelons qu'en 1951 et 1952, les collections de 'UNESCO hébergées par Gallimard
publient les textes Race et civilisations de Michel Leiris (qui avait fréquenté Haiti) et Race
et Histoire de Claude Lévi-Strauss (qui avait aussi fait escale dans les Caraibes au début de
la Guerre). Sur le terrain, les collaborateurs de 'UNESCO croisent en outre les réseaux
intellectuels et scientifiques haitiens et cubains. En Haiti, Alfred Métraux dirige en 1947-
1948 I'enquéte ethnographique de la vallée de Marbial (Lauritre, 2005) lide A cette orga-
nisation, et 4 laquelle participent (et/ou durant laquelle sont en partie formés au terrain)
certains jeunes ethnologues haitiens.

36



d’Odette Mennesson-Rigaud : « Vodou haitien. Quelques notes sur ses rémi-
niscences africaines » (1953) et « Une vieille coutume haitienne » (1953).
Concourant 4 stimuler et & renouveler I'exercice de cette ethnographie
descriptive mais aussi 4 y ajouter une dimension de plus en plus compré-
hensive, la contribution de ces deux auteures 4 la construction -du savoir
ethnologique réside en effet moins dans des apports strictement théoriques
ou analytiques que dans la spécificité de leur approche, résolument empiriste,
des religiosités populaires d’origine africaine — laquelle se double par ailleurs
chez Cabrera d’innovations littéraires ou « anthropoétiques» (selon la
formule de 'écrivain cubain Guillermo Cabrera Infante). Chez elles comme
chez d’autres, militance et engagement relévent alors d’une forme d’infra-
politique : c’est avant tout en documentant la richesse et la complexité de
ces pratiques qu’elles tentent toutes deux de les valoriser et de les légitimer
aléchelle de la construction nationale. Sur le plan méthodologique et épisté-
mologique, leur démarche compréhensive marquera certains ethnologues de
leur époque, particuli¢rement dans un contexte ol savoirs produits en Haiti
et 2 Cuba et sur Haiti et sur Cuba sentrelacent de fagon inédite. Elle
influera aussi sur certains travaux des décennies suivantes, dont la discussion
dépasse toutefois les limites de ce volume.

Placées au terme du continuum temporel envisagé, ces années 1950
sont en effet charniéres 4 différents égards — ce pourquoi elles viennent (tem-
porairement) cléturer notre réflexion. Leur statut de pivot est défini d’une
part par des événements politiques — Parrivée au pouvoir, en 1957, de Fran¢ois
Duvalier (le dit « Président-ethnologue »), I'avénement de la Révolution
cubaine en 1959. Il I'est, d’autre part par la dynamique anthropologique qui
s'instaure ensuite, sans pour autant rompre immédiatement ou nettement
avec les évolutions antérieures de la discipline®. Dans le cas cubain (ot sont,
4 lorée des années 1960, fondés les premiers instituts de recherche et de
diffusion du « folklore™ »), la « culture du peuple » (dans ses dimensions
esthétique et de résistance légitime a Voppresseur, mais au détriment de ses
dimensions religieuse et spirituelle) est valorisée en tant que socle de la
cohésion nationale, tandis que différentes tiches explicites, chapeautées par
I’Académie des Sciences, sont assignées 4 la discipline dans la construction
révolutionnaire. Dans le cas d’Haiti, ot la discipline est déja institution-
nalisée (Duvalier est Président honoraire du Bureau d’ethnologie de 1946
jusqu’a sa mort en 1971), elle construit et diffuse I'idée d’une culture uni-
fie, partagée, percue comme au fondement d’une « ethnie haitienne » et

2 A Cuba, cest plutdr dans les années 1970, avec Pinfluence soviérique et le développement
de I'ethnographie paysanne, que s'amorcera un changement profond et durable.

2 Le Département de folklore du Théitre national de Cuba est créé en 1959. 1l est dissous
et remplacé par I'Institut d’ethnologie et de folklore (1961) et I'Ensemble folklorique
national (1962).

37



fonctionnant comme support de I'idéologie « noiriste » duvaliériste qui
deviendra théorie du pouvoir (Trouillot, 1986). Parce que les interactions
entre ethnologie et politique se reconfigurent de fagon fort différente dans
les deux pays, en lien 4 des enjeux idéologiques nationaux et internationaux
(le monde de la Guerre froide notamment), s'ouvrent dés lors d’autres
chapitres de I'histoire de la discipline, dont 'exploration reste 4 faire”.

Contre I’ethnomorphose, une ethnogenése ?

Des années 1880 aux années 1950, plusieurs temps rythment donc le
domaine d’une anthropologie qui devient progressivement ethnologie puis
ethnographie. A travers les figures évoquées dans cet ouvrage, ils mettent
aussi en scéne des modalités distinctes de 'engagement — soit du lien entre
anthropologie et construction nationale — ainsi que des maniéres différentes
de pratiquer la discipline, et, ce faisant, d’en construire les objets. S’inscrivant
par ailleurs dans des liens et des échanges qui dépassent les frontiéres cubaines
et haitiennes, le dialogue avec 'extérieur tantét les fagonne, tantdt les cau-
tionne et/ou les (dé)légitime. Au fil de ces décennies, si le chemin emprunté
est finalement celui de se donner 4 voir autrement pour se penser autrement
(et réciproquement), c’est effectivement aussi pour que « I'’Autre » puisse lire
le devenir national autrement. En la matiére, les positions respectivement
assumées & Cuba et en Haiti, en partie liées & I'histoire et aux modeéles
sociaux qui les distinguent, varient d’ailleurs 4 travers le temps.

Dans le contexte haitien, la réflexion anthropologique permet d’abord
au XIX* siecle de porter une parole politique visant 4 occuper une place
stratégique tant a lintérieur qua lextérieur de la nation, face au
dénigrement dont elle est 'objet. En énongant une dignité raciale, les élites
haitiennes disent une identification d’otr ils peuvent prendre position et
possession d’une parole intellectuelle et politique représentant précisément
cette identification : « Je suis I'’Autre noir ». Le processus reléve donc des
changements politiques et sociaux radicaux qui marquent un « long dix-
neuviéme siécle » (Hector et Casimir, 2004) s’étirant des luttes révolution-
naires de 1791 4 'occupation américaine de 1915. Mais il doit aussi étre
resitué, ensuite, dans le mouvement bien plus large de valorisation des
« cultures populaires » et du nationalisme qui informe notamment I'Europe

2 Pour Cuba, ces recherches, que nous avons entamées, mettent notamment en lumiére la
nouvelle dimension internationale des échanges alors déployés avec des chercheurs et intel-
lectuels de I'Union soviétique ou de pays africains nouvellement indépendants. En Haiti,
otr une foisonnante créativité découle des liens alors 4 ['ceuvre entre monde de I'ethnologie
et des arts vivants, se dessine une collusion — collision ? — de la discipline avec une idéo-
logie politique I'instrumentalisant en tant que ressource identitaire (Laéthier, 2019).

38



et caractérise encore sa modernisation politique (Hobsbawn, 1992 ; Babadzan,
2001). Sous ce rapport, si l'investissement de I'altérité est devenue le lieu de
Paffirmation de soi comme bien-fondé des débats politiques, progressive-
ment, exotisation de cette affirmation devient, 4 son tour, source d’un nou-
vel imaginaire national. La pensée politique et intellectuelle qui le réévalue
dans les années 1920 pose bien  sa base I'importance de « 'authenticité
culturelle » comme une origine vers laquelle il faut se tourner : Cest d’elle
qu'on peut s'inspirer pour forger une haitianité auto-proclamée.

Or, cette haitianité doit fonctionner aussi bien & I'extérieur qu’a I'inté-
rieur du pays — pour marquer des différences internes en les masquant. De
ce point de vue, I'investissement inédit sur et dans une originalité ethno-
logique s'effectue par un double processus: d’une part, I'étrangeté de
I'identité haitienne est appropriée par ceux qui la portent, d’autre part, cette
« altérité endogene » devient le support et la garantie de leur propre
légitimité intellectuelle et politique, face & un « peuple » pourtant bel et bien
absent de la scéne politique. Pour une nouvelle élite qui se veut culturelle et
dont la parole se revendique néanmoins «du peuple », le patrimoine
ethnologique devient 'aréne d’une redistribution du pouvoir et des rapports
de forces. Enchevétrée avec le devenir politique du pays, cette déclinaison
de I'altérité participe alors a ce que la dignité nationale soit re-sémantisée en
dignité non pas tant raciale que de « couleur » et « culturelle ». De la « com-
mune humanité », on passe a la « commune haitianité », confondue avec la
nationalité, mais dans laquelle chacun se reconnait pourtant différemment.
« Je suis I'Autre authentique », telle est la formule dans laquelle pourrait
s'exprimer ce mouvement. Pour autant, la valeur intellectuelle, politique et
esthétique de l'authenticité, qui se met en place entre ces années 1930 et
1960, tout en devenant un pivot idéologique dont I'efficacité réside dans la
maniére dont elle réactive, pour linverser, le paradigme de la couleur (« mulé-
tre » / « noir »), pose pleinement la question de la dignité citoyenne, de la
représentation et de 'égalité de tous. Contre ce qui « menace de ruiner les
fondements méme de [notre] nationalité » comme I'exprime Horace Pauléus-
Sannon en 1924 (cité par Oriol ez /., 1952 : 10), la « contribution ethno-
logique haitienne » comme la nommait Emmanuel C. Paul (1949 : 8), de
Jean Price-Mars 4 la premiére génération formée & I'« école haitienne »,
informera « 'Ame du peuple » ; « se dressant courageusement contre I'ceuvre
d’ethnomorphose entreprise depuis des décades, ils vont, nouveaux bitis-
seurs de conscience, essayer de nous modeler, une nouvelle 4me nationale »
(Oriol et al., op. cit. : 18).

Dans le contexte cubain, ces questions également présentes se déclinent
différemment sans pour autant aboutir, 14 non plus, 4 la conclusion partagée
par tous les intellectuels d’une nécessaire intégration de toutes les compo-
santes de la nation pour une égalité de tous. La « commune égalité » ne se

39



réalise pas davantage dans un contexte que dans l'autre. Dans cette ile, au
tournant du XIX* et du XX- siecles, la « dignité raciale » pensée pour donner
corps a une dignité nationale se situe aux antipodes de la fagon dont beau-
coup pensent 'appartenance 4 une nation « blanche ». Labolition de I'esclavage,
puis P'affranchissement de la domination espagnole renforcent, dans un premier
temps, une obsession pour le « blanchissement » (au sens phénotypique) de
la population et pour la « désafricanisation » de ses « coutumes », dans une
dynamique de « contre-soi » (James Figarola, 1972) héritée du passé colonial®.
(Euvre d’ethnomorphose d’une autre nature, elle est porteuse d’'un danger
de dissolution : politique, par la possibilité¢ d’annexion de Cuba aux Erats-
Unis ; identitaire, par le paradoxe qu’elle porte, au détriment de plus de la
moitié de ses ressortissants, en prétendant concilier affirmation d’indépen-
dance et identification 4 I'ancienne ou 4 la nouvelle puissance dominatrice.
Cest ce danger (et cette gageure) que vont souligner de rares auteurs, tel
José Marti, dont la pensée n'est alors pas entendue. En avance sur leur
temps, ils posent la question nationale, et avec elle celle de la citoyenneté,
comme étant non-raciale ou « au-dela » de la race.

Or, Cest parmi les ethnologues cubains (qui, disons-le, ne sont pas trés
nombreux) que ces idées vont progressivement simposer et déborder sur le
politique : comme en Haiti, elles reposent d’abord sur I'intérét professé,
dans les années 1920, pour les pratiques et savoirs populaires, porté par la
défense d’une dignité culturelle pensée pour réhabiliter une dignité natio-
nale mise 4 mal. Elles impliquent parfois une certaine sensibilité a I'arti-
culation d’une approche sociologique des rapports de classes & une approche
centrée sur la queston de I'héritage culturel et des inégalités qui le sous-
tendent, alors dénoncées. Elles aboutissent dans la décennie suivante 4 ce
que I'on pourrait qualifier d’« espoir d’ethnogenése », comme en témoigne
la notion, alors en gestation, de transculturation (1940), a la fois outil
d’analyse du processus de construction d’une identité commune au travers
des « contacts de civilisations » et véritable projet politique et aspiration a ce
que les différentes formes de mélange de méme que les transformations
quelles induisent aboutissent un jour, pour le pays comme pour le reste du
monde, 4 une « néo-culturation » :

« Clest la phase de demain, d’un lendemain dont 'aube point
déja. Clest la dernitre, celle ot les cultures se sont fondues et
le conflit a cessé, laissant la place & un troisiéme terme, 4 une
troisiéme entité et culture, 3 une communauté neuve y cultu-
rellement intégrée, ot les facteurs raciaux proprement dits ont

2 Pour une analyse de la notion de « contre-soi » (contra-s) appliquée 4 I'histoire de I'anthro-
pologie cubaine, voir aussi James Figarola (2001) et Prieto Samsénov (2015).

40



perdu leur malice dissociative » (Ortiz, 1973 [1943] : 188) ;
« une possible, désirable et future déracialisation de 'humanité »

(Ortiz, 1940, cité par Le Riverend, 1973 : 14).

Contre le « contre-soi », 'anthropologie cubaine, dans ses différentes
modalités, va donc s’instituer, comme en Haiti, en anthropologie « de soi »,
« pour soi » et « pour '’Autre » ; mais I'affirmation d’une « commune cuba-
nité » va étre sans reliche mise au service de 'affirmation d’une « commune
humanité ». « Je suis un Autre et donc ton semblable — et ton égal », entend-
elle camper.

Cest ainsi qu'au cours de la période considérée dans cet ouvrage, dans
une évolution moins marquée par les ruptures qu'il 0’y parait au premier
abord, certains objets, mais aussi certains types de réflexions (historique, socio-
logique, criminologique, psycho-pathologique, socio-politique, poétique,
ethnographique), certains modes d’exposition et d’argumentation (adresse
polémique, rapport, essai, lettre, roman, chronique, notes ethnographiques)
ainsi que certaines thématiques (I'unité du psychisme humain, I'« 4me des
peuples », les processus historiques de contacts culturels ou d’« accultura-
tion ») vont se voir privilégiés et institués dans le champ de I'anthropologie
en Haiti et & Cuba. Essentielles pour la compréhension de histoire des
sociétés cubaine et haitienne et, en particulier, de la production politique et
symbolique du rapport qu’elles entretiennent 4 la nation (pensée dans son
passé et son héritage culturel), ces décennies cruciales le sont donc aussi
pour saisir la structuration, au niveau local, de débats et de postures anthro-
pologiques qui ont aussi exercé une influence et rayonné au niveau régional
et international. A ce propos, P'affirmation selon laquelle de nombreuses
anthropologies dites « subalternes », et en particulier les anthropologies
latino-américaines, se méconnaitraient et s’ignoreraient mutuellement
(Grimson & Seman, 2006 : 155), mérite d’ailleurs d’étre nuancée (voir aussi
Restrepo, 2014). Comme espére le montrer cet ouvrage, entre les années
1880 et les années 1950, de fructueux dialogues entre Cuba et Haiti autant
que des échanges interaméricains et internationaux ont contribué i nourrir
la pensée scientifique et politique des anthropologues, ethnologues et ethno-
graphes de ces archipels et d’autres pays des Amériques et d’Europe.

En guise d’ouverture, on pourra enfin relever que si 'on a, dans ce
volume, regroupé sous le terme d’anthropologie, des pensées, des approches
et, parfois, des thémes de réflexion dont I'inclusion au domaine ne semble
parfois pas s'imposer de fagon immédiate 4 I'ethnologue d’aujourd’hui, c’est
bien que la discipline ne constitue pas, pour 'époque considérée (pas plus
que de nos jours d’ailleurs), un tout homogeéne & méme d’accepter une défi-
nition unilatérale et exclusive. Comme en témoignent les textes présentés, en
Haiti et & Cuba comme ailleurs, ses dénominations mémes (anthropologie,

41



ethnologie, ethnographie) changent de sens, varient dans leur acceptation
ou leur rejet et dans leur articulation. Plutét que de s’attarder uniquement
sur des auteurs ou des textes se réclamant explicitement de ces termes, nous
avons choisi d’adopter un regard large, & méme de refléter une approche
(anthropologique) dont on peut considérer, avec Esteban Krotz (2009 :
149), qu'il est temps qu’elle assume « pour elle-méme le trait essentiel de la
réalité humaine qu'elle étudie : étre une et diverse ». Ce faisant, I'idée est
bien de donner a voir la richesse de pensées au long cours, au sein desquelles
écriture de soi pour l'autre et écriture de 'autre pour soi s'entremélent et se
répondent 4 partir de déclinaisons qui émanent de questionnements communs.

Page de droite :

La naissance des nations américaines [détail]
Mario Carrefio, 1940

© Museo Nacional de Bellas Artes, Cuba

42



Argyriadis Kali, Gobin E., Laéthier Maud,
Nuhez Gonzalez N.

Au miroir de I'ethnologie : développement
de I'anthropologie sociale et culturelle et
construction nationale en Haiti et a Cuba

In Argyriadis Kali (ed.), Gobin E. (ed.),
Laéthier Maud (ed.), Nuinez Gonzalez N.
(ed.), Picard Byron J. (ed.). Cuba-Haiti :
engager l'anthropologie : anthologie
critique et histoire comparée (1884-1959)

Paris (FRA) : CIDIHCA France, 2020, 19-42.
ISBN 978-2-491-03509-9





