
Au miroir de l'ethnologie
Développement de l'anthropologie sociale
et culturelle et construction nationale
en Haïti et à Cuba

Kali Argyriadis
Emma Gabin

Maud Laëthier
Niurka Nûfiez Conzàlez

En Haïti et à Cuba, il existe de longues traditions anthropologiques
comme en atteste la production intellectuelle du XIX' et du XX' siècles.
Force est cependant de constater que dans ces pays et au-delà, elles demeu­
rent mal connues et parfois réduites à quelques figures y ayant acquis le
statut de « héros épistémiques » (Bourdieu, 1984 ; Jamin, 1988 : 470).
Fondé sur une réflexion critique et comparée, cet ouvrage a pour objectif de
donner à connaître et à penser un pan de l'histoire de ces « anthropologies
nationales" », dont les prémices et les orientations prises entre la fin du XIX'
et la première moitié du XX' siècle gagnent à être mises en perspective.

En s'attachant à appréhender leur élaboration dans les liens qu'elles
entretiennent avec différents champs, l'enjeu est d'abord d'interroger histoire
de la discipline et histoire des idées politiques dans leurs effets réciproques.
Il s'agit ainsi de mettre en évidence le rôle que l'anthropologie, prise dans la
multiplicité de ses productions, a pu jouer dans la construction de la nation
(et des idées sur la nation) en Haïti et à Cuba. Par ses interrogations sur
l'identité et l'altérité, par ses liens avec les sphères intellectuelle et artistique,
par la diversité des engagements de ceux qui l'ont faite au fil du temps, par
la pluralité de leurs manières de la pratiquer ou de la divulguer, elle a
contribué à modifier significativement la perception que ces sociétés avaient
d'elles-mêmes et des autres.

À partir d'une approche historique sensible aux processus de circulation
et d'interconnexion (de personnes, de débats, d'idées, de concepts), l'ambi­
tion est en outre de saisir les réflexions produites à l'échelle nationale dans

2 Par ces termes, nous entendons qualifier la dimension historiquement et socio-politlquement
construite de ces anthropologies afin de permettre à la fois leur comparaison et l'analyse
de leurs singularités et interconnexions avec d'autres « anthropologies nationales », Cette
proposition (voir aussi Gerholm & Hannerz, 1982) permet, en outre, d'insister sur la
multipolarité fondatrice de la production historique des savoirs anthropologiques.

19



leur dialogue et, selon les périodes, leurs jeux d'influences mutuelles avec
d'autres anthropologies - caribéennes, latino-américaines, mais aussi euro­
péennes et nord-américaines. Au tournant du XIX· et du XX· siècles, com­
ment les théories raciales d'un Arthur de Gobineau ou d'un Paul Broca ont­
elles été discutées en Haïti et à Cuba? Qu'en a-t-il été, plus tard, des idées
d'un WE.B. DuBois sur la condition « noire », des réflexions d'un Léo
Frobenius sur « l'âme des peuples» ou, dès la fin des années 1930, des pro­
positions d'un Melville Herskovits sur les processus d'« acculturation» ?
Dans quels types de production et sur quelles scènes (nationales ou inter­
nationales) ont-elles été débattues et comment les discussions ainsi menées
par des penseurs cubains et haïtiens ont-elles été reçues? De quelles manières
ont-elles, en retour, influé sur la façon dont se sont (rejposés ces débats dans
d'autres contextes régionaux et/ou nationaux? Telles sont quelques-unes des
questions qui ont guidé la conception de cette anthologie ainsi que la
discussion comparée des textes qui y figurent.

Visant à écrire l'histoire de ces anthropologies longtemps restées, malgré
leur ancienneté, « sans histoire» (pour reprendre l'expression d'Esteban
Krotz, 1997: 240), le projet de cet ouvrage émane en somme de la volonté
d'en consolider la présence et le renouveau dans les actuels paysages
universitaires haïtien et cubain, où elles souffrent d'une certaine précarité
institutionnelle et d'un manque d'accès aux (resjsources bibliographiques",
Par un décentrement heuristique vis-à-vis des récits usuels de l'histoire de la
discipline (souvent envisagée depuis les États-Unis, la France, l'Angleterre
et, dans une moindre mesure, l'Allemagne - y compris dans les versions qui
en sont enseignées dans nombre d'universités latine-américaines ou cari­
béennes), cet ouvrage entend donc contribuer à en revisiter et en enrichir la
narration depuis d'autres lieux. Si l'importance de certaines écoles anthro­
pologiques nationales, comme celles du Mexique ou du Brésil", a déjà été
mise en lumière, il n'en va en effet pas de même dans les cas de Cuba ou
d'Haïti. Selon les périodes et/ou les thèmes, d'importants jalons ont été
posés en matière d'histoire de la discipline dans les deux archipels". Il reste

3 Situation qu'ellespartagent avecd'autres anthropologiesde la région.Voir notamment Cardoso
de Oliveira (1998), jimeno (2007), Krotz (1993, 2011), Ribeiro & Escobar 2009b [2006].

, Voir notamment Warman et al. (1970), De la Peria & V:isquez Leon (2002), Robichaux
(2015), Lapez Caballero (2017) pour le Mexique et, pour le Brésil, LEsroile et al. (2002),
Ribeiro & Escobar 2009a [2006].

5 Pour Haïti, on se réfèrera aux très nombreux écrits sur l'œuvre de Jean Priee-Mars et aux
publications suivantes: Fluehr-Lobban (2000, 2005), Célius (2005a, 2005b, 2005c, 2014,
2018), Charller-Doucet (2005), Hurbon (2005), Byron (2014), Clorméus (2015, 2016),
Byron & Laëthier (2015), Benedicry et al. (2016), Joseph (2017). Pour Cuba, où, en dépit
des travaux également nombreux sur l'œuvre de Fernando Ortiz, les recherches som moins
fournies, on consultera Guanche (1983), Guanche & Campos (1986), Fernândez Robaina
(1971 ; 1986), Argyriadis, Gobin & Nûâez Gonz:ilez (2015), Nûâez Gonz:ilez (2015).

20



toutefois fort à faire dans ce domaine ; ce à quoi s'attache ce volume pour
ce qui est de la période, fondatrice, qui va des années 1880 aux années 1950.

Destins croisés, matrices de pensée communes
et naissance de la discipline

Nombre d'éléments confèrent sa pertinence à la mise en perspective des
trajectoires de l'anthropologie en Haïti et à Cuba. Parmi eux, certains
touchent aux échanges soutenus développés par des figures intellectuelles
des deux pays, d'autres à leurs influences culturelles réciproques, d'autres
encore aux projets politiques comparables qui ont nourri les questionne­
ments dont se sont emparées les pensées anthropologiques haïtienne et
cubaine. Territoires voisins situés sur les deux plus grandes îles des Antilles,
Cuba et Haïti ont certes des histoires qui les distinguent dès la fin du XVIII'
siècle: Haïti conquiert son indépendance en 1804, Cuba n'obtiendra la
sienne qu'en 1898. Pourtant, elles demeurent étroitement connectées,
notamment au tournant du XIX' et du XX' siècles. Outre que les deux pays
partagent leur plus ou moins lointain passé colonial et esclavagiste, structuré
par une économie de plantation (Mintz, 1959; Moreno Fraginals, 1964;
Bénot & Dorigny, 2003), différents mouvements de personnes et d'idées
ont en effet uni, ou inter-relié, leurs destins.

Ainsi, les colons qui fuyaient Saint-Domingue et les luttes révolution­
naires débutées en 1791 s'installèrent en masse à Cuba (principalement dans
la zone orientale), contribuant à y influer sur certaines dimensions écono­
miques, linguistiques et culturelles. Leur ·présence précoce se révèle à
l'origine d'un imaginaire d'Haïti porteur d'une ambivalence fondatrice dans
l'île. Elle favorise en effet la diffusion de récits terrifiants de massacres instau­
rant une « peur du Noir» tenace, entretenue par les autorités coloniales
(Pérez de la Riva, 2013 [1979] ; G6mez, 2013). Elle est en même temps à
l'origine d'une vision héroïque inspiratrice qui va faire de la Révolution
haïtienne et de ses principaux héros, un modèle pour certains esclaves et
pour ceux que l'on appelle à Cuba les « libres de couleur» (Franco, 1963 ;
Ferrer, 2003). Au long du XIX' siècle, ces luttes et leurs penseurs marquent
ainsi la structuration des combats abolitionnistes et indépendantistes cubains.
Plus tard, certains protagonistes de l'indépendance cubaine (fruit d'une lutte
démarrée en 1868 et qui durera plus de trente ans) iront eux-mêmes chercher

Sur l'anthropologie physique, voir aussi Beldarrain (2006), Martinez (2011), Rangel
Rivero (2012) et sur les liens entre archéologie et anthropologie culturelle, Rivero de la
Calle (1966). Lhlsroire de l'ethnologie religieuse afro-cubaniste a quant à elle été
davantage investie (Menéndez, 1990; Dianteill, 1995 ; Palmié, 2002, 2013; Castellanos,
2003 ; Argyriadis, 2006 ; Gobin & Morel, 2013).

21



refuge et appui en Haïti, allant, pour certains, jusqu'à imaginer un projet
politique novateur de Confédération antillaise reliant Cuba, Haïti, Porto
Rico et la République dominicaine.

À cette période, malgré leur statut souverain, Haïti et Cuba partagent
cependant une situation néocoloniale commune. Alors qu'ils peinent, d'un
côté, à s'affranchir de l'influence culturelle, économique, voire politique, de
leurs anciennes métropoles respectives (France et Espagne), ils subissent, de
l'autre, l'exploitation économique et l'ingérence de leur puissant voisin, les
États-Unis d'Amérique, qui les occupera sous des modalités différentes (de
1898 à 1902 et de 1906 à 1909 pour Cuba, de 1915 à 1934 pour Haïti).
C'est à cette dernière période que des centaines de milliers de travailleurs
haïtiens gagnent justement Cuba. Parmi eux, certains participent aux
mobilisations ouvrières et paysannes qui s'engagent sur place dans les années
1930. Ils influent en retour sur le développement du mouvement
syndicaliste et communiste en Haïti, dont les initiateurs sont en lien étroit,
comme à Cuba, avec le développement d'une ethnologie ou d'une
anthropologie sociale engagée. À leur tour, les mouvements artistiques et
politiques de revendication identitaire (indigénisme, afro-cubanisme) qui,
en lien à des luttes et une pensée anti-Impérialistes, émergent à partir des
années 1920-1930 ont pour particularité de se nourrir de, voire de s'ap­
puyer sur, l'ethnologie pour asseoir leurs arguments sociaux et politiques.
On a donc là des éléments communs qui, au sein de ces nations en
construction et durant plusieurs décennies, contribuent à façonner ces deux
situations nationales, y instillant des modes d'interrogation et des matrices
de pensée partagés.

En leur sein, discours scientifique et projets politiques s'articulent en
particulier dans une orientation « natiocentriste" » qui n'empêche toutefois
pas que s'y tissent d'importants réseaux intellectuels transnationaux. C'est
dans ce double cadre que s'élaborent l'orientation de la plupart des acteurs
de la discipline, le sens (et l'échelle de projection) de leurs réflexions de
même que les principaux objets (<< race », « nation », « religion », « folklore »,

dans une moindre mesure, « paysannerie ») qu'ils vont investir de façon
privilégiée. Pour cela, les figures concernées construisent parfois leur légiti­
mité en dehors des codes dictés par les institutions européennes ou états­
uniennes, forgeant au besoin des outils conceptuels et méthodologiques
originaux, expérimentant aussi des formes d'écriture et une pensée
anthropologique que l'on pourrait, au risque d'être anachronique, qualifier
de transdisciplinaire. À cet égard, la liaison avec d'autres sciences humaines

6 En référence à l'opposition proposée pour l'anthropologie d'une science « of nation­
building» ou « ofempire-building» (Gerholm et Hannerz, 1982). En Amérique latine, une
réflexion s'est d'ailleurs engagée à ces sujets, débouchant sur des propositions critiques qui
tentent de repenser l'histoire et l'état actuel du champ disciplinaire en distinguant anthro-

22



et sociales - l'histoire surtout - ainsi que des liens étroits à l'art et à la
littérature - particulièrement évidents dans l'essai social ou la littérature de
mœurs - se révèlent constitutifs de la « culture anthropologique » (selon la
formule de Krotz, 1993 : la) qui se met très tôt en place dans les deux
archipels.

Les racines philosophiques - et anthropologiques - de telles postures
sont perceptibles chez des penseurs comme le Haïtien Anténor Firmin ou le
Cubain José Mard. Dans les années 1880, s'alarmant de la stigmatisation
dont était l'objet Haïti, le premier - qui n'hésitait pas à affirmer que parfois,
l'absence de titre dans un domaine « ne retirjait] rien au mérite du travail
accompli en dehors des universités européennes » (1885 : VIII) - appelait à
étudier le pays à partir de conceptions qui lui soient propres. Mettant en
œuvre un « travail de subjectivation indissolublement scientifique et politique )}
(Douailler, 2018), Firmin se distanciait ainsi de ses pairs de la Société d'an­
thropologie de Paris et de leur obsession pour la craniologie : .

« pour nous qui pensons que l'histoire naturelle de l'homme,
à quelque point de vue où l'on se place, ne sera jamais bien
faite si on l'étudie exactement comme on étudierait un autre
animal, nous considérerons l'anthropologie comme "l'étude
de l'homme au point de vue physique, intellectuel et moral, à
[travers ses] différentes races qui constituent l'espèce humaine".
Cette définition diffère sensiblement de celles des savants regar­
dés à juste titre comme les maîtres de la science; cependant
malgré la grande autorité de leur opinion, je n'ai pas cru devoir
m'y ranger)} (Firmin, op. dt. : 15).

Dans une même volonté d'émancipation, Mard, l'illustre penseur de
l'indépendance cubaine, s'inquiétait quant à lui de la possible survie « de la
colonie dans la république » (1965 [1891]: 157) et soutenait que dans
l'étude des sociétés locales, « l'université européenne [devait] céder devant
l'université américaine. [...] Ni le livre européen ni le livreyankee ne donn[an]t
la clef de l'énigme hispano-américaine » (ibid. : 159). Auparavant, en 1877,
Felipe Poey, naturaliste cubain, avait de même prononcé un discours sans

pologies « hégémoniques» et « subalrernisées » (Restrepo & Escobar, 2004 ; Restrepo, 2006 ;
Ribeiro & Escobar, 2009a [2006]), amhropologies « œntrales » et « périphériques» (Stocking,
1982; Cardoso de Oliveira, 1998) ou anrhropologies du « Nord» ou du « Sud» (Krorz,
1993, 2011). Dans d'autres publications, nous sommes déjà revenues sur ces cliscussions
(Argyriadis, Gobin & Nûfiez Gonzilez, 2015). Sur la façon dom s'y sirue l'anrhropologie
cubaine, on pourra égalemem consulrer Nûûez Gonzâlez (2020). Pour des détails sur cesdébats,
voir aussi les sires du Réseau des anthropologies du monde RAM-WAN (http://www.ram­
wan.ner/hrml/home.hrm) et du Réseau anthropologies du Sud (http://red.antropologias
delsur.org.ve/).

23



équivoque, à l'occasion de l'inauguration de la Société anthropologique de
l'ile de Cuba: « Que notre Anthropologie soit cubaine, plutôt que générale.
Nous prêterons de la sorte des services réels et durables à l'essor progressif
de la science» (in Mestre, 1999 [1894] : 148-149).

Dans ces décennies charnières, alors qu'apparaissent les toutes pre­
mières institutions faisant localement une place à l'anthropologie entendue
au sens d'anthropologie sociale et culturelle (le Comité haïtien de la Société
d'ethnographie de Paris voit quant à lui le jour en 1886), ces revendications
sont loin d'être l'expression d'un repli sur soi: elles entendent bien clamer
et légitimer la participation pleine et entière des penseurs et anthropologues
haïtiens et cubains au dialogue scientifique international.

Du XYle au XIXe siècle, littérature de voyage, descriptions et chro­
niques (de missionnaires, d'hommes de loi, d'administrateurs coloniaux,
plus tard, de naturalistes ou d'historiens étrangers") côtoyaient certes des écrits
littéraires et historiques endogènes produits par des lettrés préoccupés par le
devenir de leur société". À Cuba et en Haïti, de nombreux historiens (par
exemple José Antonio Saco, Beaubrun Ardouin, Thomas Madiou) avaient
même, à leur manière, fait figure de précurseurs de la réflexion anthropolo­
gique. Ce sont eux qui établissent une prédominance de l'histoire dans la
construction d'un récit sur la nation et la manière dont son discours et celui
de l'anthropologie vont tous deux façonner l'identité nationale. Toutefois,
c'est bien durant les années 1880 que l'on assiste véritablement à la naissance
« scientifique» des anthropologies sociales et culturelles haïtienne et cubaine,
en voie de s'émanciper, comme ailleurs, de l'approche biologique en
vigueur.

Préoccupations universalistes et science « nationale»

Les années 1880 correspondent en Haïti à un moment-clef marqué par
le développement d'une pensée anthropologique représentée par des auteurs
tels que DuverneauTrouillot (1885), Louis-Joseph Janvier (1884, 1885) ou
Anténor Firmin (1885), qui orientent leurs efforts pour articuler, sur un
plan théorique, la question raciale et la question sociale. À Cuba, la décade
constitue un moment tout aussi fondateur. Bien que les travaux développés

7 Pensons, pour ne citer qu'eux, aux textes-clefs de Bartolomé de las Casas (1552), Élie
Moreau de Saint-Méry (1797) ou Alexandre de Humboldt (1807-1834).

8 À ce sujet, voir notamment l'autre ouvrage préparé en lien à ce programme de recherche
(Nùïiez Gonzâlez et aI., 2020). Sur le rôle des récits et productions étrangères en Haïti,
voir aussi Clorméus (2015), notamment pour ce qui est de la fabrication de certaines
visions du vodou.

24



1804, flte de l'Indépendance. 1" janvier 1899 « Le cortège » [Haïti]
© CIDIHCA

Le Palais présidentiel à Port-au-Princeavant 1912
© CIDIHCA

25



Un groupe « d'Indiens ". Descendants desaborigènes cubains, Estde Cuba
© cmIHCA

Spanish "gentlemen" selecting slaves in Cuba [Cirea 1837]
Source: hrrps:/ /www.brh.org.ukJsite/wp-content/uploads/2012/D6/marketl .jpg

26



au sein de la Société anthropologique nouvellement créée fassent encore
grande place à la question des races (<< aborigènes », « blanches », « nègres »,

« chinoise ») et de leur résistance aux maladies tropicales, ils montrent aussi
un intérêt pour l'étude de ces populations sous l'angle de la psychologie, de
la linguistique, de la préhistoire et (dans un objectif moralisateur) de l'éduca­
tion. Malgré des situations sociales et politiques alors contrastées, différents
thèmes de réflexion résonnent donc à l'unisson dans les deux pays.

À la fin du XIX" siècle, les élites intellectuelles cubaines et haïtiennes
sont aux prises avec l'appréhension vécue et racontée à un niveau régional
d'une condition d'altérité dominée. Elles se heurtent (et affrontent, c'est
particulièrement remarquable dans le cas haïtien) à la construction du
stigmate racial propre à cette période d'intense entreprise coloniale. Le
partage de l'Afrique par les grandes puissances européennes, les tentatives de
l'Espagne pour sauver ce qui lui reste de son empire, l'ambition impérialiste
des États-Unis en Amérique latine et, en particulier, dans les grandes Antilles,
constituent la toile de fond sur laquelle se dessine alors un déséquilibre
épistémologique. Haïti aussi bien que Cuba sont considérés comme inca­
pables de s'administrer et de se gouverner - voire de se penser.

Pour Haïti, dont l'indépendance conquise très tôt a constitué un véri­
table camouflet pour les nations occidentales, cette incapacité est attribuée
à celle de « l'homme noir» en général. L'enjeu est donc, en réhabilitant.
celui-ci, de réhabiliter la nation. À Cuba, où l'esclavage perdure jusqu'en
1886 et qui ne se libère de l'Espagne qu'en 1898, pour entrer aussitôt dans
un régime de semi-protectorar états-unien, un courant raciste, voire
eugéniste, qui entend produire une nation « blanche », s'oppose à un courant
anti-racialiste fondateur, mais minoritaire, prônant une entrée en citoyen­
neté commune à tous. Dans les deux contextes, quoique de façon différente,
le discours anthropologique, mobilisant un cadre positiviste, pose donc la
question brûlante de l'(in)égalité raciale. Débattue à un niveau
international, cette dernière s'inscrit dans le cadre d'une réflexion sur - et
d'une entreprise de démonstration de - une commune humanité, elle­
même portée par de nécessaires questionnements sur les difficiles modalités
de la construction de la nation.

Chez plusieurs penseurs tels Louis-Joseph Janvier en Haïti mais aussi
Antonio Bachiller y Morales à Cuba - auteurs dont les textes, présentés et
discutés au chapitre 1, ouvrent cette anthologie -, ces questions s'articulent
et s'inscrivent dans une anthropologie qui fonctionne comme matrice d'in­
terrogation commune. Convaincus que leurs réflexions scientifiques
doivent être mises au service de l'État et de l'intérêt général, ces auteurs,
comme le reste de leurs contemporains, adhèrent à un modèle civilisation­
nel européo-centré de « modernité» et de « progrès» qui dépasse et trans­
cende les espaces nationaux, mais dont les frontières symboliques leur restent

27



plus ou moins imperméables. Par leurs écrits et notamment ceux reproduits
dans ce volume, ils entendent précisément se l'approprier pour s'y inclure.

Aux côtés d'Anténor Firmin, dont le texte De l'égalité des races humaines
(1885) est désormais connu et traduit en plusieurs langues, l'essai de Louis­
Joseph Janvier, L'égalité des races (1884), mis en regard avec des morceaux
choisis du texte LosNegros (1887) d'Antonio Bachiller y Morales, porte au­
delà d'Haïti la pensée dominante parmi les élites. Texte important par sa
dimension politique, qui marque l'époque, la façon dont le débat théorique
y prend son envergure par son inscription à l'échelle « nationale» légitime
en même temps le questionnement anthropologique du point de vue
haïtien. Très connu et étudié à Cuba en raison de sa prise de position
abolitionniste et antiraciste (mais rarement discuté dans ses implications et
soubassements anthropologiques - d'où sa place dans cette anthologie), le
texte de Bachiller y Morales met à son tour en jeu un dialogue entre
réflexion scientifique et universaliste sur l'unicité de l'Homme et élabora­
tion d'un projet politique pour une nation encore en devenir, et ce, à partir
de la question de la « race» et/ou de la « couleur ». Celle-ci étant d'ailleurs
prégnante dans les réflexions menées à Cuba et en Haïti jusqu'aux années
1950, il importe d'en préciser brièvement la complexité, liée à l'entremêle­
ment de questions d'appartenances ethnique ou sociale et de mécanismes
internes d'altérisation dans ces pays.

Sociétés et distinctions

Le « modèle social haïtien» (Célius, 1998b) qui se met en place au len­
demain de l'Indépendance est mis en œuvre par la première et la deuxième
génération d'élites intellectuelles et politiques" tantôt anciens chefs
militaires durant les luttes révolutionnaires, devenus d'importants proprié­
taires fonciers, tantôt descendants des anciens propriétaires à l'époque de
Saint-Domingue et appartenant à la minorité - quantitativement faible au
regard de tous les autres territoires voisins - des Haïtiens dits « Mulâtres» (d'un
phénotype également dit « mulâtre », c'est-à-dire d'une couleur plus claire
que la plupart de leurs compatriotes). Ces élites ont accès à l'instruction,
voyagent et détiennent les ressorts de l'économie -les colons « blancs» ayant
disparus en tant que groupe constitué et économiquement dominant -, et
de la vie politique du pays (Casimir, 2018a; Joseph, 2017). Origine sociale,
origine géographique et couleur de peau sont autant de marques distinctives
à partir desquelles on exclut « l'autre" », Ces « autres» composent pourtant

9 Sur le paradigme générationnel dans l'analyse de la société, voir Anglade (2008).
10 Pour ceux qui appartiennent à la catégorie de « mulâtres », le statut, qui se signale par le

niveau d'instruction (nombre d'entre eux sont formés en France, bénéficiant de bourses

28



une population très hétérogène, pour partie récemment arrivée d'Afrique et
principalement formée des anciens esclaves (dont certains sont émancipés
depuis 1793 et se sont battus jusqu'à l'Indépendance) et de leurs descen­
dants. Ceux qui sont devenus des cultivateurs, qui se sont constitués autour
d'une petite économie marchande, caractérisée par l'exploitation de petites
surfaces agricoles, sont mis hors-jeu de la vie politique.

La formation sociale présente différentes historicités, à la fois complé­
mentaires et concurrentes, qui se chevauchent néanmoins, s'influencent et
se modifient dans une histoire unique. Il reste que le contraste entre des
membres de la nation que l'on exclut, qui n'ont pas de parole politique, et
les élites politiques et intellectuelles du XIX' siècle, est essentiel pour saisir
la structuration de la société. La vie intellectuelle, étroitement associée dès
les débuts du nouvel État à la vie politique, est dans les mains de la frange
extrêmement minoritaire, que représentent cesélites. Celles-citeintent pourtant
leurs discours de revendications qui ne cessent de réactiver, sur le plan
politique, la question de la couleur qui séparerait les intérêts de ceux qui la
constituent. Ainsi, tandis que certains entendant défendre l'idée du
« pouvoir au plus grand nombre», c'est-à-dire à la majorité « noire) du
pays, se positionnent contre la domination de ceux préférant prôner l'idée
d'un « pouvoir aux plus capables», cette question de couleur occupe une
place structurante. La lutte entre appartenance de classesse vit sur un mode
coloriste (dont les déclinaisons sont très nombreuses et ne peuvent être
réduites à une dichotomie « noir» / « mulâtre ») tout en restant déconnecté
de l'arrière-pays, si significativement appelé « le pays en dehors». C'est ce
prisme qui, à partir des années 1940 (avec la « Révolution de 1946»
notamment), servira de support à un projet d'inversion des rapports de
pouvoir censément associés à cette dimension à travers des revendications
politiques entendant défendre la « majorité »,

Du côté cubain, la société du XIX' siècle, encore coloniale et esclava­
giste", se structure autour d'un rapport de domination où la plupart des
membres des classes supérieures (propriétaires terriens, négociants, ingénieurs,
militaires gradés, notables) sont originaires d'Europe (d'Espagne princi­
palement), tandis qu'en bas de l'échelle, plus d'un tiers de la population est
esclave, originaire d'Mrique ou native de Cuba. Elle côtoie une population
pauvre d'origine espagnole ou née à Cuba (travailleurs agricoles saisonniers,
petits paysans, ouvriers), aux couleurs de peau variées, et des travailleurs en
provenance d'autres régions du monde (principalement chinois à partir de

d'études), mais aussi par le lieu de résidence, la façon de s'habiller, le mode de consom­
mation, la pratique de la langue française, s'entretient aussi par l'endogamie.

11 Le dernier débarquement connu d'un navire négrier est daté de 1873 (Pérez de la Riva,
1961).

29



1847), dont le statut est en partie comparable à celui des esclaves (Moreno
Fraginals, 1978, tome 1 : 296-309 ; Pérez de la Riva, 2000 [1967] ; Peraza,
1980). Comme dans les autres colonies, une hiérarchie de couleur
s'applique à l'ensemble, sur la base d'un système complexe qui nomme chaque
nuance phénotypique en fonction du métissage (ou non) dont on pense
qu'elle résulte (<< Noirs », «Mulâtres », « Quarterons », « Blancs », etc.). À celle­
ci vient en l'occurrence s'ajouter une distinction entre « Créoles» (natifs de
Cuba) et non-Créoles: pour les « Blancs », elle opère au détriment des
premiers, méprisés quel que soit leur statut social par les natifs d'Espagne
(qui ont notamment le monopole de l'accès aux postes de fonctionnaires
d'État) ; pour les « Noirs », elle opère au détriment des « Bossales », natifs
d'Afrique dont la mauvaise maîtrise de la langue espagnole est moquée.
Dans certains cas - les esclaves pouvant cependant se racheter eux-mêmes
et racheter leurs proches y compris à crédit" - hiérarchie de couleur et
hiérarchie de classe, voire hiérarchie « de sol », ne se recoupent pas stricte­
ment, en particulier dans les villes. Au début du XIXe siècle, une bourgeoisie
dite «libre de couleur» se constitue ainsi, principalement à La Havane
(Pérez de la Riva, 1961, Deschamps Chapeaux, 1971). Si certaines stratifi­
cations sociales et de couleur sont ainsi floues et franchissables, il n'en reste
pas moins qu'une obsession traverse la société cubaine tout au long du siècle
(elle perdurera au )(Xe siècle) : faire « avancer la race» grâce à des stratégies
matrimoniales adaptées 13.

Bien que la distance sociale, ethnique ou liée aux qualifications phéno­
typiques locales se décline donc de manière différente et renvoient à des
catégorisations et des vécus distincts en Haïti et à Cuba14, c'est bien à partir
d'une position prenant en compte ceux qui, dans tous les cas, constituent
des "marges de la nation" que les penseurs évoqués - eux-mêmes quasiment

12 Ils peuvent alors accéder à des métiers d'artisans et posséder des biens - voire des esclaves.
13 En témoigne l'œuvre classique de Cirilo Villaverde, considérée comme emblématique de

cette époque: Cecilia Valdés (1882), qui raconte les tribulations de trois générations de
femmes visant à l'ascension sociale par des unions leur permettant d'avoir une descen­
dance . plus claire ». C'est ce qu'illustre également le tableau de Victor Patricio Landaluze,
intitulé Lesquatregénérations et reproduit dans cet ouvrage.

I4 Ce sont là des points que le lecteur devra garder à l'esprit car des termes parfois identiques
- « mulâtre» notamment (soit milat en Haïti et mulato à Cuba) - évoquent des divisions
sociales bien différentes dans les deux pays. Notamment, alors qu'être « mulâtre» en Haïti
indexe généralement l'appartenance à un groupe lié au monde politique, économique et
intellectuel, à Cuba, où les membres de la « haute société» de l'époque se considèrent
comme c blancs », parler d'unie) anthropologue mulato ou mulata signale par exemple
une exception (et ce, malgré l'arrivée progressive sur la scène politique de figures
intellectuelles issues de la bourgeoisie « de couleur », qui ne menace cependant pas
l'hégémonie socio-culturelle c blanche »). Dans cet ouvrage, devant la difficulté de se
défaire de ces catégories, nous utiliserons les termes « Noir », « Blanc », « Mulâtre » ou « de
couleur » selon leur utilisation dans les contextes d'énonciation présentés.

30



tous membres à des degrés divers (et même lorsqu'ils s'y sont hissés avec
difficulté) d'une certaine élite, intellectuelle, sociale et/ou politique - abordent
la réflexion anthropologique et discutent, pour la dépasser, la question de la
race. Dans le développement d'une anthropologie de soi alors attentive à la
composition hétérogène de la nation, réflexion sur la société et action poli­
tique et civique n'en restent pas moins indissolublement liées. Au tout début
du XXe siècle qui plus est, soucieuse d'avancer des éléments de redéfinition
du sentiment national, cette anthropologie contribue même à poser des
jalons essentiels dans l'évolution de pensées politiques se construisant à
partir d'un contexte néocolonial partagé.

Aux prises avec l'altérité proche

Comme l'illustre notre chapitre 2 à partir des textes d'Anténor Firmin,
Haïti et la Confédération antilléenne (1910), et de Rafael Serra, Para Blancos
y Negros. Ensayos Pollticos, Sociales y Econômicos (1904), certains questionne­
ments portent en effet à cette époque une pensée anti-racialiste, anti­
impérialiste, anticolonialiste qui dépasse les clivages raciaux, nationaux et
sociaux imposés par le modèle civilisationnel européen auquel les élites et
lettrés souscrivent néanmoins. Des penseurs et hommes politiques d'Haïti
et de Cuba rêvent ainsi d'une fraternité unissant les hommes et les nations,
au-delà du phénotype, de l'origine ethnique et des singularités historiques­
comme dans le projet porté par Firmin (et d'autres) de la Confédération
antillaise, dont il est question dans le document éponyme peu connu
proposé en lecture. À l'échelle spécifique de Cuba, quelques-uns, tel Serra,
mènent aussi, à l'aide d'arguments sociologiques et anthropologiques, un
combat pour l'accession de tous à une citoyenneté effective contre un sys­
tème quasi ségrégationniste. Dans ces contextes politiques scandés par des
interventions et occupations militaires états-uniennes, de telles prises de
positions sont remarquables bien que marginales. Elles n'expriment cepen­
dant que l'une des facettes de l'articulation alors à l'œuvre entre science et
construction nationale.

En Haïti comme à Cuba, perdure en effet de façon parallèle un atta­
chement tenace à la lecture médicale des faits sociaux. À la même période,
les sciences sociales viennent ainsi asseoir les politiques hygiénistes mises en
place par les gouvernements des deux archipels, particulièrement dans la
manière dont elles se (reïsaisissent d'un objet fondateur de la réflexion
anthropologique dans ces pays: le vodou et les religions afro-cubaines.
Considérées comme un frein au progrès et une tare dont la présence justifie
les procès en barbarie qui ternissent l'image tant de Cuba que d'Haïti, les pra­
tiques religieuses d'origine africaine, généralement qualifiées de sorcellerie,

31



demeurent la cible des élites nationales (y compris antiracistes), des anthro­
pologues physiques et des organismes sanitaires en phase de structuration.
Dans leur étude, l'articulation entre engagement scientifique, anthropolo­
gique et socio-politique se décline alors en des postures distinctes. À Cuba
en particulier, le courant criminologique, influencé par les travaux de
l'Italien Cesare Lombroso, s'impose et se maintient jusque dans les années
1930 avec une tendance marquée à l'eugénisme. À rebours de positions
« progressistes» mais parce qu'il est représentatif d'une tendance domi­
nante, le chapitre 3 en présente et discute un exemple emblématique à
travers des extraits du texte d'Israel Castellanos, La brujeria y el iiaiiiguismo
en Cubadesde elpunto de vista médico-legal (1916) qui sont mis en contraste
avec les premiers travaux de Justin Chrysostome Dorsainvil, « Considérations
psychologiques et psychopathologiques », « Les maladies surnaturelles. Le
Hougan » et « La psycho-névrose» (1912-1913). Mises au service d'une
réhabilitation du pays, les analyses de cet auteur, imprégnées de nouvelles
références de psychologie et de sociologie religieuse, doublées cette fois
d'une véritable approche ethnographique, opèrent en effet un déplacement
progressif du regard sur le uodou, dont on commence alors à poser le statut
de « religion ».

Dans leur variété et dans l'évolution qu'en retracent brièvement ces
quelques lignes, les questionnements et prises de position anthropologiques
à l'œuvre en ce tournant du XIXe et du XX: siècles, jusqu'aux années 1910
environ, se déploient donc sur fond d'interrogations communes et renou­
velées à propos de 1'« Autre proche» ou de formes d'altérité que l'on serait
tenté de qualifier, comme dans d'autres contextes, d'« endogènes» (Lépez
Caballero, 2011 : 131), incarnant de potentiels « ennemis intimes» (Brito
Alvarado, 2015). C'est là le point de départ d'un regard réflexif empreint
d'identification et de distanciation, qui se trouve conjointement et dura­
blement placé au cœur du processus intellectuel et politique de construction
des identités cubaine et haïtienne. Dans l'étude de soi qui émerge à cette
période (pour se prolonger sous d'autres modalités durant les décennies sui­
vantes), on passe ainsi d'une pensée sur l'unique condition humaine (Célius,
2005a, 2005b) à un discours élaboré à partir de 1'« autre même» ou de 1'« autre
semblable» (Laêthier; 2011) - à l'inverse de ce qui se passe alors dans les
anthropologies euro-états-uniennes où l'on se pense à partir d'altérités sup­
posées « radicales» - pour, dans un deuxième temps, investir l'appartenance
nationale comme marqueur identitaire.

32



Nationalisme culturel, folklore et pensée sur soi:
l'avènement progressif du paradigme ethnologique

À partir des années 1920, le glissement progressifd'une approche anthro­
pologique vers un regard et une approche de plus en plus ethnologiques va
orienter, à Cuba et en Haïti, la prise en considération par certains penseurs
de ce qui constitue la spécificité de la nation, menacée dans sa souveraineté
comme dans ce qui sera bientôt posé comme étant emblématique d'une
forme d'intégrité culturelle. Dans le cadre de réflexions à nouveau stimulées
par des configurations (géo)politiques particulières, puis par l'émergence
des idéologies de l'Entre-deux-guerres, l'intérêt continue de se porter sur
une « altérité endogène» (ethnique, sociale), hier stigmate et obstacle à l'en­
trée dans « la civilisation », désormais érigée en emblème constitutif et en
clé de compréhension de l'identité nationale. Dorénavant, on ne cherche
plus seulement à mobiliser le passé pour construire un récit national qui
rappelle les singularités historiques de la société, mais l'on mobilise aussi le
« présent caché» révélé par l'ethnologie pour relire l'histoire et construire un
récit identitaire. Des années 1920 aux années 1950, cette tendance va conduire,
dans une perspective d'abord folkloriste, puis plus strictement ethnogra­
phique, à l'exploration de certaines pratiques « du peuple» (littérature orale,
jeux, rituels, musique, danses), élevées au rang d'objets exemplaires de la
recherche, et dont on visera aussi à documenter la diversité d'origines
ethniques (en particulier africaines).

C'est bien l'intérêt convergent pour l'« hétérogénéité interne », souvent
déclinée dans les pratiques religieuses et l'oralité d'un « dedans de la nation»
relégué en son dehors (pour filer la métaphore haïtienne), qui aboutira à
l'émergence d'un « mouvement folklorique» (Ramsey, 2011). Central dans
l'histoire de la discipline dans ces pays, celui-ci a pour spécificité d'entre­
lacer monde artistique et scientifique dans une redéfinition de soi fonciè­
rement politique. Les luttes ami-impérialistes et les revendications popu­
laires constituent en effet la toile de fond sur laquelle, durant ces décennies,
se joue un renouveau social et politique et, en Haïti, la radicalisation de
l'élan nationaliste (Hector, 2017) participant du « tournant ethnologique»
(Célius, 2005b). Parmi les figures qui y contribuent, Jean Priee-Mars et
Fernando Ortiz, souvent qualifiés de « pères fondateurs » de l'ethnologie
haïtienne et cubaine, jouent un rôle fondamental, reconnu comme tel par
les générations postérieures qui s'en réclameront.

Dans les premières pages de l'ouvrage-clef du premier, Ainsi parla
l'Oncle (1928), comme dans certains écrits d'Ortiz- dont l'article, peu connu,
que nous reproduisons au chapitre 4, « Cuentos afrocubanos » (1929) -, se
donnent en effet à voir des propositions théoriques et méthodologiques
novatrices pour l'époque de même que l'entrelacement, en filigrane, entre la

33



pensée de ces auteurs et leur implication politique respective (comme nom­
bre de leurs prédécesseurs, ils assument des fonctions diplomatiques et/ou
politiques en plus de leur rôle scientifique). S'ils professent, et même ini­
tient, un intérêt particulier pour le folklore et la saisie de formes orales
populaires d'origines diverses (contes, etc.), c'est qu'à l'instar d'autres de leurs
contemporains, ils y voient une possible et authentique source d'inspiration
pour une (reldéfinition de l'identité culturelle nationale. Priee-Mars, « oncle
d'une nation» (Devauges, 1956), laissera par là son empreinte sur le devenir
du mouvement «indigéniste» et d'une « haîtianité » repensée dans le
contexte critique de l'occupation états-unienne. Au sein de l'afro-cubanisme
naissant, mouvement tant artistique que politique, Ortiz, qualifié de
« troisième découvreur» de l'île (Marinello, cité par Le Riverend, 1973 :
326) et dont la future notion de « transculturation » imprégnera durablement
les définitions de la « cubanité », militera quant à lui pour la reconnaissance
des origines africaines de la culture cubaine. Au fil des années 1930-1940,
d'autres éléments, d'ordre institutionnel, renforceront la place de ce genre
de réflexions, fondées sur la valorisation croissante de « cultures populaires»
et la consolidation d'un paradigme ethnologique.

À La Havane, différentes sociétés savantes dotées de revues voient en
effet successivement le jour, en particulier grâce à Fernando Ortiz (Société
de folklore cubain, 1923-1931 ; Société d'études afro-cubaines, 1937-1941,
1945-1946). À Port-au-Prince, sous l'impulsion de Jean Priee-Mars et de
l'écrivain-ethnologue Jacques Roumain, sont fondés, en 1941, l'Institut
d'ethnologie et le Bureau d'ethnologie. Si le premier a une vocation de for­
mation (en anthropologie physique comme en anthropologie sociale), le
second, également doté d'une mission muséographique, contribue à l'an­
crage et à la diffusion de la discipline à travers un travail de collecte ethno­
graphique, mais aussi nombre de publications (Charlier-Doucet, 2005;
Palisse, 2014) et des spectacles didactiques (voir Oriol, Viaud & Aubourg,
1952). À Cuba, en 1942, la discipline fait de même une entrée, bien que
timide, à l'Université de La Havane, avec le séminaire d'été d'ethnographie
cubaine donné par Fernando Ortiz et chaleureusement salué par Priee-Mars
(942). Alors qu'en Haïti son enseignement commence en partie à déborder
les cercles universitaires", dans l'île voisine, l'ethnologie reste subordonnée
à l'anthropologie physique et à l'archéologie". Elle continue cependant de

15 D'après certains témoignages, outre qu'elle est présente à l'Institut français d'Haïti (Devauges,
1954, 1956) et à l'École normale supérieure, elle l'est aussi, sous la forme de cours sur le
« folklore », dans la formation de maîtres et éducateurs en contexte rural (Oriol etal, 1952).

16 En 1946, le Conseil (Jzlnta) national d'archéologie sera ainsi rebaptisé Conseil (Junta)
national d'archéologie et ethnologie mais les articles d'ethnologie publiés dans sa revue
(Revista de Arqueologia y Etn%g/a) resteront sporadiques. En Haïti à l'inverse, l'archéo­
logie est plutôt mise au service de l'ethnologie (voir notamment Célius, 2üü5b).

34



se diffuser par le biais de revues spécialisées, de revues politiques ou de maga­
zines littéraires destinés au grand public. À la faveur de circulations transat­
lantiques et transaméricaines renouvelées par la Seconde Guerre mondiale,
au sein desquelles Haïti et Cuba s'érigent en d'importants lieux de passage,
se développent enfin de nouveaux liens entre chercheurs haïtiens, anglo­
phones et francophones, d'une part, entre chercheurs cubains et confrères
des pays anglophones, hispanophones et lusophones du continent d'autre
part. À l'initiative de Fernando Ortiz et autour de Jacques Roumain, de Jean
Priee-Mars et d'autres grandes figures de l'anthropologie sociale et de la
sociologie", est par exemple fondé en 1943, à Mexico, l'Institut international
d'études afro-américaines (dont l'existence, fragilisée par l'hégémonie grandis­
sante des organismes de recherche états-uniens, sera cependant éphémère).

Dans ce cadre, l'intérêt convergent pour la (ou les) culturels) popu­
lairels) va aboutir, dans les deux archipels, à de profondes transformations
tant dans la discipline que dans certaines pratiques artistiques et religieuses.
Si cette dimension est désormais bien documentée dans l'histoire de l'an­
thropologie de ces deux pays", les relations alors à l'oeuvre entre ethnologie
et construction nationale ne s'y réduisent pas pour autant. Dans des contextes
politiques mouvementés et alors qu'au niveau (interrnational s'affrontent
communisme et fascisme, les ethnologies cubaine et haïtienne débordent en
effet les limites institutionnelles qu'elles sont en train de se constituer et se
voient engagées sur de nouveaux fronts.

À rebours d'une histoire trop strictement disciplinaire ou académique,
le chapitre 5 est consacré à la mise en valeur de cette dimension, perceptible
dans d'autres types de publications. Celui-ci propose de penser ensemble la
démarche journalistique de Pablo de la Torriente Brau et celle, littéraire, de
Jacques Roumain, respectivement à partir d'extraits du reportage Realengo
18 (1934) - rarement interrogé dans son lien à l'ethnologie - et du roman
Gouverneurs de la rosée (1944). Plongeant dans le monde des campagnes, de
la paysannerie et du prolétariat considérés dans toute l'épaisseur sociale (et
politique) des problèmes qui les minent à l'époque, ces textes se fondent sur
l'analyse inédite de rapports d'inégalités et de domination et entremêlent
dès lors implication littéraire, politique et scientifique. À distance de l'ap­
proche folkloriste, ils abolissent les frontières qui cloisonnent communément

17 En particulier les chercheurs états-uniens WE.B. DuBois, Melville Herskovits, Alain Locke,
Rayford Logan, Alfred Métraux (naturalisé en 1941), les Mexicains Daniel Rubin de la
Borbolla et Gonzalo Aguirre Beltrân, les BrésiliensArthur Ramos et Renato de Mendonça,
le Français Paul Rivet et les Cubains Jorge A. Vivo, José Antonio Portuondo et Julio Le
Riverend.

18 Voir notamment Hoffmann (2003), Richman (2004), Hurbon (2005), Célius (2005a,
2005b), Largey (2006), Ramsey (2011), Béchacq (2014) et, pour Cuba, Carpentier (1946),
Moore (1997), De la Puenre (2001), Argyriadis (2006), Palmié (2013).

35



savoirs, milieux sociaux, écriture du réalisme et écriture de l'esthétisme tout
en s'inscrivant sur une scène à la fois nationale et mondiale. Par le biais
d'écritures spécifiques qui reposent en partie sut l'appréhension ethnogra­
phiquement informée de vies restituées « de l'intérieur» et intensifiée par la
connaissance affective de leur narrateur, ces textes' ouvrent ainsi un nouvel
espace pour une réflexion ethnologique sur la « question sociale », celle des
« masses» et de « l'indigénéité ». Cet espace ne sera finalement jamais vrai­
ment investi par la discipline, mais la singularité de la démarche de ces
auteurs, par la place qu'elle confère au dévoilement de points de vue emic,
connaîtra, elle, certaines résonances.

Dans les années 1950, et alors que les préoccupations réactualisées de
certains penseurs cubains autour des notions de « culture» et de « race »
rencontrent celles développées, après-guerre, dans des institutions interna­
tionales comme l'UNESCO 19, de nouvelles façons de faire et d'écrire la
discipline émergent en effet, tandis que les préoccupations universalistes qui
avaient guidé ses début cèdent le pas à une orientation particulariste et
même religio-centriste. À cette époque, l'ethnographie n'est certes pas une
pratique nouvelle; à un moment complexe où, en Haïti, 1946 a déjà remis
l'articulation entre question nationale et racialisation de la couleur sur le
devant de la scène, de multiples tentatives de bilan rétrospectif et prospectif
sur la discipline voient même le jour (Paul, 1949 ; Oriol et al., 1952 ; Priee­
Mars, 1953). Comme l'affirme cependant Emmanuel C. Paul (1949) dans
un constat que l'on pourrait en partie étendre à Cuba, c'est une ethnogra­
phie que l'on peut qualifier d' « interprétative » - impliquant déjà le crible
d'une certaine analyse - qui, durant les décennies précédentes, semble avoir
prévalu, au détriment d'une ethnographie « descriptive », définie par sa voca­
tion empirique et documentaire. Ironie du sort, c'est à la marge des codes
et des pratiques les plus académiques que celle-ci sera finalement investie
avec une singulière ténacité par des figures chez qui l'articulation entre
recherche, écriture et engagement se donne à lire encore différemment.

C'est de cela et de la façon dont, en lien à l'étude de l'acculturation et du
syncrétisme, l'objet « religion » se voit à nouveau consacré qu'il est question
dans le dernier chapitre de cet ouvrage en présentant des extraits du texte de
Lydia Cabrera « Le maître d'Ewe (Oluwa-Ewe) » (1953) et deux articles

19 Rappelons qu'en 1951 et 1952, les collections de l'UNESCO hébergées par Gallimard
publient les textes &zee et civilisations de Michel Leiris (qui avait fréquenté Haïti) et Race

et Histoire de Claude Lévi-Strauss (qui avait aussi fait escale dans les Caraïbes au début de
la Guerre). Sur le terrain, les collaborateurs de l'UNESCO croisent en outre les réseaux
intellectuels et scientifiques haïtiens et cubains. En Haïti, Alfred Métraux dirige en 1947­
1948 l'enquête ethnographique de la vallée de Marbial (Laurière, 2005) liée à cette orga­
nisation, et à laquelle participent (et/ou durant laquelle sont en partie formés au terrain)
certains jeunes ethnologues haïtiens.

36



d'Odette Mennesson-Rigaud : « Vodou haïtien. Quelques notes sur ses rémi­
niscences africaines» (1953) et « Une vieille coutume haïtienne» (1953).
Concourant à stimuler et à renouveler l'exercice de cette ethnographie
descriptive mais aussi à y ajouter une dimension de plus en plus compré­
hensive, la contribution de ces deux auteures à la construction du savoir
ethnologique réside en effet moins dans des apports strictement théoriques
ou analytiques que dans la spécificité de leur approche, résolument empiriste,
des religiosités populaires d'origine africaine -laquelle se double par ailleurs
chez Cabrera d'innovations littéraires ou « anthropoétiques . (selon la
formule de l'écrivain cubain Guillermo Cabrera Infante): Chez elles comme
chez d'autres, militance et engagement relèvent alors d'une forme d'infra­
politique: c'est avant tout en documentant la richesse et la complexité de
ces pratiques qu'elles tentent toutes deux de les valoriser et de les légitimer
à l'échelle de la construction nationale. Sur le plan méthodologique et épisté­
mologique, leur démarche compréhensive marquera certains ethnologues de
leur époque, particulièrement dans un contexte où savoirs produits en Haïti
et à Cuba et sur Haïti et sur Cuba s'entrelacent de façon inédite. Elle
influera aussi sur certains travaux des décennies suivantes, dont la discussion
dépasse toutefois les limites de ce volume.

Placées au terme du continuum temporel envisagé, ces années 1950
sont en effet charnières à différents égards - ce pourquoi elles viennent (tem­
porairement) clôturer notre réflexion. Leur statut de pivot est défini d'une
part par des événements politiques -l'arrivée au pouvoir, en 1957, de François
Duvalier (le dit « Président-ethnologue »), l'avènement de la Révolution
cubaine en 1959. Il l'est, d'autre part par la dynamique anthropologique qui
s'instaure ensuite, sans pour autant rompre immédiatement ou nettement
avec les évolutions antérieures de la discipline". Dans le cas cubain (où sont,
à l'orée des années 1960, fondés les premiers instituts de recherche et de
diffusion du « folklore" »), la « culture du peuple» (dans ses dimensions
esthétique et de résistance légitime à l'oppresseur, mais au détriment de ses
dimensions religieuse et spirituelle) est valorisée en tant que socle de la
cohésion nationale, tandis que différentes tâches explicites, chapeautées par
l'Académie des Sciences, sont assignées à la discipline dans la construction
révolutionnaire. Dans le cas d'Haïti, où la discipline est déjà institution­
nalisée (Duvalier est Président honoraire du Bureau d'ethnologie de 1946
jusqu'à sa mort en 1971), elle construit et diffuse l'idée d'une culture uni­
fiée, partagée, perçue comme au fondement d'une « ethnie haïtienne» et

20 À Cuba, c'est plutôt dans les années 1970, avec l'influence soviétique et le développement
de l'ethnographie paysanne, que s'amorcera un changement profond et durable.

21 Le Département de folklore du Théâtre narional de Cuba esr créé en 1959. Il esr dissous
et remplacé par l'Instirur d'ethnologie er de folklore (1961) er l'Ensemble folklorique
narional (1%2).

37



fonctionnant comme support de l'idéologie « noinste » duvaliériste qui
deviendra théorie du pouvoir (Trouillot, 1986). Parce que les interactions
entre ethnologie et politique se reconfigurent de façon fort différente dans
les deux pays, en lien à des enjeux idéologiques nationaux et internationaux
(le monde de la Guerre froide notamment), s'ouvrent dès lors d'autres
chapitres de l'histoire de la discipline, dont l'exploration reste à faire".

Contre l'ethnomorphose, une ethnogenèse ?

Des années 1880 aux années 1950, plusieurs temps rythment donc le
domaine d'une anthropologie qui devient progressivement ethnologie puis
ethnographie. À travers les figures évoquées dans cet ouvrage, ils mettent
aussi en scène des modalités distinctes de l'engagement - soit du lien entre
anthropologie et construction nationale - ainsi que des manières différentes
de pratiquer la discipline, et, ce faisant, d'en construire les objets. S'inscrivant
par ailleurs dans des liens et des échanges qui dépassent les frontières cubaines
et haïtiennes, le dialogue avec l'extérieur tantôt les façonne, tantôt les cau­
tionne et/ou les (dé)légitime. Au fil de ces décennies, si le chemin emprunté
est finalement celui de se donner à voir autrement pour se penser autrement
(et réciproquement), c'est effectivement aussi pour que «l'Autre» puisse lire
le devenir national autrement. En la matière, les positions respectivement
assumées à Cuba et en Haïti, en partie liées à l'histoire et aux modèles
sociaux qui les distinguent, varient d'ailleurs à travers le temps.

Dans le contexte haïtien, la réflexion anthropologique permet d'abord
au XIX' siècle de porter une parole politique visant à occuper une place
stratégique tant à l'intérieur qu'à l'extérieur de la nation, face au
dénigrement dont elle est l'objet. En énonçant une dignité raciale, les élites
haïtiennes disent une identification d'où ils peuvent prendre position et
possession d'une parole intellectuelle et politique représentant précisément
cette identification: « Je suis l'Autre noir », Le processus relève donc des
changements politiques et sociaux radicaux qui marquent un « long dix­
neuvième siècle» (Hector et Casimir, 2004) s'étirant des luttes révolution­
naires de 1791 à l'occupation américaine de 1915. Mais il doit aussi être
resitué, ensuite, dans le mouvement bien plus large de valorisation des
« cultures populaires» et du nationalisme qui informe notamment l'Europe

22 Pour Cuba, ces recherches, que nous avons entamées, merrenr notarnmenr en lumière la
nouvelle dimension inrernationale des échanges alors déployés avec des chercheurs et intel­
lecruels de l'Union soviétique ou de pays africains nouvellemenr indépendanrs. En Haïri,
où une foisonnanre créativité découle des liens alors à l'œuvre enrre monde de l'ethnologie
et des arts vivants, se dessine une collusion - collision? - de la discipline avec une idéo­
logie politique I'instrurnentallsant en tant que ressource idenriraire (Laëthier, 2019).

38



et caractérise encore sa modernisation politique (Hobsbawn, 1992 ; Babadzan,
2001). Sous ce rapport, si l'investissement de l'altérité est devenue le lieu de
l'affirmation de soi comme bien-fondé des débats politiques, progressive­
ment, l'exotisation de cette affirmation devient, à son tour, source d'un nou­
vel imaginaire national. La pensée politique et intellectuelle qui le réévalue
dans les années 1920 pose bien à sa base l'importance de « l'authenticité
culturelle» comme une origine vers laquelle il faut se tourner: c'est d'elle
qu'on peut s'inspirer pour forger une haïtianité auto-proclamée.

Or, cette haïtianité doit fonctionner aussi bien à l'extérieur qu'à l'inté­
rieur du pays - pour marquer des différences internes en les masquant. De
ce point de vue, l'investissement inédit sur et dans une originalité ethno­
logique s'effectue par un double processus: d'une part, l'étrangeté de
l'identité haïtienne est appropriée par ceux qui la portent, d'autre part, cette
« altérité endogène» devient le support et la garantie de leur propre
légitimité intellectuelle et politique, face à un « peuple» pourtant bel et bien
absent de la scène politique. Pour une nouvelle élite qui se veut culturelle et
dont la parole se revendique néanmoins « du peuple », le patrimoine
ethnologique devient l'arène d'une redistribution du pouvoir et des rapports
de forces. Enchevêtrée avec le devenir politique du pays, cette déclinaison
de l'altérité participe alors à ce que la dignité nationale soit re-sémantisée en
dignité non pas tant raciale que de « couleur» et « culturelle ». De la « com­
mune humanité », on passe à la « commune haïtianité », confondue avec la
nationalité, mais dans laquelle chacun se reconnaît pourtant différemment.
« Je suis l'Autre authentique », telle est la formule dans laquelle pourrait
s'exprimer ce mouvement. Pour autant, la valeur intellectuelle, politique et
esthétique de l'authenticité, qui se met en place entre ces années 1930 et
1960, tout en devenant un pivot idéologique dont l'efficacité réside dans la
manière dont elle réactive, pour l'inverser, le paradigme de la couleur (( mulâ­
tre» / « noir »), pose pleinement la question de la dignité citoyenne, de la
représentation et de l'égalité de tous. Contre ce qui « menace de ruiner les
fondements même de [notre] nationalité» comme l'exprime Horace Pauléus­
Sannon en 1924 (cité par Oriol et al, 1952 : 10), la « contribution ethno­
logique haïtienne» comme la nommait Emmanuel C. Paul (1949 : 8), de
Jean Priee-Mars à la première génération formée à 1'« école haïtienne »,

informera « l'âme du peuple» j « se dressant courageusement contre l'œuvre
d'ethnomorphose entreprise depuis des décades, ils vont, nouveaux bâtis­
seurs de conscience, essayer de nous modeler, une nouvelle âme nationale )
(Oriol et al, op. cit. : 18).

Dans le contexte cubain, ces questions également présentes se déclinent
différemment sans pour autant aboutir, là non plus, à la conclusion partagée
par tous les intellectuels d'une nécessaire intégration de toutes les compo­
santes de la nation pour une égalité de tous. La « commune égalité» ne se

39



réalise pas davantage dans un contexte que dans l'autre. Dans cette île, au
tournant du XIX' et du XX' siècles, la « dignité raciale» pensée pour donner
corps à une dignité nationale se situe aux antipodes de la façon dont beau­
coup pensent l'appartenance à une nation « blanche ». Labolition de l'esclavage,
puis l'affranchissement de la domination espagnole renforcent, dans un premier
temps, une obsession pour le « blanchissement» (au sens phénotypique) de
la population et pour la « désafricanisation » de ses « coutumes », dans une
dynamique de « contre-soi» (james Figarola, 1972) héritée du passé colonial",
Œuvre d'ethnomorphose d'une autre nature, elle est porteuse d'un danger
de dissolution: politique, par la possibilité d'annexion de Cuba aux États­
Unis; identitaire, par le paradoxe qu'elle porte, au détriment de plus de la
moitié de ses ressortissants, en prétendant concilier affirmation d'indépen­
dance et identification à l'ancienne ou à la nouvelle puissance dominatrice.
C'est ce danger (et cette gageure) que vont souligner de rares auteurs, tel
José Mard, dont la pensée n'est alors pas entendue. En avance sur leur
temps, ils posent la question nationale, et avec elle celle de la citoyenneté,
comme étant non-raciale ou « au-delà» de la race.

Or, c'est parmi les ethnologues cubains (qui, disons-le, ne sont pas très
nombreux) que ces idées vont progressivement s'imposer et déborder sur le
politique: comme en Haïti, elles reposent d'abord sur l'intérêt professé,
dans les années 1920, pour les pratiques et savoirs populaires, porté par la
défense d'une dignité culturelle pensée pour réhabiliter une dignité natio­
nale mise à mal. Elles impliquent parfois une certaine sensibilité à l'arti­
culation d'une approche sociologique des rapports de classes à une approche
centrée sur la question de l'héritage culturel et des inégalités qui le sous­
tendent, alors dénoncées. Elles aboutissent dans la décennie suivante à ce
que l'on pourrait qualifier d'« espoir d'ethnogenèse », comme en témoigne
la notion, alors en gestation, de transculturation (1940), à la fois outil
d'analyse du processus de construction d'une identité commune au travers
des « contacts de civilisations» et véritable projet politique et aspiration à ce
que les différentes formes de mélange de même que les transformations
qu'elles induisent aboutissent un jour, pour le pays comme pour le reste du
monde, à une « néo-culturation » :

«C'est la phase de demain, d'un lendemain dont l'aube point
déjà. C'est la dernière, celle où les cultures se sont fondues et
le conflit a cessé, laissant la place à un troisième terme, à une
troisième entité et culture, à une communauté neuve y cultu­
rellement intégrée, où les facteurs raciaux proprement dits ont

" Pour une analyse de la notion de « contre-soi» icontra-sû appliquée à l'histoire de l'anthro­
pologie cubaine, voir aussi James Figarola (2001) et Priero Sams6nov (2015).

40



perdu leur malice dissociative » (Ortiz, 1973 [1943] : 188) ;
« une possible, désirable et future déracialisation de l'humanité»
(Ortiz, 1940, cité par Le Riverend, 1973: 14).

Contre le « contre-soi », l'anthropologie cubaine, dans ses différentes
modalités, va donc s'instituer, comme en Haïti, en anthropologie « de soi »,

« pour soi» et « pour l'Autre» j mais l'affirmation d'une « commune cuba­
nité »va être sans relâche mise au service de l'affirmation d'une « commune
humanité ». «Je suis un Autre et donc ton semblable - et ton égal », entend­
elle camper.

C'est ainsi qu'au cours de la période considérée dans cet ouvrage, dans
une évolution moins marquée par les ruptures qu'il n'y paraît au premier
abord, certains objets, mais aussi certains types de réflexions (historique, socio­
logique, criminologique, psycho-pathologique, socio-politique, poétique,
ethnographique), certains modes d'exposition et d'argumentation (adresse
polémique, rapport, essai, lettre, roman, chronique, notes ethnographiques)
ainsi que certaines thématiques (l'unité du psychisme humain, 1'« âme des
peuples », les processus historiques de contacts culturels ou d'« accultura­
tion ») vont se voir privilégiés et institués dans le champ de l'anthropologie
en Haïti et à Cuba. Essentielles pour la compréhension de l'histoire des
sociétés cubaine et haïtienne et, en particulier, de la production politique et
symbolique du rapport qu'elles entretiennent à la nation (pensée dans son
passé et son héritage culturel), ces décennies cruciales le sont donc aussi
pour saisir la structuration, au niveau local, de débats et de postures anthro­
pologiques qui ont aussi exercé une influence et rayonné au niveau régional
et international. À ce propos, l'affirmation selon laquelle de nombreuses
anthropologies dites « subalternes », et en particulier les anthropologies
latino-américaines, se méconnaitraient et s'ignoreraient mutuellement
(Grimson & Semân, 2006 : 155), mérite d'ailleurs d'être nuancée (voir aussi
Restrepo, 2014). Comme espère le montrer cet ouvrage, entre les années
1880 et les années 1950, de fructueux dialogues entre Cuba et Haïti autant
que des échanges interaméricains et internationaux ont contribué à nourrir
la pensée scientifique et politique des anthropologues, ethnologues et ethno­
graphes de ces archipels et d'autres pays des Amériques et d'Europe.

En guise d'ouverture, on pourra enfin relever que si l'on a, dans ce
volume, regroupé sous le terme d'anthropologie, des pensées, des approches
et, parfois, des thèmes de réflexion dont l'inclusion au domaine ne semble
parfois pas s'imposer de façon immédiate à l'ethnologue d'aujourd'hui, c'est
bien que la discipline ne constitue pas, pour l'époque considérée (pas plus
que de nos jours d'ailleurs), un tout homogène à même d'accepter une défi­
nition unilatérale et exclusive. Comme en témoignent les textes présentés, en
Haïti et à Cuba comme ailleurs, ses dénominations mêmes (anthropologie,

41



ethnologie, ethnographie) changent de sens, varient dans leur acceptation
ou leur rejet et dans leur articulation. Plutôt que de s'attarder uniquement
sur des auteurs ou des textes se réclamant explicitement de ces termes, nous
avons choisi d'adopter un regard large, à même de refléter une approche
(anthropologique) dont on peut considérer, avec Esteban Krotz (2009 :
149), qu'il est temps qu'elle assume « pour elle-même le trait essentiel de la
réalité humaine qu'elle étudie : être une et diverse ». Ce faisant, l'idée est
bien de donner à voir la richesse de pensées au long cours, au sein desquelles
écriture de soi pour l'autre et écriture de l'autre pour soi s'entremêlent et se
répondent à partir de déclinaisonsqui émanent de questionnements communs.

Page de droite:
La naissance des nations américaines [détail]

Mario Carrefio, 1940
© Museo Nacional de BellasArtes, Cuba

42



Argyriadis Kali, Gobin E., Laëthier Maud, 

Núñez González N. 

Au miroir de l'ethnologie : développement 

de l'anthropologie sociale et culturelle et 

construction nationale en Haïti et à Cuba 

In Argyriadis Kali (ed.), Gobin E. (ed.), 

Laëthier Maud (ed.), Núñez González N. 

(ed.), Picard Byron J. (ed.). Cuba-Haïti : 

engager l'anthropologie : anthologie 

critique et histoire comparée (1884-1959) 

Paris (FRA) : CIDIHCA France, 2020, 19-42. 

ISBN 978-2-491-03509-9 




