
La voix des masses :
Ethnographie, journalisme
et littérature chez Pablo de la Torriente
Brau et}acques Roumain

Maud Laëthier, Emma Gabin,
Adrian Fundora Garcia, Dmitri Prieto Samsonov

Dans l'histoire des anthropologies cubaine et haïtienne, le rapproche­
ment de Pablo de la Torriente Brau et de Jacques Roumain ne fait pas sens
de manière immédiate. Aussi, proposer une analyse comparée à partir d'ex­
traits de Realengo 18 et de Gouverneurs de la rosée peut surprendre. Pourtant,
les idées exprimées par Torriente Brau et Roumain, les thèmes dont ils
traitent et leur engagement dans les luttes qui ont marqué les années 1930
et 1940 à Cuba et en Haïti établissent un premier lien entre eux. Des
pensées qui, en écho aux mouvements politiques et sociaux se développant
sur une scène mondiale, permettent d'éclairer l'histoire de rapports de domi­
nation à!'échelle nationale fournissent un deuxième élément de recoupement.
Centrale, durable, telle pourrait d'ailleurs être définie l'inscription des deux
textes mentionnés dans l'espace politique et intellectuel des deux îles. Leur
réception et leur destinée rappellent combien ils ont institué, au moyen
d'une écriture littéraire fabriquée comme un document sur la société, une
voie d'appréhension des rapports sociaux, projetée à partir des volontés
individuelles qui les animent. Certes, aucun de ces deux textes ne constitue
une enquête ethnologique à proprement parler ou une réflexion sur le social
à partir des paradigmes de l'anthropologie. Realengo 18, chronique journa­
listique, se veut témoignage; Gouverneurs de la rosée est roman, c'est-à-dire
fiction. Le premier est toutefois le produit d'un journalisme singulier et le
second n'est pas le fruit du travail d'un romancier ordinaire.

Publié dans le journal Ahora entre le 17 et le 24 novembre 1934 sous le
titre de « i Tierra 0 Sangre l » (Terre ou Sang!) - cri de ralliement du collectif
de paysans évoqué -, Realengo 18 est un reportage en série qui porte sur la
lutte menée par plusieurs milliers de paysans des montagnes orientales de Cuba
pour leur droit à la terre, dans un contexte latifundiste, Pièce-maîtresse de
l'œuvre de Pablo de la Torriente Brau - représentant incontournable du journa­
lisme socialement engagé, mais aussi poète-nouvelliste et essayiste politique -,

361



cette chronique le consacre dans le domaine journalistique. Elle témoigne
aussi d'un moment où les récits publiés par la presse font place à l'appré­
ciation des dynamiques sociales, des processus politiques et des événements
culturels au profit d'un large lectorat. Augurant de ce que l'on nommera
plus tard le journalisme littéraire (ou le nouveau journalisme), le texte se
fonde sur un travail d'observation directe et, surtout, engage une articula­
tion originale entre approche empirique des faits sociaux et volonté poli­
tique de rendre visible des situations de domination socio-éconornique que
l'ethnologie cubaine d'alors, marquée par la notion de folklore, tendait à
occulter. Par son souci descriptif et la place qu'il concède au témoignage,
Realengo 18 est ainsi justiciable d'une lecture anthropologique, par ailleurs
appuyée par le fait que que dans les années 1920, Torriente Brau avait travaillé
pour Fernando Ortiz, qui l'avait sensibilisé à l'enquête ethnographique",

Poète, traducteur, romancier, ethnologue et polémiste féroce, Roumain
est quant à lui un acteur-clef du « tournant ethnologique» (Célius, 2005a ;
2005b) qui a lieu en Haïti entre les années 30 et les années 40. Avec son
aîné Jean Priee-Mars, il contribue à développer et à institutionnaliser la
discipline en fondant, en 1941, le Bureau d'ethnologie. Aborder l'histoire
de l'anthropologie à partir de cette figure se justifie donc à plus d'un titre.
Roumain ne participera cependant pas à une évolution de la discipline qui
l'eut peut-être étonné. Il ne connaîtra pas non plus l'immense succès de son
dernier roman Gouverneurs de La rosée. Paru en décembre 1944, peu après
son décès, celui-ci sera lu bien au-delà des frontières d'Haïti. En France, il
est publié en 1946 par les Éditeurs Français Réunis". En 1951, il est édité
à Buenos Aires. À Cuba, c'est en 1961 que l'Imprimerie nationale nouvel­
lement créée par la Révolution le publie, en confiant le prologue au poète
et ami de Roumain, Nicolas Guillén". Racontant le combat d'un Haïtien
des campagnes qui, de retour des zafras à Cuba, tente de libérer son village
de la misère par la solidarité, le texte sera très vite qualifié de « chef-d'œuvre»
de la littérature nationale (Alexis, 2003 [1945] : 1475). Il sera aussi lu par
d'autres comme un « symbole dans lequel s'allie l'ethnographie à l'art pour
prophétiser un meilleur avenir au peuple haïtien» (Priee-Mars, 1954: 22).
Bien que le terme d'ethnographie soit à prendre Lata sensu, Gouverneurs de

76 Ortiz, qui en avait fait son assistant, expliquera que bien après la mort de Torrienre Brau,
les nombreuses données, fiches de synthèse et « autres papiers» rédigés et collectés par ce
dernier lui servaient encore de sources (voir notamment Pérez Valdés, 2014 : 202).

rr Il parait aussi en feuilletons dans le quotidien communiste français L'Humanité entre les
26-27 janvier et le 12 avril 1947 (Hoffmann, 2014 : 176).

78 On trouvera une chronologie des traductions de Gouverneurs de !4 rosée dans les Œuvres
complètes de Roumain éditées par Hoffmann (2003). Notons qu'aux États-Unis, c'est aussi
un ami de Roumain, l'écrivain afro-américain Langston Hugues, qui, avec Will Mercer
Cook, alors professeur d'anglais en Haïti, traduira l'ouvrage en 1947 (voir aussi Souffrant,
1977; 1978).

362



la rosée peut légitimement être abordé à partir de la manière dont il dépeint
et interprète les réalités sociales paysannes d'Haïti.

Les deux ouvrages engagent ainsi des démarches d'écriture qui, à la
frontière des genres, peuvent être mises en perspective: leur richesse
descriptive, l'attention qu'ils portent au drame de l'être humain, à sa relation
à son environnement social, culturel et naturel, leur prise en compte de la
dimension non seulement idéologique mais aussi imaginaire, créatrice, de
l'action collective, leur confèrent une portée anthropologique originale tant
par la forme que par le fond. Dans les deux cas, la notion de peuple ­
incarnée par les masses paysannes et leur rapport à la terre - et le regard
ethnologique apparaissent comme les clés de compréhension de multiples
formes d'aliénation sociale et culturelle, tandis que la démarche et les choix
d'écriture, traduisant l'engagement des auteurs, sont ceux qui fournissent la
distance et les outils qui conviennent à la prise de conscience. Écritures
singulières sur l'aspiration à un monde meilleur et sur sa mise en acte narrée
du point de vue des acteurs, l'un et l'autre textes appartiennent à un temps
où l'essai journalistique et la production littéraire interrogent le social à
partir de regards qui se veulent des regards in situ, ancrés dans les préoccu­
pations politiques et idéologiques de l'époque.

D'un nationalisme à l'autre: les années 1930 et 1940

À Cuba comme en Haïti, la situation intellectuelle, politique et écono­
mique des décennies 1930-1940 est complexe' et très agitée. Du côté
haïtien, la résistance (armée, politique et idéologique) à l'occupation du
pays par les États-Unis a durablement façonné un nationalisme politique et
culturel, à partir duquel s'élabore le travail de reconnaissance d'une
spécificité nationale. Dans les cercles urbains qui écrivent et dont Roumain
fait très tôt partie, ce nouvel élan nationaliste oriente les réflexions autour
d'une redéfinition de ce que serait « l'identité haïtienne ». Celle-ci traverse
«l'africanisme» sorti de Ainsi parla l'oncle de Jean Priee-Mars (1928) et
nourrit 1'« indigénisme» qui marque la pensée politique et la production
littéraire (Roumain, dès son retour d'Europe en 1927, en est un membre
spécialement influent"), Cette redéfinition imprègne aussi la diffusion de
l'ethnologie qui s'opère ensuite.

79 Il Yparticipe aux côtés notamment de Pierre Marcelin, Christian Beaulieu, Jean E Brierre,
Étienne Charlier, Max Hudicourr, Anthony Lespès,André Liauraud, Félix Morisseau-Leroy.
Avec Carl Brouard, Normil G. Sylvain, Daniel Heurtelou, Émile Rourner, Philippe Thoby­
Marcelin, Antonio Vieux, il fonde en outre La RevueIndigène.

363



À Cuba, des changements en partie comparables sont à l'œuvre,
perceptibles dans le tournant qui, au croisement des arts, du politique et de
l'ethnologie, a renouvelé certains questionnements sur l'identité cubaine (10
cubano, la cubania, la cubanidad). Dans le cadre de sa (re)définition, ceux­
ci se sont notamment cristallisés autour du thème «afro-cubain» pensé
comme l'une des voies « culturelles» à investir afin de résister à l'impé­
rialisme états-unien. En lien à une temporalité politique particulière, ces
questionnements revêtent cependant une coloration nouvelle au début des
années 1930, alors qu'émerge et se consolide une jeune génération
d'intellectuels militants à laquelle appartient Brau. Délaissant la tradition
ethnologique telle qu'elle se construit alors en lien à 1'« afro-cubanisme»
(voir chapitre 4), celle-ci se caractérise en effet par la façon dont, dans une
situation d'oppression politique et économique, elle va nouvellement poser
la question du national à partir de la « question sociale" » et de celle des
inégalités.

Des intellectuels cubains
au cœur de la tourmente « révolutionnaire»

Les années 1930 constituent une période que l'on qualifie de « révolu­
tionnaire» à Cuba, reconnue généralement comme un temps de mobi­
lisation populaire inédite. Alors que la crise mondiale de 1929 affecte
profondément l'île (chômage, exode rural, accentuation de la césure sociale
et économique existant entre la Havane et les provinces, notamment de
l'Est"), Gerardo Machado vient d'être réélu à la Présidence (1928) par le
biais d'une modification de la Constitution (Rodriguez, 2013b). Celui que
le communiste Mella avait déjà qualifié de « Mussolini tropical» met en
place une répression brutale des forces d'opposition, au sein d'un régime
marqué par la corruption. Le début de la décennie est dès lors caractérisé
par la violence des luttes « anti-machadistes » et par la dite « Révolution de
trente" » : protestations, soulèvements, attentats se succèdent jusqu'au départ

80 Formule alors usitée à l'époque (voir par exemple le témoignage de Lol6 de la Torriente,
2006).

81 Pour des détails, voir par exemple Pérez de la Riva (2013 [1979] : 84 ; 110-112).
82 Aussi appelée « Révolution de 33 », celle-ci a parfois été qualifiée de « révolution frustrée»

(voir notamment Roa, 1969 - pour d'autres interprétations, voir Rodriguez, 20 13a ainsi que
l'interview d'Alvarez Martens par Guanche, 2004). Au détriment d'autres événements
(par exemple le soulèvement des Indépendants de couleur en 1912), l'historiographie
officielle cubaine l'a néanmoins retenue - avec la Guerre des dix ans (1868-1878), la
Guerre d'indépendance (1895-1898) et la Révolution de 1959 - comme la troisième des
quatre grandes révolutions ayant jalonné l'histoire du pays (voir par exemple Martfnez
Heredia, 2007 : 2, voir aussi note 12 dans ce chapitre).

364



de Machado en 1933, puis jusqu'en 1935. Si de tels mouvements provien­
nent de secteurs de la société d'obédiences politiques très hétérogènes, les
groupements ouvriers et étudiants y occupent un rôle essentiel. Aux côtés du
jeune poète marxiste et leader étudiant Rubén Martinez Villena (voir chapitre
4) ou du futur sociologue et homme politique Raul Roa Garda qui, depuis
les années 1920, en appellent à un « assainissement» de la vie publique et
au « réveil de la conscience nationale », Torriente Brau est l'une des figures
emblématiques de ces protestations.

Au tournant des années 1920-1930, alors qu'il vient de publier ses pre­
miers poèmes et nouvelles, il s'essaie à l'erhnographie" et s'engage avec
enthousiasme non seulement dans la lutte contre Machado mais aussi,
progressivement, dans ce qu'il considère, avec d'autres, comme un
nécessaire « projet révolutionnaire ». Le 30 septembre 1930, à La Havane, il
participe à la première manifestation étudiante contre le pouvoir, que
Machado étouffe dans le sang. Il y est gravement blessé, puis emprisonné,
et c'est de la prison qu'en 1931, avec Roa, il fondera (sans pour autant être
étudiant) l'Afa Izquierda Estudiantil ou Aile gauche estudiantine (AIE),
nouvelle force d'opposition « anti-machadiste », Si la période est sombre et
convulsive (plusieurs tentatives d'assassinats de Machado se succèdent
tandis que sont créés des groupes paramilitaires de répression), elle marque
pour cette jeune génération un moment d'effervescence et d'espoir durant
lequel, comme dans un point d'orgue, différentes forces d'opposition surgies
dans les années 1920 gagnent du terrain; parmi eux, le Parti communiste
subordonné à la III' Internationale et la Confédération nationale ouvrière
de Cuba (CNOC), organisations dont Torriente Brau est relativement
proche", ou, à leurs antipodes, le mouvement de l'ABC8

5. Bien qu'hétéroclites
et très divisés, ces mouvements ont en commun leur « anti-machadisrne » et

83 Il signe notamment dans la revue Archivos deIFolklore Cubano un article atypique portant
sur les cris (cheer) de supporters sportifs, qu'il a en partie collectés lors des Olympiades
interaméricaines de 1930 (Torriente Brau, 1930).

84 Torriente Brau écrira de temps à autres sous le pseudonyme de Carlos Rojas dans Bandera
Roja, le journal du PCC, mais n'appartiendra jamais au Parti, tant par méfiance du
dogmatisme que parce qu'il doute de façon générale de la « structure morale» des partis
politiques (voir à ce sujet ses propos dans sa correspondance de 1935, Torriente Brau,
2004: 244). La CNOC est détruite en mars 1935 et les syndicats se réorganisent sous le
nom de Centrale des travailleurs de Cuba (CTC) en 1939.

85 Sur les oppositions entre les mouvements étudiants et cette organisation radicale et clan­
destine considérée comme plus bourgeoise et profasciste, voir par exemple Pérez Sanchez
(2013). Parmi les groupes de pression en présence, très divers, on trouve aussi le Directoire
estudiantin universitaire (dont s'est scindée l'AIE et qui joue un rôle majeur dans ces
contestations) autant que des mouvements de vétérans des guerres d'indépendance, des
organisations syndicales se réclamant de l'anarchisme, du marxisme indépendant, du
trotskysme ou du communisme.

365



un patriotisme qui se décline sous le jour d'un nationalisme renouvelé et,
surtout, d'un anti-impérialisme croissant qui gagne de nombreux secteurs.

Alors qu'en 1934 dans le cadre de la politique états-unienne du « bon
voisinage » et peu après le départ de Machado, l'amendement Platt (voir
chapitre 2) est aboli, la renégociation du Traité de réciprocité commerciale
entre Cuba et les États-Unis ainsi que le renouvellement, la même année, du
bail de la base navale de Cuantanarno, rendent l'indépendance de Cuba toute
relative. Sur le plan économique, la vie du pays, centrée sur la production agri­
cole et sur celle du sucre, reste dominée (il en ira de même dans les années
1940) par les compagnies états-uniennes qui en détiennent le monopole,
parmi elleslaAmerican Sugar Refining Company; la Guantdnamo Sugar Company
et l'inégalée United Fruit Company, présente dans bien d'autres pays
d'Amérique. Éminemment « géophages» (Torriente Brau, 1934), elles possè­
dent 60% des terres cultivables (Collectif d'auteurs, 1976: 6-7) et emploient
la plupart des paysans de la région orientale ainsi que la main-d'oeuvre migrante,
notamment haïtienne, qui, par centaines de milliers, afflue à Cuba".

Pour la génération d'intellectuels engagés à laquelle appartient Torriente
Brau, la question nationale, repensée en lien non pas tant à des dynamiques
culturelles qu'à la souveraineté, est une question cruciale. Sur le plan social
et en lien à leur engagement militant, ces intellectuels la pensent dans le
cadre d'aspirations socialistes, soit d'un projet de société plus juste et égali­
taire, qui s'accommode mal d'une telle situation, rendue plus insoutenable
encore par lacrise. Se fait ainsi jour l'idée de la nécessité d'une réforme agraire
et d'une refonte de la société, malgré les divisions idéologiques relatives aux
modalités et stratégies à même de servir ce projet révolutionnaire. Alors
qu'un Martinez Villena soutient (dans la droite ligne du PCC alors staliniste)
qu' aucune concession ne peut être faite et qu'il faut lutter « classe contre
classe », Torriente Brau, évoluant dans une gauche extra-parti, pense plutôt
qu'il faut opter, sous le leadership révolutionnaire du prolétariat, pour une
alliance « multi-classiste" ».

86 Près de 300 000 travailleurs antillais, en majorité Haïtiens, auraient «voyagé» à Cuba
entre 1915 et 1934 (Canton Otafio, 2013 ; Castor, 1988 [1971]) -le phénomène ayant
été si développé en Haïti qu'un «service officiel» l'organisait (Dorsinville, 1988 [1972J :
55). Une minorité de ces migrants bénéficiait du statut de viajeros [«voyageurs ») payant
leur transport en bateau et pouvant, à l'inverse des codazos (Pérezde la Riva, 2013 [1979J :
84), s'engager librement - ce sont eux qui, rentrés en Haïti, y seront appelés viejos, tel
Manuel, le héros de Roumain dans Gouverneurs de la rosée. Toutefois, nombre de ces
migrants, ne parvenant pas à rembourser leurs dettes de voyage et d'entretien, restèrent
finalement à Cuba - leurs descendants (dits pichones ou «oisillons» de haitianos) étant
aujourd'hui parfois identifiables par leurs patronymes.

87 Voir par exemple Rafuls Pineda (2010a, 2010b) pour une synthèse des lignes de partage
stratégiques et idéologiques prônées à l'intérieur et à l'extérieur du PCC par Roa ou Torriente
Brau. Sur le socialisme ou le marxisme de Torrienre Brau, voir aussi Cairo (2001).

366



En cette période tumultueuse où l'urgence et la priorité sont à la lutte
politique, si les sciences humaines et sociales continuent à s'exercer, c'est
donc en revêtant les atours de ce qu'à Cuba, on catégoriserait de nos jours
comme relevant de la « pensée socio-politique », Visible dans la production
littéraire d'un Guillén, pour ne citer que lui", cet engagement se fait
également sentir dans les textes des revues culturelles de l'époque, telle la
Revista Bimestre Cubana (où Guillén autant que l'essayiste majeur, et futur
directeur du Parti socialiste populaire (ex-PC), Juan Marinello s'illustrent en
exposant leurs lectures marxistes de la société cubaine). À leur tour, les
sciences sociales s'inscrivent dans un rapport intensifié à la militance et à
l'engagement de ceux et celles qui les portent depuis l'intérieur ou l'exté­
rieur de l'île.

À la suite de la manifestation étudiante de 1930, une partie de l'avant­
garde intellectuelle, menacée, a en effet quitté Cuba (Suarez Dîaz, 2010­
2011) alors que Brau, emprisonné, déploie ses talents d'observation pour
décrire, analyser et dénoncer les réalités des prisons cubaines. 105 diaspreso
(1931), son témoignage, est publié par le journal d'opposition Abora", puis,
en 1934, il publie La isla de los 500 asesinatos. Au même moment, son ami
Ruben Mardnez Villena prend le chemin de l'URSS. À la suite d'une prise
de position virulente quant aux accointances du régime avec les yanquis,
Ortiz s'est pour sa part exilé aux États-Unis (1933-1935) et son absence
marque la fin des activités de la Société de folklore cubain et de sa revue
Archivos del Folklore Cubano. Il continuera d'ailleurs de prendre position
dans la presse, souvent sous pseudonyme, après son retour en 1933.

Cette année-là, dans une situation sociale critique, Machado, qui perd
l'appui des États-Unis, fait face à de nouvelles grèves et à des vagues de
protestations continues (Rodrîguez, 2013b), qui culminent en août 1933
pour aboutir à son renversement malgré la disparité des forces en présence.
S'ouvre alors une période de grande instabilité politique: en 1934, un coup
d'État militaire mené par le sergent Fulgencio Batista et soutenu par les
États-Unis (Padr6n & Betancourt, 2013) renverse l'éphémère « gouverne­
ment des 100 jours », de tendance nationaliste centre-gauche. Soutenu par
le Directoire estudiantin universitaire, celui-ci avait accédé au pouvoir après
un premier gouvernement non moins éphémère et porté un certain vent
d'espoir. L'heure est donc à nouveau aux attentats, aux enlèvements, aux

88 Son recueil de poèmes W't-st Indies Ltd., qui dénonce les réalités d'un prolétariat industriel
et paysan opprimé et l'impérialisme nord-américain, est publié en 1934 (le titre de l'ou­
vrage étant un clin d'œil au nom des compagnies Iarifiindlsres états-uniennes).

89 Fondé de manière coopérative au début de l'année 1931, le journal havanais Ahora fut
rapidement fermé la même année par les forces gouvernementales de Machado. Rouvert
en octobre 1933, il sera définitivement fermé en mars 1935 (voir notamment Depestre
Catony, 2016: 10; Hernàndez Otero, 2001 : XXVI-XXXV).

367



affrontements de rue (Vàsquez Mufioz, 2014 : 78), mais aussi aux protes­
tations ouvrières et aux révoltes paysannes qui n'ont cessé de se multiplier
depuis la fin 1933.

Alors que la production sucrière reprend (elle augmentera afin d'appro­
visionner les États-Unis engagés dans la Seconde Guerre mondiale"), des
révoltes éclatent en effet dans tout le pays, en particulier dans l'Oriente,
principale région où est cultivée la canne à sucre. Les représentants locaux
des capitaux étrangers, malgré leur immense influence politique (Zanetti,
2003) et les importantes organisations qu'ils sont aussi parvenus à former
parmi les travailleurs, ne peuvent entièrement endiguer ces mouvements,
dus à la misère des paysans et du prolétariat de campagnes".

À Mabay, centrale sucrière, s'implante le premier soviet ouvrier de l'île
(une trentaine d'autres suivront). À Venta de Casanovas, les paysans s'em­
parent des anciennes terres « royales" ». Ces luttes trouveront l'une de leurs
expressions exemplaires dans celles du Realengo 18, emblématiques de la
confrontation révolutionnaire contre le pouvoir dans les campagnes de
l'Oriente en cette année 1934. Alors qu'il a connu l'exil en 193Y3, Torriente
Brau regagne en effet Cuba au mois de janvier de cette année et reprend sa
meilleure arme - la plume - en intégrant le journal Ahora dans lequel il a
déjà publié. C'est dans les colonnes de cette publication contestataire qu'il
fait part de son intention de documenter in vivo l'un de ces importants
mouvements de révolte qui a surgi dans l'Est rural, ce, dans une note de
presse du 13 novembre 1934 intitulée: « La seule chose que nous reven­
diquons, c'est qu'on ne nous arrache pas notre patrimoine: la terre, dit-on
au Realengo 18 »,

Pour Torriente Brau, qui voit dans ce mouvement l'un des « prélude]s]
de la révolution agraire» qu'il appelle de ses vœux, mais aussi le moment
d'une possible convergence des luttes encore à construire, rendre visible et
documenter le combat de ces innombrables hommes et femmes prêts à se
soulever contre une bourgeoisie qui veut les exproprier, contre un État qui
semble les abandonner et contre les compagnies étrangères qui tentent de
les spolier, c'est faire tout à la fois œuvre de journaliste, d'historien, de témoin
et de militant. Cela n'ôte pourtant rien à la prudence, l'empirie et l'objec­
tivité avec lesquelles il procède dans le reportage afin non seulement de

90 Au sortir de celle-ci, Cuba assurera même près de 20% de la producrion mondiale.
91 Comme le rappelle par exemple Vincenot (2016: 485) : «alors qu'en 1929 [avant la

crise], l'ensemble des revenus perçus par les ouvriers agricoles s'élevait à 22 millions de
pesos, en 1933, il était tombé à 3 millions à peine. Le nombre de bouches à nourrir restait
pourtant le même »,

92 C'est de ce terme (<< real» en espagnol) que provient celui de Realengo (voir aussi note 3
dans ce chapitre).

93 À sa libération de prison, Torriente Brau est déporté vers l'Espagne mais, recourant à sa double
nationalité (portoricaine), il parvient à profiter d'une escale pour rester aux États-Unis.

368



donner visages et voix à ceux que personne ne semble alors écouter avec
attention, mais aussi de questionner l'inégalité socio-éconornique, la notion
de « peuple» et, avec elle, celle d'« État républicain ».

Entre exils et retours: guerre d'Espagne et afro-cubanisme

En mars 1935, une autre grève révolutionnaire se déclenche à Cuba, qui
ne parvient pas à renverser le pouvoir en place. Cette insurrection avortée,
qui, de l'avis de nombreux historiens, met fin à la « Révolution de trente »,
accentue la désunion des mouvements révolutionnaires et facilite leur
répression, provoquant une nouvelle vague d'exils. Avec sa jeune épouse, la
future écrivaine Teresa Casuso, Torriente Brau repart pour New York tandis
qu'au Mexique, s'exilent notamment l'essayiste et future ethnologue, Calixta
Guiteras Holmes - militante dont le frèreAntonio, c~mrnuniste et ex-ministre
du « gouvernement des 100 jours », a été assassiné -, la journaliste et
essayisteLolo de la Torriente, cousine de Pablo, ou encore l'anthropologue et
géographe Jorge A Vivo. Avec eux, s'éloigne de la scène cubaine une jeune
génération qui avait nouvellement investi une réflexion sur la « question
sociale» et poursuivra plus tard une carrière de recherche engagée au
Mexique?'.

Des États-Unis, Torriente Brau continue quant à lui à militer, déve­
loppe son internationalisme (il se rapproche notamment du mouvement
révolutionnaire portoricain) et mûrit avec le style et l'humour légendaire qui
sont les siens, y compris en politique (Serra, 2006), sa réflexion sur les
conditions d'une possible union par-delà les dissensions. Il rédige à ce sujet
un essai épistolaire adressé en 1936 à Roa, également exilé, qui le fera
publier de façon posthume sous le titre d'Algèbre et politique (1968).
Véritable diagnostic proposant de repenser les problèmes de l'alliance
politique et révolutionnaire à partir de trois « équations mathématiques » a
priori loufoques, Torriente Brau y exprime sans équivoque ses positions sur la
nécessité de faire front commun pour le triomphe d'une insurrection éman­
cipatrice pour le pays.

À Cuba, le second lustre des années 1930 voit néanmoins se succéder
des gouvernements instables dirigés depuis l'ambassade des États-Unis (voir

" Interiocureur officiel de Moscou pour la région, rappelons que le Mexique de Lazare
Cârdenas (1934-1940) poursuit alors le programme de répartition des terres initié avec la
Révolurion de 1910, nationalise ses entreprises pétrolières, glorifie par l'art le combat des
masses et des paysans, et accueille de nombreux réfugiés politiques (dom le plus célèbre,
Léon Trostsky, arrive en 1937 et y sera assassiné en 1940). Avec l'URSS, c'est par ailleurs
le seul pays à sourenir officiellemem les forces républicaines contre l'armée de Franco durant
la guerre d'Espagne.

369



..

Bahia [maison paysanne cubai ne], Walker Evans, 1933

© Walkcr Evans Archive, The Metropolitan Museum ofArt

El amo y susperrosguardianes [Le maître er ses chiens de garde], Ma rcelo Pogolorri, 193 1

© Museo N acional de Bellas Arres, Cuba

370



Couverrure du n° 201 de la revue hebdomadaire Regards [Paris], 18 novembre 1937 (Photo de Pierre Verger)

[Dans ce volume, Jacques Roumain publie son récir « La tragédie haïtienne », con sacré au massacre de 1937]

LES GRIOTS
LA RE:VUT: SC IUNTIFIQL'E ET LITTERAIRE O'tIAITI

CARL BROUARD

LORIMER DENtS

Dit , FRANCOIS DUVALIER

CL. MAG LOIRE FILS

Les Griots. La revue scientifique et litt éraire d 'Haïti
(Couvertu re du n° 1 - vol. 1 - l ' année, Port -au-Prince, juiller -seprernbre 1938 )

371



notamment Le Riverend, 1971), dessinant en apparence un nouvel ordre·
démocratique porté par les mouvements antifascistes et antinazis. Sur le plan
intellectuel, la montée du nazisme et du fascisme préoccupe considérable­
ment les penseurs nationaux". Dans un contexte où de nouveaux migrants
affiuent de différentes régions et où perdure un racisme violent envers les
Noirs, dont les Haïtiens présents dans l'est de l'île sont aussi les premières
victimes", ces inquiétudes rendent en partie compte des réflexions que cer­
tains intellectuels mènent alors sur la « cubanité », tel Ortiz (1973 [1940] ;
20 Il [1940]) qui s'intéresse à ses « facteurs humains », propose ses fameuses
notions de « transculturation » et d'ajiaco (voir chapitre 6) et concentre son
engagement sur la lutte contre le racisme et les préjugés dont font encore
l'objet les adeptes des religions « afro-cubaines» (Ortiz, 1942; 1946). Avec
éloquence, il relèvera ainsi, lors d'une célèbre conférence où il invite des
tambourinaires de ces cultes à se produire au prestigieux théâtre
CampoAmor, combien ceux-ci sont aussi des citoyens conscients « de leurs
devoirs civiques de culture, de tolérance et de cubanité » (Ortiz, 1995
[1937] : 82).

De son côté, Pablo de la Torriente Brau est vivement interpelé par la
guerre qui éclate en 1936 en Espagne, métropole à laquelle Cuba demeure
attachée. Tel sera le cas d'autres intellectuels après lui, parmi lesquels Alejo
Carpentier, Juan Marinello ou Nicolas Guillén qui apporteront leur soutien
public aux républicains espagnols lors du Ile Congrès des écrivains pour la
défense de la culture en 1937 (Requena Gallego, 2004). Comme pour le
millier de Cubains qui s'engagera ensuite sur le front, pour Torriente Brau,
se jouent là l'avenir du monde et celui de Cuba et c'est sans vaciller qu'afin
de documenter cette lutte auprès de larges lectorats des Amériques, il rejoint
très tôt les forces républicaines en tant que journaliste. Sur place, il prendra
finalement les armes et trouvera la mort au combat en décembre 1936,
venant rejoindre les rangs des icônes révolutionnaires de cette génération
cubaine, disparues en pleine jeunesse.

À cette époque, plusieurs artistes et intellectuels cubains vivant en
Europe commencent quant à eux à regagner l'île, à l'approche de la Seconde
Guerre. Parmi eux, Alejo Carpentier, la future ethnologue Lydia Cabrera
qui, se situant aux antipodes de ces combats de gauche, vient de publier ses

" D'importantes manifestations antisémites auro nt d'ailleurs lieu à La Havane en 1939, en
lien à la tristement célèbre arrivée du paquebot Saint-Louis, chargé de Juifs européens
fuyant le nazisme et qui se virent refuser tout accueil à La Havane (voir notamment Miller
& Ogilvie 2006).

96 Associés à un imaginaire négatif, parfois accusés d'être responsables du chômage des
Cubains, les travailleurs haïtiens sont en effet régulièrement attaqués et stigmatisés par la
presse de l'époque, en particulier par le biais de leurs potentielles pratiques vodou (voir par
exemple Pérez de la Riva, 2013 [1979] : 101-107).

372



Contes nègres de Cuba (1936) à Paris où le peintre Wifredo Lam, qui s'est
battu en Espagne. Avec eux et d'autres, la fin de la décennie 1930 voit se .
réaffirmer le « tournant afro-cubaniste » initié dans les années 1920. Tandis
qu'en 1936, Ortiz a fondé l'Institut hispano-américain de culture et sa revue
Ultra, il crée également en 1937 la Société d'études afro-cubaines et sa revue
Estudios Afrocubanos qui publie les textes d'une génération montante
d'ethnologues, parmi lesquels ceux du militant communiste et ethnographe
Rômulo Lachatafieré (1939).

Sur le plan politique, deux événements marquants inaugureront ces
années. Le premier consiste en l'approbation de la nouvelle Constitution de
1940, de tendance social-démocrate: intégrant des propositions sociales
progressistes issues des luttes des années précédentes, elle deviendra, de l'avis
des historiens cubains, « la plus avancée de son temps en Amérique latine" »

(AlvarezMartens, citée par Guanche, 2004: 18, voir aussi Suârez, 2011). Le
second réside dans l'élection à la présidence de la république de Fulgencio
Batista (1940-1944), éminence grise du pouvoir depuis 1934 (voir Jiménez
Soler, 2006 : 64-74) et qui, en 1938, légalise à nouveau le PC avec lequel il
passe une alliance stratégique. Batista s'attache aussi à développer le tourisme
international, contribuant alors activement à installer la mafia américaine à
Cuba par le développement de l'industrie du jeu et des hôtels. Malgré une
tentative de coup d'État début 1940, il se maintiendra à la tête du pays
jusqu'à ce que lui succèdent, par les élections régulières de 1944, le parti des
Authentiques" et Ramon Grau San Martin (1944-1948), l'un de ses fonda­
teurs.

La lutte et sescouleurs: divisions socialeset politiques en Haïti

Du côté haïtien, les années 1930 constituent de même une période de
transition difficile dans un contexte de crise de l'économie locale et mon­
diale. En 1929, des émeutes éclatent en divers endroits du pays et de vio­
lents affrontements ont notamment lieu entre paysans et forces d'occupation
américaines. Dans la capitale, la « grève de Damien» survenue en octobre
1929 (voir chapitre 4) s'ajoute à de nombreuses autres et s'étend pour
prendre la forme d'une contestation générale contre le pouvoir (Corvington,

97 Ce texte octroyait le droit de vote aux femmes, rendait l'école obligatoire, garantissait la
liberté syndicale ou rendait la discrimination raciale illégale. Il supprimait également les
lati.fùndios et les monopoles économiques privés. Il ne fut cependant jamais accompagné
de l'appareil législatif qui aurait permis de le rendre pleinement effectif.

98 De son nom complet « Parti révolutionnairecubain authentique », le parti desAuthentiques, né
en 1934, deviendra l'une des plus importantes forcespolitiques des deux décennies suivantes.

373



1987; Hector, 2017). Parallèlement, les campagnes se révoltent. Les événe­
ments de Marchaterre, en décembre de la même année, au cours desquels des
paysans sont fusillés par des marines, alors qu'ils protestent contre les taxes
sur l'alcool et le tabac, vont déclencher la colère de tous et c'est dans ce
contexte que la Commission Forbes est mise en place en vue de la
désoccupation du pays. La Ligue de la jeunesse patriote, que Roumain a
fondée en 1928 avec Georges Petit (directeur du journal Le Petit Impartial),
l'Union patriotique" ainsi que d'autres groupements d'opposition prennent
part à l'organisation de cette désoccupation et à 1'« haïtiannisation » pro­
gressive du pays. Au début de 1930, le président Louis Borno (1922-1930)
se retire ainsi du pouvoir et la constitution d'une Assemblée nationale, à
laquelle Roumain et Priee-Mars participent, permet des élections et l'arrivée
au pouvoir de nombreux nationalistes. À la fin de l'année, Sténio Vincent
(1930-1941) est élu à la tête du pays'?", Mais, la présence des nationalistes
au pouvoir, qui est apparue comme un nouvel espoir pour la nation bientôt
libérée, ne peut empêcher les dérives du régime. Rapidement, le président
Vincent va éliminer toute opposition; comme son prédécesseur, il empri­
sonne ses opposants, qu'ils soient parlementaires, juristes ou journalistes.
Roumain sera lui-même victime de telles persécutions 101. Entre 1929 et
1936, il sera emprisonné à plusieurs reprises, accusé de délit de presses,
d'activités subversives, de conspiration contre l'État et de complot avec
l'étranger lorsqu'il fonde le Parti communiste haïtien en 1934 (voir aussi
Nicholls, 1975: 661-662, 668; Hoffmann, 2003 : 1207-1217), puis sera
contraint à l'exil en 1937.

Dans le contexte des années 1930, la blessure de toute une génération,
parfois appelée « génération de l'Occupation» ou «génération de la
honte », à laquelle Roumain appartient, nourrit en effet un patriotisme
partagé. Au fil des années, on assiste d'ailleurs à une radicalisation du
nationalisme porté par une généralisation des luttes anti-impérialistes et par
le pouvoir, malgré l'ambiguïté contenue dans la proximité/distance vis-à-vis
de la puissance américaine. Le patriotisme s'exprime néanmoins

99 Principale organisation nationaliste créée au début de l'occupation américaine (voir cha­
pitre 4), à laquelle appartient notamment Joseph Jolibois Fils, figure incontournable de la
dynamique politique de cette époque ainsi que de l'organisation des ouvriers et de la lutte
contre l'occupation américaine. Avec la Ligue de la jeunesse patriote et sept autres ligues
politiques, l'Union patriotique fera partie du Comité fédératif des groupements de l'oppo­
sition que Georges N. Léger représente devant la Commission Forbes en mars 1930 (Duvivier,
2015 [1987-1988] : 70-71).

100 Il succède à Eugène Roy qui a été élu, en mars, président provisoire. Priee-Mars et Roumain
assistent à ee moment Etzer Vilaire qui préside l'Assemblée des 34 délégués d'arrondisse­
ment qui élit ensuite le président Sténio Vineent (Duvivier, 2015).

101 Il en est de même pour Max Hudicourt, qui fonde en 1931 l'organisation connue sous le
nom Réaction démocratique (Hector, 2017 ; M. Smith, 2009).

374



différemment selon l'appartenance des uns à une bourgeoisie urbaine, des
autres à un « prolétariat» des faubourgs de la ville et de la campagne. À cet
égard, comme l'écrit l'homme politique et essayiste Roger Dorsinville, on
ne peut « apprécier l'œuvre de Roumain, ses limites, formelles peut-être,
mais aussi son immense générosité conceptuelle, qu'en ayant retenu que,
dans une société de classes strictes, c'est l'œuvre littéraire et scientifique du
fils extravasé d'une famille bourgeoise solidement établie dans sa séparation
avec la piétaille nègre» CI 981: 17 102

) . En effet, si le contexte divise, il
contribue pourtant à ce qu'émerge une nouvelle réflexion sur la « question
nationale », portée par de jeunes intellectuels et militants, issus, pour leur
majorité, des secteurs privilégiés et « mulâtres », comme Roumain. La
reformulation de cette « question» est en cours, qui cherche à dépasser le
cloisonnement existant entre une élite politique, une élite littéraire, toutes
deux de taille éminemment restreinte, et un peuple, en particulier des
masses paysannes et/ou prolétaires, dont les conditions de vie sont déplo­
rables. Elle permet qu'un nouvel élan soit donné à une pensée nationaliste
socialiste qui se démarque des courants antérieurs (Hector, 2017).

Sur le plan intellectuel et en termes de « (re-Idéfinition de l'identité
nationale », pour une partie de la minorité qui entend défendre la nouvelle
orientation nationaliste, l'intérêt pour la « part africaine» que les traditions
populaires auraient conservée, retient, comme à Cuba, une grande partie de
l'attention - c'est même l'époque où le terme plus tard tombé en désuétude
d'« afro-haïtien» est de mise chez certains!". Déjà manifesté dans des tra­
vaux antérieurs, notamment ceux de Justin Chrysostome Dorsainvil, d'Arthur
Holly et de Jean Priee-Mars (voir chapitres 3, 4 et 6), cet intérêt concentré
sur l'africanité du peuple - en particulier sur le vodou - replace aussi la
question de la couleur, structurante en Haïti, au centre de la réflexion. Au
début des années 1930, elle prend notamment un nouveau relief que le
groupe des Griots, formé en 1932 par des représentants d'une classe
moyenne noire en devenir, pose bientôt sous l'angle d'une différence
indépassable entre « Noirs» et « non-Noirs », Constitués par ceux que l'on
a nommé les « trois D », Louis Diaquoi, Lorimer Denis et François Duvalier,
eux-mêmes inscrits dans les réseaux de l'ethnologie, « Les Griots» produisent
les écrits les plus virulents à cet égard, de ce qui se veut être un « contre­
racisme» (Labelle, 2015 [1988]), Dans ce contexte, si la production
intellectuelle, encore fortement influencée par l'indigénisme, vient réaf­
firmer une spécificité culturelle locale, il faut « signaler qu'une littérature de

102 Voir aussi à ce propos le prologue de Gulllén (1961) à l'édition cubaine de Gouverneursde
la Rosée.

10' On le retrouve ainsi sous la plume de Roumain (1943a: 35) qui l'utilise pour désigner
l'univers des cultes vodou (au Bureau d'ethnologie, la section muséale consacrée au vodou
est aussi nommée « section d'ethnographie afro-haïtienne »).

375



combat en faveur des masses opprimées, un effort d'approche à la fois objectif
et lyrique surgit dans l'euphorie des mensonges» (Dominique, 1988: 25).
Certes, la question de la couleur est déjà au cœur des divisions politiques,
intellectuelles et idéologiques; « mulâtrisme » et « noirisme »sont connus et
participent à la reproduction des rapports entre ceux qui défendent ces deux
positions, parfois au prix de contradictions servant des intérêts plus que des
idées (Labelle, 2015 [1988]). Toutefois, avec le mouvement noiriste qui se
forme, elle va progressivement occuper toute la scène politique (Nicholls,
1975).

Les oppositions autour de la « question nationale» imprègnent donc les
réflexions: dans un cas, elle est saisie sous l'angle « racial» et condensée dans
les divisions entre l'« élite mulâtre» et la « classe des noirs », majoritaire et
marginalisée, et, dans l'autre cas, elle apparaît sous l'angle « social» et se
décline dans une lutte des classes à mener. Cette dernière approche, qui
entend dépasser l'appréhension de la société sur un mode dualiste, est au
cœur de la pensée socialiste. Roumain la porte et son Analyse Schématique
1932-1934 est un manifeste communiste (qui jette les fondements du
PCH) mais aussi un « véritable discours de la méthode» pour une autre
analyse de la société (Dorsinville, 1981 ; Hector, 2017). Dans cet essai écrit
avec Christian Beaulieu et la participation d'Étienne Charlier, il entend mon­
trer que la nouvelle orientation nationale, dans sa lutte contre l'impérialisme
et le capitalisme, doit inclure les revendications de toutes les couches sociales
du pays. Il plaide pour un « front unique du prolétariat sans distinction de
couleur» (1934: 5), y compris du secteur jusque-là oublié du « prolétariat
paysan104». « La couleur n'est rien, la classe est tout», tel est le fameux mot
d'ordre du parti que fonde Roumain. Dès lors, sont intégrés au combat ceux
que l'on appelle les habitants du « pays en dehors» (peyi andeyo) , expression
qui désigne non seulement l'arrière-pays géographique mais aussi cette
majorité silencieuse qui s'est construite « en dehors» de « la ville'?' », en
dehors de l'État et dont l'histoire engagerait une « culture du marronnage »
(Barthélémy, 1989). À ce moment, il faut le rappeler, le pays connaît une
migration importante à destination de la République dominicaine et de
Cuba, où s'exporte la force de travail haïtienne - situation dont Realengo 18
autant que Gouverneurs de la rosée se font l'écho.

En Haïti en effet, la constitution progressive d'une nouvelle « classe »,
autour d'un projet qui garantit un contre-racisme inscrit dans une vision

10' Comme Hie qualifie dans une lettre à Tristan Rémy de 1932, citée par Fowler (1980 :
140-141).

105 Notons - et c'est une différence majeure bien sûr - que si à Cuba, un quart de la popu­
lation environ réside à La Havane et dans ses environs au début des années 1940, Haïti
constitue, à l'inverse, un pays majoritairement rural, dont les cercles port-au-princiens ne
sont guère représentatifs.

376



« anti-marxiste », n'a pas permis une transformation profonde des conditions
de vie de la « majorité noire », qui peuple les campagnes et les faubourgs des
villes. Sur le plan économique, et comme à Cuba, la politique agricole
favorise encore grandement les intérêts étrangers et notamment les intérêts
américains, y compris après 1934 et le départ des troupes états-uniennes,
Avec le déclenchement de la Seconde Guerre mondiale, Haïti est par ailleurs
déclarée « zone stratégique» par le président Lescot, qui s'attribue les pleins
pouvoirs en suspendant les garanties constitutionnelles et conclut un accord
en 1941 pour que la production du pays soutienne les efforts de guerre des
États-Unis l06

• C'est dans ce cadre que de nouvelles compagnies s'implantent ;
l'exemple de la SHADA (Société haïtienne-américaine de développement
agricole) qui introduit, au détriment des cultures vivrières, des plantations
de sisal et de caoutchouc, est, à cet égard, paradigmatique!". La structure de
l'économie, déjà très fragilisée, se modifie profondément; alors que la pro­
duction agricole assurait, jusque-là, la subsistance de ses habitants, les petits
producteurs se voient chassés de leurs terres. Roumain en est particulière­
ment conscient. Toujours plus appauvris, des milliers d'habitants des cam­
pagnes, hier héros de la lutte contre l'occupant, fuient vers la République
dominicaine et Cuba. Le massacre de 1937 dont sont victimes des milliers
de compatriotes le long de la frontière haïtiano-dominicaine, et que Roumain
évoque dans « La tragédie haïtienne lOB », ne freine pas les départs. La « loi
des 50% » votée dès 1933 à Cuba109

, et dont Torriente Brau épingle le
« chauvinisme stupide» dans Realengo 18, n'y était pas davantage parvenue.

106 Haïti et Cuba déclarent la guerre à l'Allemagne et au Japon en 1941 (après l'attaque de
Pearl Harbor), et constitueront avant tout une base arrière pour les forces américaines
(attentats, sabotages et guerre d'espionnage prendront néanmoins place à Cuba).

107 Il sera d'ailleurs amplement relayé par le quotidien d'opposition La Nation.
lOB Dans ce texte, Roumain dénonce ce massacre ordonné par le dictateur dominicain Leonidas

Trujillo, aidé du silence complice du président Vincent, « l'organisateur de la misère des
masses» et signale que les « Gouverneurs de la rosée» - selon le titre qu'ils se décernent,
rappelle-t-il (mèt lawose en créole) - sont les victimes d'une « traite des nègres déguisée »,

C'est d'ailleurs la première fois que Roumain emploie l'expression dans un texte publié (il
l'avait fait dans un conte de 1936 néanmoins resté inédit jusqu'en 2003 puis la reprendra
en 1938 dans un « Récit haïtien », que l'on peut considérer comme une forme d'ébauche
de l'ouvrage, voir Hoffmann, 2003 : 244-421).

109 Obligeant tout employeur à embaucher au moins 50% de travailleurs nationaux, cette loi
était accompagnée d'un décret stipulant le renvoi obligatoire dans leurs pays de « tous les
étrangers sans emploi et sans ressources» (le Parti communiste et les organisations
ouvrières s'y opposaient au nom de l'internationalisme prolétarien). Elle touchait direc­
tement les Jamaïcains et les nombreux Haïtiens partant travailler dans les champs de canne
cubains de l'Est. Rendus expulsables, certains se cachèrent dans les montagnes, mais 8000
d'entre eux, parmi lesquels des grévistes actifs, tel Manuel, le héros de Roumain, se joignirent
au mouvement révolutionnaire cubain et aux protestations de 1933, payant parfois « le
prix du sang» (pérez de la Riva, 2013 [1979] : 110). Dénoncés par leurs administrateurs,
beaucoup furent renvoyés en Haïti en 1935 (op. cit. : 113-118).

377



Aussi, loin des représentations fantasmées et idéaliséesd'une paysannerie
incarnant tout à la fois une forme d'authenticité haïtienne paisible et mag­
nifiée et un repoussoir, Roumain sait que les cultivateurs sont désormais
expropriés, obligés de vendre leur force de travail aux compagnies améri­
caines ou contraints de partir travailler à l'étranger. Jusque dans sa produc­
tion romanesque, il donne alors à penser autrement ce monde rural condensant
les représentations des différences géographiques, culturelles, sociales, écono­
miques et politiques entre un « extérieur» et un « intérieur» au sein de la
nation. S'adressant aux cercles lettrés de Port-au-Prince, ignorant des réalités
de ces campagnes et parfois enclins à célébrer les « délicesde la vie rustique'" »,

il y a entre son premier « récit paysan », ainsi qu'il le qualifie lui-même, La
Montagne ensorcelée (1931a) et le second, Gouverneurs de la rosée, ce que
Roger Gaillard appelle « une vision plus profonde du monde, celle qui s'enri­
chit de la dimension sociale, de la dimension politique» (1965: 14).

La fin des années 1930 marque ainsi un tournant politique exemplaire
par les contradictions qu'il porte. Tandis que 1934 institue, on l'a dit, le
départ des forces américaines - le président Vincent parle, dans une adresse
à la nation, de « l'année de la seconde Indépendance» du pays (cité par Smith,
2009) -, la gauche se structure et, avec elle, émerge un ensemble de reven­
dications politiques nouvelles. Dans les mois qui suivent la publication
d'Anaryse Schématique, Roumain est pourtant à nouveau emprisonne li et en
1936, un décret-loi interdit toutes les activités dites communistes.
Parallèlement, la représentation d'une « personnalité collective noire» incar­
nant le peuple d'Haïti, accompagnée d'une conception selon laquelle seuls
des dirigeants noirs sont aptes à garantir le pouvoir national, se diffuse à un
moment où l'ethnologie s'institutionnalise - à partir de 1941 - et sert parfois
d'appui à une telle pensée. Ces divisions revêtent une acuité particulière
alors que le président Élie Lescot est installé au pouvoir (1941-1946),
période qui coïncidera avec le retour de Roumain qui, lui, a successivement
séjourné aux États-Unis et à Cuba.

110 Priee-Mars (1928) n'est pas étranger à la fabrication de cette image (Dash, 2011b).
III La nouvelle fait grand bruit; un « Comité pour la Libération de Jacques Roumain» est

notamment formé aux États-Unis à l'appel du poète Langston Hugues, que Roumain a
rencontré en 1931 en Haïti. Hugues est aussi celui qui traduit le poème de Roumain «

Quand bat le tarn-tarn » qu'il propose à Nancy Cunard pour sa Negro Anthology (1934)
dans laquelle figure également un texte de Guillén (Hoffmann, 2014: 176-177).

378



La polarisation des sciences de l'homme et de la politique

Rapidement accusé de « mulâtriser » (Charlier, 1946 cité par Nicholls,
1980 et Labelle 2015 [1988]) les fonctions administratives et celles d'État,
Lescot est fortement contesté. La question acquiert une portée populaire
qui s'amplifie lorsqu'est lancée une nouvelle « campagne anti-superstitieuse »

(1940-1942)112. À l'initiative de l'Église catholique, cette violente cam­
pagne, débutée sous le gouvernement de Vincent, touchera tous les secteurs:
politiques, sociaux et intellectuels. À cette occasion, Roumain, alors direc­
teur du Bureau d'ethnologie qu'il a créé l'année précédente!", prend posi­
tion : en mars 1942, il publie «À propos de lacampagne "anti-superstitieuse" "
et s'engage dans une vive polémique avec un des membres du clergé catho­
lique, le Père Foisset!", Si Roumain rappelle la nécessité non d'une cam­
pagne « anti-superstitieuse Il mais d'une campagne « an ti-misère Il (2003 :
751) - position qu'il fait partager à son protagoniste Manuel dans Gouverneurs
de la rosée -, le Père Foisset indique à Roumain que les limites de sa pensée
tiennent à son « évolutionnisme linéaire Il. Marquante, cinglante, la réplique
de Roumain insiste alors sur l'irréductibilité de l'opposition de la concep­
tion métaphysique de l'un et du matérialisme didactique de l'autre115. La
dimension manifestement politique de la polémique prend le ton de l'accu­
sation sur d'autres formes de l'engagement politique et intellectuel. En cela,
elle pose aussi la question des divisions politiques et épistémologiques autour
du savoir des sciences de l'homme.

Comme le soulignent notamment Hoffmann (2003) et d'Ans (2003),
les importantes divergences entre l'École d'anthropologie de Paris et l'Institut
d'ethnologie de Paris, fréquentés par de nombreux intellectuels haïtiens, se
sont déplacées en Haïti. À cet égard, Roumain a déjà pris clairement et publi­
quement position. Ille rappelle d'ailleurs au Père Foisset, comme il l'avait

112 Il s'agir de la troisième campagne éponyme, encore connue sous le nom de « campagne de
rejetés » ou Renonce (sur les précédentes, voir chapitre 3).

na Rappelons que la fondation du Bureau d'erhnologie avait aussi pour objectif de sauver
certains objets vodou.

114 Le texte de Roumain émane d'une série de trois articles intitulée « Sur les superstitions»
et publiée dans Le Nouvelliste en date des Il, 13 et 18 mars 1942. Sur cette campagne et
pour une analyse de la polémique évoquée, on lira d'Ans (2003). Le texte de Roumain,
rédigé en français, est suivi de sa traduction en espagnol, sous le titre Las Supersticiones.
Comme le souligne d'Ans, il était sans doute destiné à être lu en République dominicaine
et à Cuba, où la stigmatisation des pratiques vodou éraient très fortes.

115 Voir les six articles parus dans Le Nouvelliste entre le 30 mars et le 24 avril 1942 sous le
titre « Réplique au R. P. Foisset » puis neuf articles parus entre le 25 juin et le 31 juillet
1942 dans le même journal sous le titre « Réplique finale au R. P. Foisset », Le Père Foisset
publie, quant à lui, dans le quotidien catholique La Phalangeentre le 25 février et le 18
juin 1942.

379



fait quelques mois plus tôt à l'adresse de Kléber Georges-Jacob, autre figure
majeure de l'ethnologie de cette période, qui s'était félicité qu'en tant
qu'ancien membre de l'École d'anthropologie de Paris, Roumain ait été
nommé directeur du Bureau d'ethnologie. Roumain avait su préciser (et
corriger) qu'il avait été -lors de son séjour à Paris entre 1937 et 1939 - élève
de l'Institut d'ethnologie de Paris, de l'Institut de paléontologie, de l'École
pratique des hautes études, collaborateur du Musée de l'Homme et membre
de la Société des américanistes. Distance est ainsi prise avec l'École
d'anthropologie de Paris, de laquelle se réclameront en revanche Lorimer
Denis et François Duvalier!" (Labelle, 1988 : 137; d'Ans, 2003 : 1385).

En plaçant les deux positions à la lumière des enjeux politiques qu'elles
contiennent, Roumain rappelle son engagement marxiste tandis qu'il laisse
entendre la collusion de la hiérarchie de l'Église et du régime français de
Vichy (d'Ans, 2003), à partir des divisions qui se dessinent au sein des
sciences de l'Homme dans une Europe en guerre'", La collision de positions
entre, d'un côté, l'héritage de la pensée historico-culturelle allemande du
Père Schmidt - cité par le Père Foisset qui, comme d'autres ethnologues
haïtiens, se réfère aussi aux travaux de Georges Montandon - auquel se
rattachent des penseurs de la droite catholique proche du régime de colla­
boration de Vichy et, de l'autre, l'école française portée par Marcel Mauss
et Paul Rivet, permet à Roumain de rappeler sa position dans le paysage
haïtien de l'anthropologie de la fin des années 1940. Comme le constate
l'écrivain René Depestre :

« Dans ces années 40, tout se passe comme si Jacques Roumain
avait le pressentiment qu'aussitôt disparu de la scène, un folklo­
risme d'État, à hauteur de tonton macoute, ferait militairement
main basse sur le savoir ethnologique, afin de dévoyer la connais­
sance des fondements de l'identité haïtienne vers la négritude tota­
litaire ou "intégrisme noir" à la Papa Doc» (2003 : XXXVII).

Les années 1940 institueront en effet une scène pour d'autres divisions
politiques et intellectuelles au sein des forces progressistes. Ce que certains

1I6 Lorimer Denis et François Duvalier se placent aussi sous l'autorité de Louis Marin (Oriol,
Viaud & Aubourg, 1952). Quant à son courrier à Kléber Georges-jacob, auteur d'un ouvrage
intitulé L'ethnie haïtienne (1941) et théoricien du « noirisme », Roumain précise que
« cette rectification n'a qu'un but : établir que le président de la République, certainement
soucieux d'une organisation scientifique des recherches ethnologiques n'aurait pu faire
appel à moi, si je n'avais fait que suivre des cours à l'École d'Anthropologie de Paris»
(<< Une lettre de notre ami Jacques Roumain à notre collaborateur Kleber Jacob », Le
Matin, 23 octobre 1941).

1I7 Sur ces divisions, voir également Conklin (2015 [2013]). Voir aussi les précisions appor­
tées par Laurière (2005) quant aux dates et personnages mentionnés par d'Ans (2003).

380



ont nommé la « révolution de 1946 » favorisera la montée en puissance du
projet politique noiriste plus tard approprié par Duvalier.

Si à Cuba, la stabilité relative du début des années 1940 permet que des
chercheurs états-uniens commencent à investir le terrain cubain (parmi eux,
Harold Courlanderou William Bascom qui envisagent la question de
1'« héritage culturel africain» de l'île, mais aussi Carl Withers ou Lowry
Nelson qui s'intéressent à l'univers paysan), ces années sont aussi marquées
en Haïti par l'intérêt scientifique et esthétique que suscite la «culture
nationale» au-delà des frontières du pays (voir chapitre 6). La décennie
inaugure de nombreux séjours d'intellectuels étrangers fuyant notamment
la Guerre en Europe et Port-au-Prince devient, pour un temps, un carrefour
où certaines figures des réseaux nés dans le Paris des années 1930 se croisent.
Ethnologues, artistes se rattachant au surréalisme, philosophes ou penseurs
de la négritude se rencontrent et une traversée de savoirs s'effectue pour la
« classe d'âge» à laquelle Roumain appartient'". Pour sa part, c'est de Mexico
où il a été nommé, en 1943, chargé d'affaires de la République d'Haïti, qu'il
contribue à ces échanges, en participant notamment à la création, dans cette
ville, de l'Institut international d'études afro-américaines, porté par
Fernando Ortiz et Jorge A. Vivo. C'est aussi là-bas qu'il achève son roman
Gouverneurs de la rosée.

Politique et littérature: Itinéraires d'écritures engagées'"

Né à San Juan (Porto Rico) dans une famille d'ascendance espagnole,
Pablo de la Torriente Brau (1901-1936) grandit entre Porto Rico,
l'Espagne et Cuba, où sa famille s'établit dans l'Oriente, en 1909, puis
à La Havane, en 1919. Naturalisé cubain en 1921, son environnement
familial patriote forge sa rectitude de caractère, sans pour autant brider
son esprit frondeur et son humour légendaire (il raconte lui-même que
l'éminent Chacén y Calvo lui aurait prédit un avenir d'humoriste).

nsEn 1944, Dewitt Peters fonde le Centre d'Art à Port-au-Prince.
"' Les travaux sur la vie et l'œuvre de Pablo de la Torriente Brau et de Jacques Roumain sont

nombreux. Les encarts biographiques ici présentés s'appuient sur leur consultation, com­
plétée de la lecture de nombreux textes et de certaines correspondances des auteurs eux­
mêmes. Sur Torriente Brau, voir en particulier les textes de Betancourt et Arencibia (2014),
Suarez Diaz (2008), Rodriguez Hernândez (2006), Claveria et Carballoso (2006), Nuiry
(2006), les prologues aux éditions critiques des textes de l'auteur (De la Torriente, 1999 ;
2001 ; 2015; 2016) ainsi que certains hommages (Rodriguez Hernândez, 2006). Sur
Roumain, voir en particulier Fowler (1980) et les différentes contributions incluses dans
l'édition critique des œuvres complètes de Roumain coordonnée par Hoffmann (2003).

381



Lecteur précoce de José Mard ou d'Edgar A. Poe, rédacteur d'un
pamphlet ami-impérialiste qu'il publie enfant dans un journal scolaire,
Torriente Brau poursuit sesétudes secondaires dans l'est de l'île et obtient
son baccalauréat à La Havane. À peine âgé de 20 ans, il collabore à
Sabanazo au projet de construction d'une usine sucrière et s'y frotte à
la dure réalité des campagnes et des ouvriers cubains. Employé des
journaux El Nuevo Mundo et El Véterano, démissionnaire d'un poste
d'employé ministériel par rejet de la corruption politico-adminisrrative,
il ne pourra jamais étudier à l'université (c'est l'ingénierie qui l'aurait
intéressé), mais fréquente des milieux estudiantins, professionnels,
littéraires et militants, qui très tôt forgent sa plume et son engagement.

En 1923, année de la protestation des Treize, il est engagé au cabi­
net d'avocats de Fernando Ortiz, dont il est le secrétaire scientifique.
En ce lieu, il se lie d'amitié avec des intellectuels déjà consacrés et,
surtout, avec ceux de l'avant-garde, tels le jeune poète communiste
Rubén Martlnez Villena qu'il remplace et Raul Roa. Débordant
d'énergie, il écrit en tant que journaliste, publie ses premiers contes à
la fin des années 1920 (parmi eux, Batey. Cuentos cubanos, co-écrit avec
Gonzâlo Mazas). Pionnier, à Cuba, du genre testimonial (du
témoignage), il pratique un journalisme d'investigation imprégné d'un
style nouveau intégrant l'oralité des échanges avec ses interlocuteurs.
Enquêteur hors-pair et écrivain aux multiples facettes, Torriente Brau
s'enthousiasme pour le combat et pour la geste héroïque (El Héroe était
d'ailleurs le titre de sa première nouvelle). Sa participation aux luttes
anti-machadistes dans les années 1930 le consacre intellectuel de la
révolution naissante.

Si son expérience au cabinet d'Ortiz marque un premier « rite de
passage ) qui le fait basculer de la position d' « intellectuel-littéraire» à
celle d'« intellectuel-révolutionnaire », le deuxième a lieu lorsqu'il fonde
avec Roa l'organisation Aile gauche estudiantine depuis la prison, en
1931. Du fait de sa militance, Torriente Brau sera en effet incarcéré
deux fois, d'abord au Castillo del Principe à La Havane où il rencontre
d'autres écrivains, puis, plus longuement, dans le pénitencier Presidio
Modelo de l'île des Pins120, moment d'une autre douloureuse « initia-

120 Il s'agir de la prison « moderne» aux principes eugénistes donr Israel Casrellanos est l'un
des concepreurs (voir chapirre 3). Érigée selon un modèle panoprique - celui donr
Foucaulr (2002 [1975]) fera le paradigme de sa réflexion sur la surveillance -, elle est
inaugurée en 1926 par Gerardo Machado. C'est en hommage aux 500 prisonniers qui y
périrent que Torrienre Brau inrirule sa chronique de 1934. Die des Pins incarnair déjà,
depuis les remps de la colonie, une forme de « Sibérie de Cuba» (voir De la Luz y
Caballero 1846, ciré par Marturano, 2017: 182).

382



tion » selon ses termes dans l'ouvrage éponyme (1969) -l'un des pre­
miers opus du journalisme de témoignage latine-américain plaidant,
dans la lignée d'Ortiz, pour une réforme du système carcéral. Des
années 1920 aux années 1930, le jeune Torriente Brau écrit par ailleurs
dans les principaux journaux et revues de La Havane, de coloration
politique variable: Diario de la Marina, Alma Mdter, Revista de La
Habana, El Munda, Bohemia, Social, Carteles, Linea, Orbe et surtout
Ahora, qui lui offre la tribune de plusieurs chroniques parmi lesquelles
105 dias preso et, en 1934, Realengo 18. Reflet de son engagement, ses
textes, qu'il complète parfois de photos, évoquent, avec gravité er/ou
apparente légèreté, des problématiques sociales et politiques sensibles.

Marqués par des exils répétés, sa vie, ses écrits (pour la plupart
publiés à titre posthume) et sa pensée politique se construisent en
différents lieux. En 1933 et 1935, il s'exile à New York où il vit avec
des moyens modestes. Il y entame Aventuras dei soldado desconocido
(1940), son unique roman, inachevé, dans lequel il met en scène un
soldat cubain dramatiquement voué à la mort dans les tranchées
européennes de la Première Guerre mondiale. Il y crée le Front unique,
organe de l'Organisation anti-impérialiste ORCA et mûrit son
internationalisme, se rapprochant d'autres groupes révolutionnaires.
Convaincu comme d'autres, tel Carpentier ou Guillén, que se joue là
un tournant crucial de l'histoire mondiale, il décide en 1936 de rejoindre
l'Espagne dès les débuts de la Guerre civile, faisant escale en Belgique
pour assister au Congrès pour la Paix, puis s'arrêtant brièvement à
Paris. Correspondant depuis la péninsule pour le New Masses (New
York) et El Machete (journal du Parti communiste mexicain), il s'y lie
d'amitié avec des poètes espagnols, rédige reportages et chroniques de
la guerre (Torriente Brau, 1938). Fidèle à l'une des formules de
Realengo 18: « Il ny a de meilleur professeur dans la vie que le
combat» (1979 : 37), il intégrera une milice républicaine, ce qui lui
coûtera la vie. En décembre 1936, après une vie aussi courte que
fulgurante, Torriente Brau décède au combat, près de Majadahonda
dans les environs de Madrid, scellant irrémédiablement l'histoire de sa
vie, de son œuvre et de son engagement. « Un jour », avait-il écrit à sa
mère en 1935, « je recevrai quatre balles bien méritées et je mourrai
tranquille, satisfait d'avoir employé ma vie en accord avec ma
conscience» (2004 [1935] : 157).

383



Jacques Roumain (1907-1944) est né à Port-au-Prince, dans une
famille de propriétaires terriens dite « mulâtre» qui appartient à l'élite
intellectuelle et économique du pays (Le président Tancrède Auguste
est son grand-père maternel). Très jeune, après avoir débuté ses études
au collège Saint-Louis de Gonzague, Roumain quitte Haïti pour pour­
suivre sa scolarité en Europe; il se rend en Suisse alémanique en 1920­
1921 (à Berne, à l'École polytechnique de Zurich), puis en Espagne,
en 1926, pour entreprendre, dans la lignée familiale, des études d'agro­
nomie qu'il interrompt rapidement. En 1927, il est de retour en Haïti
et participe à la création de deux revues: La Trouée et La RevueIndigène.
Roumain a alors vingt ans. La même année, il contribue à la fondation
du journal Le Petit Impartial. Lannée suivante, il fonde la Ligue de la
jeunesse patriote haïtienne.

En 1930, déjà reconnu comme un poète majeur, Roumain signe
ses premières grandes nouvelles. Premières versions de ce qui est déjà
nommé « roman national », La Proieet l'Ombre (1930) et LesFantoches
(1931) sont des récits qui nous plongent dans le quotidien de jeunes
bourgeois de Port-au-Prince, hommes bien établis en même temps
qu'aliénés et attirés par des lieux qui, loin des mornes verdoyants
réservés à la villégiature de l'élite urbaine, ne sont pas pour eux. Dans
ces premières investigations du social par la fiction, deux mondes sont
signalés- celui-ci de la bourgeoisie port-au-princienne, celui d'hommes
des campagnes prisonniers d'une collectivité marquée par le manque et
possédant les armes d'une révolte qu'ils dirigent contre eux-mêmes. La
Montagne ensorcelée (1931), « roman paysan» inaugural (bien que
rarement reconnu comme tel) les fera rapidement apparaître dans
toute leur épaisseur sociale.

Dans ses poésies, dans ses romans, dans ses essais, en lien à son
programme d'action et à une position politique, Roumain ne cesse
d'interroger Haïti. En 1934, alors que les troupes américaines quittent
enfin le pays, Roumain fonde le Parti communiste haïtien (PCH) et
publie Analyse Schématique 1932-1934, essai dans lequel il propose
une lecture marxiste de la configuration sociale haïtienne. Son action
politique et littéraire est très tôt un combat qui le mène devant les
tribunaux et, entre 1928 et 1936, à de multiples séjours en prison, puis
à l'exil. Après quelques mois passés à Bruxelles, il s'installe à Paris à
l'automne 1937, au moment où le mouvement socialiste français du
Front populaire bat son plein. Là, il s'inscrit à l'Institut d'ethnologie,
intègre la Société des américanistes et travaille sous la direction de Paul
Rivet au Musée de l'homme (Laurière, 2005). Il écrit dans les revues

384



Regards, Commune, Les Volontaires. Son texte de 1937, «La tragédie
haïtienne », lui vaudra une nouvelle condamnation, par les autorités
françaises cette fois. À Paris, lors du Ile Congrès des écrivains pour la
défense de la culture auquel participent notamment Aimé Césaire,
l'écrivain guyanais Léon-Gontran Damas ou le poète français Louis
Aragon, il se lie d'amitié avec Nancy Cunard'" et avec Nicolâs Guillén,
communiste comme lui, qui est alors accompagné d'Alejo Carpentier
et de Juan Marinello!", Il y retrouve aussi l'écrivain Langston Hugues.

En 1939, l'imminence de la Seconde Guerre mondiale le pousse à
quitter la France pour s'installer à New York où il cherche à poursuivre
l'anthropologie à Columbia University. Il prononce des conférences
avec Langston Hughes et noue des relations d'amitié avec Lucas Prémice
(d'origine haïtienne), défenseur de l'action syndicale. Entre décembre
1940 et mai 1941, il séjourne à Cuba et y publie notamment un court
texte intitulé « La poésie comme arme ». À La Havane, où il rencontre
Fernando Ortiz et José Antonio Ramos, Roumain retrouve son ami
Guillén qu'il accueillera l'année suivante à Port-au-Prince; ensemble,
ils créeront la Société haïtiano-cubaine de relations culturelles (octobre
1942) 123. À Cuba, il observe aussi la stigmatisation et le rejet de milliers
de ses compatriotes venus travailler sur place, dans les champs de canne.

Autorisé à rentrer « au pays» en mai 1941, Roumain fonde quelques
mois plus tard, avec son aîné Jean Priee-Mars et avec l'ethnologue suisse
Alfred Métraux, l'Institut d'ethnologie, où il donnera un cours
d'anthropologie préhistorique et d'ethnologie précolombienne. Menant
des recherches en archéologie, Roumain le polyglotte (il parle cinq
langues dont l'allemand) traduit aussi des œuvres. En octobre 1941, il
crée le Bureau d'ethnologie qu'il dirigera un peu plus d'une année
avant de rejoindre, en 1942, la légation d'Haïti au Mexique où il a été

121 Celle-ci traduit à cette occasion l'intervention de Roumain. C'est aussi en 1937 que
Roumain envoie et dédie à Cunard son célèbre poème manuscrit Bois-d'ébène, qui ne
paraîtra à Port-au-Prince qu'en 1945 selon une version de 1939 (Hoffmann, 2014).

122 En raison de son état de santé, Roumain ne peut se rendre aux séances de clôture du
congrès qui se tiennent en Espagne. .

izs Cf. Le Nouvelliste, 30 octobre 1942. Invité par Roumain, Guillén se rend en Haïti entre
septembre et octobre 1942, en tant que délégué du Front national antifasciste, de la
Société colombiste panaméricaine, rédacteur de Hoyet délégué culturel du gouvernement
cubain, chargé de la mission que lui avait confié le ministre José Augustin Martfnez
« d'étudier les bases d'un meilleur rapprochement spirituel » (Le Nouvelliste, 14 décembre
1942). De Cuba, l'année précédente, Guillén a aussi publié plusieurs articles (l941a,
1941b) dans lesquels il dénonce le régime de Srénio Vincent et déplore que la situation du
peuple haïtien reste méconnue dans son pays.

385



nommé par le président Lescot (il avait aussi, en 1931, été nommé chef
de division au ministère de l'Intérieur). À Mexico, il passe les deux
dernières années de sa vie, rédige son essai ethnographique Le sacrifice du
tambour Assôtôtr) et achève Gouverneurs de la rosée, dont il a proba­
blement entamé l'écriture en Belgique (Gaillard, 1967 cité par Hoffmann,
2003: 258). Il Y participe également à la fondation de l'Institut
international d'études afro-américaines. Lors de son dernier passage à
La Havane, le 3 août 1944, il rencontre à nouveau Guillén à qui il
remet un tapuscrit de Gouverneurs de la rosée, en cours de publication
en Haïti, et lui propose de le traduire. Le 6 août, Roumain est à Port­
au-Prince. Il s'y éteint le 18 du même mois, affaibli par des problèmes
de santé chroniques et ses longs séjours en prison. Il n'aura ni l'occa­
sion de voir la première impression de son ultime roman, ni celle d'en
connaître le succès qui le consacrera en Haïti et bien au-delà.

« Lunlon fait la force» : Des paysans dans l'histoire

Bien que Realengo 18 et Gouverneurs de la rosée relèvent de genres a
priori différents, leur convergence thématique, elle-même reflet des engage­
ments communs aux auteurs dans leur époque, est flagrante. Comment
écrire et faire connaître la dureté de la vie et les luttes que mènent les
Réalenguistesdes montagnes cubaines et les abitan des mornes haïtiens? Telle
est la question qui semble avoir sous-tendu les réflexions de Torriente Brau
et de Roumain et les voies innovantes par lesquelles ils ont choisi d'y répon­
dre. Se faisant écho, les chemins adoptés pour décrire et révéler pointent
vers une même interrogation: celle du lien entre écriture, ethnologie et
engagement. Si Realengo 18 et Gouverneurs de la rosée tendent à éluder des
références explicites aux affiliations politiques de leurs auteurs, tous deux
contiennent une intention politique et une valeur pédagogique. Dans les
deux cas, l'objectif est effectivement d'éclairer la lutte permanente que
constitue la survie dans les campagnes cubaines et haïtiennes - manière
d'affirmer la légitimité et la dignité de leurs habitants et d'en proposer une
vision qui se distingue de l'image qui prédomine alors au sein de certains
cercles dans les capitales de ces deux pays'". Il est aussi d'insister sur leur

". À Cuba, à la fin des années 1920 (voir par exemple Cobas Arnate, 2008), toute une
tradition picturale s'était déjà saisie de la question ouvrière et paysanne pour en dépeindre
le quotidien et dénoncer l'exploitation capitaliste - ce qui n'empêchait pas la persistance
d'une certaine vision romantique du monde rural.

386



capacité de résistance à une écrasante hégémonie, incarnée, dans Realengo
18, par les compagnies d'exploitation étrangères présentes dans l'Oriente, les
sbires corrompus de l'État républicain et certains secteurs de la bourgeoisie,
dans Gouverneurs de la rosée, par une élite des villes et un état autoritaire,
également corrompu, représenté par ses relais locaux (juge, gardien de la
paix, etc.). Dans les deux cas, la stratégie donne alors à penser la naissance
d'une conscience politique de même que la possibilité de la transformation
économique et sociale par l'union de tous et l'émergence de formes auto­
nomes d'organisation. Aux marges des paradigmes ethnologiques d'alors,
Roumain et Torriente Brau investissent ainsi ces groupes en tant qu'agents
historiques véritables, intégrés au devenir de la nation. Animés par une
certaine sensibilité ethnographique, l'un et l'autre les replacent par ailleurs
dans un quotidien situé.

Décrire pour mieux servir?

Dans un Oriente qui représente une sorte d'équivalent du «pays en
dehors » haïtien, Torriente Brau s'immerge brièvement parmi les
Réalenguistes qui se sont constitués en une communauté auto-gérée
rassemblant 5000 familles - la « République du realengo » - dans le but de
faire bloc et de revendiquer leur droit à la terre dans un contexte
d'oppression venant à la fois de l'étranger et de l'oligarchie locale. Ode à la
lutte autant que témoignage pointant l'injustice économique et sociale, la
chronique nous dépeint ainsi les « héros ordinaires » que l'auteur côtoie en
ces lieux et soulève la question - posée aussi par le héros de Roumain - du
décalage entre la richesse du territoire de ces paysans et leur grande pauvreté.
Avançant avec précaution et minutie, Torriente Brau, se faisant porte-parole
des Réalenguistes, situe alors sa réponse dans la prise en compte de la
structuration de la société cubaine et l'asymétrie d'un système capitaliste
enfermant ces paysans dans une situation d'aliénation. Celle-ci se voit
d'autant mieux illustrée qu'à la façon dont un ethnologue construirait une
monographie villageoise'", l'auteur s'attache à en restituer les conditions de
vie concrète. .

Au long de la chronique, l'emphase est certes mise sur l'actualité poli­
tique et juridique des Réalenguistes'", mais l'auteur aborde également la

125 Ce style n'existe certes pas encore à Cuba mais signalons que c'est l'époque où il émerge
au Mexique (voir par exemple, Redfleld 1930, Redfleld & Villa Rojas, 1934) ou encore
en Haïti (voir Herskovits 1937, dont certains considèrent que la description du konbit ou
travail collectif paysan a d'ailleurs pu inspirer Roumain).

126 Au moment où Torriente Brau enquête, ils viennent d'obtenir une trêve après les violents
affrontements, relayéspar la presse, qui les ont opposés au pouvoir durant l'été 1934.

387



question de l'organisation sociale et économique de cette « communauté»,
celle de ses structures politiques et de ses modalités de délibération (insistant
notamment sur leurs formes d'auto-gestion portées par l'Assemblée des
Réalenguisres et l'Association des producteurs agricoles dotés d'un pouvoir
exécutif et législatif), sur la toponymie locale, le rapport au territoire, la
parenté ou sur les événements qui rythment la vie du groupe, laquelle
prend, par la densité de la description, toute son épaisseur. S'y ajoutent en
outre des observations touchant au quotidien des familles du Realengo, aux
comportements et aux trajectoires diverses des principaux protagonistes,
également appréhendés dans leur socialité ordinaire et leur inscription dans
des moments festifs ou douloureux ou encore dans des modes de résidence
spécifiques (les fameux bohios dont Torriente Brau relève implicitement
qu'ils constituent une forme d'organisation tant sociale que spatiale, en
même temps qu'ils renvoient à un dénuement et une promiscuité dont
certains chansonniers ont, selon lui, la sottise de magnifier la beauté). Rites,
représentations ou « croyances populaires» - celles, notamment, relatives au
chef Lino Alvarez, miraculé à plusieurs reprises - sont aussi évoqués, au
même titre que la relation à l'Église et au clergé à propos duquel le même
Lino s'esclaffe: « ici on ne voit pas ce genre d'apparitions!». Restituant
enfin la production écrite des Réalenguistes (manifestes vernaculaires,
chartes écrites, bulletins, etc.), Torriente Brau concède cependant toute sa
primauté à l'oralité des témoignages et des différents récits qu'il collecte,
ainsi qu'à certaines formes discursives et poétiques emblématiques de la
région'". Dialoguant avec la restitution de ses propres observations, cette
prééminence accordée au témoignage oral - constante revendiquée de ses
travaux journalistiques, y compris en Espagne - mais aussi la place qu'il
octroie au parler populaire paysan s'associent alors à la prose journalistique
pour lui conférer ça et là un caractère de 'palimpseste ethnographique'.

Au-delà de tout académisme et à partir de personnages de fiction, le
roman de Roumain évoque à son tour l'expérience concrète de la vie
quotidienne dans le « pays en dehors» - probablement soutenue par la
vision que l'auteur s'en est forgée à partir de la fréquentation de ces lieux dès
sa prime jeunesse, dans les champs de canne que possédait sa famille. Motif
d'inspiration pour la production littéraire, la volonté de nous plonger dans
un univers social dépeint de l'intérieur conduit à mettre en scène le combat
de Manuel- un Haïtien qui est allé « de l'autre côté de l'eau», à Cuba, où,
comme d'autres Haïtiens, il a fait l'expérience de la hue/ga, de la grève ­
pour la renaissance de son village qu'il retrouve accablé par des querelles
fratricides, la sécheresse et l'exploitation de ses habitants. Roumain nous
transporte ainsi au milieu des mornes haïtiens, à Fonds-Rouge, où Manuel

127 Le dizain à contenu politique qui clôt sa chronique est par exemple caractéristique du
repentismo des campagnes cubaines (voir aussi note 16 dans ce chapitre).

388



revient après des années d'absence et de silence et découvre des femmes et
des hommes que l'inimitié a transformés, la désolation de mornes hier
verdoyants dans lequel semble se lire le stigmate spatial d'une sorte de
déliquescence du social. C'est une terre sans eau qu'il retrouve, eau dont la
quête deviendra son obsession pour que revive, grâce à elle, le collectif
villageois réhabilité et uni par la lutte. Face à la misère, à la résignation, au
mépris, aux conflits, c'est avec celle dont il s'éprend éperdument, Annaïse,
issue d'une famille « ennemie », et peu à peu rejoint par tous ceux que sa
force de conviction conquerra, qu'il œuvrera à la réconciliation essentielle
au nécessaire konbit (ou travail collectif paysan) qui permettra d'amener
l'eau dans le jaden de chacun.

Telle une monographie, Gouverneurs de la rosée fait ainsi apparaître, à
travers la focalisation sur certains protagonistes, une vie collective. Les liens
de parenté, les activités économiques - dans lesquelles transparaissent aussi
le lien entre ville et campagnes -, le rapport à une autorité arbitraire et
discrétionnaire, les trajectoires individuelles des abitan qui, pour quelques­
uns (tel Manuel ou Simidor) ont connu la migration, s'inscrivent dans une
organisation tout à la fois spatiale, sociale et religieuse - particulièrement
pour ce qui est du vodouque Manuel, traduisant la position ambivalente de
Roumain à ce sujet, condamne en partie, mais par lequel Délira, sa mère,
tient à remercier Legba d'avoir « ouvert le chemin du retour» à son fils.
C' est par là que le roman, héritier de la veine réaliste du début du siècle en
Haïti et que certains ont qualifié de « roman ethnologique» (Fleischmann,
2003 : 1255), décrit des réalités sociales du monde rural haïtien, par là aussi
qu'il permet de donner consistance àces abitan présentés comme des femmes
et des hommes qui, comme tous, s'inquiètent, s'aiment, se déchirent et qui,
dans leur exploitation, aspirent à un avenir meilleur. À partir de ce qui
émerge alors comme une sorte de « fiction ethnographique» empiriquement
informée autant que réinventée, le lecteur se trouve comme entraîné au cœur
du peyi andeyo. Comme chez Torriente Brau, la place faite par Roumain à la
parole des abitan dans leur langue, sous la saveur singulière du créole, est
l'un des ingrédients qui y contribue. Si cet usage du créole chez Roumain a
fait l'objet de nombreuses analyses insistant sur ses vertus esthétiques et
littéraires (Laroche, 1981 ; Hoffmann, 1995 ; Costantini, 2003), il est aussi
possible de le penser comme un choix politique par lequel le statut large­
ment infériorisé du créole serait soudainement renversé; difficile en effet de
ne pas voir là l'affirmation d'une appartenance identitaire ou, dans la
continuité d'entreprises précédentes!", geste pour la reconnaissance de la
légitimité de cette langue, à destination non point tant des abitan (qui n'ont

128 On pense notamment aux initiatives de Georges Sylvain (voir note 16 du chapitre 4) mais
aussi aux travaux ethnologiques de sa fille, Suzanne Comhaire-Sylvain, dont Roumain lisait
aussi les écrits (voir par exemple Roumain, 1943b).

389



pas accès à l'écrit, ni au français) que de ceux qui les marginalisent - geste
qui prend sens, on va le voir, dans le cadre d'une réflexion sur la « nation ».

Dans un cas comme dans l'autre, l'attention portée à la description des
lieux et de paysages que les auteurs ont par ailleurs arpentés dans leur jeu­
nesse, mais aussi aux relations à l'œuvre au sein des univers sociaux
considérés ainsi qu'à l'oralité, offre un angle d'approche et d'observation
original, dense et efficace, qui permet au lecteur de pénétrer des univers de
vie pour en saisir l'intelligibilité, la cohérence interne, voire - on nous
pardonnera l'anachronisme - le point de vue emic autant que la manière
dont s'y tisse des rapports asymétriques entre un intérieur et un extérieur de
la « communauté », Lieux, hommes, rapports de sens et rapports de force
s'associent et s'actualisent alors dans leurs articulations pour poser sous une
forme nouvelle la question du « populaire» et du national et, in fine, pour
offrir une vision des paysans ressaisis tant dans leurs expériences singulières
de la vie que dans leur éveil politique. Entre journalisme et littérature, la
« mise par écrit» d'histoires orales et délégitimées dessine alors les voies d'une
possible rupture: le « récit paysan» et la chronique documentaire
apparaissent comme des outils permettant de ne pas figer 1'« altérité» de
certains groupes dans un éternel présent ou encore, à rebours de discours
dominants, de ne pas simplement en circonscrire les dynamiques au seul
domaine de la (re)production « culturelle ».

En écho à la vision politique des auteurs, et pour reprendre une idée
formulée par Dorsinville (1981) à propos de Gouverneurs de la rosée, ils per­
mettent ainsi de problématiser la fixité trompeuse des groupes sociaux. Dans
les deux cas, le propos est bien sûr teinté d'un certain exotisme (dans cette
« nature différente» nous dit par exemple Torriente Brau, existent « des cou­
tumes différentes» portées par des hommes ayant un « autre sens de la vie129 »).
Il n'en reste pas moins que dans les deux ouvrages, les populations rurales
cubaines et haïtiennes se voient présentées sous un jour inédit; celui de
groupes situés dans l'histoire, envisagés et présentés comme des agents dotés
d'une conscience politique autant que d'une véritable conscience de classe.

129 On ne négligera effectivement pas le rapport d'altérité à l'œuvre, toujours présent deux
décennies plus tard, comme le révèlent ces propos d'un journaliste de Bohemia. Alors que
les guerrilleros (italiques) des montagnes centrales et orientales arrivaient dans la capitale
en 1959, il décrivait la surprise des Havanais quant à l'allure et aux manières de ces
paysans: « êtres étranges qui semblaient avoir fui, à bord d'une fusée, l'une de ces impro­
bables planètes que l'on trouve dans les récits de science-fiction. Et pourtant, ce n'était que
des Cubains des montagnes, de la Sierra Maestra, de la Sierra Cristal, de la Sierra del
Escambray» (cité par Vincenot, 2016 : 588).

390



Can era [Coupeur de canne], Mirra Cerra, 19J ()
© Museo Nacio nal de Bellas Arrcs, Cuba

El bi/ft)' [Le harcy], i\ risliJ es Fcrn.indez [Grca 1930J
(f~ Musco Nacionai de llella; Arres, Cuba

391



Anic he de Cnmbite (Cuba, 1% 4) ,

fîlm J l' Toru.i- <" ;lIliém:1. Alea inspir é J e (;u l/ l'ernm rs dt' "1 Rosée

Scène.' cxrraitcs J lI Hlm Cumbit»

392



Conscience politique, conscience de classe:
« indigénéité », scène globale et devenir de la nation

Par-delà la variété de leur forme, Realengo 18 et Gouverneurs de la rosée
ont en effet en commun de proposer une vision du collectif dans laquelle
les dissemblances individuelles se résolvent (ou ont vocation à se résoudre)
par l'union de tous pour une lutte commune - devise inscrite sur le drapeau
d'Haïti et que l'on retrouve chez Torriente Brau dans la bouche des
Réalenguistes. Dans un quotidien fait de misère et de mépris, terreau de
l'aliénation, l'éveil politique est décrit comme concomitant de la naissance
d'une conscience de classe. Ainsi, chez Roumain, ni Dieu, ni les lwa ne
représentent le salut: c'est bien le combat et le sang de l'homme qui
s'avèreront garantir la réussite de l'élan fraternel, l'amélioration, à parts
égales, des conditions de vie de tous et la refonte d'un collectif fondé sur
l'entraide, le partage et la recherche du bien commun (porté par son héros
Manuel selon lequel les « proléteurs » des campagnes ne pourront trouver
leur salut que dans le konbit par lequel les abitan parviendront à faire jaillir
l'eau salvatrice de la terre meurtrie). Dans les revendications des
Réalenguistes, «hommes droits et hommes de guerre », frustration histo­
rique des luttes libertaires pour l'indépendance s'articulent à un « sens de
classe» que Torriente Brau désigne comme tel. Car, au-delà des fausses
différences, et n'en déplaise « aux gens de l'Ouest », soit de la capitale, nous
dit-il, ces « Orientaux» des montagnes, dont le sang versé durant les guerres
d'indépendance a nourri leur territoire, sont bien les dépositaires légitimes
d'une histoire nationale qu'ils peuvent considérer « comme leur ».

Sous cet angle, les figures centrales de ces deux récits, Manuel de Fonds­
Rouge et Lino Alvarez, « président de la République du Realengo et vétéran
de la dernière Guerre d'indépendance », peuvent en partie être comparées.
Les deux hommes se dévoilent comme le paradoxe de «singularités»
modifiées; à travers eux, surgit la possibilité que chacun devienne un chef
pour l'autre et non un chef de l'autre130. La dimension individuelle de
l'expérience se transforme en réussite collective. Localisée, cette réussite
collective joue aussi à un autre niveau; les luttes mises en scène et leurs
issues ne font sens que par rapport à une histoire nationale prise dans une
histoire globale et une carte mondiallsée autant que dans un certain sens de
1'« indigénéité ». Certes, ce dernier mot recouvre plusieurs réalités.

Parmi elles, l'une érige un rapport premier à la terre. Cette autochtonie,
récente, créole, Torriente Brau la souligne; pour tous les Réalenguistes,

130 En témoigne par exemple le bref échange entre Manuel et Laurélien auquel le premier
demande avec étonnement « Pourquoi m'appelles-tu chef? » et reçoit cette réponse: « Je
ne sais pas moi-même »,

393



souligne l'auteur, « l'unique patrimoine» à défendre et à conserver, c'est la
terre. « Terre ou Sang », telle est la devise de la lutte sur le Realengo 18. Leur
légitimité, les habitants du Realengo 18, dépositaires de la mémoire des
actes qui ont fondé la nation et des luttes mambisas du XIXe siècle, la tirent
précisément de la lutte, passée comme présente, qu'ils mènent pour leur
terre. Histoire du passé et histoire du présent sont alors convoquées pour
comprendre le combat contre les spoliations et l'aliénation dans ses diverses
modalités. Aux colons de la Couronne espagnole, ont succédé les grands
propriétaires terriens et le capital investi dans les compagnies sucrières
étrangères dont l'État républicain constitue en quelque sorte le suppôt.
Dans un contexte où le pouvoir institué ne mène pas le combat, c'est bien
aux Réalenguistes, alors érigés au rang de représentants de la souveraineté et
du « peuple cubain» - le vrai, celui qui garantit la nation - de le mener.
Proposant également une réflexion politique, implicite, sur l'État, Torriente
Brau peut ainsi relayer avec conviction l'affirmation des habitants du
Realengo 18 s'exclamant: « l'État c'est nous ». Ils incarnent la lutte vive et
vivante face à une domination contre laquelle Cuba s'est déjà battue. Dans
ce contexte d'impérialisme, l'histoire qu'ils écrivent, c'est l'histoire de leur
nation tout entière!". .

La question du devenir de la nation (ou celle d'une nation encore en
devenir), incarnée par la place difficile de ce peyi andeyo, est aussi présente
chez Roumain. Toutefois, les modalités sous lesquelles les « gouverneurs de
la rosée» cherchent à sauver leur terre signalent aussi une différence essen­
tielle. Ici, il n'y a guère de proximité ou d'identification avec un « État », Si
le collectif existe, c'est d'abord à travers son engagement dans le konbit, ici
relu comme une forme de pratique à valence égalitaire, au service du bien
commun. En Haïti, il n'y a cependant pas davantage de propriété commune
de la terre; s'il faut le concours de tous pour la faire vivre, la terre est une
propriété privée. Et c'est bien après l'avoir quitté que le « héros» Manuel
cherche à la sauver, après avoir appris la lutte non par les armes mais par
l'exil, à Cuba. Là-bas, comme nombre de ses compatriotes, il a travaillé dans
des batey dirigés par des Américains occupés à se reposer ou à se distraire.
Chez Roumain, l'autochtonie se (relconstruit ainsi par une sorte de regard
éloigné et par l'expérience difficile de l'ailleurs. L'auteur sait bien que les
campagnes de son pays ont vu des milliers de natifnatal que leur terre ne
nourrit plus le quitter pour la « Dominicanie » ou pour Cuba.

Cette dimension de l'œuvre de Roumain, bien que peu appréhendée,
est d'ailleurs essentielle. C'est en effet par le voyage qui l'a amené sur les
plantations cubaines que Manuel a appris le combat et pris conscience de
l'exploitation économique des uns par les autres. C'est par son long séjour

131 Plusieurs « révolutionnaires» des années 1930 visiteront d'ailleurs le Realengo pour en
connaitre les protagonistes et les mérhodes de lutte.

394



sur ces plantations qu'il a connu une peur similaire à celle éprouvée par les
Réalenguistes de perdre leur terre, de devoir abandonner leurs montagnes.
Ici, Roumain nous donne donc à penser le « héros» d'une tragédie qui se
joue à la fois sur une scène localisée et délocalisée et les paysans décrits
appartiennent bien « à un vaste prolétariat de l'hémisphère ouest» (Dash,
2011b : 9). Haïti est aussi ce pays où l'étranger, où l'ailleurs ont pénétré. En
cela, Roumain redessine un territoire national, haïtien, qui n'est guère replié
sur lui-même. Le konbit- dont l'équivalent se situe dans les travaux publics
qu'effectuent chaque semaine les Réalenguistes - est relu à la lumière de la
huelga, la grève, portée par des travailleurs déjà inscrits sur une carte
mondialisée. Au travers de Manuel et de sa subjectivation du malheur,
Roumain donne ainsi à penser la construction d'une conscience politique et
la possible naissance d'une conscience de classe de l'ensemble des «gouver­
neurs de la rosée », niés politiquement. Sous la plume de l'écrivain-ethnologue,
1'« haïtianité », qui occupe la pensée nationaliste dans sa version culturelle,
nous éloigne dès lors de la remémoration, récurrente chez ses pairs de
l'époque!", d'un passé glorieux ou de la dénonciation de l'aliénation sociale
et culturelle sous l'angle exclusif de l'élite d'une société divisée.

Il est probable que ce soit à Cuba que Roumain ait trouvé une source
d'inspiration pour le personnage de Manuel. En 1940, lors de son premier
séjour, il est durement frappé par la façon dont y sont perçus et traités les
travailleurs haïtiens - c'est bien de cette souffrance qu'il se fait le porte-parole
en rappelant, par les mots de Manuel, que pour la police rurale, « tuer un
Haïtien et tuer un chien c'est la même chose!" ». Comme il est regrettable
et stupide, dira ainsi Roumain, que ces paysans, qui valent pourtarit plus que
le poète, ne soient vus que comme des « coupeurs de canne!":». Aux côtés
de Manuel, Simidor, cet autre personnage du roman qui, comme des milliers
d'autres, a «traversé plusieurs fois la frontière» se souvient aussi: «ces
Dominicains-là, ce sont des gens comme nous-mêmes, sauf qu'ils ont une
couleur plus rouge que les nègres d'Haïti» (Roumain, 2003 : 287).

132 Voir par exemple Priee-Mars (1942) er l'analyse proposée par Dash (2011a).
133 En effer, les Haïtiens qui se voyaienr, par manque de moyens, condamnés à rester à Cuba

après les zafras se retrouvaient comme isolés au cœur d'un « microsystème féodal» (Pérez
de la Riva (2013 [1979] : 82), formant «un peuple d'hommes sans femmes, répartis en
un nuage de petites communautés [...] ; vivanr dans de sinistres baraques ou dans de
misérables cabanes; dans l'isolement physique et moral le plus absolu, seuls avec leur
tambour et leur coq de combat [...] chassés comme des bêtes par la Garde Rurale et aux
plus futiles prétextes, pendus aux arbres» (op. cit. : 90).

13' Dans une lettre de Cuba à son épouse, datée du 27 janvier 1941, il écrit ainsi: « Ce der­
nier trait est le plus stupide de tous. Le paysan haïtien étant le meilleur, le plus courageux,
le plus digne élément de notre pays. Et comme je le disais au cours de la réception: le
paysan haïtien, coupeur de canne à Cuba, a certes beaucoup plus d'importance que le
poète» (Roumain, 2003': 895-8%).

395



À cet égard - et le fait est significatif au regard des positions des auteurs
sur la question -, on notera que Gouverneurs de la rosée, pas plus que
Realengo 18, ne pose la question du préjugé de couleur, prégnant dans ces
sociétés, de façon explicite. Chez Roumain, celle de la « race », ciment
unitaire d'une pensée nationale, semble néanmoins présente. Elle apparaît,
avec une certaine insolenceté, diraient les abitan : « C'est comme ça : depuis
en Guinée [« depuis l'Afrique »], le nègre marche dans l'orage, la tempête et
la tourmente. Le Bondieu est bon, dit-on. Le Bondieu est blanc, qu'il
faudrait-dire. Et peut-être que c'est tout juste le contraire» (Roumain,
2003 : 376). Dans Realengo 18, par contraste, ce ciment unitaire semble se
constituer par-delà cette dimension. Torriente Brau signale bien, au détour de
son propos, que la plupart des Réalenguistes sont de « race noire », mais c'est
cependant pour mieux insister sur le fait qu'au sein de la République du
Realengo, tous vivent justement en parfaite harmonie, la question de la
« couleur» ou de la « race» apparaissant en quelque sorte tempérée, pour
lui, dès lors qu'émerge un sens de classe. Il insiste en outre sur le fait que
Cubains et étrangers (Espagnols, Haïtiens, Dominicains, Portoricains, etc.)
y vivent dans la meilleure entente, la question de la nationalité s'estompant
elle aussi derrière l'union et le combat communs pour la justice, l'unité
émergeant de l'égalité des conditions et d'une lutte pour le bien commun.
C' est donc dans la capacité politique qu'ils exercent à leur bénéfice et à celui
de la nation à laquelle ils appartiennent de plein droit, et non sous le jour,
non pertinent, de la couleur, de la « race» ou de leur origine, qu'il convient
de les présenter. À cet égard, on notera qu'à Cuba, c'est probablement l'une
des premières fois qu'une figure intellectuelle proche des cercles de
l'ethnologie élude ainsi le thème afro-cubain. Torriente Brau se refuse à
emprunter des sentiers battus qui en réduiraient la « contribution» à un
« apport culturel» ou « folklorique» et en défriche de nouveaux, englo­
bants, qui saisissent les populations concernées en leur qualité d'acteurs
pleinement politiques. Torriente Brau et Roumain nous soumettent alors
des visions du peuple dépassant la question des singularités qui relèguent
dans la marginalité et maintiennent à l'écart d'une scène mondialiséede luttes :
l'entrée de tous, de tous lesproléteurs, « soudéls) en une seule ligne comme les
épaules des montagnes» (Roumain, 2003 : 321) dans une lutte contre la
misère sociale de laquelle sortiraient l'extension ou l'universalisation des
droits et de l'égalité; là semble finalement se situer la proposition des deux
auteurs.

396



Entre imaginaires du collectif
et rendez-vous manqués par la postérité

Au regard de la place incontournable des deux œuvres évoquées dans
l'histoire littéraire (et pour Realengo, polltique'") de Cuba et d'Haïti, on ne
saurait clore ce commentaire sans évoquer quelques éléments relatifs à leur
dimension idéologique et à leur postérité. Dans ces écrits, Torriente Brau et
Roumain nous font en effet pénétrer dans des lieux devenus réalistes, mais
nous proposent dans le même temps de contempler la possibilité de leur
propre dépassement: écrire renvoie pour eux à une entreprise visant tour à
la fois à rendre compte de « réalités» sociales mouvantes et à les déborder.
Documenter ou projeter 1'« histoire» de masses paysannes permet ici,
comme l'écrivait Camille (1942), de problématiser «la recherche d'un
équilibre décent pour la machine sociale ». Autrement dit, c'est recourir à
un certain imaginaire de l'action collective qui, s'il confère à ces textes leur
souffle contagieux, impose aussi finalement leurs limites aux liens que nous
avons ici pointés entre écriture et ethnographie, cette fois entendue stricto
sensu.

Nul doute que si Brau, observateurprudent et circonspect, se fuit le témoin
direct des prémisses d'une réforme agraire qui, dans la Cuba des années
1930, n'aura pas lieu 136, c'est peur-être moins parce qu'il l'observe ou la constate
que parce que, comme nombre de ses compagnons de lutte, il l'espère profon­
dément. Quand Roumain fait, à son tour, du konbit l'emblème d'un travail
communautaire égalitaire, il en dissout en partie la diversité et les caracté­
ristiques empirlques'". Lélémenr nous rappelle ainsi combien Gouverneurs

135 Dans l'hisroriographie cubaine, on présente en effet la Révolution de 30 comme le
premier mouvement à s'être opposé à l'oppression étrangère et à l'oligarchie locale depuis
l'Indépendance et les textes de Torrienrc Brau ont été une source d'inspiration pour la
génération révolutionnaire qui triomphera en 1959. Ajoutons que s'il est peu connu hors
de Cuba, Torrienre Brau est ainsi, avec Mella ou Martinez Villena - dont il disait lui­
même qu'ils «appartiennent à ce genre singulier d'homme pour qui le peuple ressent
l'irrésistible impulsion de les rendre parfaits, sans taches et sans faiblesse» (Torrienre Brau,
1962: 125) - de ceux que l'on célèbre dans l'archipel comme l'une des icônes des luttes
d'émancipation nationales et du projet marxiste. Intégré à la «pédagogie des héros»
(Karnoouh, 2007) de la Révolution cubaine, les nombreuses éditions posthumes de ses
textes publiés grâce à sa veuve, la militante Teresa Casuso et, dès la fin dès les années 1940
par son ami RaûlRoa qui a accédé à d'importantes fonctions, y ont largement contribué.
Inauguré en 1996 à La Vieille Havane, c'est le Centre culturel Pablo de la Torriente Brau,
doté de ses propres éditions, qui a désormais pris ce relai et se révèle le plus actif dans la
sauvegarde et la diffusion de ses écrits.

136 Ce n'est que dans les années 1950 que le secteur sucrier se « cubanisera » par l'intermé­
diaire de compagnies nationales (voir par exemple Vincenot, 2016 : 533). La réforme agraire,
elle, n'aura lieu que dans les années 1960, après l'arrivée de Fidel Castro au pouvoir.

137 Voir en particulier note 59 dans ce chapitre. La présentation de Roumain tendant à
instituer le konbit sous la forme d'une pratique égalitaire contribuera à ce que certains

397



de la rosée est aussi le « cri romanesque» d'un écrivain-ethnologue engagé,
une création littéraire réinventant un univers social que l'écriture reproduit
comme si elle venait en chanter la possible destinée.

Pour autant, Roumain ne saurait nous éloigner du plus près de la maté­
rialité de la misère que connaissent les campagnes haïtiennes: il n'est pas
besoin de rappeler que Manuel meurt de la lame d'un « frère de classe »,

pour reprendre la formule de R. Dorsinville (1981), que l'envie, le manque
et l'ignorance ont conservé en ennemi. Si Torriente Brau tend, lui, à mini­
miser la portée des « conflits» et « fâcheries» internes au Realengo au profit
de la célébration d'un collectif capable de transcender ses divergences dans
la lutte contre un ennemi extérieur commun, il en signale lui aussi l'exis­
tence - sans toutefois anticiper combien ces divisions se consolideront (mais
assurément, ce serait lui faire un bien mauvais procès que de considérer qu'il
n'ait pas été assez« visionnaire »}, Pour les membres de sa génération, ce qu'il
convient d'éclairer par l'écriture autant qu'en donnant la parole à ceux que
l'on entend trop rarement, c'est bien la prise de conscience politique d'un
droit à la terre par ceux qui la cultivent et la reconnaissance de la solidarité
communautaire qui la rend possible.

Depuis la posture de l'écrivain-journaliste qui retrace un pan d'histoire
cubaine à partir de témoignages et d'observations in situ ou depuis celle de
l'écrivain-ethnologue dont l'incomparable talent consiste à produire une
sorte d'illusion (au sens étymologique du terme) ou de trompe-l'œil ethno­
graphique, ces récits ont bien pour but d'attester de la possibilité qu'un élan
collectif soit une force libératrice, susceptible de réveiller une conscience de
classe. Par sa maîtrise de l'observation autant que par la qualité littéraire de
la plume de son auteur, par son engagement pour ce qu'il estime être la
vérité et la justice, Realengo 18 fait ainsi figure de document socio-historique
rare à Cuba; d'où le fait qu'il ait été hissé au rang de classique dans la
littérature nationale et qu'il ait figuré parmi les lectures imposées à de
multiples générations d'écoliers cubains après la Révolution de 1959.

Ouvrage devenu emblématique de la littérature haïtienne, Gouverneurs
de la rosée, empruntera quant à lui certains chemins que - faut-il l'indiquer ­
son auteur aurait sans doute cherché à éviter: tandis qu'à l'arrivée de François
Duvalier (1957-1971), le pouvoir étouffe la production littéraire nationale,

auteurs comme D'Ans (2003 : 1424) signale la construction d'une « paysannerie abstraite,
esthétisée, ethnologiquement fantasmée ». À cet égard, une comparaison avec le penseur
péruvien Mariategui, auquel le marxisme « cubanisé » de Torriente Brau a d'ailleurs été
rapporté (voir Cairo, 2006), pourrait être établie. C'est aussi probablement là que se situe
l'une des clefs de la réappropriation que le cinéma cubain des années 1960 a proposé du
travail de Roumain (voir notre appendice à ce chapitre). Des descriptions plus ethno­
graphiques sur ces pratiques de travail collectif seront par la suite fournies par des auteurs
ayant travaillé sur l'agraire haïtien (Collectif d'auteurs, 1993), éloignées de la lecture
proposée par Herskovirs (1937: 70-76) en termes de « rétention africaine »,

398



le roman de Roumain se voit inscrit au rang d'un corpus de textes cano­
niques diffusés dans les manuels d'histoire de la littérature (Fleischmann,
2003). Dans cette situation paradoxale, le contenu politique de l'ouvrage se
diluera dans l'exotisme qu'il contient, allant jusqu'à le concentrer. Lun des
éléments qui semble, de ce point de vue, unir la destinée des textes de
Torriente Brau et Roumain renvoie d'ailleurs à ce qui nous paraît relever de
quelques rendez-vous manqués par la postérité et, en particulier (d'où la
présence de ces textes dans cette anthologie), dans la réception qu'en ont eu
(ou non, justement) l'ethnologie cubaine et l'ethnologie haïtienne.

Par la place qu'il confère à la migration et à la question du voyage dans
la modification du regard porté sur soi au bénéfice de l'autre - et, plus préci­
sément, du voyage individuel qui se transforme en acte collectif et inverse,
en partie, le stigmate du migrant de retour -, Gouverneurs de la rosée aurait
pu fonctionner comme un mythe de fondation d'un espace haïtien réap­

proprié et façonné par les mobilités. Cette intuition fondamentale de Roumain
demeurera pourtant longtemps lettre morte puisque l'ethnologie produite à
et sur Haïti ne s'intéressera à cette dimension prégnante dans l'histoire de ce
pays qu'à partir de la fin du XX..siècle (Laëthier, 2014). Du côté cubain, par
l'importance qu'accorde Torriente Brau à la description des modes collectifs
de gestion et d'auto-organisation, des pratiques de délibération, du rapport
à l'État et, plus largement, des modes de souveraineté, Realengo 18 aurait pu
être (rélinvesti par la discipline pour l'une des voies les plus originales qu'il
suggère: celle d'une anthropologie politico-institutionnelle et d'une ethno­
graphie politique au sens large, dont le projet reste encore entièrement à
construire à Cuba. Il n'en reste pas moins qu'aux marges de l'ethnologie ou
à sa rencontre avec le journalisme et la littérature, l'un et l'autre ouvrages
ont temporairement mis sur le devant de la scène la réflexion sociale et des
questionnements sur les inégalités prenant corps au sein de la nation, immor­
talisant ainsi, par un jeu de résonnances singulières, des voix alors inaudibles
pour beaucoup et qui, aujourd'hui, finissent par n'en former qu'une: asso­
ciée au phrasé des chants, au rythme des dizains, au son des tambours du
konbit, c'est bien elle qui, retentissant à l'unisson depuis les scènes mondia­
lisées de l'Entre-deux-guerres, se fait encore entendre jusqu'à nous; la voix
des masses.

399



Appendice

Gouverneurs. . . et Realengo 18 à l'écran :
autour du cinéma cubain des années 1960

En juillet 1944, Roumain signe, de Mexico, Gouverneurs de la
rosée. Il meurt le mois suivant, à Port-au-Prince, où son roman est
publié en décembre. En France, celui-ci paraît en 1946, grâce à la
médiation de Louis Aragon, à qui Nicole Roumain, épouse de Jacques,
en a fait parvenir un exemplaire. À Cuba, c'est avec le concours de
Guillén, que le roman est publié en 1961 par l'Imprimerie Nationale
nouvellement créée par la Révolution de 1959. En 1964, le cinéaste
cubain Tomas Gutiérrez Alea, réalisateur-phare des années 1960-1970,
et son assistante Sara G6mez, le porteront à l'écran sous le titre
Cumbite, relecture filmique qui met l'accent sur la dimension idéalisée
du travail collectifpaysan (en France, c'est Maurice Failevic, réalisateur
de télévision et militant communiste, qui prendra l'initiative de l'adap­
ter en 1975).

Au moment où Cumbite est projeté sur les écrans, Realengo 18 a
déjà été repris pour le cinéma par les réalisateurs Oscar Torres et
Eduardo Manet (1961). Les deux films sont produits par l'Institut
cubain de l'art et de l'industrie cinématographiques (ICAre), fondé en
1959 par le gouvernement révolurionnaire dans le but d'inventer et de
diffuser une cinématographie nationale (voir par exemple Iglesias et
al, 2012). Realengo 18 est la troisième des productions de l'ICAre, au
sein duquel s'institutionnalise déjà un cinéma qui explore des théma­
tiques et formes expressives nouvelles en même temps qu'il engage une
esthétique inédite.

Effervescente, la cinématographie cubaine révolutionnaire expéri­
mente ses manières de faire et commence à construire ce qui devien­
dra, en parallèle de sa production de fiction (voir Scherer, 2013), l'une
de ses marques de fabrique; celle d'un cinéma engagé, investi dans
l'écriture d'une histoire des luttes politiques et sociales pensées dans
leurs continuités, leurs emboîtements successifs et leurs résonnances.
De nouveaux réalisateurs s'essaient ainsi à des genres inexplorés, telle la
« fiction documentée» ou le « documentaire de fiction ». C'est dans ce
cadre que Torres et Manet, puis Gutiérrez Alea revisiteront le rapport
des paysans à la terre évoqué par Realengo 18 et Gouverneurs de la rosée:
la lutte contre l'expansion des propriétaires fonciers des Réalenguistes

400



trouvera un parallèle efficace dans la mise en images de la lutte des
paysans haïtiens contre une sécheresse qui signerait la mort du travail
collectif, du konbit.

Au moment de leur sortie, la critique réservera un accueil mitigé à
ces deux films - Gutiérrez Alea porte lui-même un regard rétrospectif
sans complaisance sur le sien (Berthier, 2005 : 67). D'un point de vue
esthétique, l'un comme l'autre comportent néanmoins quelques scènes
iconiques: celle, notamment, où le spectateur est plongé, comme dans
les uistas de ingenio traditionnellement chères à la peinture cubaine,
dans la contemplation d'un paysage dévoilant l'imposant symbole de
domination' et d'oppression que sont les cheminées de la centrale
sucrière (<< si belles de loin ») ; celles, encore, où sont scénographiés des
chants et la célèbre conga cubaine d'un côté, les tambours haïtiens et la
longue, et néanmoins emblématique, cérémonie vodou de l'autre

Aujourd'hui, s'il est intéressant de revoir ces films pour un spec­
tateur féru d'anthropologie ou d'histoire, c'est cependant moins pour
ces éléments que pour les .témoignages mis en images qu'offrent ces
productions empruntant au réalisme. Certes idéologisées - à l'instar
des œuvres qui les ont inspirées -, elles constituent des documents
précieux témoignant tout à la fois de l'élan social, culturel et politique
caractéristique des années 1960 à Cuba et de la mise en scène de
certaines des réalités que la Révolution cubaine visait à abolir, notam­
ment par la Réforme agraire et la nationalisation des terres. Il n'y a là
rien de très surprenant si l'on considère l'identité, d'une part, des
réalisateurs impliqués, particulièrement pour ce qui est de Gutiérrez
Alea (lequel documentera, dans d'autres de ses films, de multiples aspects
des luttes d'émancipation cubaine), d'autre part, celle des collabora­
teurs dont ce dernier s'était entouré: outre Sara Gômez, la future
documentariste-ethnographe, Onelio Jorge Cardoso, le conteur­
nouvelliste avec qui il avait adapté le scénario, ou l'écrivain et essayiste
haïtien René Depestre installé à Cuba, tous profondément engagés
dans le projet socialiste et révolutionnaire.

401



Laëthier Maud, Gobin E., Fundora Garcia 

A., Prieto Samsonov D. 

La voix des masses : ethnographie, 

journalisme et littérature chez Pablo de la 

Torriente Brau et Jacques Roumain. 

In Argyriadis Kali (ed.), Gobin E. (ed.), 

Laëthier Maud (ed.), Núñez González N. 

(ed.), Picard Byron J. (ed.). Cuba-Haïti : 

engager l'anthropologie : anthologie 

critique et histoire comparée (1884-1959). 

Paris (FRA) : CIDIHCA France, 2020, 361-

401. 

ISBN 978-2-491-03509-9 




