




~Est~
Centro de Estudos Amerfndlos
UNIVERSIDADE DE silo PAULO

DAIU~"........
NTlJNOOU lOCAlD.llIYIllOlOIIMIX
• rao-.uu.lnOIt • UID· WKlOf

tRD
Editions ubu



APOIO
CEstA. LAPOU. BBM eIEB [USP]
CPEI [UNICAMP]
PALOC [IRD/MNHN]



ORGANIZAÇÃO
JOAIUA CABRAL DE OLIVEIRA
MARTA AMOROSO
AlUA GABRIELA MORIM DE LIMA
KAREIU SHIRATORI
STELlO MARRAS
LADRE EMPERAIRE

.VOZES VEGETAIS
DIVERSIDADE, RESISTÊNCIAS

I

EHISTORIAS DA FLORESTA



11 VEGETAR OPENSAMENTO: MANIFESTO EHESITAÇÃO
13 APRESENTAÇÃO

PARTE 1
21 SEMEAR ATERRA:

MODOS DE RESISTÊNCIA CONTRA OREACIDNARISMO MODERNO

23 1. Avoz e o silêncio
Pedro Paulo Pimenta

37 2. Ovozerio da pós-verdade e suas ameaças civilizacionais
Stelio Marras

57 3. Dissonâncias vegetais: entre roças e tratados
Laure Emperaire

77 4. Agricultura contra o Estado
Joana Cabral de Oliveira

97 5. Agroecologia e a luta pela terra
Maria Rodrigues dos Santos



PARTE 2
107 RAíZES DA DIVERSIDADE:

SABERES DOS POVOS DO PASSADO EDO PRESENTE,
HISTÓRIAS DE VIDA ELUGARES DE MEMÓRIA

109 6. Castanha, pinhão e pequi ou a alma antiga dos bosques do Brasil
Eduardo GóesNeves

125 7.Oacúmulo das diferenças: nota arqueológica sobre a
relação entre sócio e biodiversidade na Amazônia antiga
Laura Pereira Furquim

140 8. Transformar as plantas, cultivar o corpo
Gilton Mendes dos Santos

154 9. Memórias sobre as cuias: o que contam os quintais
e florestas alagáveis na Amazônia brasileira?
PriscilaAmbrósio Moreira

167 10. A descoberta do manhafã: seguindo as
trilhas da floresta com os Mura
Marta Amoroso



PARTE 3
187 SOCIALlOAOES VEGETAIS:

PARENTESCO, PREOAÇÃO, CUIDADOS EAFETOS

189 11. Contradomesticação na Amazônia
indígena: a botânica da precaução
Miguel Aparicio

213 12. Especulações sobre pupunheiras ou
cuidar com parentes-planta
Fabiana Maizza

228 13. vegetalidade humana e o medo do olhar feminino
Karen Shiratori



PARTE 4
245 COLHEIUDD FRUTOS:

MITO ERITUAL, CICLOS DE \lIDA EIIUTERAÇÕES MULTI ESPÉCIES

247 14. O mundo num ouriço de castanha: a mitopoética dos
índios Apurinã e o espírito ancestral das castanheiras
Mario Rique Fernandes

2&& 15. Os modos de vida, criação e reprodução das florestas
de castanhais no Alto Trombetas, Oriximiná (PA)

Igor Scaramuzzi

283 16. Histórias e cantos do milho krahõ. as muitas vozes do Cerrado
Ana Gabriela Morim de Lima,

Creuza Prumkwy] Krahõ e Veronica Aldé

301 17.As plantas ouvem a nossa voz: cantos e cuidados rituais kaiowá
Izaque João Kaiowá

313 BIBLIOGRAFIA GERAL
351 MINIBloGRAFIAS VEGETAIS DOS AUTORES
3&5 AGRADECIMENTOS

ANEXO CADERNO DE IMAGENS





LOCALIDADES EPOVOS INDíGENAS. UUlLDMBDLAS
EC[lIVIUNIDADES CITADOS.

1 [CAP.3] Complexo sociocultural multiétnico do Noroeste

amazônico (Aruak, Tukano, Maku, Amazonas).

2 [CAP 3] Povo Wajãpl, Terra [ndigena lllalêpl (Amapá).

3 [CAP.3] Assentados, sítio Mãe Terra, municípto

de lperó (São Paulo).

4a [CAP.6] Bacia do Alto Juruá, Braslle Peru.

4b [CAP.6] Caverna da Pedra Pintada, próximo aMonte

Alegre (Minas Gerais).

4c [CAP.6] Kaingang - Sítio Bonin, munlclpio de llrubicl

(Santa Catariral
5 [CAP.7J Antigos povos lndígenas, rio Guaporé, pantanal

do Guaporé (Rondônia).

G [CAP.IO] Povo Mura, Terra [ndigena Cunhã-Sapucala,

Baixo Rio Madelra (Amazonas).

7 [CAP.Il] Povos Banawá eZuruahã, Terra Indígena Banawá

eTerra lndíuena Zuruahã (Amazonas).

8 [CAP.IZ] Povo Jarawara, Terra lndigena Jarawara/

Jamamadl/ Kanamanti (Amazonas).

9 [CAP.14] Povo Apurlnã, Terras Indigenas Água Preta/

Anari (Amazonas).

10 [CAP.15] llullrmbolas, Terras lluílornbolas Abuí,

Alto Trombetas l eAlto Trombetas 2(Pará).

11 [CAP.16] Povo Krahô, Terra lndíqena Krahô (Tocantlns)

12 [CAP 17] Povo Kaiowá, Terra Ind[gena Panambizinho

(Mato Grosso do Sul)



Aosindígenas, trabalhadores rurais e quilombolas

vítimasdapandemiada COVID-19 e dodescaso da

políticasanitáriadogoverno brasileiro.



VEGETAR OPENSAMENTO:
MANIFESTO EHESITAÇÃO

A virada do milênio é acompanhada de reviravoltas a um só

tempo ontológicas, epistemológicas e políticas. Modos próprios

de ser exigem modos próprios de conhecer e de agir. Animais,

objetos tecnocientíficos e artísticos, espíritos e éteres, plantas.

As plantas, mil maneiras de escutá-las desde sempre, mas agora

sob constrangimentos de vida e morte inéditos em escala e em

velocidade. Serão elas um guia para desconfundir o relógio com

o tempo, o progresso com o crescimento?

A grande domesticação modernizadora na berlinda. O ata­

lho célere dos agrotóxicos e o caminho compassado da perma­

cultura e da roça de coivara. Quem domestica quem? Quem faz e

quem é feito? Espécies convertidas em multiespécies, evolução

em coevolução. O local em franca continuidade com o global.

Urge ouvir as vozes vegetais tão diversamente traduzidas. A es­

finge de um planeta respondente põe o enigma do "decifra-me

ou te devoro": seguir dobrando uma natureza mais e mais exces­

siva e indeterminada (e por isso tão perigosa quanto auspiciosa)
ou desenvolver artes de dobrar-se com ela? Com quem e de que

modo aprender a revisar os vínculos com as plantas?

Aomodo das plantas, há pressa em vegetar. Oque temos nós

a aprender com elas? Se nelas enovelados, quem mesmo, dora­

vante, seremos nós? Plantas são trilha e morada de outros seres.

Humanos colhem e pássaros bagunçam os frutos. Abelhas fa­

zem festa nas flores. Galhos se comunicam com o vento, raízes

com as hifas, sementes pegam carona nos fluxos e asas. Vegetar

é crescer em contiguidade com o mundo, coabitar lugares, aderir

o
ICU
c,»

.-ê
C/J
a.J

=
a.J

.8
C/J
a.J
~
C
cu
E
o
i::
a.J

E
cu
C/J
C
a.J
D­
o
L

ii5
O)

~



N....

e fazer espaços, engajar-nos com aquilo que nos circunda - ou,

antes, nos atravessa. Criar raiz e lançar sementes. Desterritoria­

lizar-se. Propagar, cortar, distribuir, desmembrar-se em qual­

quer ponto e depois se reconectar. Polinizar, cruzar, misturar,

gerar o imprevisível. Brotar na terra, crescer, florescer, frutificar

e apodrecer, voltar para a terra. Transformação é o nome do jogo.

Vegetar é uma estratégia.

Em um cenário político em que os governos dão as mãos ao

agronegócio, vegetar o pensamento é uma aposta de resistên­

cia feita de alianças rizomáticas com formas agroflorestais do

passado, do presente e dos futuros possíveis - nunca sem a des­

tacada presença feminina. Eis aí o cipoal por onde abrir frestas

para ouvir as vozes vegetais minoritárias que vão mais e mais

sendo premidas a calar-se pelo veloz monocultivo industrial e

pela engenharia genética casada com puras razões mercadológi­

cas. Vegetar é desacelerar esse andamento como condição para

avançar reinícios de mundos. Haverá tempo no fim dos tempos?



APRESENTAÇAO

o despertar de um interesse renovado pela vida vegetal em di­

ferentes áreas do conhecimento - na política e na filosofia, nas

artes e nas ciências - é em grande parte motivado pelo lugar

central que as plantas ocupam no debate acerca da crise am­

biental, climática e ecológica em curso, com seus desafios para

os coletivos a um só tempo humanos e não humanos. Da "ce­

gueira vegetal" à "virada das plantas", a crítica à desvalorização

da vida vegetal, sobretudo no pensamento moderno, descons­
tróí a visão recorrente que a reduz a meras paisagens objetifica­

das e associais, seres caracterizados por inércia e apatia, fixidez

e imobilidade, ausência de consciência, sentidos e palavras. A

concepção das plantas, e mais amplamente da "natureza" como

"recurso" a ser explorado ou protegido, está profundamente li­

gada à catástrofe ecológica promovida pelas atividades huma­

nas baseadas no modo de vida capitalista.

Em contrapartida, os saberes dos povos tradicionais do

passado e do presente, assim como dos agricultores familiares

e das comunidades locais, contribuem para a promoção da di­

versidade simultaneamente social e biológica, motivando pen­

samentos e resistências em resposta aos imprevisíveis "fins de

mundos" catapultados pelo generalizado modelo de plantation

de (des)fazer o mundo. Uma concepção das plantas, dos animais

e de outros não humanos como sujeitos sencientes, incluindo

aqueles chamados de abióticos, é também uma característica

marcante dos ameríndios e de outros povos tradicionais. Depa­

ramos com uma diversidade de práticas e conhecimentos enrai-



zados nos territórios, inseparáveis de cosmologias e modos de

vida, que encarnam e se entrelaçam com histórias e trajetórias

de vida particulares. Em circulação ao longo de gerações, tais

saberes não são estáticos - estão em constante experimentação,

transformação e invenção.

Esse panorama de perguntas e problemas atravessa os ar­

tigos aqui reunidos. Vozes vegetaistem suas raízes no seminá­

rio organizado em abril de 2019 na Universidade de São Paulo

(usr) e na Universidade Estadual de Campinas (Unicamp) e é

um dos frutos do fértil debate que o encontro fez brotar. Com

a participação de pesquisadores indígenas e não indígenas de

diferentes áreas, ativistas de grupos quilombolas e de assenta­

mentos que se dedicam à agroecologia, e com a contribuição

de uma poeta cuja obra dá destaque ao universo vegetal e, aqui,

aliada com as plantas, nos convida, ao abrir cada parte do livro,

a experimentar suas transformações e afetos, tivemos por obje­

tivo promover uma conversa entre essa pluralidade de perspec­

tivas e de formas de engajamento com as plantas, explorando

novas linguagens, metodologias, teorias, práticas, caminhos

éticos e mesmo teóricos.

A parte I oferece uma visão panorâmica que mapeia algu­

mas questões gerais do campo filosófico, político e antropoló­

gico do debate contemporâneo. A começar pelo lugar da vida

vegetal na metafísica e nas práticas científicas ocidentais, em

particular, na história natural do século XIX, com os questio­

namentos acerca da estrutura hierárquica na qual o animal é

tomado como modelo do vegetal, e o homem como modelo

do animal (capítulo 1). Num salto histórico para o século XXI,

somos confrontados com o movimento inverso de perda de

confiança nas ciências, promovida pelo reacionarismo moder­

nista que, em sua cegueira e surdez comprometidas com os

ideais desenvolvimentistas, relega ou simplesmente nega os

riscos socioambientais relacionados ao desmatamento acele-



rado, ao aquecimento global, à acidificação dos oceanos, à ero­

são da biodiversidade e dos solos (capítulo 2). Da perspectiva

do direito, evidenciam-se as dissonâncias entre o tratamento

dado pelo nosso regime jurídico às plantas cultivadas e o
modo como populações tradicionais vivem e concebem os ve­

getais que habitam seus roçados; nossos instrumentos legais
e de proteção de direitos estão aquém das filosofias e práticas

tradicionais, estas, as principais responsáveis por manter um

acervo fitogenético amplo e diverso (capítulo 3). Do ponto de
vista das plantas e das paisagens, observa-se o uso indiscrimi­

nado de pesticidas, fertilizantes e sementes transgênicas pela
agricultura em escala industrial; porém, em contraste com

esse modelo hegemônico do monocultivo latifundiário, en­
contramos numerosas possibilidades de agriculturas e modos

de vida contraestatais (capítulo 4). São histórias de ambientes
devastados e formas de existência severamente impactadas,

mas também de enfrentamento aos projetos de aprisiona­

mento e extinção de modos de vida, de luta pela terra pelos
que foram dela alijados - a exemplo do movimento liderado

pelas famílias dos assentamentos em Sorocaba, no estado de
São Paulo, que se aliam em torno da agroecologia, da biodi­

nâmica, dos orgânicos e de iniciativas voltadas à sustentabi­

lidade (capítulo 5).

A parte II trata da contribuição dos povos do passado e
do presente, que habitaram ou habitam a floresta amazônica,
para a produção da diversidade de espécies vegetais e paisa­
gens. Embora a bacia amazônica seja conhecida como um im­
portante centro de domesticação de plantas, muitas das espé­
cies utilizadas no presente não são domesticadas, o que sugere
que, pelo menos desde o Holoceno Médio, predominam na
região sofisticadas estratégias de manejo de sistemas agroflo­
restais, capazes de produzir uma "hiperdiversidade" de deter­
minadas espécies vegetais. Questionando o falso dilema posto

C)
Im
Ü"

.sc
Q)
co
Q)
L­
o.

<::::(



na oposição entre plantas selvagens e domesticadas, a arqueo­

logia demonstra, por meio das relações entre os povos indíge­

nas e as plantas das florestas, uma multiplicidade de práticas

de cultivo que não se limitam a uma concepção unívoca de

agricultura. As histórias da castanha-do-pará ou castanha­

-da-amazônia (Bertholletia excelsa), da araucária (Araucaria

angustifolia) e do pequi (Caryocar brasiliense) expressam na

paisagem os sofisticados conhecimentos e práticas dos povos

indígenas (capítulo 6). Diante dos novos dados apresentados

pelas pesquisas sobre a ocupação humana na região amazô­

nica, torna-se evidente a importância de revisar as categorias

e os conceitos mobilizados para descrever suas populações e

paisagens, bem como de buscar novas formas de periodização

histórica, menos pautadas em modelos externos e alheios à

região. Assim, observa-se durante o Holoceno um incremento

expressivo da agrobiodiversidade, incluindo populações de

plantas domesticadas ou não, que não pode ser dissociado de

igual diversidade sociopolítica (capítulo 7). Já no presente, se­

guindo a trilha da produção da biodiversidade e de suas práti­

cas associadas, exploram-se a variedade e o refinamento das

biotecnologias desenvolvidas para a produção de alimentos,

bem como a correlação entre corpos e plantas na Amazônia

indígena (capítulo 8). Nesse sentido, dois caminhos de análise

abrem indagações a respeito de duas espécies em particular:
a análise morfogenética e etnobotânica da cuieira, os frutos

das árvores do gênero Crescentia (Bignoniaceae), utilizado de

longa data por diferentes povos das Américas (capítulo 9); e o

trabalho etnográfico, a par da pesquisa em fontes históricas,

sobre a batata manhafã (Casimirella spp.) do povo indígena

Mura, que habita as regiões de interflúvio dos rios Madeira e
Purus no estado do Amazonas (capítulo 10). Essas plantas se

inscrevem em paisagens relacionais marcadas pela ação de
c.a
.... humanos e não humanos, notável no cotidiano, conectando



diferentes temporalidades e memórias afetivas vinculadas a

lugares e a parentelas.

Aparte III propõe uma reavaliação do arcabouço conceitual

antropológico mobilizado para compreender as relações huma­

nos-plantas, em particular com base em experiências etnográ­
ficas recentes com povos indígenas da família Arawá, na região

do Médio Purus. Segundo os Banawá, as plantas, notadamente

certas árvores, marcam os tempos e suas transformações. Nos

caminhos do parentesco, as plantas - timbó (Deguelia sp.), cas­

tanheira, flecheira (Gynerium sagittatum) e tabaco (Nicotiana
tabacum) - instauram um "princípio de precaução". A vida al­

deã, efeito das transformações relacionais, estreitou o vínculo

com as plantas do roçado à revelia das plantas da floresta cuja

ação a contradomestica e desestabiliza (capítulo 11). As pupu­

nheiras (Bactris gasipaes) entre os Jarawara, por sua vez, com­

põem a rede de relações e afetos que garantem a vida póstuma

celeste, ressaltando a centralidade de uma estética do cuidar

implicada tanto nos trabalhos práticos quanto nas obrigações

éticas conduzidas pelas mulheres, que envolvem humanos e

não humanos (capítulo 12). A inspiração também provém do

feminismo especulativo, buscando outras formas de contar

novas histórias e de pensar as relações entre as mulheres Jara­

wara e suas plantas. Também a literatura é o ponto de partida

da reflexão sobre o devir-planta das mulheres jamamadi ao
longo do processo de fabricação corporal no ritual pubertário.

Nessa cosmologia do Médio Purus, os desdobramentos prático­

-conceituais dos processos do desenvolvimento humano ofere­

cem hipóteses para pensar o modelo de vida a partir e com as

plantas, levando-nos a refletir sobre "o que há de vegetal nos

humanos" (capítulo 13).

Aparte IV tematiza o corpus mítico-ritual e os calendários

sazonais e agrícolas que expressam conexões multiespecíficas

profundas entre os ciclos de vida das pessoas, das plantas, das

o,ro
c,»

rs
c
Q.)
C/.)
Q.)
L=~



roças e das florestas. Acastanheira, uma das árvores mais em­
blemáticas da floresta amazônica e historicamente manejada

por diversos povos indígenas, quilombolas, seringueiros etc., é

foco de dois artigos. O primeiro deles busca aceder à perspec­

tiva da castanheira por meio do pensamento mitopoético do
povo indígena Apurinã, habitante do Alto Purus, entre o Acre

e o sul do Amazonas (capítulo 14). Osegundo ressalta os sabe­

res locais dos quilombolas do Alto Trombetas, em Oriximiná,

no Pará, suas concepções acerca da criação e da reprodução

das florestas de castanhais, ressaltando as redes de parceria
com sujeitos diversos que não se restringem ao protagonismo

humano (capítulo 15). Da floresta às roças, as plantas cultiva­

das se revelam sensíveis aos cantos dos humanos, assim como
entoam seus próprios cantos. Ganha destaque o milho (Zea

mays), considerando a importância tanto da diversidade de

variedades locais, muitas das quais correm o risco de desapa­
recer das roças, como de suas múltiplas expressões culturais.

Entre os Krahô do Tocantins, as histórias e os cantos do milho

ecoam as muitas vozes do Cerrado, que cantam e contam so­

bre seu jeito de ser e de viver. As narrativas, as performances
e os cantos rituais ligados ao ciclo de vida do milho conectam
complexas relações entre os vários sujeitos humanos e não
humanos, que asseguram a alegria, a fertilidade e a resistên­
cia das roças e do Cerrado (capítulo 16). Também os Guarani
Kaiowá de Panambizinho, no Mato Grosso do Sul, possuem

importantes cuidados e cantos direcionados às plantas das
roças, em especial o milho, para que estas amadureçam, pro­
movam colheitas férteis e possam ser consumidas sem riscos
à saúde (capítulo 17). Em ambos os casos, trata-se de saberes
rituais transmitidos por várias gerações atualmente restritos
a poucos especialistas.

Resta reiterar, por fim, que os artigos aqui reunidos formu­
llII:I
I'"'t Iam, em múltiplas vozes e miradas teóricas, caminhos concei-



tuais eéticos, formas de engajamento e linguagens apartir das
e com as plantas. Eis o suficiente para se afirmar a premência

de outras alianças com os diversos seres que conformam o cos­

mos, sem que o humano reclame qualquer excepcionalidade. De

sua parte, a humanidade aí emaranhada já não se pensa à parte

das plantas.



Omamaplantou essas árvores decantosnosconfins

dafloresta, ondea terra termina, ondeestão

fincadosospés docéusustentadopelosespíritos

tatu-canastra e osespíritosjabuti. É apartir de

lá queelasdistribuem semtréguasuas melodias

a todos osxapiri quecorrem até elas. Sãoárvores

muitograndes, cobertas depenugembrilhante de

uma brancuraofuscante. Seustroncos sãocobertos

de lábios quese movemsemparar, uns em cima dos

outros. Dessas bocas inumeráveissaemsemparar

cantosbelíssimos, tão numerosos quanto as estrelas

nopeito docéu.Mal um deles termina, outro

continua.Assim,proliferamsemfim. Suaspalavras

nãose repetemjamais. Porisso osxapiri, mesmo

sendotantos,podem obterdelastodososcantosque

desejarem, sem nunca esgotá-los. Elesescutamessas

árvores amoa hi commuita atenção. Osomdesuas

palavraspenetra nelese sefixa em seupensamento.

Capturam-nos como osgravadores dosbrancos, nos

quaisOmama também colocou uma imagemde

árvoredecantos. É assimqueconseguem aprendê­

los. Semeles, nãopoderiamfazer sua dança de

apresentação.

- DAVI KOPENAWA & BRUCE ALBERT,

A quedadocéu



PARTE]

SEMEAR ATERRA
MODOS DE RESISTÊNCIA CONTRA
OREACIONARISMO MODERNO



Criar raízes é omesmo que fazer órbitas.
Desenhar oresto da água
que se abanca em gelo nos polos
ou acobertura de musgo
que vive na sombra
ecom ovento não se arranca
embora movimente
sutilmente
quando chove.

Oferecer opróprio corpo aser
arbusto eágua corrente
vento já não sei
oque engloba
oque me olha.

- Júlia de Carvalho Hansen,Seiva veneno ou fruto



....
AVOZ EOSILENCIOl
PECI RO PAU LO PIIVl E~ITA

Em determinado momento - no início do século XIX - ganha

corpo no saber europeu a ideia de que isso que então se chama

de Natureza tem uma voz, e de que essa voz, embora única, tem

múltiplas expressões. É um evento interessante, que, como ob­

serva Jacques Ranciêre, em O inconsciente estético» é solidário

de certa reconfiguração da ordem dos saberes. Nos séculos an­

teriores, entre o XVII e o XVIII, vigorara na Europa moderna a

ideia de que o regime de expressão linguística era governado

pela oralidade - ou seja, pelo chamado "bom uso" (bon usage)
da língua -, da qual a palavra escrita seria uma cópia imperfeita,

enquanto a leitura silenciosa e solitária seria quase uma cari­

catura da leitura em voz alta, em público ou em grupo. A voz

era uma prerrogativa humana, consumada no exercício de uma

parte da anatomia própria de nossa espécie, e, em última ins­

tância, como observa Locke, a melhor evidência de que Deus

nos criou - e apenas "nós", humanos - para a vida em sociedade:

falamos, e utilizamos os signos verbais para consumar essa in­

tencionalidade divina inscrita em nossa espécie.' Já os animais,

Deixo aqui registrado o meu agradecimento a Karen Shiratori, Renato

Sztutman e Stelio Marras pelo estímulo intelectual.

2 Jacques Ranciêre, O inconsciente estético, trad. Mônica Costa Neto. São

Paulo: Editora 34, 2009. A tese é exposta de maneira mais pormenori­

zada em La Parole muette:Essaisur lescontradictions de la littérature.
Paris: Hachette, 1998.

3 John Locke, An EssayConcerningHuman Understanding, livro r, capo 3,

§1.P. H. Nidditch (ed.). Oxford: Clarendon Press, 1978.

.9
c..J
s:::
~~
CIJ

CJ
Q.)

N
CJ

==­c::r:

ri
LLJ
I--=
2t



..
N

silenciosos, convivem entre si e com os humanos, mas são priva­

dos da fala, seres incompletos (ou manqués) que se comunicam

conosco parcialmente e de maneira muito imperfeita por meio

de uma linguagem corporal e de vocalizações indeterminadas.

É o tema de um belo livro de Élisabeth de Fontenay, Le Silence
des bêtes [O silêncio dos anímaísl.s Quanto aos vegetais, eram

relegados, como mostrou François Delaporte, à categoria de um

"reino secundário da natureza" (título de um estudo seminal

desse autor, publicado em 1979).5 Delaporte explica que na parte

fisiológica da botânica são os animais que fornecem o esquema

de inteligibilidade dos vegetais: a seiva é um esboço de sangue,

sua circulação é imperfeita, porque as plantas não têm coração,

a planta não se desloca, o animal sim etc. Quanto à expressão,

as plantas carecem dela, são impassíveis: sinal inequívoco de

que não têm sentimentos (discutia-se se os animais os teriam),

e tampouco sensibilidade ou irritabilidade (que os animais cer­

tamente têm). Mesmo no que se refere à taxonomia, a escolha do

critério de classificação adotado por Lineu - o órgão sexual- não

deixa de ser uma projeção de uma característica pronunciada

dos animais: a sexualidade, consumada, principalmente entre

os mamíferos, na cópula. Sabe-se que vegetais não copulam, ou,

caso se diga que o fazem, não é à maneira dos animais. Falar em

vozes vegetais é então inconcebível; trata-se de um contrassenso.

E, no entanto, algo muda no panorama das ciências naturais

e da filosofia europeias no início do século XIX. Ranciere data

essa mudança não da produção de um grande sistema filosófico

ou de uma revolução geral do pensamento, mas da identificação

dos fósseis de animais extintos (mamute, mastodonte, megaté-

4 Élisabeth de Fantenay, Lesilencedesbêtes:LaPhilosophie à l'épreuve de
l'animalité. Paris: Fayard, 1998.

5 Français Delaparte, LeSecondrêgne de la nature. Essai sur lesquestions
de végétalitéau XVIIe siêcle. Paris: Plon, 1979.



rio), exposta por Georges Cuvier em sucessivas comunicações

públicas, entre 1796 e 1798, no Museu Nacional de História Natu­

ral, em Paris,"Segundo Cuvier, fragmentos de ossos que não per­

tencem a animais existentes na atualidade são signos de estru­

turas anatômico-fisiológicas e de seu comportamento - que não

podemos observar -; do que se segue que eles são vestígios de

épocas pregressas, o seu desparecimento marcando o que Cuvier

chama de "revoluções do globo terrestre", supressões abruptas

de condições de existência (geológicas e atmosféricas) às quais

os animais extintos eram como que respostas funcionais exatas:

suprimidas as condições, a estrutura funcional específica inte­

grada a elas desaparece.

A revolução de Cuvier na história natural é também, no en­

tender de Ranciere, uma revolução literária. Nos séculos XVII

e XVIII, falar é dizer coisas dignas de serem ditas; o registro da

oralidade é fortemente hierarquizado, como na retórica clássica:

existem as ações elevadas, as medíocres e as ridículas. E só se

deve falar de ações, nunca da inação ou do que não age. Tais

coisas são insignificantes, no sentido forte de não terem signifi­

cado, ou, se quisermos, elas não dizem nada. Ora, as ossadas, os

sambaquis, os estratos geológicos, nada disso seria digno de ser

estudado a fundo por gente séria, dedicada às coisas do espírito.

Objetos altamente imperfeitos e amorfos, não se comparam à

harmonia do corpo humano exposta pela estatuária ou à no­

breza das ações dos grandes heróis encontradas na tragédia. Se

tanto, e com muitas mesuras - adotando-se, por exemplo, como

faz Buffon na História natural, um estilo figurado e alusivo -,

podem-se discutir os seres vivos próximos ao homem ou então

que se destacam por sua inteligência aparente ou por seu porte

imponente e seus hábitos nobres. Com Cuvier, isso muda; es-

S Ver Martin Rudwíck, Georges Cuvier, Fossil Bones, and Geological Catas­
trophes. Chicago: University of Chicago Press, 1997.

C)

-c::5
c
~
-ê/5
C)

QJ

N
C)
::o

o::::r::

ri
L.J..J
I-=
~



tudam-se animais desaparecidos, e, doravante, é como se um

novo circuito de comunicação se instaurasse: fósseis, conchas e

fragmentos falam ao nosso olhar, são indícios que, devidamente

"lidos", dão testemunho de animais desparecidos que, por sua

vez, remetem a mundos perdidos. Mas, note-se bem, é uma re­

missão da razão, não da imaginação. O animal deixa de ser uma

estrutura estática e adquire o caráter de indício de uma história

a ser deduzida com base nos restos fósseis, a história da natu­

reza, onde não há herói, apenas eventos. A prosa dos natura­

listas também muda: Cuvier escreve como homem comum, seu

estilo é límpido e direto, pois o que lhe interessa não é embelezar

o objeto, tocar a imaginação, e sim dissecá-lo, dirigindo-se à ra­

zão. Devidamente desvinculada de um registro poético e rebai­

xada à condição de conhecimento prosaico, a história natural

tem agora a seu dispor as condições para que o vegetal também

possa falar, e mostrar, por assim dizer, o seu modo de atuação.

Indicarei aqui, rapidamente, três momentos em que isso acon­

tece, mencionando três clássicos da história natural. É evidente,

não são os únicos marcos da revolução em questão; mas me pa­

recem significativos. A mesma história aqui contada poderia ser
narrada em outra versão. Por isso, se a seleção que se segue é

algo idiossincrática, nem por isso é menos pertinente.

1. Jean-Baptiste Lamarck na Filosofia zoológica, de 1809. 7 A
série vegetal organizada pelo taxonomista de acordo com a com­

plexidade do órgão do aparelho reprodutivo (Lineu)" ensina o

naturalista a dispor metodicamente a série paralela dos animais:

ovegetal fornece o esquema de inteligibilidade do animal, torna

visível a série antes invisível dos animais e desvenda os graus de

7 Jean-Baptiste Lamarck, Filosofia zoológica, trad. C. Hirata, J. Namba e

A. C. Saliva. São Paulo: Unesp, no prelo.

8 François Dagognet, Le Catalogue de la vie. Paris: PUF, 1970,capo 1.



sua complexidade. Se Lamarck trata as duas séries - animal e

vegetal- como paralelas, é porque não tem elementos empíri­

cos suficientes para demonstrar a passagem de uma para a ou­

tra. Mas isso não o impede de postular, como princípio teórico,

a continuidade entre os reinos naturais: do mineral ao animal,

passando pelo vegetal, encontram-se os mesmos elementos ma­

teriais configurados pelas mesmas leis mecânicas. Seu sistema

da natureza é de inspiração newtoniana. Resta saber se isso é

suficiente, como quer Foucault.? para perfilá-lo a um saber arcai­

zante, preso à ideia de cadeia dos seres. Parece-me que não. Em

boa medida, o sistema de Lamarck, estendido à zoologia, é uma

resposta à taxonomia de Lineu, na qual ainda vigora uma meta­

física da experiência, exprimida pela noção de que o princípio de

inteligibilidade da ordem natural é uma inteligência criadora sá­

bia e onipotente. Na Filosofia zoológica, a palavra "Deus" muitas

vezes é um significante vazio, em outras é um sinônimo do que

Lamarck entende por "natureza" - um conjunto de fenômenos

ordenados de acordo com um mesmo princípio universal de mo­

vimento. Esse deslocamento de consequências conceituais im­

portantes é tornado possível pela adoção de um pressuposto do

sistema de Lineu, malgrado suas limitações: a ideia de que toda

denominação é signo e de que toda ordem é, portanto, gramática.

Para Lamarck, trata-se de fazer coincidir, na medida do possível,

a série da classificação com a série da especificação natural.

2. Charles Darwin emA origem dasespécies, de 1859.10 Darwin

foi o primeiro naturalista moderno a aliar sólida formação cien­

tífica, conhecimentos teóricos e ampla experiência em campo.

9 Michel Foucault, Aspalavraseascoisas: Uma arqueologia dasciências
humanas [1966], 8a ed., trad. Salma Tannus Muchaiel. São Paulo: Mar­

tins Fontes, 1999,pp. 278-ss.

10 Charles Darwin, A origem dasespécies [1859], trad. Pedro Paulo Pimenta.
São Paulo: ubu Editora, 2018.

o
·0
c
~~
C/)

o
Q.)

N
o
~

e::r:

....
N



CC!
+-'
C
Q.J

Eo:::
.9
~

CC!
D....
o
L

""O
Q.J

D....

ID
N

Se Cuvier privilegiou em seus estudos os grandes mamíferos, e

Lamarck, que começou como botânico, voltou-se depois para

os moluscos, Darwin privilegiou os vegetais. Observou-os em

suas viagens, coletou informações junto aos agricultores ingle­

ses, cultivou uma horta grande e variada em sua propriedade.

Observou, anotou e, com base nisso, pôde constatar, entre ou­

tras coisas, que a maleabilidade dos métodos de reprodução

dos vegetais, como se vê nas múltiplas formas de polinização,

sugere fortemente que nossos métodos animais de reprodução

(majoritariamente pela cópula, cujo modelo é a penetração) não

são necessários ou mais perfeitos que outros, e sim soluções

circunstanciais e temporárias, encontradas às cegas pelos seres

vivos em meio ao processo incessante de luta pela existência

cujo efeito é a seleção natural. Estatisticamente, a polinização

é a norma, não a cópula: a reprodução, no mundo natural, mui­

tas vezes depende mais da intervenção de um agente estranho

às flores a serem polinizadas, como insetos, pássaros e mesmo

mamíferos de pequeno porte, do que do encontro programado

entre o macho e a fêmea de uma espécie. O naturalista inglês

se cala a esse respeito, mas suas páginas sugerem que, se não

vemos que é assim, é porque tendemos a tomar o modo hu­

mano / mamífero de reprodução como norma, quando a seleção

natural exige a variabilidade, e não a fixidez de tais métodos. O

sexo, o gênero e coisas que tais têm uma história, e, do ponto

de vista dos seres vivos na luta pela existência, existem apenas

provisoriamente. Essas lições, expostas no capítulo 8 da Origem
dasespécies, dedicado à "hibridização", exigem a revisão da ideia

de que aqueles animais que se reproduzem sem copular seriam

aberrações, pois mais correto é pensar que respondem, com seus

respectivos métodos de reprodução, às circunstâncias que lhes
são impostas na luta pela existência, motor da seleção natural.

Vacilaassim a hierarquia entre os reinos; dentro do reino animal,

aquela entre os métodos; e, por fim, nos casos de reprodução



sexuada, suprime-se a hierarquia entre os sexos, pois a própria

divisão em macho e fêmea, com todas as variações e nuances

que comporta, passa a ser vista como pura contingência, desli­

gada da exigência de algo como um desígnio natural.

3. Richard Owen em On the Nature 01Limbs [Da natureza

dos membros], de 1847.11 Dos três casos aqui mencionados, tal­

vez este seja o mais interessante, até por ser o menos conhe­

cido. Segundo esse paleontólogo inglês, fundador do Museu de

História Natural de Londres, a história do reino animal poderia

ser reconstituída com exatidão a partir da ideia de que todas as

espécies de animais são variações anatômicas de um mesmo

esqueleto primordial. Para Owen, a especificação das formas a

partir do esqueleto-arquétipo se dá em um processo de "repeti­

ção indiferente ou vegetativa" das partes da estrutura anatômica,

processo em relação ao qual a adaptação incide como lei secun­

dária, isto é, as circunstâncias (climáticas) externas podem até

alterar a forma de uma espécie, e essa alteração pode vir a ser

transmitida hereditariamente, porém com isso não se altera a

lei fundamental da especificação estrutural interna. Trata-se aí

de uma engenhosa combinação entre a perspectiva de Lamarck

(que poderíamos chamar de estruturalista) e a de Cuvier (que

chamaremos de adaptativa). Owen tem tanta segurança do que

está propondo que chega a desenhar um esqueleto-arquétipo,

forma na qual estão previstas todas as possíveis variedades de

vertebrados, cuja complexidade é agora subsumida ao conceito

de repetição: uma parte que se acrescenta a si mesma indefi­

nidamente explica a diferença entre mundos e mundos de es­

pécies.v A força estrutural, tomada como princípio primordial

11 Richard Owen, OntheNatureofLimbs:A Discourse. R. Arnundson (ed.).

Chicago: University of Chicago Press, 2007.

12 Stéphane Schmitt, Aux Origines delabiologie moderne: L'Anatomie com­
paréed'Aristote à lathéorie del'évolution. Paris: Bélin, 2006, parte n, capo 1.

C)

-c::5
c
:~
C/.l
C)

Q.)

N
C)
:::>

o:::(

ri
L..L.J
f­=
ã:
In
N



da esquematização do espaço, isto é, de sua alteração qualita­

tiva mediante a expansão da forma, é combinada a uma força

de adaptação ao meio. O emprego do adjetivo vegetativa mos­

tra que, para Owen, essa repetição é um processo indiferente a

uma vontade, a um desejo, a uma deliberação. Encontramos aí

o mesmo sentido fisiológico de vegetativo dado em língua por­

tuguesa pelo Dicionário Houaiss, algo "cujo funcionamento é in­

voluntário ou inconsciente". Desvinculado estruturalmente de

sua animalidade, ser irrefletido por definição, o animal de Owen

é, no fundo, tão indiferente ao desejo quanto a planta de Darwin

e encontra-se submetido à mesma lei de especificação que o ve­

getal, chame-se a ela "repetição das partes" ou "seleção natural".

A história silenciosa dos seres vivos adquire assim den­

sidade, graças à inversão de perspectiva que permite tomar o

vegetal como modelo do animal, estabelecendo uma reversibi­

lidade entre eles.

Mas, afinal, o que se perde e o que se ganha com tudo isso? Ou,

dito de outra maneira, o que é preciso suprimir para que o vege­

tal possa adquirir uma "voz"?Uma resposta nos é oferecida por

Delaporte no estudo já referido:

Se o mecanismo das plantas é apreendido apenas na medida em

que reflete o que jáse conhece do animal, [é preciso notar] que o

mundo dos animais está para a fisiologia das plantas assim como

o mundo tecnológico está para a fisiologia animal. Vale dizer que,

em última instância, o mundo tecnológico estrutura, pelo viés da

fisiologia animal, a visão dos fenômenos vegetais. Note-se, ainda,

que a tentativa de explicar o inferior pelo superior é uma modali­

dade do mecanismo, e não o índice de sua rejeição,»

13 F.Delaporte, op. cit., p. 37.



Vale dizer que a assimilação do vegetal ao animal recobre uma

analogia entre técnica humana e forma natural, como se os seres

vivos fossem produtos de uma arte, máquinas concebidas, de­

senhadas ou fabricadas por uma inteligência. Portanto, em úl­

tima instância, é uma perspectiva antropomórfica que orienta a

assimilação da fisiologia vegetal à fisiologia animal, na medida

em que esta é pensada sob a égide da fabricação como atividade

humana. Esse arranjo hierárquico poderia ser tomado, sem

mais, como uma ontologia da experiência, mas o que interessa a

Delaporte é fazer sua genealogia, explicitar o interesse valorativo

que orienta a sua constituição pela espécie humana. (Recupera

assim, em um registro original, a tese enunciada por Georges

Canguilhem em "Máquina e organísmo")» Portanto, quando os

naturalistas dão voz, na aurora do século XIX, ao silêncio das coi­

sas naturais, permitem com isso que os vestígios da vida possam

ser tomados como pistas para a reconstituição de uma história e

terminam por encontrar no vegetal o princípio de elucidação do

animal. De caso pensado ou não, contribuem de maneira deci­

siva para pôr abaixo o edifício das causas finais e solapar o chão

daquele que o erigiu: o homem, essa figura central de certas mo­

dulações do saber clássico. Para tanto, não foi preciso questionar

a linguagem da história natural, bastou definir bem seus termos

e alterar as relações entre eles para que um novo domínio da ex­

periência se abrisse. E, se é verdade, como quer Nietzsche, que

a metafísica surge e prospera no seio da gramátíca,» dar voz aos

vegetais é também uma forma de renovar, a tal ponto de torná-la

14 Georges Canguilhem, o conhecimento da vida [1965], trad. Vera Lucia

Avellar Ribeiro, rev. téc. Manoel Barros da Motta. Rio de Janeiro: Fo­
rense Universitária, 2012.

15 Friedrich Nietzsche, Além do bem e do mal: Prelúdio a uma filosofia do

futuro [1886], trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das

Letras, 1992,p. 20.

o
-c::5
c
:~
C/.l

o
Q.)

N
o
:::>

<::(

ri
LU
f--=
ô:



quase irreconhecível, essa que Kant um dia chamou de "rainha

de todas as ciências"," Operação inversa foi sugerida em 1802 por

Destutt de Tracy, que declarou, nos Elementos de ideologia»que

"a ideologia, ou filosofia propriamente dita, é uma parte da zoolo­

gia", relegando o especificamente humano (a razão, a linguagem)

a segundo plano e abrindo a perspectiva, nem sempre reconfor­

tante, de uma superação, ainda que imperfeita ou parcial, do an­

tropomorfismo. Entre as vozes vegetais e o silêncio dos animais,

nossa humanidade vacila, e desenha-se a ideia de que a presença

da espécie humana na natureza nunca passou de uma circuns­

tância, tão importante ou tão insignificante como outra qualquer.

Podemos agora voltar à tese de Ranciere que serviu como ponto

de partida para esta curta exposição. Observa o filósofo que a ideia

de história da natureza como história silenciosa testemunhada

por vestígios de formas vivas marca profundamente o advento

do grande romance francês do século XIX. Balzac viu em Cuvier

o poeta de seu tempo," e, como mostra Ranciere, a experiência

do herói de A pele deonagro é, em certo sentido, a da supressão

da subjetividade individual na característica da espécie, tal como

dada no espaço que ela ocupa e reconfigura à mercê de suas carên­

cias, necessidades e desejos: a cidade moderna, floresta em que se

acumulam os detritos da atividade humana e se superpõem as ca­

madas em que se leem os vestígios de uma história sem voz, a do

homem europeu moderno. Nisso também a espécie humana não

deixa de ser um vegetal ou de ter sua animalidade relativizada.

Ui Immanuel Kant, Crítica da razãopura, trad. U. B. Moosburger e V.Ro­

dehn. São Paulo: Abril, 1978. (Coleção Os Pensadores).

17 Destutt de Tracy, "Extrait raisonné d'Idéologie, servant de table analy­

tique", em Eiémentsd'idéologie: Oeuvres completes. Claude Jolly (ed.).

Paris: Vrin, 2012, p. 265, v. 3.

18 Honoré de Balzac, A pele de onagro, trad. Paulo Neves. Porto Alegre:

L&PM,2008.



Lembremos aqui o opúsculo de Goethe dedicado à Metamorfose

dasplantas (1790),'9 em que é proposta, pela primeira vez, a ideia

que, aplicada aos animais, vicejará depois na anatomia transcen­

dental de Owen: toda parte da planta é folha, cada uma de suas

partes e órgãos é o produto de um processo de reelaboração mor­

fológica no qual a planta se espalha no espaço, apropria-se do

meio circundante, relaciona-se com ele e o reconfigura. Goethe

declara ter chegado a essa ideia observando as etapas de trans­

formação da lagarta em mariposa; mas talvez tenha notado esse

processo nas páginas de Buffon, que o descreveu minuciosamente

e o denominou com a alcunha de metamorfose (História dos ani­
mais,capítulo v, 1749);20 esse termo, que remete ao poema de Oví­

dío," foi empregado por Diderot em Dainterpretação danatureza

(1754) para fazer referência às variedade dos seres naturais como

variações de um mesmo esquema formal básico ou primordial."

Poderíamos pensar que nada restaria da acepção poética da

ideia de metamorfose em sua apropriação pelos filósofos e dou­

tos da segunda metade do século XVIII. Não é o caso. Sem entrar

aqui nos meandros do que o termo implica para Buffon, Diderot

ou Goethe, retomemos uma observação de Fontenay em Le Si­
lence des bêtes, que, num capítulo dedicado a Ovídio.s lembra

que em seu poema as metamorfoses são transformações adven­

tícias da forma de um indivíduo humano em forma animal, de­

correntes da intervenção de algum poder divino, e que, em todas

essas ocorrências, é conspícua a perda da capacidade de expri-

19 Johann Wolfgang von Goethe, A metamorfose dasplantas [1790], trad.

Fábio Mascarenhas Nolasco. São Paulo: Edipro, 2019.

2D Georges-Louis Leclerc, conde de Buffon, Histórianatural [1749], trad.

r. Fragelli, P. Pimenta e A. C. Soliva. São Paulo: Ed. Unesp, 2020.

21 Ovídio, Metamorfoses, trad. Domingos Dias. São Paulo: Editora 34,2017.

22 Denis Diderot, Dainterpretação danaturezaeoutros escritos, trad. Mag­

nólia Costa Santos. São Paulo: Iluminuras, 1989.

23 E. de Fontenay, op. cit., pp. 63-82.

o-o
c:
~
-1/5
o
Q.)

N
o
::>

o:::(



mir sentimentos e ideias em palavras, por meio da voz - sabe-se

que os animais não humanos não falam. Apassagem do humano

ao não humano é marcada, portanto, pela supressão da voz, sem

que com isso venhamos a saber se os animais ou os vegetais pen­

sam e sentem como nós. O poema de Ovídio sugere que não: a

metamorfose não é a naturalização de dado conteúdo em outra

forma; é a transposição, abrupta e violenta, de certo conteúdo a

uma forma estranha a ele, o que muitas vezes redunda, inclusive,

na morte, por conta da inadequação entre o que se pensa e o que

se sente, de um lado, e o que se é capaz de fazer, de outro. Por­

tanto, quando Goethe propõe o estudo das plantas valendo-se

da ideia de metamorfose, ele nos convida, entre outras coisas, a

tentar compreender, no registro do discurso silencioso da histó­

ria natural, uma ordem que não se exprime em termos humanos.

Se retomamos aqui, em registro de rapsódia, uma tradição

literária e filosófica que, de certo modo, culmina em Cuvier, é

com o intuito de recuperar a força com que esses e outros au­

tores, contemporâneos a eles, questionaram a centralidade da

espécie humana em uma natureza indiferente a ela, o que, inclu­

sive, nos incita a estudá-la pondo de lado, por um instante que

seja, o que quer que chamemos de nossa "humanidade". Como

pensar como um outro, se este permanece opaco à nossa pene­

tração? Ou como conceber uma alteridade, se tudo é signo e todo

signo é inscrição da intencionalidade humana no domínio, de

outro modo incontrolável, da sensação? Como nos transpor para

a pele de um animal, para a folha de um vegetal, e fingir-nos à

vontade em algo alheio e estranho ao nosso desejo? Eis aí, tal­

vez, um limite considerável à humanização da natureza, e seria

preciso lançar mão de uma arte muito especial- o xamanismo? ­

para figurar, em um registro muito próprio, a eventual possibi­

lidade de sua superação. Outra questão é saber se também não

seria possível entrever, em tudo isso, aberturas para a desnatu­

ralização da própria espécie e para a instauração, no seio da "ra-



..

oesqueleto-arquétipo,noalto,à direita Richard Owen,Da naturezados memlJros,18117

zão", de um ponto de vista extrínseco a ela , o que exig iria a sua

desnaturalização, ou o reconhecimento de qu e ela é um instinto

específico, característico de alguns seres vivos, inadequados à

sobrevivência de outros; seria o mais eficaz da nossa espécie?

Nas ent relinhas da exposição de Ranciere, fica a sugestão

de que uma reviravolt a como essa se deu precisamente quando

uma parcela de nossa espécie começou a se perder de si mesma

naquela que pode se r considerada uma de su as realizações tec­

nológicas supremas: a cidade moderna. Pois foi na Pari s da época

da s revolu çõe s que se abriu, em virtude da ação humana, respal­

dada por uma instituição "republica na ", uma brecha para que

alguns de nó s finalmente pudéssemos. no estudo da natureza,

nos esquecer um pou co de nós mesmos enquanto espécie. Veío

daí a passagem da história natural à biologia. dos derradeiros res­

qu ícios da rígida hierarquia da retóric a clássica para uma ordem

ri
LJ...J
f--=
Cf:



discursiva emancipada, capaz de delimitar todo um domínio da

experiência - a que a palavra "vida" se refere de maneira vaga

e imperfeita - que ainda não terminou de ser explorado e que

inclui, para além de animais e vegetais, outros reinos, cujas fron­

teiras nem sempre são claras. As revoluções do globo terrestre de

que fala Cuvier foram assimiladas por Balzac às da França mo­

derna; as sedimentações geológicas, à sucessão das edificações

na paisagem urbana; e poderíamos ver na lógica que preside à

circulação de um vírus, por exemplo, uma imagem da facilidade

com que os hominídeos vêm se disseminando pela face do globo

pelo menos desde o Pleistoceno - período ao qual se remetem

praticamente todas as identificações realizadas por Cuvier -,

ameaçando e destruindo, nesse ínterim, muitas outras espécies.

No coração da cidade, o naturalista visionário viu no fóssil do

animal inscrito em carvão vegetal o signo de uma história que in­

clui o homem e vai além dele. Não importa o que se pense dessa

ide ia, ela é, convenhamos, um paradoxo e tanto - subjacente,

quem sabe, ao belo título escolhido para este encontro.



2 OVOZERIO DA PÓS~VERDADE ESUAS
AMEAÇAS CIVILlZACIOIUAIS
STELlD MARRAS

Não faltam pesquisas e evidências científicas, as mais con­

sistentes e consolidadas, sobre toda sorte de riscos socioam­

bientais diretamente relacionados à crescente erosão da bio­

diversidade nas mais diversas paisagens do planeta, bem

como ao continuado desmatamento de florestas e sua danosa

contribuição, entre tantas outras, ao aumento da temperatura

média global e à acidificação dos oceanos. Também não falta

conhecimento acumulado e de alta concordância quanto à

erosão dos solos, degradação de mananciais e impactos alta­

mente negativos na população de animais mundo afora, tudo

isso imediatamente associado à perda das mais distintas co­

berturas vegetais da crosta terrestre. Sob a perspectiva vegetal,

lembremos ainda as terríveis consequências ecossistêmicas

de todo tipo (da saúde humana à ambiental) provocadas pelo

uso indiscriminado, veloz e em escala de inúmeros pesticidas e

herbicidas quimicamente sintetizados na agricultura industrial

de diferentes portes. É também conhecimento já bem estabe­
lecido que a concatenação entre o uso intensivo de fertilizan­

tes nitrogenados, a destruição e a degradação de áreas flores­

tais, a paisagem monocultora dos campos e o agravamento

das mudanças climáticas é apontada como a principal causa

do declínio das populações de insetos polinizadores em várias

regiões do planeta. Os impactos desse declínio, tanto em rela­

ção à produção agrícola como aos vegetais silvestres, são mais

que alarmantes e tornam ainda mais vulnerável a segurança
alimentar dos povos.

.~
m
c
o
·0
m

.t:::!

:3
o
C/J
m
Ü"
m
QJ

E
m
C/J
m
::::l
C/J
QJ

QJ
-o
m
-o
L
QJ
;;=.

I
C/J
'o
D.
m
-o
o

T::
QJ
N
o
;;=.

=
ri
u..J
f--=et



C/.l
eu
L
L
eu

:'2
.9

ClJ
+­
u::J

Uma lição, talvez a primeira e tão urgente a aprender, com o

planeta em derrocada e as catástrofes a um só tempo ambientais

e sociais, com o planeta do Antropoceno devastado pela acumu­

lação capitalista sem rédeas, desregulamentada e predadora, é a

lição da profunda e sensível interdependência ecossistêmica de

esferas tradicional e teoricamente divisadas como hidrosfera, at­

mosfera, geosfera e biosfera. Quando somos forçosamente con­

duzidos a pensar essas interdependências altamente complexas,

a diferença e os fluxos entre local e global, até então mais ou

menos estáveis, entram de pronto em causa - senão em colapso.

Por assim dizer, não há muro ou fronteira qualquer que possa

se erguer contra os efeitos das mudanças climáticas. O desma­

tamento continuado da Amazônia (que vem sendo promovido

oficialmente pelo governo brasileiro) acarretará, inclusive para

a agricultura monocultora e para o pasto, efeitos locais-globais

dramáticos para muito além da Amazônia, e já há claros sinais

disso, como os impactos sensíveis nos regimes de chuva no Bra­

sil (e, portanto, na agricultura), já que o desmatamento altera os

fluxos dos chamados "rios aéreos" e o deslocamento dessas mas­

sas de ar úmido da floresta para o continente.

A lista de problemas, ameaças e riscos que tanto nos assom­

bram (ou que haveriam de nos assombrar) parece interminável.'

São fartos e suficientemente robustos os indicativos que corre­

lacionam os agravos do Novo Regime Climático (Latour 2015) a

inundações, deslizamentos de terra, secas e incêndios florestais.

É o que nos mostra o volumoso conhecimento produzido e em

produção nas mais diversas, prestigiadas e autorizadas instân­

cias de pesquisa científica de toda parte do mundo a respeito

dessa interdependência de esferas formando uma espécie de su­

perorganismo altamente sensível e dinâmico, de evolução com-

Uma notável e sistemática coleção de dados e análises atualizados pode

ser conhecida em Luiz Marques 2018.



plexa, não linear, plena de imprevistos. É o que a comunidade

científica tem aprendido a nomear Sistema Terra, de cuja saúde

(seria preciso dizer?) depende a nossa.

Partícipes dessas cadeias de interdependência sensivel­

mente entrerrespondentes, os vegetais dão testemunho das sus­

cetibilidades do Sistema Terra e também apontam para saídas de

mitigação. Fornecem dados tanto sobre degradação quanto sobre

regeneração. E, contudo, parece que os ouvidos modernos per­

manecem majoritariamente moucos. Insiste-se em enquadrar

essas enormes, perigosas e tão ramificadas ocorrências na cate­

goria de crise, a chamada crise ecológica ou ambiental, sem que

se dê conta (voluntariamente ou não) de que, como bem diz a fi­

lósofa da ciência Isabelle Stengers (2015: 41), essa crise, diferente

de qualquer outra, "não é um momento ruim que vai passar".

Mas não se trata de bastar-se na denúncia. Fosse suficiente,

diz ainda Stengers, a denúncia teria derrotado o capitalismo já

na primeira hora.' Minha inquietação quase desesperada é por

urgentemente compreender melhor, com mais justeza e rea­

lismo, e sem encarcerar o pensamento nos registros da denún­

cia ou do remorso, as motivações dessa surdez tão generalizada

que impede ouvir as vozes ditas naturais. Por assim dizer, essas

são vozes pós-naturais, já que ao bem estabelecido argumento

2 "Se a denúncia tivesse sido eficaz, o capitalismo estaria morto há muito

tempo" (stengers 2017). Ou, ainda, no mesmo sentido, Vinciane Despret

(Despret & Stengers 2015): "Denunciar a mentira pode ser uma etapa

necessária, mas parar ai é se recusar a pensar". claro que o capitalismo

não só não acabou, como se propagou pelos quatro cantos do mundo.

E a tal ponto que parece fantasia imaginar o seu fim. Lembremos, tão

a propósito, a já famosa sensação referida pelo filósofo esloveno Slavoj

Zizek, durante o movimento Occupy WallStreet, no ano de 2011, em Ma­

nhattan, NovaYork: "É fácil para nós imaginar o fim do mundo - vejam

os numerosos filmes apocalípticos -, mas não o fim do capitalismo".

.~
cu
c:
o
'0
cu
~
:~
o
C/J
cu
Ü"
cu
CL:l

E
cu
C/J
cu
::::l
C/J
CL:l
CL:l
-o
cu
-o
L
CL:l
;::.

I
C/J
'o=cu
-o
o
'L

CL:l
No
;::.

=
ri
L.J..J
f--=cr:



do pós-social haverá de corresponder o do pós-natural.' Ao pós­

-sociologismo, o pós-naturalismo. Isto é, as vozes do mundo nos

falam a partir de toda sorte de recursos, mediações, dispositi­

vos - das artes, das ciências, das técnicas, dos conhecimentos

tradicionais etc. As ciências nunca se afirmam sem seus apare­

lhos de fonação e figuração. Não há voz natural sem a mediação

do conhecimento - tal o das ciências entre os modernos. Por se­

rem variados, esses aparelhos fornecem um espectro igualmente

variado de vozes. Essa variação é a fonte de criação das ciências

e, não por isso, terão ameaçada a sua objetividade. Ao contrário,

alcançar consenso quanto à objetividade dos fatos, em meio a

essa produção prodigiosamente diversa do conhecimento, sem­

pre foi o verdadeiro trunfo e triunfo das ciências. Mas eis que

essa sua grande vantagem tem se transformado, sobretudo nos

dias de hoje, em arma letal contra as próprias éiências, contra a

sociedade, contra a política, contra a natureza.

Os estudos de ciência e tecnologia, na esteira da chamada

virada ontológica, permitem a compreensão da natureza como

pós-natural, sem que isso signifique perda de realismo e obje­

tividade. Ao contrário, ingressamos em um neorrealismo, uma

neo-objetividade, um neonaturalismo. Oponto é que as concep­

ções tanto do pós-social como do pós-natural- muitas das quais

sob indução etnográfica - nada têm a ver com isso que se deno­

mina hoje pós-verdade. Confundir uma coisa com outra, delibe­

radamente ou não, é o que faz a atual retomada ardilosa - por
governos reacionários e tendentes à autocracia em consonância

com certos setores ou afetos da população - dos fronts de mo­

dernização acelerada da sociedade e do mundo. Chamo de

reacionarimo modernista a reação antipolítica e anticientífica

3 Pode-se conhecer em Latour (2005), por intermédio da Teoria-do-Ator­
-Rede. a perspectiva teórico-metodológica que se convencionou deno­

minar "pós-social". Ver também entrevista de Márcio Goldman (2012).



mundo afora, em relação às pautas recentes tanto sociais (as

denominadas identitárias, voltadas à promoção das minorias

historicamente sujeitadas) como ambientais (isto é, ao mundo

mesmo que passa a figurar como politicamente minoritário). A

junção de ambas - as agendas socioambientais, diremos - pa­

rece apavorar ainda mais aqueles para quem o mundo moderno

deve continuar como antes, isto é, operando com a diferença

entre suas duas câmaras do real, a da natureza e a da socieda­

de.' de modo que todo o conjunto de não humanos permaneça

oficialmente como recurso inanimado a serviço dessa espécie

supostamente excepcional, o humano, este particular humano

do Antropoceno - melhor, do Capitaloceno (Haraway 2ü16a).

A emergência dessas novas verdades (inconvenientes para

os já antigos humanos modernos e sua escala e velocidade de

produção de mundo) tem gerado a pós-verdade como reação. Fa­

tos cedem a factoides; a produção de conhecimento à produção

de obscurecimento; as controvérsias científicas são reduzidas ao

sentido mais esvaziado e mesquinho de política. O que aconte­

ceu? Entendo que esse problema tão desesperante pode ser resu­

mido nisto que podemos identificar na história recente do pen­

samento: a passagem de uma politização positiva da natureza

para uma negativa. A negativa é essa que, como vou sugerindo,

encontra-se na base do que pretende hoje legitimar a pós-ver­

dade. É o que permite a um Donald Trump declarar publica­

mente, sem nenhum pudor, que as mudanças climáticas não

existem ou não dizem respeito, aos Estados Unidos senão como

ataque dos Democratas ao seu governo (ou, sabe-se lá, ataque

dos Democratas em conluio diabólico com chineses, árabes, rus­

sos...). Não importam as evidências, as provas e as contraprovas,

.~
m
c
o
'ü
m
~-::;
'ü
(/)
m
Ü"
m
m
E
m
(/)

m
::J
(/)

m
m
-o
m
-o
c;
m
::=>
I

(/)

'o
o.
m
-o
o

-r:::::
m
N
o
::=>

=
ri
u..J

te
4 Sobre a caracterização do moderno baseada na oposição oficial e dos Ci:

trânsitos oficiosos entre natureza e sociedade, aí concebidos e pratica-
dos como domínios do real, cf.Latour 1991. S



o escrutínio das ciências (naturais e sociais) na apuração dos

fatos, na construção laboriosa, exaustiva e exigente de consen­

sos entre os pares da comunidade científica que se revisam às

cegas mundo afora. Ou não basta, para mencionar outro exem­

plo, que a Organização das Nações Unidas para Alimentação e

Agricultura (FAO) oficialmente associe as "perdas de colheitas",

conforme seu relatório já de 2003, a "um crescimento na taxa de

uso de pesticidas" que se pôde verificar "ao longo dos últimos

três ou quatro decênios".' Para o reacionarismo modernista, a

ONU é doravante alcunhada como - pasmem! - "de esquerda",

como se fosse uma reles presa da ideologia. Ou não basta, en­

fim, o estabelecimento do princípio de precaução em declara­

ções (como a do Rio-92) em acordos internacionais (como o da

Convenção sobre Diversidade Biológica- CDB) ou em protocolos

(como o de Cartagena sobre biosseguranca, ou o de Quioto) que

visem regular ou proibir práticas cuja amplitude dos riscos não

é ou não pode ser suficientemente conhecida até que os estragos

avancem em cadeia e se tornem mesmo irreversíveis - talo risco
desavanização da Amazônia,"

Nada disso importa para essa reação que hoje ataca as ciên­

cias por serem, dizem, "políticas", no pior sentido do termo,

assim desonrando totalmente, e num só golpe, a política e as

ciências. É como se ideologia e política fossem poluidoras do

real. Esse é um verdadeiro tiro no pé porque não se atacam ideo­

logia e política senão com ideologia e política - sendo sorrateira­

mente político e ideológico arrogar-se instalado em uma posição

neutra, desinteressada, desvinculada de qualquer formação, in­

teresse, posição, herança, situação, compromisso; uma posição,

5 Apud Luiz Marques 2018:208.

G Sobre esse e tantos outros riscos diretamente ligados às mudanças cli­
máticas, cf., por exemplo, Jose A. Marengo Orsini, A. Nobre, Wagner R.

Soares 2018.



dizem, "técnica". É claro que toda a questão reside não em ser

ou não político e ideológico, e sim no que fazer com isso. Tais

convicções serão postas à prova? Vencerão o contraditório? Vão

se colocar abertas a surpresas e modulações? Serão processadas

de acordo com os procedimentos e parâmetros científicos au­

torizados e oficiais? Para o referido reacionarismo, no entanto,

trata-se sempre de reafirmar posições estanques e cristalizadas,

independentemente do que indica a produção científica devida­

mente processada e tramitada em seus meios.

Nos termos de Stengers (2002: 27), eu diria que esse reaciona­

rismo fere o "sentimento estabelecido" ("restrição leibniziana")

que orienta, entre nós, a produção dos fatos com base em pro­

tocolos validados em consensos, modos próprios de apuração.

Essa reação, com esse seu continuado e inconsequente front de

modernização, mostra-se tão mais aguerrida e violenta quanto

mais obstruções ou chamados por precaução se interponham

a ela. É assim agora para os consensos científicos, e não seria

muito menos diferente para as controvérsias. O cultivo de aten­

ção às incertezas científicas (plataforma central dos renovados

Estudos de Ciência, Tecnologia e Sociedade) toma agora, no

registro da pós-verdade, um sentido particularmente perverso:

ali, onde há incertezas, deve haver interesses políticos escusos,

suspeitos. Ou ainda: se há diferentes versões científicas (como

sobre a forçante antrópica nas mudanças climáticas), então
basta aderir à versão (por mais desacreditada que seja entre os

especialistas) que convenha aos interesses em jogo,uma vez que

o caráter político das ciências é aí tomado como puro interesse

mesquinho desse ou daquele grupo econômico ou ideológico.

Resultado: uma versão desacreditada dos fatos é apresentada

contra a versão mais crível (porque largamente citada e auto­

rizada pelos mais diversos cientistas que de maneira laboriosa

seguem submetendo-a a provações e resistências). É como se

uma e outra versão pudessem ser igualmente levadas em conta

-~
cu
C
o

-c::5
cu
~
:~
o
(/)

cu
00
cu
Q.)

E
cu
(/)

cu
:::J
(/)

Q.)

Q.)

-o
cu
-o
L
Q.)
;:o.
I

(/)

'o=cu
-o
o
T::
Q.)
N
o
;:o.

=



e apreciadas. Mas essa aparente simetria pretende esconder a

profunda assimetria entre as versões: uma delas não atende aos

protocolos e parâmetros que lhe permitiriam aparecer como

uma versão do real. Colocar ambas as versões lado a lado é, para

dizer o mínimo, uma desonestidade que deturpa e desfigura a

produção científica de conhecimento. Só é possível esperar as

piores consequências civilizacionais de tal movimento.

As controvérsias sociotécnicas dos Science Studies,? por

exemplo, mostravam como a política e a subjetividade sempre

participavam da produção do científico e do objetivo. Mas par­

ticipavam não como poluição a ser purificada ou entrave a ser

removido em nome de um ideal de objetividade científica não

corporificada, não situada, senão em todos os lugares, ideal da

onisciência, do olhar de Deus, fonte do saber absoluto e infinito.

Valer-se desse ideal para tentar desqualificar as perspectivas

assumidamente situadas (as feministas, para mencionar outro

exemplo) é incorrer no que Donna Haraway denomina "truque

de Deus". O ponto, então, é que um conhecimento será tão me­

nos racional e objetivo quanto mais pretender-se transcendente,

desimplicado, "livre da interpretação","

Haverá alguma produção de conhecimento que se ponha em

marcha sem partir de uma situação, um corpo, uma implicação,

um interesse, uma posição? Mas indicar uma posição de partida

não significa nela se enraizar de modo fixo. Em todo caso, não

está nas mãos de um autor o destino de sua produção em ciên-

7

CIJ
m

Bl:-
l:-
m
2:
.9m
+-'
(/.)

=

cr. por exemplo, o site Mapping Controversies (mappingcontroversies.

net). Ver também Latour 2000 e 2005 e Venturini 2010.

"Acima de tudo, o conhecimento racional não tem a pretensão do des­

compromisso: de pertencer a todos os lugares e, portanto, a nenhum,
de estar livre da interpretação, da representação, de ser inteiramente

autocontido ou inteiramente formalizável. O conhecimento racional é
um processo de interpretação crítica contínuo entre 'campos' de intér­

pretes decodificadores" (Haraway 1995: 32-33).



cias. osucesso desse destino depende de outros, a começar pelos

outros que são seus pares e que oferecerão contraprovas, novas

evidências, outras interpretações. Para se firmar, ganhar credibi­

lidade e se difundir, um produto de conhecimento (uma técnica,

uma ideia ou o que for) terá que vencer contínuas resistências e

tornar-se reprodutível (para mencionar apenas duas exigências

da produção científica). Sim, contudo a terrível novidade que va­

mos conhecendo é que o político, o subjetivo, o interesse e a posi­

ção são agora tomados como isolados e suficientes para se afirmar

e propagar um fato. É como se não fosse mais preciso alcançar

concordância entre colegas cientistas e as mais diversas redes

de instituições acadêmicas pelo mundo. Para grupos importantes

instalados em vários focos de poder (não só do Estado), não basta

que, digamos, as alarmantes variações das mudanças climáticas

grandemente relacionadas a forçantes antrópicas tenham alcan­

çado consenso e consistência, e que tenham assim se estabilizado

junto à maioria absoluta de cientistas, ou que tenham ainda se

tornado a versão oficial da ONU e de tantos e tantos países.

Ocorre então que, lá onde se vinha conferindo representa­

ção política à natureza, reconhecendo e fundando direitos de

não humanos, ali mesmo, o atual modernismo reacionário só

consegue enxergar ideologia de esquerda. Difícil imaginar uma

triagem mais pobre, perversa e inconsequente do real quando

os tomadores de decisão eleitos fazem da passagem das ciências

para a política uma simples questão de escolha: é tirar da frente

os resultados científicos majoritários e estabelecidos nos mais

diversos âmbitos, como os que apontam para a urgência urgen­

tíssima de desacelerar a marcha modernista, e optar por versões

mesmo que desautorizadas pelos consensos científicos, como a

negação da ação humana modernista no aumento da tempera­

tura do globo terrestre. São versões tomadas como estáveis sem

que tenham sido estabilizadas pelos meios e processos autênti­

cos da produção científica. É o bastante para seguir promovendo,

-~
CI:l
C
o
-ü
CI:l

~
o::;:
-ü
C/.l
CI:l
Ü"
CI:l
Q.)

E
CI:l
C/.l
CI:l
:::s
C/.l
Q.)

Q.)

-o
CI:l
-o
L
Q.)
:;:;,

I
C/.l
'o=
CI:l
-o
o

-L
Q.)

No
:;:;,

=
ri
u..J
f--=ô:



CIJ
cu
L
L
CU

:2:
.9
cD..­
u::>

sob enganoso véu científico, a aceleração da produção moder­

nista: desenvolvimento, crescimento, progresso.

Como a versão dos Science Studies, parte importante do

pensamento contemporâneo (importante porque inteligente,

rigorosa, influente) pretendeu, com toda razão e toda paixão,

tornar produtivas, mais realistas e civilizadas as relações entre

natureza, ciências e política dos modernos. Mas agora os moder­

nistas empedernidos, vociferando contra as evidências do An­

tropoceno, fazem de tudo para tornar improdutivas aquelas pre­

tensões, mascarando e falseando o difícil, exigente e delicado

trabalho de produção do real haurido pelas ciências. Portanto,

que esperar da pós-verdade senão o solapamento de nossa base

civilizatória? É abalo no que dá fundamento ao nosso real, isto é,

a passagem civilizada entre natureza, conhecimento e democra­

cia. Daí que descrenças na política apareçam como simétricas a

descrenças em relação às ciências.

É preciso admitir, era muito promissor o caminho que nos­

sos passos iam abrindo (e acho que em boa medida falo por parte

expressiva de minha geração): desestabilizar o fundamentalismo

naturalista nas ciências (mas a favor das ciências), avançar pau­

tas socialmente minoritárias e trazer a natureza para a política
(mas em favor da política, da sociedade e da natureza), atribuir

uma representação política melhor e mais acurada, assim como

direitos, a não humanos (mas a favor da democracia e do rea­

lismo dos próprios direitos humanos) e reconhecer um estatuto

de conhecimento às crenças (mas a favor do conhecimento e das

crenças). E agora vamos vendo esse movimento fraudulento da

pós-verdade converter conhecimento em crença, no mais ignó­
bil sentido de crença. Vamos sendo premidos a ter que defender

uma agenda que, julgávamos, não seria mais preciso defender,

senão apenas manter, como os direitos humanos, direitos que

seriam inalienáveis. Claro que não há transcendência, tal a dos

direitos humanos, que se sustente sem o permanente trabalho



na imanência. Claro que a história não é linear, e sim feita de

avanços e recuos em uma espiral não evolutiva (é dialética, mo­

ve-se por contradições, como tantos pensadores logo aponta­

riam). Sim, no entanto essa constatação não elimina a angústia

de ter agora que frear a agenda, nada simples, que pensava mo­

dos de equacionar direitos humanos e direitos de não humanos,

por exemplo, direitos sociais e direitos ambientais, sociedade e

natureza no Antropoceno. Ou equacionar floresta e história, já
que "sem floresta não tem história", como alerta o líder yano­

mami Davi Kopenawa (2019).

Tais passos vêm sendo atropelados atualmente pelo front

reacionário modernista nas suas várias facetas espalhadas pelo
mundo, fazendo com que a agenda daqueles que se opõem a

esse front regrida para, digamos, meados do século xx (se con­

sideramos apenas a Declaração Universal dos Direitos Huma­

nos, de 1948), mas num momento, este do primeiro quartel do

século XXI, em que o céu ameaça desabar sobre nossas cabeças

- para novamente lembrar Davi Kopenawa (2015).9 É como se

aqueles que agora se veem empurrados a reagir contra esse bi­

zarro reacionarismo conservador-liberal (como o do Brasil atual,

porém claro que não só esse) tivessem que, por força das urgên­

cias e das estratégias de resistência, fracionar a pauta e nova­

mente sair em defesa dos direitos humanos quando era preciso
pensar o verdadeiro paradoxo de estendê-los e promovê-los en­
tre os povos em um planeta que não consegue sustentar esses di­
reitos para todos senão sob a condição de alterar sensivelmente

os modos hegemônicos de produção, consumo e distribuição de
bens e serviços. Tal coisa implicaria afrontar muito mais energi­
camente o modo capitalista de configurar mundo.

9 Ou, para lembrar o já anunciado por Michel Serres (1990: 80) ainda no
final do século xx. "Que diligentes ombros sustentarão, agora, esse céu
imenso e fissurado que [pode] desabar sobre as nossas cabeças?".

-~
co
c
o
"o
co
~
:3
c..J

ca
co
c,»
co
m
E
co
ca
co
:::s
ca
m
m
-o
co
-o
L
m
::=o
I

co
'o=co
-o
o
-L
m
N
o
::=o
=
ri
LJ...J
f-­=
6:



Grande parte do que essa retomada reacionarista do moder­

nismo incivilizado busca evitar encarar é o afrontamento do ca­

pitalismo pela natureza (digamos, Gaia contra a modernização),

mas de uma maneira que nem o comunismo poderia fazer, já

que capitalismo e comunismo (ao menos o comunismo ou o so­
cialismo hegemônico tal como se realizou historicamente), am­

bos, sempre foram modernizadores, ambos sempre figuraram o

planeta como recurso ao dispor da modernização veloz e em es­
cala. A irrupção da natureza na política, para falar tanto com

Stengers como com Latour (e apenas para mencionar esses dois

grandes autores), essa irrupção ou intrusão, pela magnitude de

sua novidade, não faz restaurar antigas utopias, como as que nos

levariam de volta ao ideário do comunismo, entretanto leva a no­

vos modos de pensar e praticar o comum - um comum não mais

restrito ao desiderato do social humano, mas necessariamente

se abrindo para o cosmos, forçosamente compondo com o cos­

mos. Eu diria que, para bem considerar Gaia ou Sistema Terra, o

horizonte pertinente não será mais o do capitalismo ou o do co­

munismo, e sim, com a licença do neologismo, o do cosmonismo.
Ou seja, encarar não o destino humano ou o destino do planeta,

mas um só destino que os enlaça, e das mais diversas manei­

ras. Nada de destino das pessoas, promissor ou terrível, sem o

destino, promissor ou terrível, das coisas. Trata-se de deslocar

a atenção para os entres, antes que para os entes (Marras 2018).

Devo reiterar o centro da questão aqui. Se nós, ocidentais mo­

dernos, nos apoiamos tanto nas ciências (asciências como nossas

tradutoras da natureza, da sociedade, do real), então por que o ma­

joritário de nossas forças políticas e sociais parece hoje não aderir

aos consensos científicos ou não saber triar as controvérsias? Não

era isso o que se deveria esperar da nossa civilidade? Não era as­

sim que nos organizávamos oficialmente? Isto é, as ciências, como

as naturais, traduzem fenômenos da natureza, debatem segundo

procedimentos de objeção por pares da comunidade científica,



nada se estabelecendo (por provisório e frágil que seja) senão por

provas e contraprovas, por reprodutibilidade e verificações, para

no final, como esperado, se produzirem consensos sobre a reali­

dade e a natureza. Esses consensos científicos são os que, desse

âmbito, poderão orientar decisões políticas, públicas, na demo­

cracia. É a ligação entre a phisis da natureza, o lagos científico e

a polis política. Ora, essas nossas garantias civilizatórias encon­

tram-se altamente ameaçadas, agora que vamos ingressando na

era da pós-verdade, na era da proliferação dos factoides e dasfalce
newsque se acompanha da veloz e volumosa comunicação entre

as pessoas no mundo digital e on-linepor via das chamadas re­

des sociais, dos dispositivos portáteis, tudo à mão, rápido e com­

partilhável sociedade afora mim simples clique. É quando, então,

aquele passo vagaroso das ciências passa a ser atropelado pela

rapidez epidêmica das notícias falsas, das mentiras com feição

de verdade que se propagam mais rapidamente do que a efetivi­

dade de desmenti-las. A produção complicada e lenta dos fatos é

preterida pela produção simplificada e rápida dos factoides."

O vozerio da pós-verdade e dos factoides destina-se a fa­

zer política por baixo dos panos, a tornar clandestina a própria

política. Esta, então, é a terrível novidade agora: tudo se passa

como se qualquer coisa - as ciências, inclusive - se reduzisse à
mais pobre imagem do político, do subjetivo, do interesse desse

ou daquele grupo, dessa ou daquela corporação, tudo e todos,

ID Essa era da pós-verdade. vale sublinhar, faz das versões científicas sobre
a realidade, tanto da natureza quanto da sociedade (para ainda nos refe­

rirmos a essa divisão, mas apenas por economia argumentativa), meras

versões disponíveis à sua escolha, como dispostas em gôndolas num

supermercado de ideias (sem haver, porém, garantia de qualidade dos

produtos!). Faça um post, compartilhe! Escolha a versão que lhe conve­

nha, a que mais lhe apraz, e pronto. Daí em diante, com a reprodução

incansável pelas redes sociais on-line, a deturpação dos fatos candida­

ta-se fortemente a se converter em verdade - isto é, em pós-verdade.

.~
cu
c
o
'u
cu
~
:2:
o
co
cu
Ü"
cu
O)

E
cu
co
cu
:::l
co
O)

O)

"O
cu

"O
l:­
O)
~

I
co
'o=cu
"O

o
'L
O)
N
o
~

=
ri
u...J
f--=
íS:



desde então, debaixo de uma aura conspiratória. Mas se as ciên­

cias são acusadas de serem não mais do que ideológicas (ideo­

logia aí tomada como categoria de acusação), então não pode

haver debate republicano sobre assunto algum. Perde-se o solo

que permite a civilidade dos debates. Perde-se o caminho seguro

que traduz esses debates em tomadas de decisão na vida pública.

Perde-se o rumo ao mesmo tempo que se perde o mundo.

É preciso pensar sobre as motivações que dão azo a esse vo­

zerio barulhento da era da pós-verdade que hoje vivemos. E aí,

claro, considerar a atuação perversa das novas mídias, muitís­

simo mais irradiadoras, velozes, acessíveis, rizomáticas e eficazes

que as antigas. Como se sabe, elas serviram para propagar falsifi­

cações valendo-se do formato tradicional geral das notícias, des­

tinado a publicar fatos, mas aqui de modo particular: muito mais

ágil, menos letrado, mais apaixonado, colorido, dinâmico - e, as­

sim, de rápida absorção, já que são "notícias" não submetidas a

resistências e checagens, aos protocolos de civilidade que fazem

a passagem exigente entre poder das ciências e poder da polí­

tica. Pode-se também, e creio que com boa dose de razão, logo

apontar o distanciamento entre conhecimento e sociedade, não

raramente marcado por posturas arrogantes de tantos cientistas

instalados em suas torres de marfim, que então se apresentam

como aqueles que tudo sabem perante os outros, que tudo des­

conhecem, estes que então são unificados na categoria de "popu­

lação", os não cientistas ou não iniciados em ciências, tomados

como espécie de tábula rasa, ignorantes, seres da falta, desprovi­

dos da experiência que conta, objeto de educação e conscientiza­

ção. Ou objeto da assim chamada divulgação científica, isso que

tem o dom de homogeneizar esses outros na categoria de "vulgo",

palavra que participa da etimologia de "divulgação"."

11 Como lembram as filósofas e historiadoras das ciências Stengers &Ben­

saude-Vincent (2003: 403), no verbete "Vulgarização", o vulgo é tomado



É daí que, a cada vez,eu me vejaforçadoa interpor certa des­
confiança à tão recorrente e propalada ideia da conscientização.
Entendo que as cruzadas pela divulgação e conscientização se
assentam, com frequência, em semelhantes pressupostos. Mas
comotocar coraçõese mentes sem fazer delesum vazioa ser ocu­
pado por conteúdos científicos ou políticos tornados transcen­
dentes sem mais?Como não começaressejogocomunicativocom
o disparate entre os que saberiam e os que seriam definidos pela
falta? Comoconquistar por sedução, em vez de acusação e pro­
dução de ignorância,de terror e fundamentalismo? Comochegar
aos outros sem deles fazer - alienados, não conscientes - essa es­
péciede recipientevazioa se preencher de verdades?Como livrar
a divulgação, como a científica, da ideia de vulgo?Como, enfim,
não reduzir pessoas e grupos à categoriade populaçãot»

Mas,voltando ao fenômeno atual da proliferação e eficácia
dos factoides, consideremos aí as contribuições, por bem-inten­
cionadasque tenham sido,dos autores chamados pós-modernos
para o estabelecimento dessa atmosfera da pós-verdade. Não
raro sob o signo da resignação,eles pretenderam reduzir o real a
simulacros. O mérito deles em bem diagnosticar isso que, a meu
ver,culmina hojena era da pós-verdadee da produção dos factoí­
des, tal mérito cai por terra quando o grossoda corrente pós-mo-

como "a multidão indistinta, anônima, antes que povo soberano que
vota" (traduções minhas). Conforme observei em outro lugar (Marras:
2016), o vulgo é referido então como uma população não cultivada, em
oposição aos cientistas, eruditos, esclarecidos e sábios. Ovulgo define­

-se pela falta, e é por isso objeto dos investimentos consorciados entre
as ciências e o Estado (senão o mercado, aí incluído) destinados a tra­
duzir as ciências para essa população inculta.

12 Ademais, a categoria população - como bem mostraram Michel Fou­
cault e Gilles Deleuze, ao longo de suas obras - tem já desde a origem
seus compromissos com o gerenciamento e o controle do Estado nos
territórios. Precisamente, são os lugares convertidos em territórios.

_!:e
cu
c
o
-õ
cu
~
:2i
c..J

CIJ
cu
c..Jn
cu
Q.)

E
cu
CIJ
cu
:::l
CIJ
Q.)

Q.)

""Cl
cu

""Cl
L
Q.)
:>

I
CIJ
'o=cu
""Cl
o
"L

Q.)
N
o
:>

=
ri
l.J...J
f-­=
2t



dernista parece ter tentado se livrar do ceticismo e da resignação

positivando o real como arremedo de si mesmo, o real reduzido

a narrativas arbitrárias. No final das contas, ou sobretudo consi­

derando as consequências, parece que o desserviço da corrente

intelectual pós-moderna supera os bons serviços prestados. Foi

desserviço decretar o fim da objetividade, como se tudo não pas­

sasse de ficção no sentido negativo desse termo - isto é, ficção

como oposto ao fato, separado dele. Se os pós-modernos assim

fizeram em relação às ciências humanas, parece que bastou um

pequeno passo adiante para que se abalasse, como vemos hoje,

a legitimidade da produção dos fatos também nas ciências natu­

rais e exatas. É assim que eu entendo, salvo engano, a passagem

do fim da objetividade nas ditas ciências moles, decretada e ali­

mentada por parte importante da voga pós-moderna, para o fim

da objetividade também junto às ditas ciências duras, tal como

o reacionarismo obscurantista tenta estabelecer hoje.

Por fim, pode-se igualmente, como é comum ouvir, res­

ponsabilizar a grande maquinação capitalista, os poucos e po­

derosos donos do capital mundial, pelo estresse ambiental e

ecológico de todo tipo que já vivemos e viveremos ainda mais

intensamente no futuro próximo e distante (ou até onde houver
futuro, tal como o enunciávamos antigamente). Ainda que justa,

essa acusação é insuficiente e, em todo caso, acarreta o efeito de

nos tornar impotentes em face do que aparece como tão pode­

roso e grande demais para nós - nós, então, tornados tão desa­

poderados e pequenos diante do chamado sistema capitalista.

É a impotência que se arrisca perigosamente a nos conduzir a

uma epidemia de melancólica paralisia, convertendo a angús­

tia em renúncia a resistir, a pensar, a imaginar alternativas co­

letivamente. E parece ainda pior quando tomamos a coragem

de considerar que o capitalismo, que tanto acusamos, é entra­

nhado no mais fundo e superficial de nossas vidas. Não consigo

me esquivar dessa evidência. Eu me indago diariamente: como



fazer a crítica ao capitalismo nos reconhecendo constituídos

nele? Como fazer isso sem o pejo da culpa e da simples denún­

cia? No mais das vezes, a denúnica tem como efeito localizar e

fixar a responsabilidade em outrem, de modo, por assim dizer, a

nos incluirforadessa.
Aprendo com Stengers que não é responsável transferir a

responsabilidade aos "nossos responsáveis". Se somos todos

partícipes da engenharia capitalista de mundo, a tarefa de

trazer a responsabilidade para nós (a responsabilidade, não a

culpa nem os dispositivos de acusação) não pode se traduzir na

simples e fácil aplicação da denúncia (coisa em todo caso irrea­

lista, pouco eficaz e não raro cruel). A acusação ou a denúncia

frequentemente acarreta o péssimo efeito de excluir o acusador

ou o denunciador que aponta o dedo. Então emerge o dilema: ou

nos resignamos e nos paralisamos (não há coisa alguma a fazer)

ou apontamos o dedo para os supostos culpados (aqueles que

devem se incumbir da responsabilidade de fazer alguma coisa).

Ora, num e noutro caso, a mesma percepção de acuamento: essa

de que somos pequenos, isolados, muito fracos diante da grande

e hegemônica máquina capitalista, quer nos percebamos como

vítimas passivas dela, tão enredados que é impossível desenre­

dar, quer ainda nos percebamos como exteriores a ela, como se o

capitalismo, ou o que nele é possível modificar estruturalmente,

dissesse respeito apenas ao grande capital. Eis aí uma ótima re­

ceita para nos determos ali onde era preciso avançar; anestesia

e sonambulismo ali onde era preciso atividade e mente desperta.

E tudo isso enquanto o mundo desaba a olhos vistos. Como sair

dessa? Com que força tentar frear ou domesticar a natureza pre­

datória do capitalismo? Diante de tanta vulnerabilidade, como

não naufragar na prostração? Como agir?

A máquina capitalista não está lá fora nem lá longe, nem é

engrenada por esses ou aqueles grupos: somos todos, ao mesmo

tempo, ainda que de maneiras diferentes (e é preciso considerar

-~
C"Cl
C
o-u
C"Cl

~
-s;
-u

C/.l
C"Cl
00
C"Cl
Q.)

E
C"Cl
C/.l
C"Cl
:::J
C/.l
Q.)

Q.)

-o
C"Cl
-o
L
Q.)
::>
I

C/.l
'o=

C"Cl
-o
o
-L
Q.)
No
::>

=
ri
LLJ
I-­=
6:



o peso dessas diferenças) engenheiros e engenhocas dessa en­

grenagem. Mas penso que tampouco se trata de disparar uma

guerra, uma disputa entre nós para "purificar" entre os menos ou

mais sustentáveis - uma guerra exatamente ali onde deveríamos

instaurar redes de coaprendizagem, de cocriação de alternativas

e resistências. Se a conscientização ecológica é importante, ela

não pode, contudo, se transformar numa cruzada (inglória, in­

justa e afinal impossível) que vise separar os puros dos malditos.

Nossa resistência, criatividade e florescimento coletivos podem

ser muito mais interessantes, belos e eficazes do que a caça às

bruxas, a denúncia, o ressentimento, o ódio. Redes de colabo­

ração fundadas na alegria da resistência, e não redes de acusa­

ção fratricidas - eis o que pode alimentar as melhores conexões

entre nossas diferenças, isto é, os diferentes modos de se opor

ao capitalismo, de se compor com Gaia, de responder ao Antro­

poceno (conjugando, pois, responsabilidade a responsividade), e

sempre a partir de cada ecologia social situada (como as de raça,

gênero e classe, para citar as que de imediato pedem passagem).

É essa, então, uma equação a formular e desenvolver: como

se opor ao capitalismo de dentro dele? Como se situar dessa

maneira sem se conformar com isso? É verdade que, frequen­

temente, logo somos tomados pela desolação ao constatar a

massiva presença mediadora do capital em quase todas as

dimensões de nossas vidas: mobilidade, vestuário, tecnologia,

alimentação, trabalho, lazer etc. Mesmo nossa liberdade pren­

de-se ao funcionamento desse sistema que nos enlaça intima­

mente e no mais comezinho do cotidiano. Parece impossível sair

dessa. E por isso mesmo podemos aí reconhecer as reações - das

mais brandas às mais violentas - a imaginar e praticar outras

possibilidades de viver. Não é menos indigesto - ou logo apon­

tado como algo contra os interesses econômicos ou da nação ­

esse chamado urgente por desacelerar o ritmo de produção e

consumo das sociedades da mercadoria. Não há mundo sufi-



ciente para a continuada proliferação desse tipo de sociedade.

Mas, como as respostas, dignas do nome e responsáveis como tal,

que se orientem a mitigar as consequências ambientais e ecoló­

gicas desastrosas dessa sociedade implicam mudanças sensíveis

nos nossos modos de vida, mudanças quase inimagináveis, en­

tão cai muito bem tentar contornar o imperativo delas adotando,

quase ao bel-prazer, a versão da realidade que convém à conti­

nuidade do atual estado de coísas.» É que confrontar todo um

modo de viver baseado na produção e no consumo de bens em

escala e velocidade exigiria desacelerações, moderações, cultivo

de tabus e pudores - nada disso se parece com a modernização

e o capitalismo.

No entanto, é muito difícil enfrentar o capitalismo quando

nós o figuramos como tão transcendente, total e hermetica­

mente sistemático. Reitero que essa figuração nos produz, por

contraste, como agentes apequenados, meramente locais, e

por isso de mãos atadas. Pura impotência. Sim, mas se aborda­

mos o sistema recusando sua fatalidade sistemática, se atuamos

por suas frestas em vez de tomá-lo em bloco, se atacamos as co­

nexões situadas em vez de toda a cadeia, se agimos no registro

do "a cada vez" em vez do "de uma vez por todas", então pode­

mos passar da imaginação desolada para aquela que vislumbra

alternativas e outras possibilidades. Ao abrirmos enfim a polí­

tica para a natureza, então nossos ouvidos ganham chance de

ouvir a voz da atmosfera e do solo, das águas e das pedras, dos

vegetais e dos animais, do céu e da terra. É quando podemos nos

13 Apenas como um exemplo entre muitos, na data em que finalizo este
texto - 30 de julho de 2019 -, a imprensa noticia que o "Governo bra­
sileiro participa de reunião com negacionistas do clima", sendo esta
a "primeira participação do Brasil em reunião com críticos ao aqueci­
mento global". Verwww1.folha.uol.com.br/ambiente/2019/07/governo­
brasileiro-participa-de-reuniao-com-negacionistas-do-clima.shtml

.~
m
c
o
'0
m
~
:3
c..J
CI)
m
Ü"
m
Q.J

E
m
CI)
m
~
CI)

Q.J

Q.J

-o
m
-o
L
Q.J
:>

I
CI)

'o=m
-o
.9
L
Q.J
N
o
:>

=
ri
LU
f-­=
ã::



aliar a esses agentes que, a rigor, nunca deixaram de ser políti­

cos, mas foram sempre mal representados por nós, modernos

(Latour 1999). Recusar representá-los politicamente (porvia das

ciências) aos poucos deixa de ser uma opção. Seus constrangi­

mentos assomam mais e mais no horizonte.

Esses constrangimentos ontológicos tomam-se epistemoló­

gicos e políticos. Encarar Gaia e seus constrangimentos é passo

indispensável para se livrar da feitiçaria das "alternativas infer­

nais" (Stengers & Pignarre 2005) - tal aquela, tão propagada, da

morte ou progresso -, permitindo assim a emergência de mil

alternativas (tantas quantas correspondam aos mil nomes de

Gaia),> de modo que a prostração ceda ao gosto por outros flo­

rescimentos coletivos. Sem alinhamentos locais, o global perde

consistência, a cadeia se fragiliza e outros horizontes de vida e

mundo se insinuam. É quando o local, que não se resume aos

contornos de um território, passa a se mostrar como nunca dei­

xou de ser: realidade intrinsicamente conectada a outras realida­

des. Não consigo imaginar outro modo mais eficaz de enfrentar

o global do capitalismo e sua contraface, o global da Natureza.

Para tanto, as ciências do espírito e as ciências da matéria são

chamadas a compor colaborações. Urgentemente.

Coa
u:t 14 crOs Mil Nomes de Gaia, disponível em osmilnomesdegaia.eco.br.



....
3 DISSOftlAftlCIAS VEGETAIS

EDI'rRE ROÇAS ETRATADOS

LALlRE EMPERAIRE

Desde 1983, ano do Compromisso Internacional sobre Recursos

Fitogenéticos, multiplicaram-se compromissos, declarações,

acordos e tratados para reposicionar no cenário do direito um

dos mais importantes artefatos no planeta: a diversidade das

plantas cultivadas. Esse evento foi um marco na história da hu­
manidade. De modo concomitante, os avanços das biotecnolo­

gias aplicadas às plantas cultivadas redelinearam os contornos

dos direitos de propriedade intelectual, tornando essas plantas

cada vez mais apropriáveis e, assim, não apenas fragilizando o

acesso à diversidade agrícola e aos saberes associados, como

também contribuindo de maneira drástica para sua erosão. No

campo da agrobiodiversidade como no da biodiversidade, sabe­

res e práticas das populações locais beneficiam direta ou indire­

tamente a população mundial (IPBES, 2019). Cercade 5 mil povos

indígenas e inúmeras comunidades locais, inseridos em múlti­

plos contextos socioambientais, continuam produzindo e con­
servando um material fitogenético de interesse local e mundial.
As terras manejadas, ocupadas, vividas pelos povos indígenas

(28,1% da superfície terrestre emergida, ou seja, 38 milhões de

quilômetros quadrados) estão globalmente em melhor estado
de conservação do que as terras adjacentes, propiciando assim
serviços ambientais para a humanidade (Garnett et al. 2018). A

relevância ecológica e sociocultural das agriculturas locais ape­
nas começa a ser enxergada como um dos possíveis elementos

de resposta ante os desafios das mudanças climáticas pelas suas
formas de manejo da terra e pela rica agrobiodiversidade asso-

-~rs
Q.)

=Q.)
:::>
C/)

cu-o
C

<cu
C
CJ
co
-~=
ri
LJ..J
I-=
~



a.)

-~
cu
L
a.)

=E
LJ..J

a.)
L
:::J

~

ciada (Graeub et al. 2016; Coomes et al. 2015; Vasconcelos et al.

2013). Elas enfrentam, pelo contrário, tratados e leis que fecham

o cerco sobre os recursos fitogenéticos de interesse mundial e

também restringem os direitos das próprias populações sobre

essa biodiversidade.

Aconservação dos recursos fitogenéticos (RFG) opera desde

meados do século xx em duas frentes: uma de reforço à con­

servação ex situ, outra com a multiplicação de instrumentos

jurídicos com vista a facilitar e regulamentar o acesso aos RFG.

A distância entre formas locais de pensar, manejar, comparti­

lhar a agrobiodiversidade e o aparelho jurídico-econômico foi

se ampliando, apoiada em relações assimétricas de poder entre

os saberes locais e os tecnocientíficos. Ouso dos recursos fitoge­

néticos com finalidades científicas e/ ou econômicas ficou pau­

tado por uma série de instrumentos de direito e práticas (acesso

aos recursos, comercialização, propriedade intelectual e indus­

trial), enquanto, nesse processo, as populações locais na origem

dessa diversidade agrobiológica permaneciam marginalizadas

(Frison 2018).

O Compromisso Internacional sobre Recursos Fitogenéticos

(FAO 1983) já deixava claro seus objetivos no seu artigo primeiro:

"assegurar que os recursos fitogenéticos de valor econômico e/ ou

social principalmente para a agricultura sejam explorados, pre­

servados, avaliados e estejam disponíveis para o melhoramento

vegetal e para fins científicos". No entanto, o compromisso, não

vinculante, continha também o que seria o artigo 9?do Tratado

Internacional sobre os Recursos Fitogenéticos para a Alimentação

e a Agricultura (TIRPAA), em vigor desde 2004 (FAO 2003), ins­

trumento vinculante, com o "reconhecimento" das contribuições

dos agricultores à diversidade das plantas cultivadas, fórmula a

prioripouco vinculante, mas que estabelece anterioridades.

É a dissonância entre duas vozes vegetais que tentamos explo­

rar aqui, uma que constitui um eco das vozes das donas deroças,



mestres em agrobiodiversidade nas roças do rio Negro,'e outra,

oriunda dos instrumentos legais internacionais. Ambas cons­

troem sua diversidade vegetal agrícola mobilizando conceitos e

práticas, recursos materiais e imateriais. Quais são os ideotipos,

compartilhados ou incomensuráveis, propostos pelas duas partes?

Há uma urgência política em dar espaço às expressões dos saberes,

práticas, normas e valores ligados à agrobiodiversidade que pos­

sam liberá-los de uma incorporação forçada em sistemas de valo­

res e práticas exógenos, alheios às suas próprias lógicas. Há uma

urgência operacional em manter, inventar ou reinventar formas

de agricultura em que a diversidade das plantas não seja apenas

sinônimo de recursos fitogenéticos, em que sua circulação não se

Projeto Populações, Agrobiodiversidade e Conhecimento Tradicional As­

sociado (Pacta) realizado no âmbito do convênio bilateral cNPq-Unicamp/

IRD n. 492 693/2004-8 e 490 826/2008-3, coordenado por M. Almeida

(Unicamp) e L. Emperaire (IRD); autorização do CGEN n. 139 (DOU 4 abro

2006 e 26 mar. 2014, financiado pelo CNPq, o IRD, o Programa Interdiscipli­

nar de Pesquisa Cidade e Meio Ambiente do CNRS e a Fundação Hermes.

Agradecemos pela participação na pesquisa Aracy Carvalho Aguiar,

Cleomar Dias Costa, Conceição Carvalho, Debania Dias, Eduarda Mu­

rilo e famílias em Tapereira; Edilene Serafim Lúcio, Adalberto Isidoro

Coelho, Isabel Silva, Jorgina da Silva, Juventina de Oliveira Januário,

Deoclécio Maximiano Avelino, Maria Angélica Reis, Elídio Coelho, Ma­

ria das Dores Oliveira, Neuza da Silva Lúcio, Neuza Resende Lúcio, Nilza

L. Resende, Gentil B. Serafim, Guilherme de Braga, Zulmira Oliveira e

famílias em Espírito Santo; Anastácia dos Santos Borba, Angelina da

Silva, Moisés Gervásio, Conceição da Silva Reis, Conceição Dias, Vi­

cente Moreno Garcia, Daniel Pinheiro, Eduarda de Jesus Barbosa Fidelis,

Hilda Teixeira Nery, Inês Aires Fernandes, Jurema Carvalho, Lucrécia

Maximiano Avelino, Luzía Nery Lemos, Ernesto Lemos, Maria de Jesus

Garcia, Maria de Nazaré e Antônio, Maria Eliza Lima dos Santos, Edna

dos Santos, Maria Fernandes, Oscarina B. Aguiar, Filisberto G. Aguiar

Neto, Regina Pedrina Aragão, Rita Garcia Sampaio, sllvana V.de Melo,

Jorge de Melo, Xavier Sousa Dias e famílias em Santa Isabel do Rio Negro

(AM) e os colegas do Pacta pelos sempre positivos intercâmbios de ideias.

.~
C\J

1D=QJ
:::>
C/.)

C\J
'0
C

<C\J
C
o
C/.)

.~
=
ri
LLJ
I--=ô:



co
-~
cu
L
CO=E

lJ...J

co
L
:::J
CU

----'

reduza a acessar um recurso e que possa escapar do controle he­

gemônico, managerial, do mundo, hoje proposto, ainda mais no

contexto de desastre ambiental e das imprescindíveis mudanças

nas nossas relações com o "vivant" (Maris 2018; Descola 2020).

COLEÇÕES. CIRCULAÇÕES EINO\lAÇÕES NO
RIO NEGRO: ROÇAS EM MO\lIlVIENTO

CUIDAR DA DIVERSIDADE

Ser dona de roça, em tukano, é ser tanto wehseri pahlco (mãe da

roça) como wehseri weogó (responsável da roça). Cuidar das plan­

tas, decidir o que será plantado, prover a alimentação da família,

dar substância e identidade à sua descendência fazem parte das

suas atribuições. Seu saber abarca dezenas de espécies ou varie­

dades, e as rnanivas,' com sua centena de variedades, são o foco

da diversidade biológica agrícola. O homem cuidará da escolha da

localização da roça nova, da derrubada da mata, da sua queima e

de seu benzimento. Aexistência da nova roça, conectada à casa de

forno, epicentro da vida familiar e nexo entre roças novas, madu­

ras e velhas, resulta de uma série de transferências materiais e ima­

teriais: da floresta em pé à matéria orgânica disponibilizada pela

queima que permitirá o plantio; dos benzimentos que afastarão os

perigos e farão da nova roça um espaço seguro; das plantas da roça

velha (feixes de hastes de mandioca ou manivas, filhos de bananei­

ras, de cana, sementes, mudas de palmeiras, de frutíferas e outras

plantas), que são anualmente repassadas para a roça recém-aberta.

2 No rio Negro, o termo maniva designa a parte visível da planta, que é
a parte reprodutiva, já que a mandioca (1.s.) é multiplicada por estacas.
A designação mandioca se refere exclusivamente ao tubérculo, seja a
parte consumida ou produtiva.



As plantas, principalmente as manivas, são criadas, não

podem ser queimadas ou abandonadas. Seus espaços de vida

devem ser limpos, conversa-se e canta-se com elas. Seu bem­

-estar é uma preocupação constante. Na perspectiva indígena

do rio Negro, as mandiocas, com suas diversas qualidades, têm

vida própria: elas se reúnem, organizam festas com seus instru­

mentos de música (o tambor, um opuntia), cuidam de si mes­

mas com remédios próprios, têm suas andanças fugindo de uma

roça onde são maltratadas para ir a outra mais acolhedora, têm

plantas aliadas (tajás ou cajus que suprem a sede), têm socia­

bilidades. São sujeitos de um coletivo que poderia ser pensado,

por meio de suas variedades, como o da diversidade cultural das

manivas, espelhando assim a diversidade dos humanos.

Dois conceitos impulsionam a existência de uma roça, além

dos imperativos produtivos: o de completude para o bem-estar

da família ("na minha roça tem de tudo") e o de coleção, princi­

palmente no que se refere às manivas. Acoleção não tem um con­

teúdo fixo, determinado, uma vez que agrega de módo dinâmico

variedades de manivas, algumas onipresentes e outras de pre­

sença mais efêmera, incorporadas por certo tempo ou dispensa­

das segundo a avaliação da dona de roça. Adiversidade tem valor

operacional, pois a produção de derivados da mandioca requer

equilíbrio entre as propriedades das variedades, produtividade,

cor e teor em fécula, cuja combinação leva a um produto final

incorporando as qualidades desejadas e necessárias, mas não só.

Coleções na roça (in situ) ou nos bancos de germoplasma

(ex situ) compartilham traços que autorizariam uma articulação

mais efetiva entre os dois sistemas de conservação. São ambas

de responsabilidade individual, porém respondem a interesses

coletivos. Nos dois casos, sua função, além da produtiva, é de

reserva de variabilidade genética; as espécies ou variedades são

mises-en-scene em espaços dedicados, roças ou laboratórios; são

indissociáveis de saberes expertos (Santonieri & Bustamante

.~
m
+-­
Q.)
O)
Q.)

:::>
C/.l
m
'0
C

«o
C
o
C/.l

.~

=
ri
LJ..J
f--=
6:



CD

-~
ro
L
CD=E

l..L.J

CD
L
:::J

~

2016). No entanto, as vozes das donas de roça do rio Negro, ou de

agricultores de outros locais, ainda permanecem pouco audíveis

no campo institucional da conservação exsitu, enquanto os recur­

sos fitogenéticos por elas gerados captam interesse.

o QUE SE vÊ E o QUE SE PRODUZ

Mas de qual noção de diversidade se faz uso? Aquela com a qual

a botânica e a agronomia operam no modelo ocidental e que tem

como unidade de referência básica uma unidade taxonômica. Ela

se aplica a boa parte das plantas cultivadas em geral, mas não às

mandiocas catalogadas sob o rótulo Manihotesculenta Crantz. Há

as macaxeiras e as manivas, duas categorias. As macaxeiras, pouco

representadas, são mandiocas mansas; com os carás, batatas-doces

e outras plantas de tubérculos, integram a categoria das frutas. As

manivas são bravas, com teor mais elevado de ácido cianídrico, e são

o foco da diversidade. Formam uma categoria à parte, com um sis­

tema de denominação, fundamentado em referências a outros ele­

mentos da biodiversidade (peixes, palmeiras, frutas ...), que expressa

não apenas discontinuidades biológicas como também modos de

viver na roça diferentes pelas suas exigências ecológicas, calendário

de produção e aparência. O reconhecimento das qualidades de ma­

nivas se baseia principalmente no modelo arquitetural da planta, a

parte visível dos indivíduos-mandioca, e não sua totalidade (Empe­

raire et alo 2003). São dois os níveis de diversidade das manivas: o da

parte epígea, a maniva, e o da parte hipógea, a mandioca. A maniva

é o suporte visual de uma diversidade, a de dezenas de tipos diferen­

tes' que serão multiplicados ao idêntico por estacas (de cada estaca

se desenvolverá um pé idêntico ao indivíduo-pai). O tubérculo, a

3 Foram levantados, junto a 28 agricultoras da cidade de Santa Isabel do
Rio Negro (AM) e de duas comunidades a [usante, 110 tipos de manivas e
329 outras espécies ou variedades (trabalhos Pacta).



"Mandioca". Jaider Esbell, desenho
em nanquim.

mandioca, de polpa branca, amarela ou creme, responde a conside­

rações de uso. Maniva e mandioca, kâini e kenikhee em baniwa, diki
e kii em tukano, maniaka e maniwa em nheengatu, têm funcionali­

dades diferentes; uma é marcador de uma diversidade estética que

enfeita as roças, outra, de uma soberania alimentar.

A DIVERSIDADE EM MOVIMENTO

As manivas, e, de modo mais geral, as plantas cultivadas, são veto­

res de relações sociais, pois circulam ativamente entre parentes e

conhecidos. A diversidade na roça materializa outrossim o saber

experto da dona de roça, motivo de orgulho e reconhecimento por

seus pares. Se a prática da agricultura remete globalmente a uma

identidade coletiva indígena rio-negrense (porém com diferenças

entre os povos), as roças expressam pelo seu conteúdo biológico

identidades individuais. O leque de plantas manejadas por uma

dona de roça é singular, sobretudo no que se refere à coleção de

manivas, o que, a nosso ver, cria o diferencial que ativa redes,

igualmente singulares, de circulação das plantas.

.~

.B
Q.)=Q.)

>
co
cu

"[5
c

<cu
C
C)

co
CIJ

Õ

ri
LU
t--=;s:



a.:>
.s

C"Cl
L­
a.:>=E

u...J

a.:>
L­
:::J

~

No contexto indígena do rio Negro, o modelo teórico de casa­

mento segue regras de virilocalidade e de descendência patrili­

near. A primeira roça trabalhada por uma mulher recém-casada

será alimentada de início pelas manivas da sogra. Outro contin­

gente de plantas virá posteriormente da roça da mãe. A seguir, o

acervo de plantas cultivadas será ampliado com plantas obtidas

de parentes ou conhecidos à medida que a própria rede de socia­

bilidade da agricultora se constrói. Em Santa Isabel do Rio Negro,

uma dona de roça já avó manejava um acervo de mais de 150es­

pécies ou variedades oriundas de uma rede de uns quarenta pro­

vedores em uma extensão geográfica de oitocentos quilômetros,

de Manaus até a fronteira colombiana. Qualquer deslocamento é

uma oportunidade de enriquecer, renovar e transmitir plantas e

saberes associados, por isso o nome é um atributo essencial da

identidade da planta. As espécies ou variedades circulam livre­

mente, contudo não de modo indiferenciado: se manivas e outras

plantas alimentares circulam entre mulheres, de mãe para filha,

de sogra para nora, as frutíferas circulam geralmente entre ho­

mens, enquanto as plantas de outras categorias têm circulação

mais indiferenciada. As plantas cultivadas circulam não apenas

como objetos produtivos, mas com seus nomes e suas histórias

em um circuito que atravessa gerações: o que poderia aparecer

como "hiperdiversidade" é apenas a diversidade "normal" das

roças e das relações sociais do rio Negro. As plantas são "um ar­

tefato qualquer [...] encerrado em uma complexa rede de propó­

sitos, de práticas, [que]evoca sempre alguma coisa que está além

de sua função e de seu aspecto formal" (VanVelthem 2012).

ALARGAR E RENOVAR A DIVERSIDADE

A diversidade biológica manejada amplia-se constantemente

por meio de inovações. Trata-se de incorporações voluntárias de

plantas oriundas da floresta, como cacaus-silvestres plantados no



quintal, ou plantas mais oportunistas, como pés de açaí-do-mato

oriundos de sementes jogadas perto de casa, ou plantas nascidas

sozinhas, como uma chicória atrás de casa ou um tucumã na roça.

Outras inovações provêm da "captura" de novos morfotipos resul­

tantes de fenômenos aleatórios, hibridações ou mutações. Novas

variedades de mandioca aparecem assim na roça: embora seja

multiplicada por estacas, a mandioca não perdeu a capacidade de

produzir sementes viáveis, as quais, após um período de dormên­

cia, germinam na ocasião da queima de uma nova roça. Aparecem

manivas sem pai, sem marca de filiação, bem conhecidas das do­

nas de roça como fonte de diversidade que poderá ser aproveitada

ou não (Elias et al. 2001; Pujol et al. 2007). Outras plantas, como

abacaxis ou carás, podem produzir novos morfotipos oriundos de

mutações, que serão ou não "capturados", multiplicados e inte­

grados nas redes de circulação das plantas.

Em resumo, plantas cultivadas são de manejo individual sem

direito de propriedade, porém com obrigações de responsabi­

lidade, e formam um bem coletivo e inalienável. Cada pessoa

é não proprietária, mas depositária de uma parte da agrobiodi­

versidade regional. Os saberes associados constituem um bem

compartilhado, sem apropriação individual (a não ser para cer­

tas plantas medicinais e xamânicas), e conformam uma "ciência

aberta", como ressalta Foyer (2015) a respeito dos milhos tradi­

cionais do México. A conservação do bem constituído pela agro­

biodiversidade é assumida coletiva e solidariamente, e opera de

modo dinâmico por intermédio de um sistema reticulado, poli­

cêntrico, em espaços biológico e geograficamente abertos, que

incorporam fontes externas de diversidade. A circulação das

plantas desenha uma rede não mercantil, aberta a todos, sem

direitos de exclusão (quase nunca de restrição), constantemente

ativada e fundamentada sobretudo, mas não exclusivamente, no

parentesco. As variedades circulam livremente entre unidades

.~

t5=Q.)
~

C/.l
cu
'0
C

<cu
C
o
C/.l

.~=
ri
UJ
f-=ã:



O)

.s
co
L
O)=E

LJ..J
O)
L
:::::s
CO

----'

domésticas, na escala local ou regional, seguindo, no entanto,

regras sociais e éticas. Desenha-se, então, um regime específico

de produção e apropriação das plantas cultivadas, pautado em

normas locais, que pode ser colocado em perspectiva com os re­

gimes nacionais ou internacionais de direitos. O tema da diver­

sidade dos regimes locais de apropriação da agrobiodiversidade

se abre às possíveis, ou impossíveis, articulações com os instru­

mentos internacionais (Timmermann & Robaey 2016).

ADEMATERIALlZAÇÃO DO VEGETAL

DA ROÇA AO CLOUD

Uma breve história do melhoramento das plantas nos últimos

150 anos mostra um deslocamento progressivo do foco de atua­

ção, de um conteúdo biológico para um conteúdo informacional.

Cinco grandes etapas marcam, com as respectivas redes de ato­

res, uma história que se acelera ao longo do tempo. São configu­

rações evolutivas, às vezes concomitantes, que articulam lógicas

tecnoeconômicas e jogos de poder em torno da diversidade bio­

lógica cultivada.

Até os anos 1950, os sistemas tradicionais e os sistemas mo­

dernos de seleção mantêm certa capacidade de diálogo, apesar

de tecnicidades bem diferentes. Agricultores, povos indígenas

e outras comunidades cujos nomes ficam somente na memória

dos parentes selecionavam e selecionam novas variedades na

base de um conhecimento empírico, de experiências e inova­

ções, mantendo a variabilidade genética, fonte de adaptação a

novas condições, na contramão da homogeneização promovida
pelas agriculturas convencionais atreladas ao mercado. Desses

saberes e práticas resulta o imenso acervo de variedades de plan­

tas, reservatório de recursos genéticos para o melhoramento ve-



getal. Entre as plantas de origem americana, estima-se que haja

em torno de 30 mil variedades de feijão, lS mil de amendoim e

lS mil de milho (Delêtre 2012). A diversidade das mandiocas é

avaliada em 7 mil variedades e, apenas nos Andes peruanos, a

de papas, em 2 mil (FAO 1997).

Trabalhos de melhoristas vão marcando um novo campo

profissional a partir da segunda metade do século XIX. Observa­

ções e experiências sistematizadas levam à obtenção de novas

variedades que, no final do século, incorporam os avanços da

incipiente genética. As novas práticas científicas não se distan­

ciam muito das formas de seleção fundamentadas no registro do

sensível (Galais 2018). Diversas técnicas de seleção, hibridação

controlada, clonagem, avaliação e multiplicação dos indivíduos

que apresentam as características desejáveis com descendências

estáveis e homogêneas, permitem obter após um longo processo,

linhagens ou híbridos a serem distribuídos e/ou comercializa­

dos. Muitas espécies amazônicas estão hoje em processo de se­

leção por meio dessas técnicas (Borém et al. 2012). Mas a obten­

ção de mutantes é um processo aleatório, e a seleção. demorada.

Houve uma aceleração do processo nos anos 1960 com a indução

da mutagênese por meios físicos ou químicos, que multiplicou

o número de mutantes obtidos por um fator superior a SO mil. A

literatura da Agência Internacional de Energia Atômica (AIEA)

fornece um interessante repertório dessas técnicas.

Uma terceira via se abre nos anos 1980-90 com o desenvol­

vimento da engenharia genética e da biologia molecular. que in­

duzem rupturas conceituais fortes. O melhoramento se apoia na

identificação e na localização de genes funcionais de interesse

produtivo (ou seja, que promovam resistência, produtividade,

adaptação, qualidade nutricional etc.). Determinados fragmen­

tos de DNA são inseridos em uma estrutura gênica que é multipli­

cada e introduzida no genoma da planta-alvo (colza, milho, soja,

algodão e eucalipto, principalmente). São os organismos gene-

-~

~
=lD
:::>
UJ
cu
"õ
c

<cu
C
o
UJ

-~=
ri
L..LJ
~=<::(
D...

.....
c.a



Q.)

.s
cu
I:.­
Q.)=E

LU
Q.)
I:.­
::::l
cu

----'

ticamente modificados (OGM), oriundos dessa transgênese dita

aleatória, pois em sua base são necessários milhares de ensaios

e uma boa dose de empirismo para atingir o alvo (Foyer 201S).

A penúltima virada no controle dos organismos vivos é a da

transgênese dirigida, que se desenvolve nos anos 2010 com novos

avanços da engenharia genômica. Duas unidades, os CRISPR (clus­
teredregularly interspaced shortpalindromic repeats - repetições

palindrômicas curtas agrupadas e regularmente interespaçadas) e

o Casç (uma enzima associada aos CRISPR), são acopladas, o que

permite introduzir uma sequência genética em um local determi­

nado do material genético. A edição genômica contém também

uma parte de aleatoriedade, mas é de baixo custo, altamente se­

letiva em relação aos OGM e apresenta a potencialidade de trans­

mitir um gene modificado em um indivíduo, animal ou vegetal, a

uma população inteira (Johnson 2019)."Embora a forçagem gené­

tica CRIsPR-Cas9 seja fabricada em laboratório, o driver [do GDO,

genedrive organismsi é projetado para modificar geneticamente

organismos [que vivem] no meio ambiente. De fato, a forçagem

genética implica passar da liberação de um produto acabado

[OGM] e testado à liberação de uma ferramenta de modificação

genética ajustável, liberada nos ecossistemas" (Simon et al. 2018).4

Os OGM asseguram a proteção de um cultivo diante de pragas, e

dos mercados; os GDO permitem atuar diretamente sobre a praga

e disseminar o gene na população. Porém, por enquanto não dis­

pomos de uma compreensão global do impacto dessa transgênese

sobre as estruturas genéticas das espécies-alvo com suas cone­

xões ecossistêmicas (Simon et al. 2018).

Com os DSI (digital sequence information), último avatar da

engenharia biotecnológica e dos Big Data, o que era planta ou

4 A frase éacompanhada deumanotaquefaz referência àpatente deKevin
M. Esvelt, biólogo dosEstados Unidos quedesenvolveu ométodo. crEs­

velt, K. M. & Smidler, A. L. 2015. RNA-guided genedrives: Google Patents.



recurso fitogenético acaba dematerializado em uma série de

aminoácidos, codificáveis por sua vez em séries numéricas co­

locadas em banco de dados, muitas vezes de acesso livre e na

base de produtos patenteáveis. O caminho é de uma "autono­

mização dos dados de sequenciamento em relação ao recurso

genético" (FRB 2019: 10), ele mesmo desprovido de sua aparência

vegetal. A imaterialidade dos DSI deixa para trás não apenas os

provedores locais ou os países soberanos na origem dessas plan­
tas,' como também o arcabouço jurídico elaborado ao longo dos

últimos trinta anos. Duas narrativas correm de forma paralela, a

da manipulação da diversidade vegetal mediante instrumentos

cada vez de mais alta tecnologia (associados a direitos de pro­

priedade intelectual e monopólios econômicos) e a dos instru­

mentos jurídicos. Aprimeira corre na frente.

FORMALIZAÇÃO DE DIREITOS

Atéo século XVIII, a proteção jurídica das obtenções vegetais (as

novas variedades) não se enquadrava em direitos de proprie­

dade intelectual via patentes, privilégios, monopólios ou outras
modalidades" já aplicadas aos outros domínios das produções

técnicas e intelectuais (Feyt 2001). Mas, nesse período, o me­

lhoramento vegetal, oriundo dos saberes empíricos locais e de

novas técnicas de seleção, hibridação e propagação vegetativa,

5 Os DSI permanecem sem relação jurídica consistente com o território ou

o país soberano na sua origem e, por consequência, as modalidades de

repartição dos benefícios oriundos de sua utilização estão em discussão

(IDDRI, 2018).

li Oprimeiro instrumento de propriedade intelectual registrado é provavel­

mente um texto do século VI a.C, escrito em Síbaris, colônia grega do sul

de Itália. Por meio dele, terceiros foram proibidos de utilizar receitas ela­

boradas por cozinheiros por um ano, garantindo assim que esses mestres

obtivessem ganhos e, por lá, incentivando outras inovações (Feyt 2001).

-~

t5
=CD
;:o
CIJ
cu-o
C

<cu
C
C)

CIJ
-~=
ri
LL.J
t--=ã:



m
oS
cu
s:....
m=E

L.J..J

m
s:....
::::l
cu

---J

c::::lI....

afirmou-se como um campo especializado e dele resultou um

amplo repertório de variedades de frutíferas, verduras e plantas

ornamentais (Feyt 2001). O primeiro instrumento aplicado aos

produtos da engenhosidade humana no que se refere às plan­

tas foi um édito de 1833, publicado sob o pontificado de Gregó­

rio XVI. Tratava-se de "garantir também a propriedade das obras

relativas ao progresso da agricultura e de suas técnicas por um

método mais seguro e rápido do que a prática até hoje em dia em

vigor em termos de concessão de privilégios privativos particu­

lares; [...] prazos de validade da proteção, obrigações das partes

e [...] taxas eram estipulados" (Stato Pontificio 1833). No entanto,

a vida do édito foi curta: promulgado em setembro, ele foi sus­

penso em novembro do mesmo ano.

No final do século XIX, com o desenvolvimento dos mer­

cados agrícolas e dos transportes e com a industrialização, as

questões de concorrência e de propriedade sobre o material ve­

getal em circulação foram levantadas em termos técnicos e de

defesa de interesses socioprofissionais (Kevles2018). Nos anos

1980,são interesses econômicos e geoestratégicos de acesso que

desenham os contornos do arcabouço jurídico internacional e

das legislações nacionais.

NORMAS LEGAIS, NORMAS LOCAIS

As siglas Ompi, Upov, TIRPAA, CDB, PN, ONU e Unesco? balizam

hoje o caminho da proteção e valorização dos recursos fitogené-
J

7 Essas siglas correspondem, respectivamente, à Organização Internacio­

nal da Propriedade Intelectual (Ompi); Tratado Internacional sobre os

Recursos Fitogenéticos para a Alimentação e a Agricultura (TIRPAA);

União para a Proteção das Obtenções Vegetais (Upov);Convenção sobre

a Diversidade Biológica (CDB); Protocolo de Nagoya (PN); Organização

das Nações Unidas (ONU); Organização das Nações Unidas para a Edu­

cação. a Ciência e a Cultura (Unesco).



ticos. Uma rede complexa de instrumentos normativos, cada um

com marca de fábrica e objetivos próprios, funciona na base de

alto custo de transação," Todos reconhecem a soberania dos paí­

ses sobre seus recursos; a questão não é mais posta em termos de

patrimônio da humanidade, mas sim de preocupação comum.

Colocaremos em perspectiva três instrumentos, o da Upov, cujo

objetivo é proteger inovações vegetais, o do TIRPAA, que visa

facilitar o acesso aos RFG mediante mecanismos complexos. e

a recente declaração da ONU sobre os direitos do mundo rural.

A convenção da Upov (Upov1991) implementou um sistema

de certificação suigenerispara novas variedades. Os países sig­

natários definem periodicamente uma lista de espécies cujas

variedades passarão a ser protegidas durante certo tempo me­

diante dispositivos nacionais derivados da convenção. A lista

do Brasil, acessível no site da Upov, é composta de 154 espécies,

entre as quais 69 alimentares. As variedades dessas espécies

podem ser inscritas no catálogo das variedades protegidas após

responderem a uma série de requisitos no Sistema Nacional de

Proteção de Cultivares (SNPC 2020).

Os obtentores são identificados como os que criaram ou

descobriram e desenvolveram uma nova variedade. Entendida

como o táxon de mais baixo nível, para ser passível de prote­

ção, a variedade deve ser uma novidade e responder a critérios

de distinguibilidade, homogeneidade e estabilidade, os DHE,

além de receber um nome. Em suma, ela deve se enquadrar em

critérios de ordenamento de objetos biológicos, uma exigência

intelectual compartilhada.? Qualquer variedade oriunda de um

B Para uma perspectiva completa sobre o tema, cf.Santilli (2009).

9 "Conforme os atores, a noção de variedade pode ter vários sentidos e
cobrir diferentes níveis de homogeneidade biológica. No caso dos agri­

cultores locais, uma variedade é um conjunto de indivíduos conside­

rado suficientemente homogêneo e suficientemente diferente de outros

"~

rs
CD

=CD
:::­
C/.l
cu
"o
c

<cu
C
o
C/.l
C/.l

C5

ri
L.J..J
I--=
iS:
........



Q.)

-~
cu
I:­
Q.)

D.

E
LJ..J

Q.)
I:­
::J
cu

-------'

N....

sistema agrícola como o do rio Negro responde a esses critérios.

Porém, os atores, agricultores locais ou técnicos encarregados

de homologar variedades terão percepção diferente conforme a

amplitude do intervalo de variação admissível. Apartir de quais

e de quantas diferenças, uma planta é reconhecida como idên­

tica ou diferente àsoutras?

Qualquer variedade de sistemas agrícolas tradicionais como

os do rio Negro responde a esses critérios, mas diferenças entre

atores residem no que define "o mesmo e o diferente" nos inter­

valos de variação admissíveis. Divergências surgirão no reconhe­

cimento do que é uma variedade com uma identidade apenas

taxonômica ou que se expande para valores socioculturais. Os

nomes atribuídos a duas das oito variedades de guaraná inscritas

no repertório do SNPC nos anos 2011-2012 para uma duração de

quinze anos ilustram isso. Duas variedades receberam a apela­

ção Onhiamuaçabê e Noçoquém. Ora, essas duas apelações são

marcadores culturais centrais da identidade Sateré-Mawé, povo

que domesticou o guaraná. Oniamoasapi é a "mãe geradora do

guaraná" e cuidadora das plantas do jardim Nusoken que, do olho

do seu filho morto, fez nascer o waraná sese, o legítimo guaraná

(Figueroa 2016). A denominação dada a uma variedade produ­

zida fora da área que os Sateré-Mawé consideram o "santuário

ecológico do waraná", a sua terra indígena, não configuraria uma

expropriação cultural? (Nusoken 2020; Figueroa, com. pess.). A

domesticação do guaraná pelos Sateré-Mawée a importância eco­

nômica local de sua venda não outorgariam ao coletivo um papel

grupos de indivíduos para receber um nome específico e ser objeto de
um conjunto de práticas e conhecimentos, ao longo de seu ciclo, ou
em uma etapa particular deste, que lhe serão específicos. Trata-se da
unidade mínima de percepção e manejo da diversidade agrícola, o que
pode ser traduzido em língua vernácula como qualidade ou tipo de uma
dada planta" (Emperaire 2005).



de melhorista? Não haveria, mediante respeitosa negociação, a

possibilidade de articular saberes locais e saberes científicos?

O objetivo geral do TIRPAA é facilitar a circulação dos RFG

entre países signatários visando ao interesse geral. O tratado

criou um regime multilateral de circulação no qual se enqua­

dram 164 espécies (entre as quais, apenas 35 alimentares) com
a finalidade de facilitar o acesso a esses RFG, desde que estejam

em domínio público, e de promover uma repartição justa dos

benefícios oriundos de seu uso. O artigo 9?apenas reconhece "a

enorme contribuição, passada e futura, das comunidades locais

e autóctones e dos agricultores de todas as regiões do mundo,

especialmente os dos centros de origem e diversidade dos cul­

tivos, para a conservação e a valorização dos recursos fitogené­

ticos que constituem a base da produção alimentar e agrícola

do mundo inteiro" e ressalta, sob reserva da legislação nacio­

nal, a necessária "proteção dos conhecimentos tradicionais de

interesse para [esses] recursos" e "o direito de participar equi­

tativamente no compartilhamento dos benefícios resultantes

da utilização [dos recursos]" (FAO 2003: artigos 9.1 e 9.2 a e b).
No entanto, a noção de reconhecimento não é bem definida, ca­

bendo a responsabilidade da implementação desse artigo aos

Estados, que apenas são encorajados a fazê-lo. De modo também

surpreendente, uma vez que o instrumento é o mais visível do

sistema internacional no que tange aos RFG, o artigo 9?,apesar
de ter constituído um avanço, é pouco operativo.

A proteção da inovação via certificados ou patentes não es­
gota os sistemas jurídicos que incidem sobre os recursos gené­

ticos. Instrumentos internacionais de reconhecimento cultural
(Unesco, FAO com o Sistema Engenhoso do Patrimônio Agrícola

Mundial- Sipam) estão cada vez mais presentes nesses debates

e vão ao encontro da noção de planta cultivada como produção

cultural. Arecente Declaração das Nações Unidas n? 73/165sobre
os Direitos dos Camponeses e Outras Pessoas que Trabalham em

.~
C'Cl......
Q.J
O)
Q.J
:::­
CIJ
C'Cl

'u
C

<C'Cl
C
o
CIJ

.~
=
ri
u.J
I--=
~



Q)

.s
~
Q)

D-

E
LU
Q)
L
::::J

~

Áreas Rurais (Undrop) abre novas perspectivas. Não vinculante,

defende uma pluralidade de identidades camponesas com seus

saberes, práticas e recursos. É um passo decisivo, porém ainda

de natureza declaratória. O artigo 19 reconhece a titularidade do

direito às sementes campesinas, o direito à proteção dos saberes

tradicionais relativos aos RFG, o direito de participar equitativa­

mente da repartição de benefícios resultantes do uso dos recur­

sos, o direito de participar da tomada de decisão sobre a conser­

vação e o uso sustentável dos RFG e o direito de guardar, usar,

trocar e vender sementes ou material de propagação. O artigo 26,

que põe a questão do saber tradicional sobre os recursos numa

perspectiva ampla, cultural e de direitos humanos, estipula:

1. Camponeses e outras pessoas que trabalham em áreas rurais têm

o direito de desfrutar de sua própria cultura e de trabalhar livre­

mente para seu desenvolvimento cultural, sem interferência ou

discriminação de qualquer tipo. Também têm o direito de perpe­

tuar, tornar conhecido, controlar, proteger e desenvolver seus co­

nhecimentos tradicionais e locais, tais como modos de vida, mé­

todos ou técnicas de produção, costumes e tradições. Ninguém

pode invocar direitos culturais para atingir ou limitar o alcance

dos direitos humanos garantidos pelo direito internacional.

2. Camponeses e outras pessoas que trabalham em áreas rurais, in­

dividualmente e / ou coletivamente, em associação com outros ou

dentro de uma comunidade, têm o direito de usar seus costumes

locais, idioma, cultura, religião, literatura e artes de acordo com

os padrões internacionais de direitos humanos.

3. Os Estados devem respeitar os direitos dos camponeses e demais

pessoas que trabalham em área rural em relação aos seus conhe­

cimentos tradicionais e tomar medidas para reconhecê-los e pro­

tegê-los e para acabar com a discriminação dos conhecimentos,

práticas e técnicas tradicionais dos camponeses e demais pessoas

que trabalham em áreas rurais (ONU 2018).



No contexto do rio Negro como no de outras regiões, a noção de

recurso não dá conta dos múltiplos significados da agrobiodiver­

sidade (Emperaire 2020). Damesma forma, a série de paradigmas

mobilizados pelos instrumentos legais responde apenas parcial­

mente a uma realidade complexa: as contribuições individuais

se encaixam em um coletivo, as inovações são bem presentes, os

saberes não se restringem às funcionalidades, mas são de cunho

enciclopédico, sustentados pelo orgulho de conhecer, nomear a

diversidade circundante (Carneiro da Cunha & Almeida 2002). A

planta cultivada é um objeto técnico, cultural e relacional que

conecta e está conectado pela sociedade, pelos indivíduos, por

espaços e temporalidades. Como instrumentos de direito, tais

como CDB, PN ou TIRPAA, podem espelhar essa complexidade?

Se há avanços, os direitos dos povos indígenas e das comuni­

dades locais sobre sua agrobiodiversidade tradicional perma­

necem, no entanto, confinados aos interstícios dos direitos de

propriedade intelectual e dos instrumentos de valorização eco­

nômica dominados por modelos fixistas apoiados em direitos

individuais com crescente apropriação do vegetal. A mercanti­

lização dos componentes materiais e imateriais da agrobiodi­

versidade aumenta, formas de uso das plantas cultivadas se ho­

mogeneízam por meio de modelos alimentares globalizados, a

pressão fundiária fragiliza os sistemas tradicionais de produção.
A multiplicação dos instrumentos técnicos e jurídicos reforça

monopólios e leva à atomização do que é elaborado e pensado

no âmbito das agriculturas indígenas e locais como totalidades

biológicas e culturais inseridas em cenários complexos de pai­

sagens e de relações entre humanos e não humanos. A agroeco­

logia, como forma de produzir, se enquadra hoje nessa perspec­

tiva holística. Ambas, agriculturas tradicionais e agroecológicas,

integram a diversidade dos processos naturais como aliadas, e

não como obstáculo.

-~
rs
Q.)
O)
Q.)
;::.
Cf.)
cu-o
c

<cu
C
C)
Cf.)

-~=
ri
LJ..J
t-­=:::t:



Q.)

.s
cu
L
Q.)=E

L.J..J

aJ
L
::::l
CU

--'

Inovações devem vir também do lado do direito. ComoTho­

mas (2015) salienta, manter uma posição apenas "nostálgica" é

irrealista e colocaria em perigo saberes locais, objetos, formas
de fazer e de classificar. O quadro jurídico atualmente em vi­

gor não abre espaço para o reconhecimento dos direitos das

populações sobre o material por elas elaborado. Direitos cole­

tivos, (commons), hoje ausentes do cenário jurídico da agrobio­

diversidade, mas em discussão, podem ser ativados da mesma
forma que os novos direitos da natureza têm recentemente se

constituído. Produzir direitos sobre as plantas cultivadas requer,

porém, conhecer os regimes de saberes e os regimes jurídicos

dos quais suas existências dependem. Para Pestre (2003: 34), os
regimes de saberes resultam de "um amplo conjunto de rela­

ções que colocam em jogo produções de diversos tipos", entre

os quais se identificam e se articulam práticas, valores, normas,

instituições, inserções políticas e sociabilidades, realidades eco­

nômicas e jurídicas - e, acrescentamos, cosmovisões. A recente

declaração da Plataforma Intergovernamental sobre Biodiver­
sidade e Serviços Ecossistêmicos (IPBES, 2019) sobre os aportes

dos saberes tradicionais para desenhar um futuro viável reforça

a legitimação desses saberes ainda pouco audíveis nos cenários
brasileiro e internacional. Dar uma força jurídica aos sistemas

locais de manejo da agrobiodiversidade é a trilha aberta pelos
trabalhos de Juliana Santilli (2016). Necessitamos entender, en­
tretanto, as condições do sucesso ecológico e social de sistemas
de produção que atravessaram milênios.



4 AGRICULTURA CONTRA OESTADO
JOANA CABRAL DE OLIVEIRA

BROTAR CONTRA OESTADO

o Acampamento Terra Livre (ATL), manifestação articulada por

distintas organizações indígenas que ocorre anualmente na Es­

planada dos Ministérios desde 2004, tem como intuito pressionar

a política nacional pelas demandas indígenas. Em uma ação que

vem crescendo em número de participantes e de diversidade de

povos, o ATL impressiona pelo vigor e estética com que as dife­

rentes etnias se apresentam e lutam por seus direitos - boa parte

deles, embora garantidos pela Constituição de 1988, vem sendo

tratados de forma displicente por sucessivos governos e sofrendo

atualmente ameaças diretas. O cenário marcado pela amplitude,

brancura, curvas e traços retos da arquitetura de Oscar Níeme­

yer é tomado de assalto: corpos pintados com padrões compostos

com o vermelho-urucurn e o preto-jenipapo; mãos empunhando

maracás marcam o compasso de cantos, danças e conversas com

espíritos e ancestrais; adornos de penas, sementes e fibras ve­

getais são usados como formas múltiplas de enfeite; o tabaco

fumado em cachimbos ou cigarros convoca auxiliares não hu­

manos para a batalha contra o "povo da mercadoria" (Kopenawa

& Albert 2015). Os povos ameríndios insistem há tempos em um

fazer político para o qual a dimensão oficial da modernidade, ma­

terializada no Planalto Central, insiste em manter surdez. Nossa

política, definida por Davi Kopenawa como "falas emaranhadas",

"palavras retorcidas" (Ibid.: 390), apresenta~se como uma retórica

esvaziada de potência e, sobretudo, despovoada.

ri
LU
f--=
~

........



co
.~
ClJ

oS=ClJ
-o
co
L
.D
CO

c..::J
CO
c
CO
C)

--:J

Numa tentativa de ouvir as lições indígenas e pensar com elas,

vou explorar aqui a possibilidade de descrever como uma guerra

cosmopolítica tem sido travada por meio de alianças vegetais.

Para entender as ações políticas operadas pelos ameríndios

com as plantas, é preciso ter em mente que os Modernos, en­

carnados neste argumento por determinados setores políticos e

econômicos, também agem com não humanos na expropriação

de terras e no ataque aos direitos indígenas. Aocontrário do que

supõe uma visão corrente - que já cheira a naftalina na antro­

pologia, é verdade -, a política não é um domínio autônomo da

vida social nem mesmo está apartada da natureza. Caminhando

por outros solos etnográficos, tenho como ponto de partida a

já consolidada crítica de Latour (1991, 1999) sobre a pretensão

moderna. Nesse trajeto, a noção de cosmopolítica é estratégica.

Seguindo Stengers (2018), a proposição cosmopolítica busca, por

meio da inserção do cosmos na política, iluminar ações dos pra­

ticantes, fugindo das soluções generalistas próprias às teorias

transcendentes. Convido-os a uma reflexão que suspende as

certezas, e a primeira delas é a de que a política é pertinente ex­

clusivamente aos humanos e que se faz de modo majoritário por

meio da retórica, um ato inerente à ação simbólica (supostamen­

te)!entendida como marca diacrítica da humanidade. É preciso

tornar a reflexão lenta, levar a sério a crítica de Davi Kopenawa

e tentar compreender como as disputas ocorrem para além das

palavras retorcidas do povo da mercadoria.

Note que Eduardo Kohn (2013) desenvolve e propõe, 'com base na semio­

logia de Charles Pierce, uma semiótica não humana, obra que se alinha

e marca o que vem sendo designado como uma "antropologia para além

do humano".



ESTADO HERBICIDA

Já faz algum tempo que um dos maiores inimigos dos direitos in­

dígenas é conhecido pela alcunha de "ruralistas". No Congresso,

ruralistas' são a representação de latifundiários, praticantes

de uma agricultura industrial de mono cultivo, que têm como

aliados os organismos geneticamente modificados (OGM) e os
insumos e defensivos sintéticos produzidos por multinacionais.

Desde a descoberta da estrutura do DNA, na década de 1950,

biólogos sabem que bactérias são capazes de trocar genes de

forma horizontal. Foi em 1970 que pesquisadores de Stanford

conseguiram isolar e cortar genes através de enzimas, os quais
foram transferidos a outro organismo por bactérias (Stone 2002,

2010). Os OGM saíam, assim, do projeto para o mundo, em uma

obra de engenharia genética característica do engenheiro lévi­
-straussiano (1970), que parte de um plano previamente traçado
e busca, em uma sucessão de tentativas, realizá-lo a contento e

a todo custo.
Rapidamente o mercado se aliou ao conhecimento científico,

e na década de 1980 biólogos da multinacional Monsanto dão

vida às primeiras plantas modificadas geneticamente, visando
à produção agrícola em larga escala. Desde então, os principais

OGMse dividem em dois grupos: os que utilizam genes da bacté­

ria Bacillus thuringiensis (por isso conhecido como "plantações
Bt"), que sintetiza uma substância de ação inseticida; e os que

utilizam um gene de imunidade ao glifosato, substância de­
senvolvida como herbicida na década de 1970 por um químico

2 Pompeia (2020) traça como a ideia de agronegócio é elaborada e ma­
nejada como tecnologia política para conseguir pleitos para setores
específicos da sociedade. os quais se arrogam a representação de uma
totalidade dos produtores agropecuários por meio de uma estratégia de
sinédoque.

ri
L.J...J
I-­=
6:
cn....



co
.~
CD

ª=CD
""D

co
l:....

.D
co

c...::J
co
c
co
o

-::J

também da Monsanto, e cujo potencial cancerígeno tem sido

motivo de disputas e controvérsias. O Brasil há tempos ocupa o

segundo lugar na lista mundial de países que plantam OGM, en­

tre os quais a soja tolerante a herbicida e o milho Bt são os dois

cultivares mais proeminentes (James 2009; e isaaa.org).

Como o próprio nome anuncia, herbicidas são substâncias

que matam ervas. Oglifosato é absorvido pelas folhas e caules e,

com uma ação sistêmica, inicia a morte pelo "sistema radicular

e de estruturas reprodutivas de plantas perenes, como rizomas,

bulbos e tubérculos" (Kruse et al. 2000: 140). Mata-se a planta

por dessecamento, o que chamaríamos, numa linguagem ani­

mal, de sede. O glifosato não escolhe espécie para atuar; ainda
que seja mais letal em vegetais herbáceos (sem caule lenhoso),

ele aniquila qualquer planta, inclusive as culturas. O desenvol­

vimento de OGM resistentes a ele é estratégico. Para ser insis­

tentemente explícita, a soja resistente ao glifosato permite que

a plantação seja pulverizada com grandes quantidades de agro­

tóxico sem prejuízo produtivo. Não por acaso, o crescimento do

uso e do comércio do glifosato, produzido pela Monsanto, ocorre

justamente quando são introduzidas no mercado variedades
vegetais resistentes a ele, desenvolvidos e comercializados pela
mesma Monsanto, agora Bayet.

Outra alteração genética importante é a de plantas cujos des­
cendentes não são férteis, chamadas no mercado de sementes

terminator (terminais), que implicam a necessidade de o agri­

cultor comprar sementes a cada período de plantio. Vale reto­
mar, ainda que brevemente, o histórico do desenvolvimento
dessa biotecnologia, que nega a evolução, ou melhor, inclui no
processo evolutivo o Capital.é Afinal, como nos ensina Donna

Haraway (2016b), é preciso narrar histórias de maneira incan-

3 Opto por grafar com maiúscula, entendendo o Capital como uma enti­
dade autônoma, que assume a posição de sujeito em sua ação.



sável. o primeiro cultivo em que essa tecnologia genética foi le­

vada a cabo com sucesso foi o do algodão, numa junção entre o

Departamento Agrícolados Estados Unidos e a companhia Delta

Pine & Land do estado do Mississipi - comprada, na década de

1990, pela Monsanto, por sua vez comprada em 2016 pela Bayer,

multinacional conhecida por sua atuação na indústria farma­
cêutica. Não vou desfiar aqui as possíveis amarrações das histó­

rias de produção de sementes resistentes a herbicidas, produção

de agrotóxico, câncer e o comércio de medicamentos. Outra nar­

rativa que poderia ser tecida é sobre as conexões entre o estado

do Mississipi, as plantations de algodão e a escravidão. Deixarei

esses fios soltos por ora.
Glenn Davis Stone (2002), antropólogo que tem se dedicado

aos OGM, traça um panorama das disputas retóricas nessa seara

e aponta uma dualidade que o debate assume e que ele caracte­

riza como simplista: de um lado, aqueles que criticam qualquer

uso de OGM, personificados na figura de Vandana Shiva, indiana

doutora em física quântica e um dos nomes do ativismo inter­

nacional nas questões de segurança alimentar e que, segundo
Stone, pinta um quadro idílico de sistemas agrícolas tradicio­

nais ecologicamente sustentáveis; de outro, os defensores dos

OGM, que apontam sua implementação agrícola como um se­

gundo momento da revolução verde, uma tecnologia destinada
a aplacar a fome do mundo.

Como sugere o autor, o medo da fome é sustentado pelo
argumento malthusiano arraigado em nós: a ideia de que a po­
pulação humana cresce em progressão geométrica enquanto os

meios de subsistência se desenvolvem em progressão aritmé­
tica. Conclui-se, assim, que onde há superpopulação, há fome.
Contudo, essa equação é negada por dados empíricos. Na dé­

cada de 1990, o fantasma da fome na Índia levou a uma aliança
entre o governo e corporações americanas; alinharam-se venda

de sementes transgênicas e uso de herbicidas e fertilizantes, o

ri
L.J..J
f---=cs:
P"I
CD



cu
L-m

ª=Q.)

-O

CU
L

.D
CU

c..::J
CU
C
CU
CJ

---:J

N
a::I

que permitiu um aumento exponencial da produção de arroz e

trigo no país, resultando em uma superprodução que acabou por

gerar uma crise comercial e econômica devido ao excedente de

grãos sem vazão. A Índia colocou em dúvida a certeza malthu­

siana (Stone 2002 e 2010).

Para esse autor, ainda, se os OGM não são de fato uma solu­

ção para a fome, também não são completamente nefastos. Seu

argumento é de que é preciso olhar esse universo em sua com­

plexidade, pois há casos em que modificações genéticas seriam

bem aplicadas. O exemplo de positividade dos OGM fica a cargo

da mandioca (Manihotesculenta).
A mandioca, de acordo com Stone, é um importante cultivo

de subsistência justamente em países tropicais em desenvol­

vimento e vem ganhando espaço comercial pela produção de

amido. Trata-se de uma cultura que vai bem em solos pobres,

que se adapta a regimes de chuva variáveis e cuja produção é

constante ao longo do ano. A despeito dessas vantagens, a man­

dioca apresentaria, segundo Stone, alguns problemas: a sua pro­

pagação por estaca (clone) resulta no acúmulo de pestes e doen­

ças que devastam as plantações. Em anos recentes, na África

e na Índia, plantações de mandioca foram arrasadas por vírus,

bactérias e insetos, pois a homogeneidade da plantação a torna

mais suscetível a pragas e a estragos em grande escala, a exem­

plo do que ocorreu na Irlanda com a batata.

Esforços para combater esse problema buscam produzir

plantas híbridas como resultado do cruzamento entre algumas

poucas variedades de mandioca que possuem características de

interesse alimentar e comercial. Mas tais esforços foram frus­

trados por conta do que Stone caracteriza como uma "floração

tímida e sem sincronia" (2010: 617). Isso o levou a concluir que

a forma "tradicional" de produção e seleção de variedades de

mandioca, isto é, por meio da reprodução sexuada e de semen­

tes, é falha. Por isso, no caso de uma espécie central à alimen-



tação que se propaga por estaca, a engenharia genética seria

bem-vinda. Pesquisadores do Centro Internacional de Agricul­

tura Tropical, ligado à Fundação Rockefeller, têm se dedicado a

diversificar e incrementar a mandioca por meio da introdução

de genes resistentes a pragas e que aumentam o valor proteico

e vitamínico do tubérculo. Em uma alfinetada direta a Vandana

Shiva, Stone lembra que, nesse contexto, a autonomia dos pe­

quenos agricultores não estaria ameaçada, uma vez que a pro­

pagação por estacas permite a eles manter sob seu controle a

reprodução de suas plantações.

ENTRE RAMAS ESEMENTES

A mandioca, cultivo desenvolvido por povos amazônicos pré-co­

lombianos, tem sido o centro de sistemas agrícolas de algumas

populações indígenas atuais, que manejam de forma intencio­

nal e consciente um regime de reprodução vegetativa e sexuada

(Rival et al. 2008; Cabral de Oliveira 2019). Em minha pesquisa

entre os Wajãpi,grupo falante de uma língua tupi que habita o es­

tado do Amapá, fui apresentada às mandiocas chamadas mani'o
potyrerã, que podem ser traduzidas como "mandiocas de flor"

(Cabral de Oliveira 2006). Conforme me contaram, elas nascem

quando se faz um roçado em área de capoeira, ou seja, em um lo­

cal que foi roça em tempos pretéritos. As roças são feitas em sis­

tema de coivara, em que, após as primeiras chuvas no início do

inverno, época anunciada pelo coaxar dos sapos, o solo queimado

esfria e as águas celestes, em conjunção com a luminosidade, per­

mitem que sementes de mandioca dormentes no solo brotem.

Num roçado, as mandiocas são polinizadas por abelhas e

pequenas vespas que, atraídas pelo cheiro das flores, vão coletar

néctar para, segundo os Wajãpi, fazerem bebida fermentada e

festejarem em suas aldeias, à semelhança de como eles mesmo

o
"O

t5
LJ..J

o
C1J
L
~
C
o
o
C1J
L
::::l
~
::::l
o

"r:::=c:::(

ri
LJ..J
I--=
ã:



cu
c.,

-ãJ

ª=QJ
-o
cu
c.,
.D
cu

c...::J
cu
c
cu
o

---:J

fazem na vida cotidiana. As sementes que resultam de polini­

zação cruzada caem e são enterradas pelas formigas temitorõ,

nome que remete ao comportamento do inseto, que, além de se­

mentes de mandioca, "planta" as de mamão. São essas sementes

que brotam nas roças de capoeira e geram plantas reconhecidas
por fornecerem uma única raiz pivotante. Se alguma mandioca

de semente seduzir por sua beleza ou qualidade singular, ela

será então clonada e incorporada ao acervo agrícola da família.

Esse manejo e esse conhecimento, advindos de uma rela­

ção íntima com os pés de mandioca, somam-se à propagação

por estacas, método que permite uma manutenção mais estável

das variedades. A propagação por clonagem fortalece e mesmo

exige uma prática muito recorrente entre as famílias wajãpi, que
é a troca de variedades dentro de uma malha de relações de pa­

rentesco com diferentes níveis de alteridade, que inclui outros

povos indígenas, assentados às margens da rodovia Perimetral

Norte, e gente das cidades (Cabral de Oliveira 2008). Assim, as

agricultoras wajãpi - e falo no feminino pois são as mulheres

as principais responsáveis por cuidar das mandiocas em todo o

seu ciclo de vida até o processamento culinário - mantêm um
conjunto varietal extenso, que, em um levantamento entre os

anos de 2004 e 2006, contava com pouco mais de cem tipos re­
conhecidos e nomeados.

Como demonstram pesquisas entre grupos do rio Negro

(Emperaire 200S, 2008 e 2014; Emperaire et al. 2014), entre os
Makushi (Daly 2016; Rival & Doyle 2008) e os Machiguenga

(Shepard 1999), os povos ameríndios conseguem manter e incre­
mentar a diversidade de mandiocas operando com um sistema
reprodutivo misto (vegetativo e sexuado), não incorrendo no

problema vivenciado pelas plantações comerciais de mandioca,
como retratado por Stone. A solução advogada por esse autor
serve apenas para o problema criado pelo próprio sistema de
agricultura industrial e seu anseio de homogeneidade.



Sugiro que esse contraste se deve justamente ao fato de os

povos amazônicos possuírem saberes refinados sobre a ecolo­

gia da mandioca, conhecimentos que são produto de longa e

íntima convivência entre humanos e mandiocas, mas não só,

uma vez que não se trata de mera relação diádica, e sim de um

emaranhado que envolve polinizadores, formigas e regimes de

territorialidade ligados às práticas agrícolas de corte e queima

itinerante, que incidem sobre a disposição de luz e nutrientes no

solo da floresta amazônica. Tudo aponta para intrincados pro­

cessos de coevolução que coconstituem essa miríade de entes,

algo que só pode ser pensado em uma longa duração, própria ao

tempo evolutivo, que forma e transforma os seres vivos em seus

devires ininterruptos. A manutenção da capacidade de produ­

ção de sementes com a reprodução vegetativa é precisamente o

jogo que mandiocas e povos ameríndios têm jogado há cerca de

9 mil anos, data sugerida por estudos genéticos e de arqueobo­

tânica para a domesticação da mandioca na região do Alto Rio

Madeira (Alves-Pereira et al. 2018).

A diversidade temporal dos ciclos de vida e maturação dos

diferentes organismos, tanto quanto o próprio tempo, aparece

na agricultura industrial como um entrave, um fator a ser redu­

zido e homogeneizado. Os esforços pela modificação genética

são alternativas vangloriadas diante da floração considerada "tí-

.mida e sem sincronia" das manivas, cujo tempo fértil é conside­
rado disruptivo para a urgência e o anseio de homogeneidade do

Capital. Seguindo Tsing (201Sb), asplantations são marcadas por

uma temporalidade monótona; "a agricultura comercial objetiva

isolar um único cultivo e trabalhar através de um amadureci­

mento simultâneo para uma colheita coordenada" (Tsing 201Sb:

24). É apenas dessa perspectiva que a floração dos pés de man­

dioca pode ser negativada ("tímida e sem sincronia"). A agricul­

tura wajãpi, por sua vez, aponta para uma composição temporal

que responde aos ritmos das diferentes espécies e indivíduos; os

ri
LU
f-=ã:



roçados são, por isso, uma verdadeira "assembleia polifônica",

marcada pela "reunião de ritmos, resultantes de projetos de cria­

ção de mundo, humanos e não humanos" (Tsing 2ü1Sb: 24).

O mercado não pode esperar que as modificações ocorram

lenta e gradualmente ao longo da sucessão geracional- não se

compõe com o tempo evolutivo, menos ainda com a multipli­

cidade dos tempos orgânicos. Poderíamos imaginar essa rela­

ção de engenharia genética e ter como prognóstico hipotético
que essas mandiocas acabarão perdendo por completo sua

capacidade de reprodução sexuada, uma vez que esse aspecto

deixa de ser selecionado pela indústria. Podemos pensar então

como o Capital age como pressão seletiva, atuando nos proces­

sos de coevolução.

A reprodução sexuada nas mandiocas leva também a outra
questão, a saber: a possibilidade de pensar filosoficamente sobre

o conceito de domesticação. Nesse processo constante de coe­

volução com populações pré-colombianas até tempos e pessoas

atuais, o resultado não foi uma completa dependência repro­

dutiva das mandiocas em relação à ação humana, critério que

define uma das acepções de "domesticação" (Clement 1999).4 A

produção de sementes férteis manteve certa autonomia da man­
dioca, que, contudo, não aponta para um ente ensimesmado,
capaz de se auto criar, e sim para a possibilidade de traçar rela­
ções de forma contra-hierárquica, ou seja, fora de uma relação
de dominação típica de determinada humanidade situada no

tempo e no espaço. Essa autonomia é análoga àquela defendida

4 Seguindo Clement (1999), a domesticação de plantas pode ser pensada
em graus, cujo ápice é definido por dois critérios centrais: 1. a existên­
cia de modificação humana sobre uma população, que gera maior grau
de alteração fenotípica do traço selecionado do que a taxa presente na
população em estado selvagem; 2. uma redução da adaptabilidade eco­
lógica, a ponto de a ausência de interferência humana ameaçar a sobre­
vivência da população.



por Vandana Shiva (2003), ao denunciar o aprisionamento de

agricultores indianos a uma rede comercial de sementes trans­

gênicas que produzem descendentes inférteis. Autonomia que

também remete ao autocontrole dos corpos femininos, que foi

e é bandeira de algumas vertentes feministas, como a de Donna

Haraway (2003e 2016b),que fez a crítica feminista desembocar

em um manifesto de exaltação das relações entre distintas espé­

cies. Conforme Haraway clama: "Façamos parentes ao invés de

filhos", afirmação que aponta tanto para a tomada de decisão e

ação das mulheres sobre o próprio corpo como para a necessi­

dade de criar um parentesco para além da humanidade, lidando

eticamente com outros seres que nos coformam.

Voltando às mandiocas na Amazônia, não é possível redu­

zir essas histórias complexas a uma linearidade causal e afirmar

que as populações pré-colombianas seguiram intencionalmente

por um caminho de não domesticação completa do tubérculo.

Mas talvez seja possível, com base em tantos trabalhos etno­

gráficos sobre povos indígenas atuais, asseverar que o controle

unilateral e as relações de subordinação não são desejados por

tais povos em nenhum espectro. Pierre Clastres ([1974] 2017) nos

mostra uma série de mecanismos desenvolvidos por povos indí­

genas para se livrarem da servidão e da emergência do Estado:

um chefe sem poder de mando; uma filosofia que negativiza a

figura do Um e da identidade; a autonomia produtiva do núcleo

familiar e a possibilidade de fissão de grupos diante de confli­

tos. Em um movimento que se caracteriza como uma revolução

copernicana na antropologia, Clastres deixa de compreender

essas socialidades por uma ausência em relação a nós, isto é, a

falta de Estado, para argumentar por uma positividade: são for­

mas sociais deliberadamente contra o Estado - "o poder é exa­

tamente o que as sociedades quiseram que ele fosse" (Clastres

[1974] 2017: 53), um poder não coercitivo. O ponto é que a relação

entre mandiocas e povos amazônicos apresenta muitos sentidos,

ri
l.J..J
I-­=;s:



cu
L

-05

ª=Q.)

-O

CU
L
.D
CU

c..:J
CU
C
CU
O

--:J

e não se constitui como uma relação de controle da planta pela

humanidade; no mais, nela figuram tantos outros entes - as for­

migas temitorõ, as abelhas caxirizeiras, a luz de uma clareira, as

águas celestes...

As mandiocas agem igualmente sobre as famílias wajãpi.

Elas seduzem as mulheres (Cabral de Oliveira 2019) para que elas

continuem plantando e aumentando sua diversidade, sedução

que se dá por meio da estética, do sabor e da embriaguez provo­

cada pela bebida fermentada que aproveita a grande quantidade

de carboidratos, uma característica especial, para a produção de

álcool. Além disso, segundo os Wajãpi, as mandiocas possuem

um dono-mestre em outra dimensão, mani'ojarã, que exige cui­

dados na lida diária das mulheres com suas manivas. Os donos­

-mestres habitam o universo wajãpi e se espalham por distintos

domínios cosmográficos; eles tocam suas vidas junto à sua gente,

cuidando e gerindo suas criações e lugares, o que inclui espé­

cies animais, vegetais, porções do território associadas ao relevo,

entre outros elementos (Gal1ois 1988 e 2012; Professores Wajãpi

2007; Cabral de Oliveira 2012). Esse povoamento de donos-mes­

tres implica a negociação e atenção constantes na constituição

da vida familiar wajãpi ao transitar pelo território, caçar, plantar,

pescar, pintar os corpos etc. As mandiocas, assim como outras

espécies, não são objetificadas, não podem ser tratadas como

recurso (Pesquisadores Wajãpi 2017; Krenak 2016);5 são, antes,

sujeitos que, no imperativo da relação, exigem uma ação cos­

mopolítica, a qual passa pelo uso de encantações no plantio e

resguardos na colheita.

5 Conforme Ailton Krenak (2016: 159): "Essa mentalidade estúpida, desse
capitalismo que não dá nem para chamar de selvagem, só pensa na
exaustão dos recursos da natureza - que eles muito apropriadamente
chamam de 'recursos naturais' e, cinicamente, matam rios, montanhas,
florestas com a justificativa de que estão fazendo o desenvolvimento".



Orgulhosas de seus roçados, uma extensão de si, que per­

mite falar das habilidades reprodutivas de um casal, as mulheres

wajãpi possuem uma relação de cuidado com as mandiocas e as

demais culturas. Sabem a procedência de cada variedade, e cada

uma delas suscita lembranças e permite a narração de histórias.

Nesse contexto, a variedade é formada não só por qualidades

fenotípicas, reconhecidas e apreciadas em detalhes, como tam­

bém pela história que carrega. O que nós dividimos como mate­

rial biológico e como cultural se amalgama.

Quando eu perguntava sobre a enorme diversidade que encon­

trava nas roças wajãpi, a resposta que ouvia era sempre a mesma:

porque "a gente gosta", porque "é bonito", A diversidade e a di­

ferença são valores em si. Algoque remete à célebre e perspicaz

formulação de Lévi-Strauss (1991)de que grupos Tupi seriam mo­

vidos por uma "abertura ao outro". Aqui a diferença é o motor da

socialidade, a relação com o outro é interna e não externa, como

costumamos pensar.

De forma antagônica, na agricultura industrial capitalista a

homogeneidade da plantação é o valor. Contudo, isso não pa­

rece ser um valor em si, mas constituído pela diferença entre

custo produtivo e valor comercial, por permitir um baratea­

mento da produção mediante a padronização e a mecanização

da colheita e do plantio, bem como da maior previsibilidade do

sistema produtivo. Além disso, podemos dizer que, de modo

geral, a estética moderna prefere a homogeneidade àdiferença

(ao menos nas gôndolas dos mercados). Poderíamos aqui ecoar

Pierre Clastres em seu pensamento baseado no de filósofos gua­

ranis e dizer que essa agricultura industrial pautada no mono­

cultivo e na homogeneidade se fundamenta na figura do Um,

enquanto a agricultura dos Wajãpi e de outros povos indígenas

alicerça suas práticas no múltiplo, a ser entendido como uma

versão do dois, a unidade mínima da relação (Lévi-Strauss [1949]

1982; Clastres [1974] 2017) - ou melhor, uma versão do entre

o
-.::J

.s
CIJ

LJ..J

o
cu
L

+--'
C
o
ü
cu
L
::::l
~
::::l
ü
'L
O)

o::::(

ri
LJ..J
I-=
~

cn
CID



cu
.~

Q.J

ª=Q.J
"O

cu
L
.D
CU

c:..:J
CU
c
CU
O

--:J

dois, que compreende o movimento, o "perpétuo desequilíbrio"

de Lévi-Strauss (1991) que, segundo Lima (2011), deixa entre­

ver um triadismo.

AGRICUL1'URAS FUIRESTAIS

o sistema agrícola wajãpi está em diálogo direto com a floresta

(Cabral de Oliveira2018 e 2016). Além da rica agrobiodiversidade

mantida pelas mulheres, a relação com a floresta é mais um ve­

tor que aponta para a figura do múltiplo, em uma versão do dois

em desequilíbrio (um constante oscilar entre roça e floresta).

Todo ano, cada família nuclear abre uma nova roça. Cada

família possui, assim, um conjunto de roçados em diferentes

etapas de maturação. Esse padrão de elaboração anual de roças

conduz a deslizamentos sobre o território. À medida que as ro­

ças se distanciam das casas, a aldeia se muda para dentro de um

roçado, instituindo uma nova morada. A aldeia nasce sempre

dentro da área cultivada, um espaço previamente amansado. A

agricultura é o primeiro passo de afastamento dos donos-mes­

tres que habitam a floresta (ka'ajarã), os quais podem ser agres­

sivos com as famílias wajãpi. São os donos-mestres que, em uma

densa rede xamânica, tanto promovem doenças e morte quanto

curam (Gal1ois 1996). Ao derrubar e queimar uma porção de flo­

resta, não só os animais se vão: os donos da floresta (ka'ajarã)

também se afastam. Uma das primeiras ações na clareira deve

ser o plantio de pimenta no meio do roçado, pois a ardência de

seus frutos espanta o dono da terra (yvyjarã), prevenindo possí­

veis retaliações dele em face do incômodo que humanos exer­

cem cavando sua morada.

Uma roça é idealmente aberta em uma área de floresta, isto é,

segundo os Wajãpi, em um local onde as grandes árvores (como

os angelins, pequiazeiros, acapus, copaíbas, andirobas etc.) têm



plena existência. Isso pode incluir locais previamente derru­

bados por parentes e ancestrais e que foram abandonados por

tempo suficiente para que a sucessão ocorresse e a floresta vol­

tasse pelos bicos das aves, pelas fezes de animais e pelos ventos

que carregam as sementes aladas. Os animais, assim como os

ventos e os cursos d'água, dispersam sementes de outras porções

de mata, fazendo com que as espécies vegetais andem; permi­

tem, desse modo, que a floresta volte a crescer em sua diversi­

dade, algo que os Wajãpi descrevem com riqueza de detalhes,

remetendo a longas cadeias tróficas de relações ecológicas, con­

forme esse breve relato de Marãte Wajãpi deixa entrever:

Ostucanos se juntam pela floresta, chegam e ficamonde há frutos

para comer.Elescomem açaí,bacaba [...]ãjõ'y siri,as árvores que

cheiram;figueira, murei e pés de mingau de ave...Tucanoas come

e as leva, assim eles as fazem brotar deixando cair as sementes

[...] Os micos também, eles engolem as frutas e deixam [oscaro­

ços] de ingá [...] Sementes de abiu selvagem, eles engolem e le­

vam, fazendo-asbrotar pela suas fezes... Omutum, quando come

pajauwaru'y, leva e faz brotar através de suas fezes. Jacu e jaca­

mim igualmente [...].Longeeles levame fazembrotar as sementes

das frutas [...] por isso elas são plantações de tucano, de jacu...

Se algumas árvores dependem dos animais para caminhar e se

proliferarem mundo afora, os animais necessitam dos frutos

para se alimentarem e das copas e troncos para se abrigarem. As­

sim emerge a floresta, como um grande cultivo de tantos bichos

que fazem dela sua morada. Como conclui Marãte: "por isso [as

árvores] são plantações de tucano, de jacu...".

As famílias wajãpi co-ocupam esse delicado espaço-tempo

e constituem sua vida comunitária por meio de uma agricultura

que depende diretamente da qualidade da floresta e vice-versa.

O reconhecimento desse entrelaçamento de agricultura e dinâ-

ri
Ll.J
I--=ã:
...
In



cu
L

"m

ª=
a.J

""Cl

CU
L

..D
CU

c...::J
CU
c:
CU
O

-:J

N
cn

micas florestais tem sido veementemente iluminado por estu­

dos de ecologia histórica e arqueologia, que demonstram que a

biodiversidade amazônica é resultado de ações de povos pré-co­

lombianos e do presente (Balée 1993; Junqueira et al, 2010; Levis

et al. 2012 e 2018), o que nos conduz à conclusão de que a perda

de biodiversidade não é intrínseca à ação humana per se, mas

apenas a certa humanidade, aquela aliada ao Capital. Segundo

critérios wajãpi, um belo roçado é repleto de variedades de man­

dioca, milhos coloridos, batatas de muitas doçuras [fIOS. 13 e 15],

carás de infinitas formas, abacaxis de tantos perfumes, entre

muitos outros cultivos, que devem conservar um estado desig­

nado de ory katu, que pode ser traduzido como "alegria". Uma

bela roça é hiperdiversa e alegre. Para alcançar uma roça assim,

fazem-se necessários, além dos cuidados despendidos pelas

agricultoras, um bom solo, a ausência de saúvas, a presença de

abelhas e insetos que, como dizem os Wajãpi, ojimory("alegram"

e/ ou "brincam com") as plantas. Tais condições só podem ser

pensadas se apoiadas em um bom suporte (-y), de uma floresta

madura e altamente diversa; um espaço atravessado por aves,

macacos, cutias etc., que permitem a dispersão de árvores que

produzem um acúmulo de matéria orgânica nos solos e pro­

movem a atração e a manutenção da fauna. Enfim, um enre­

damento de entes e ações múltiplas, em que roça e floresta se

coconstituem em uma verdadeira agricultura florestal em que

tudo é plantado e cuidado por alguém, seja um humano wajãpi,

seja um animal, seja um dono-mestre...

ERVAS DANINHAS VERSUS PLAIIITAS DE OUTREM

Voltando ao que foi trabalhado antes, um dos grupos de OGM

desenvolvidos pela indústria científica são cultivos resistentes

a herbicidas; estes têm como objetivo exterminar plantas consi-



deradas daninhas. Segundo o botânico Lorenzi, planta daninha

é "qualquer vegetal que cresce onde não é desejado" (2000: 3).

Em culturas agrícolas, trata-se de qualquer espécie que brota

sem ser plantada e que compete com o cultivo, afetando quan­

titativamente sua produção. No guia Plantas daninhasdoBrasil,
de Lorenzi, encontramos sobretudo espécies de gramíneas, en­

tre outras plantas herbáceas, que provavelmente seriam consi­

deradas pelos Wajãpi -jai,categoria de tradução difícil, que se

refere às plantas herbáceas, em sua maioria, que crescem nas

beiradas das aldeias e em roças abandonadas. Consideradas es­

teticamente feias, são capinadas quando aparecem nos espaços

domésticos, mas são deixadas em áreas abandonadas. Tais espé­

cies incomodam os Wajãpi, pois são os primeiros sinais de uma

floresta que rasteja sorrateiramente para dentro de um espaço

humano, construído por meio da agricultura e do afastamento

dos habitantes da floresta.

Esses conjuntos vegetais, entendidos como categorias nati­

vas de ervas daninhas, de um lado, e -jai, de outro, são as primei­

ras espécies de um processo de retomada do que chamamos de

sucessão florestal, isto é, do crescimento de uma vegetação que

vai dar condições para uma floresta ou um Cerrado emergirem

em potência plena. Se, de um lado, há um esforço em extirpá­

-las por completo por meio de herbicidas, em um monocultivo

criado para resistir ao veneno, de outro, elas incomodam ape­

nas quando crescem em locais habitados e frequentados pelas

pessoas. Nesse caso, pode-se mesmo falar em uma verdadeira

disputa territorial cósmica, mas que opera por oscilação e alter­

nância: o crescimento da floresta é bem-vindo, desejado e incen­

tivado por meio do abandono das áreas ocupadas, que passam

gradualmente ao domínio de outros habitantes, e o primeiro

momento desse processo é o crescimento de plantas que pode­

mos chamar também de pioneiras. Oscilação e movimento são

precisamente a regra do jogo da forma contra o Estado, seguindo

ri
LJ..J
f--=ã:



cu
-~
Q.)

ª=Q.)

-o

cu
s:....

..D
cu

c..:J
cu
c
cu
o

--:::>

os desdobramentos de uma leitura lévi-straussiana que Perrone­

-Moisés e Sztutman (2010) fazem da obra de Clastres.

A intuição aqui desenvolvida em argumento foi concomitan­

temente notada por Furquim na análise de sítios arqueológicos

do Holoceno Médio no sudoeste da Amazônia. Ela aponta que as

flutuações nos momentos em que as plantas cultivadas (e o cul­

tivo em si) parecem ser mais ou menos importantes não corres­

pondem a momentos de mudanças climáticas e às decorrentes

adaptações ao ambinte, mas sim a processos de construção da di­

ferença cultural (i.e,identidade) e a períodos históricos de maior

ou menor mobilidade, maior ou menor coalescência política, de

acordo com o tecer e desfazer das redes ameríndias (2018: 329).

o rompimento desse padrão de oscilação entre intensificação

e arrefecimento das práticas de cultivo ocorre apenas após

a chegada dos europeus ao continente. Furquim vai propor,

igualmente inspirada em Clastres, que essas sociedades seriam

"contra-agricultura", tomando como agricultura aquilo que a so­

ciedade industrial e de Estado realiza. Não enfrentarei aqui o

debate sobre o conceito de agricultura, acertadamente circuns­

crito por Furquim no contexto de sua pesquisa ao debate da

arqueologia, cuja referência é o Neolítico europeu, delineando

a agricultura como "monocultura intensiva, com controle das

forças e meios de produção, manipulação / modificação do solo

e do ambiente e uso de plantas domesticadas" (2018). Ainda as­

sim, defendo o uso do termo "agricultura" para caracterizar as

práticas wajãpi devido à centralidade dessa atividade e de seus

produtos na vida social e sobretudo à complexidade e riqueza

dos conhecimentos e técnicas desse povo relativos ao cultivo,

que em nada ficam aquém daqueles da ciência agronômica.

De um lado da trincheira, temos os monocultivos, monóto­

nos e homogêneos, a figura do Um, do Estado; do outro lado, há



as roças hiperdiversas, inseridas em um sistema agroflorestal

que preza por uma rede ecocosmológica extensa.

A forma-Estado," marcada pela figura do Um e o princípio

da identidade em seu modo de cultivar a terra, pode ser definida

como o sistema de plantations - para fazer Anna Tsing (zorsb)
conversar com Pierre Clastres. Ao utilizar o conceito de planta­

tion, Tsing rememora a história dessa forma agrícola, remetendo

à plantação de cana-de-açúcar no Brasil Colônia, que, além

de se caracterizar pelo monocultivo de uma espécie exótica,

apoiava-se na mão de obra escrava trazida do continente afri­

cano. Ambos, cana-de-açúcar e escravizados, eram arrancados

de suas redes e alocados em um espaço distinto, marcado pela

ausência de espécies companheiras (humanas e não humanas).

O isolamento produzido pela empresa colonial seria, segundo

Tsing (zoisb. 39), uma estratégia de controle, modo de relação

que interessa à forma-Estado, mas não aos ameríndios. No tra­

balho dessa autora, a floresta de onde se coletam os cogumelos

matsutake, caracterizada como uma assembleia polifônica em

que árvores, solos, animais, fungos e humanos se emaranham,

é compreendida como "antiplantation", ideia que pode ser

potencializada pelo pensamento clastriano-ameríndio como

uma floresta "contraplantation" ou mesmo uma "agricultura

contra o Estado", uma vez que as florestas japonesas satoyama
(por ela abordadas) emergem numa relação íntima com a agri­

cultura familiar.

Aplantation aponta para um fim sem retorno da floresta. As

matas são derrubadas de vez, deitadas ao chão e cobertas pelos

mares de soja ou milho, constantemente pulverizados com her­

bicidas e pesticidas para extirpar as ervas daninhas e os animais

tidos como pragas. As plantas pioneiras são a maior resistência

& Sigo aqui intuição e grafia de Lima (2011), com base em sua leitura de
Pierre Clastres.

o
-o
m.......
CIJ

L.J..J

o
m
L.......
C
o
o
m
L
::l=:
::l
o

-L
=<::::(

ri
L.J..J
f--=;s:

In
cn



UI
cn

da floresta, que insiste em retomar o que lhe foi tirado. Nas gran­

des fazendas de soja ou milho, a guerra é constante, herbicidas

são jogados ao primeiro sinal do brotar de plantas daninhas,

entendidas como plantas fora do lugar pela botânica e que são

antes espécies desapropriadas de suas terras. Herbicidas matam

tudo o que é vegetação, à exceção dos transgênicos resistentes

ao veneno; espécies que coevoluíram com o Capital.

A política vai assim se fazendo entre plantas diversas, inse­

tos, solos e tantos outros seres que a nossa constituição moderna,

com sua filosofia da excepcionalidade humana (Tsing zoisb), in­

siste em qualificar como seres mudos e apolíticos por serem não

humanos, mas que são os grandes aliados dos povos indígenas

em sua luta pela existência, da mesma maneira que herbicidas e

OGM se alinhavam numa política de Estado. Não por acaso, Davi

Kopenawa insiste em seu livro em que sua luta é em defesa da

terra-floresta, e não exatamente do povo Yanomami. Kopenawa

e outras lideranças indígenas têm ao seu lado sumaúmas, ange­

lins, mandiocas, milhos, muricis e tantas outras vozes vegetais

em potência plena, a potência de variação que marca a vida.



s .AGROECOLOGIA EALUTA PELA TERRA
MARIA RODRIGUES DOS SANTOS

Sou Maria, agricultora, que depois de anos e com muita luta con­

segui me formar em agronomia, com ênfase em agroecologia. In­

gressei aos 49 anos no curso, pela necessidade de entender um

pouco da questão da agroecologia na prática e da biodinâmica,

entender um pouco e aprender os procedimentos científicos

para ver se a gente resolvia algumas demandas nossas, ou pelo

menos para contribuir com a nossa comunidade. Como agricul­

tora, ofereço um olhar com base em um contexto, é isso que eu

gostaria de partilhar um pouco aqui. Eu olho a história do Brasil

como uma história de quando veio a implantação da agricultura

europeia para cá, mas já existiam nações, já existiam povos na­

tivos aqui, que eram intrinsecamente ligados com a natureza e

seus vegetais, e, como os que me antecederam aqui colocaram, a

gente vem com um outro ritmo de fazer agricultura. Eu sou um

ser dessa sociedade, assim, vamos dizer, desagregada e segre­

gada também. Faço uma luta no meu dia a dia pra ver como eu

fico mais integrada a esses saberes, a esses legados outros.

Então, eu venho desse bom dilema, e também um pouco

dessa caminhada. Entendendo que, quando se implementa a

agricultura que é a plantation, se introduz a mono cultura da ca­

na-de-açúcar, voltada à exportação, e não à ligação entre os seres

e a natureza, que respeite nosso bioma, nossas florestas, o meio

natural que temos aqui. Nessa contradição, os povos que tinha

aqui não estavam só relacionados de outra forma aos vegetais,

mas também viviam em um território livre. Depois, quando eles

perdem isso, por essa trajetória histórica trágica, tem também a

C'Cl
c;
c;
O)
+-'
C'Cl

cD=rs
3

C'Cl
O)

-~
CD

.9
o
Co)
O)
o
t­
CD

o::::r::

ri
LU
I­=
ô:
.....
In



minha origem africana, que vem pra cá como um complemento

para viabilizar as plantations. Quando a gente caminha para a

libertação dos escravos, a terra é aprisionada pela Lei de Terras,

vira propriedade privada. E aí, juntamente com outros que vêm

da Europa pra cá, os desagregados da Europa também, forma-se

uma grande multidão, e a gente chama isso de sem-terra: é parte

dos indígenas que luta pela terra; é parte dos africanos que luta

pra ter um lugar, trabalho e terra; é parte também desses euro­

peus que estão na luta por uma vida digna. Eu faço parte desse

contingente. Estou feliz por podermos estar em uma situação

que eu considero de muita luta no Brasil, por poder falar disso,

e a ciência, bastante preocupada com essas questões das nossas

ligações com a terra, com as plantas, porque não dá pra eu falar

sobre a minha ligação com o meu vegetal se eu não posso nem

ter o meu vegetal, essa é uma situação muito complicada.

Após essas lutas, lutas pela terra, eu conquisto um pedaço

de terra no assentamento Bela Vista e lá eu começo a fazer um

pouco daquilo que minha mãe falava, que meu pai falava e do

sonho que eu tinha. Porque eu venho de uma formação na qual

a terra é mãe, e se é mãe eu preciso cuidar dela, pois a mãe tem

todo cuidado comigo; ao cuidar dela, ela fica mais feliz e com
muito mais saúde e, assim, ela pode também ter muito mais

benefícios para mim e para meus filhos. Por isso, meu sítio se

chama Mãe Terra, nome dado pela minha própria mãe. A gente,

então, começa a construir essa comunidade no assentamento

com mais famílias na busca de uma produção sem veneno, na

busca da agroecologia, juntando também outros fatores da na­

tureza, do clima, dos astros, como faz a biodinâmica. O que é

que a gente podia fazer ali? Naquele pedaço, em torno disso? De

1999 pra cá, a gente trabalha nessa situação muito interessante,

porque a partir da lei dos orgânicos a gente já conseguiu se habi­

litar com um grupo de mulheres agricultoras e assentadas, com

a juventude também, e participar de um organismo de controle



social, que é o OCS, respaldado pela lei. Aí a gente então é cre­

denciada no mapa e pode vender orgânico. Logodepois, começa

a ter menos programas públicos, merenda escolar, e vemos a ne­

cessidade de fazer um sistema participativo de garantia, onde a

gente possa ter o selo para fazer também mercados diretos. Por­

que na feira a gente ficava um dia preparando o alimento, ou­

tro dia fazendo a feira, um dia desmontando a feira. No campo,

produzindo através da agroecologia, é preciso estar no dia que

a natureza precisa, eu sou uma colaboradora da natureza, às ve­

zes é domingo, vai chover, eu preciso fazer algo diante disso. Ou,

hoje é dia de plantar, é uma raiz... Anatureza tem as suas regras

próprias, então cabe a mim aprender essas regras e concordar ou

não, mas pra eu ser uma boa agricultora é bom que eu concorde

e possa até fazer melhor. Quando eu não concordo, a própria

natureza tem seu curso e segue, quem se lasca sou eu quando eu

não concordo, não é?!

Isso é muito interessante. Agente começa a fazer longos pe­

ríodos de feira, de venda direta, a compreender também como é

que a sociedade entenderia o que era importante nessa produ­

ção e que essa sociedade constrói junto com a gente a necessi­

dade de um alimento pra gerar saúde, pra gerar vida plena, e não

pra gerar doença. Tudo isso fortalece muito em mim, na minha

família e na comunidade, a necessidade e a importância de fa­

zermos essa alimentação com os laços agroecológicos, que não

pensa só na técnica e na diminuição de veneno, mas também em

como trabalhar isso com a sociedade.

No município em que estou tem só 30 mil habitantes, tem

180 assentados, se todo mundo for produzir agroecológico, a

cidade toda não consome a produção. Mas eu estou próxima

à cidade de Sorocaba, 700 mil habitantes, como é que a gente

transporta isso pra lá? Tem uma universidade também que

discute isso, tem os núcleos de agroecologia e os estudantes in­

teressados, e como que esse público, que seria o mais interes-

eu
L
L
Q.)
+­
eum
D­
eu
+-
3
eu
Q.)

.~=CJ
Õ
c..:l
Q.)

CJ
L=o:::I:

ri
LU
f--=;s:
In
In



lZJ
o......,
c
cu

u:J
lZJ
o
L:l
lZJ
QJ
::::l=T:::

L:l
o=cu-t::
cu
~

sado, que poderia ter um alimento saudável, e os que estão a

fim também se aproximam dessa experiência podem fazer? A

gente começa a construir a partir da agroecologia outras rela­

ções, multidisciplinares e transdisciplinares, para pensar como

avançamos, como conectamos. Nisso então a gente constrói

uma relação de parceria com o Núcleo de Agroecologia Apete

Caapuã (Naac),também do instituto federal, ali de Boituva, tam­

bém de São Paulo, tem várias universidades e também, na região,

o Instituto Terra Viva.Ele se compõe nessa parceria conosco de

fazer a logística da comercialização para São Paulo, para o Ins­

tituto Chão, para o Instituto Feira Livre, o Armazém do Campo

e outras iniciativas que têm uma comercialização direta que só

banca a logística. Não são atravessadores. E a gente sempre pen­

sando que a produção que temos aqui era interessante que fosse

escoada só num circuito curto, porque Sorocaba absorveria tudo,

mas a sociedade de Sorocaba não está nesse passo de sensibili­

zação, de que é importante ter um produto dali e consumir tudo

isso dali. E a gente está fazendo essa luta, tentando organizar

essa sociedade. Formamos então uma rede de agroecologia so­

rocabana da região e com outras parcerias da agroecologia, da

APA (área de proteção ambiental) Estado de São Paulo e da ANA

(Articulação Nacional de Agroecologia) pra potencializar isso.

Tanto na prática quanto do ponto de vista técnico, lá no

campo, os estudantes se interessam por essa temática porque

têm uma ligação direta com a vida e com o futuro da nossa civi­

lização ou da nossa sociedade. Porque uma sociedade que não

cuida bem de seus alimentos tende a entrar em decadência por

vários motivos, e na biodinâmica a gente aprende que, se um

alimento é produzido com energias vitais de amor, de luz, é isso

que eu consumo, ou seja, eu me alimento desse alimento com

essa vitalidade, então em mim está a grande possibilidade de

eu também praticar essa energia de luz e de amor. Quando eu

me alimento com um alimento que é produzido com a energia



de morte, que mata a fauna, que mata o meio ambiente, que

mata as pessoas, é uma energia de morte. Eu vou me alimen­

tar de uma energia de morte? Então ela, em síntese, produz em

mim um sentimento de raiva, de ódio, de vingança, que é a ener­

gia que vem acumulada nesses processos. O companheiro indí­

gena que me antecedeu (Izaque João Kaiowá) falou muito bem

disso. É muito interessante a ligação dessa visão, que tem esses

amplos olhares aí.
Aqui começamos a trazer para omeu lote. Eu considero que

o meu lote era um dos lotes mais inóspitos para a agricultura,

quando eu tenho a demanda de fazer agroecologia porque o
lote que eu peguei era face sul, bem à beira da várzea - em um

dia que enche de água, como que eu lido com a natureza? Den­

tro da agroecologia e da biodinâmica, a gente acha mecanismos

de ir experimentando e podendo experimentar e conhecer essa

natureza. É muito interessante que nesses cultivos, mesmo com

a demanda quanto à mão de obra e não tendo ainda tecnologia

de agroecologia que garanta produtividade do trabalho, somos
entretanto seres sensíveis às transformações que se dão na rela­

ção com as plantas, ou seja, a gente começa a perceber que tem

várias plantas que gostam de outras plantas para crescer bem,

mesmo sendo de espécies diferentes.
Já nós, que somos seres humanos, de uma espécie só, não

nos damos tão bem assim, mas vamos lá... Uma espécie pode
ajudar a outra, podemos fazer uma horta onde tem vários es­
tágios de tempo, de tamanho e de cultivos ali, essa horta tam­

bém pode fazer uma relação direta com a microfauna e com a
macrofauna. Ela pode fazer uma relação direta com as abelhas,
as abelhas - que estão em extinção no mundo, por conta dos
venenos da agricultura convencional-, lá, estas podem pegar o

pólen livremente e se alimentar e aumentar a sua população, e
ainda trazer mais frutificação na minha horta. É a natureza em
favor da gente, do ser humano! E nesses pedaços de horta pode

m
I:.­
I:.­
QJ
+--
.ss
QJ=rs
.3
m
QJ

-~=.9
o
U
QJ
o
I:.-=c:::(

ri
LJ...J
f-­=
ã:



co
C)
+-'
c:
eu

u:l
co
C)

-o
co
Q.J
:::::s
O)

-L
-o
C)

=
eu
-L
eu
~

ter pedaços de flores ali, plantar cosmos e outras flores, que as

borboletas, ao invés de irem na couve pra se proliferarem, elas

ficam ali, entretidas naquelas flores, dançando o dia inteiro e

contemplando um pouco dessa astralidade aqui no solo. Isso é

realmente interessante, quando a gente vê esses outros olhares

e que o nosso solo, ele pode ter, com cultivo mínimo e coberto de

vegetação, minhoca, pode ter o tatuzinho, que farão a transfor­

mação dessa matéria orgânica em alimento para as plantas em

uma decomposição saudável e não em uma putrefação lá no solo.

Então esses elementos, tanto da biodinâmica como da

agroecologia, nos colocam em uma situação: pode ser que meu

fruto não tenha aquele tamanho, mas o meu pé de alface, ele

não só tem forma de alface, como tem as propriedades das pró­

prias alfaces que eu plantei; eu não fiz nenhuma transmutação,

não fiz nenhuma modificação nem uma manipulação com outro

tipo de insumo que pudesse fazer isso. Então, quem se alimenta

dessa alface de fato está se alimentando da alface e não de uma

síntese de agrotóxicos naquela forma de alface. Então essa é a

diferença desse experimentar que a gente está fazendo. Com

essa experiência, a gente pôde, juntos, construir uma comuni­

dade que se sustenta de agricultura e que tem 62 famílias, esta

semana, que vão buscar produtos lá do sítio Mãe Terra, do sítio

Malomar, do sítio São Benedito, ali do assentamento e uma outra

comunidade que sustenta a agricultura, CSA Coração, que tam­

bém vai buscar os produtos e que tem cestas construídas com

essa produção. Esse sistema participativo de garantia é feito

com dez famílias: do assentamento BelaVista, do assentamento

Ipanema, de Araçoiaba, de Itapetininga, de Tatuí e de Cerquilho.

Quando é feita a lei do sistema participativo, e que a gente não

vê esse lado importante que vem de uma luta já de vanguarda da

ecovida, parece uma burocracia chata, mas, para nós, a gente faz

do limão a limonada, por quê? Porque quando a lei fala que tem

que ter visita de pares, isso para nós é uma visita de intercâmbio



de saberes entre o agricultor que está lá e a gente que vai lá visi­

tar. Nesse intercâmbio de saberes, o que nós podemos fazer em

relação à adequação ou à orientação sobre a legislação?! Então

ela fica rica nisso, quando eu vou lá no lote da dona Nilda, eu

aprendo com a dona Nilda, o que ela fez, e assim por diante. No

.nosso lote é a mesma coisa, o que é que a gente está disposto a

socializar, o que é que a gente fez, o que a gente chama de acerto,

o que a gente chama de erro nesses manejos agroecológicos que

a gente vai construindo.

Diante disso, a partir do momento que a gente faz o caderno,

o plano de manejo orgânico, a questão é como nós traduzimos

certas linguagens para os agricultores que nunca tiveram essa

linguagem. Tivemos uma companheira que falou: "Ó, Maria,

não vai esconder esses 'nomão' de mim, não! Eu também quero

aprender o que é que é isso" e era bem na página que a gente

ia discutir a biodiversidade. "Eu tô vendo que aqui está escrito

'biodiversidade'. Eu quero entender o que é biodiversidade, é

'nomão', mas eu também quero conversar com os estudantes,

com os professores...". Era uma senhorinha, ela me deu um cha­

coalhão muito bonito! Fomos conversando sobre essa relação,

fomos trabalhando com ela, fizemos um coquetel de adubação

verde de verão e aquilo encheu de abelha, de borboleta e de mi­

nhoca. Aíum dia vão os estudantes lá: "Ó, dona Maria, a senhora

vai conversar com os estudantes hoje", ela respondeu: "É, mas

eu vou falar dos nomes" [risos]. Aí ela pegou e falou de todas

essas relações, as plantas dela, de como que era importante ela

ter as abelhas, a joaninha que ajudava as ninfas, os filhotes, "os

filhotes da joaninha vêm aqui comer o pulgão..." e foi falando de

tudo isso. E falou: "Né, é porque esse é o nome de biodiversidade

para vocês, né?!". [risos]. Maravilhosa lição, né?!

Então isso é muito interessante, porque com esse amor que

foi adquirido foi possível fazermos vários projetos de sistemas

agroflorestais, porque, como as propriedades, os lotes lá são tão

ct:l
L
L
m......,
ct:l

êi5=ct:l......,
.3
ct:l
a:>

.~
O)

oo
ü
a:>
o
L
O)

.::::c:

ri
u..J
I--=ô:



pequenos, ninguém quer plantar árvore, porque acha que em­

pata, porque mato é uma coisa ruim, é assim que a agricultura

convencional ensina. O tempo tá chovendo, tá gostoso, mas se

fala que o tempo tá feio, tá mal, tá mal tempo... Inventa todas

as coisas ... Então essas famílias foram tendo interesse de entrar

para participar da implantação de sistemas agroflorestais, que

são os SAFS. Nós conseguimos fazer o projeto com o Banco Mun­

dial, Microbacias n, na nossa associação para 42 famílias e nas

outras associações fizeram para vinte, trinta famílias. E, quando

a gente ia discutir o desenho do SAF, precisávamos resgatar o

nome das árvores e tal. Compramos aquele livro, Árvores brasi­
leiras, e falamos: um negócio desse não queremos mais no can­

tinho do lote, queremos mudar para o nosso quintal. Ninguém

põe a coisa que não gosta perto do seu quintal, e antes estava lá

no cantinho do lote. A gente sofreu um problema lascado, por­

que eu estava ajudando a fazer o projeto com o pessoal do PDRS

(Projeto de Desenvolvimento Rural Sustentável) e eu tinha que

mudar o local no projeto, não estava mais lá no cantinho do lote,

teve que mudar para perto da casa. Isso atrasou o projeto uns

quatro meses, por causa dessa burocracia. Mas foi interessante

isso de que as famílias pegaram pertença: "Não, eu quero ser o
jacarandá-mimoso...". Porque daí foi estudar todas as caracte­

rísticas das árvores e o que era esse sistema agroflorestal desse
ano e daqui a dez anos, de se entrelaçar por dentro dessa mata

imaginária, dessa floresta imaginária. Olha o quanto que isso é

belo! Ensina a gente a voltar a entender que os seres vegetais

formam a gente! Isso dá uma outra qualidade para a gente, e eu

fiquei muito feliz com essa dinâmica e com esse envolvimento

dessas famílias nesses projetos dos sistemas agroflorestais. Já

temos três tipos de projetos agroflorestais com essas famílias, e

com outras famílias novas que estão se interessando.

Uma pena que, do ponto de vista técnico, ainda os projetos

computadorizados não correspondem à natureza. Se você fala



assim: "Tem que plantar tal coisa em setembro, não choveu, mas

tem que plantar, senão o recurso volta e você não tem mais",

olha só, gente, onde era para ser a síntese da sabedoria, da flexi­

bilidade porque é tudo virtual, então tem muito mais facilidade

de você mudar para lá e para cá, é, de fato, onde a coisa barra.

Aí, não choveu, tem que plantar. Mas a planta morre. É lógico!

Planta morre. Não vai para a frente! Esses processos decepcio­

nam a gente que está ligado à agricultura, ligado à natureza e

entendendo que a natureza é a agricultura. Elas se comunicam

com a gente: "6, é assim". E aí a gente quer fazer diferente e isso

não dá conta, mas, no mais, nos avanços desses processos, o

que tem de juventude bastante interessada em compreender e

em participar...

A partir daí vimos também que tem outras coisas que mos­

tram o nosso bioma e que precisavam ser conhecidas. As plan­

tas alimentícias não convencionais (Panes) que surgem a par­

tir desses cultivos e que têm propriedades importantes para a

nossa alimentação. E aí a gente descobre que, em cada bioma,

tem tudo completo o que a gente precisa. Tem vegetal até com

ôrnega-g, Como é que pode? E a gente tão preocupado em fazer

plantas caríssimas, plantios caríssimos, para fazer alta produ­

tividade, e tanto recurso fora. Também mecaniza tanto no cui­

dado com o solo, que leva o solo embora, faz lixiviação, desmata,

mas é a própria natureza que nos presenteia com isso. A gente

começou, então, a fazer algumas oficinas com ora-pro-nóbis

que, em um sistema agroflorestal, tem até 30% de proteína e que,

desses, 80% dessa proteína é assimilado diretamente pelo orga­

nismo humano porque é vegetal. A gente não precisa de outro

trabalho porque não é animal, entende? E a gente pode comer

a carne lá, por gosto, numa festinha e tal, mas isso não precisa

ser todo dia com desculpa que é para eu repor a proteína minha,

eu tenho outras fontes. Eu estou falando de uma, mas existem

outras. E entender também que os nossos animais, eles podem

cu
L
L
CD
+-'
cu
a5
D.

rs
.=l
cu
CD

-~=CJ

Õ
c..J
CD
CJ
L
=<:::(

ri
l..W
f­=<:::(
D....



·se alimentar do amendoim forrageiro, da gliricídia, do guandu.

A gliricídia e o guandu, eles produzem nitrogênio, produzem

proteína. As plantas que produzem nitrogênio, elas têm uma

comunicação muito estreita com os astros, não é, não? Muito

importanteporque traz essa translocação e ajuda outras plantas,

então, além de ela ajudar os animais, o reino animal, elas tam­

bém contribuem com o próprio reino vegetal, que eu posso fazer

os meus biofertilizantes compostos contando com o nitrogênio

dessas plantas lá na minha própria localidade, para que eu con­

siga fazer um cultivo com mais equilíbrio, mais susteritabilidade,

dentro do meu próprio lote.



PARTE 2

I

RAIZES DA
DIVERSIDADE
SABERES DOS POVOS DO PASSADO EDO PRESENTE.
HISTÓRIAS DE VIDA ELUGARES DE MEMÓRIA



Procuro no vento
aconsciência das plantas.
Noto que oque se eleva
tem raiz. Recuo mil anos
para afirmar: mil anos!
Econquistar
osilêncio? Adiante.
Se está em algum lugar
aexperiência dos deuses
mora nas frutas.

- Júlia de Carvalho Hansen,Seiva veneno ou fruto



6 CASTANHA. PINHÃO EPEGUI OU AALMA
ANTIGA DOS BoSOUES DO BRASIL
EDUARDO GÓES NEVES

Na abertura de um artigo publicado no Handbookofsouth Ame­
rican Indians, Claude Lévi-Strauss escreveu: "Nem sempre é

fácil distinguir entre plantas selvagens e cultivadas na América

do sul, e existem muitos estágios intermediários entre a utili­

zação de plantas em estado selvagem e seu verdadeiro cultivo"

(1950: 465). De fato, é notável como uma série de plantas culti­

vadas na América tropical, principalmente árvores e tubérculos,

ocupa uma posição intermediária entre a domesticação e sua

condição selvagem. Muitas dessas plantas são cultivadas por po­

pulações tradicionais - como os povos indígenas, quilombolas,

ribeirinhos, sertanejos ou caiçaras -, mas outras, como o açaí e a

seringueira, envolvem cadeias produtivas internacionais de alto

valor econômico (Neves & Heckenberger 2019). Algumas delas

são conhecidas e consumidas há milhares de anos (Watlinget al.

2018; Shock & Moraes 2019).

Adistinção entre plantas selvagens e domesticadas expressa

sobretudo categorias classificatórias estabelecidas por arqueólo­

gos ou agrônomos, em detrimento das classificações dos povos
tradicionais. Trata-se de uma distinção de fundo mais político

que científico e, no caso da arqueologia, serve de base para de­

finir a transição para estágios evolutivos como o Neolítico, em

uma espécie de marcha inexorável do Homo sapiensem direção

à sociedade industrial (Fausto & Neves 2018). No entanto, como

lidar com casos, cada vez mais documentados, em que econo­

mias produtivas são baseadas no cultivo combinado de plantas

selvagens e domesticadas? Seria essa a manifestação de uma

C/.l
eu
L
=
D
-o
C/.l
QJ
::::l=C/.l
D

..D
C/.l
D
-o
eu
(3)

:;:::::
c
eu
eu
5
eu
eu
::::l
D

::::l=QJ
o­
QJ
D
leu
..c:
.5
o-
eu

..c:
c
J9
C/.l
eu

c..:J



CIJ
CD
;::.
CD=CIJ
CD
'O

=
O
-o
l:..­
m
::::l
-o
LJ..J

espécie de etapa intermediária por coletivos que jamais alcan­

çaram o pleno domínio da agricultura, ou então outro exemplo

do "princípio da incompletude" característico das civilizações

tropicais (Neves 2014)?

Este texto baseia-se na observação de Lévi-Strauss para

desenvolver algumas ideias sobre a história milenar da intera­

ção entre povos indígenas e as plantas nas florestas tropicais

da América do Sul. Tentarei demonstrar que os "estágios in­

termediários" aos quais se refere Lévi-Strauss são de fato per­

manentes e indicam relações dinâmicas e estáveis entre povos

tradicionais e plantas nos Neotrópicos, já que na Amazônia al­

gumas plantas consumidas há quase 9 mil anos nunca foram

domesticadas (Neves 2013), mesmo que a região seja aceita hoje

como um dos centros independentes de domesticação de plan­

tas no mundo (Watling et al. 2018). Em particular, o sudoeste

da Amazônia foi um importante centro primário e secundário

de domesticação de plantas.' Como centro primário, os dados

genéticos mostram que a pupunha (Bactris gasipaes) e a man­

dioca (Manihot esculenta), bem como algumas variedades de

amendoim (Arachis hypogaea), pimenta-cumari (Capsicum
baccatumi, taioba (Xanthosoma spp.) e urucum (Bixa orellana
L.), foram inicialmente ali cultivadas (Clement et al. 2016). Evi­

dências arqueológicas diretas mostram o cultivo de arroz (Oriza
glumaepatula) por volta de 2200 AEC (Hilbert et al. 2017), bem

como de ariá ou leren (Calathea spp.), castanha-do-brasil tBer­
tollethiaexcelsa) e goiaba (Psidium guajava) no Holoceno inicial

(Watling et al. 2018). Opapel do centro secundário é atestado por

dados genéticos que mostram que determinadas variedades de

Centros primários são regiões onde processos de domesticação e sele­
ção ocorreram inicialmente. Centros secundários são regiões onde im­

portantes processos de seleção e modificação genética ocorreram em
espécies já domesticadas ou previamente selecionadas.



milho foram ali selecionadas depois de introduzidas vindas da

Mesoamérica há pelo menos 6 mil anos (Kistler et al. 2018).

Como conciliar então tais evidências aparentemente contradi­

tórias de domesticação precoce, em alguns casos, com ausência de

domesticação, em outros? A melhor maneira de responder a essa

pergunta é mostrar que se trata de um falso dilema e que o uso

de conceitos como "domesticação" ou "agricultura", embora úteis

para outros contextos do planeta, pode ser limitado para ajudar a

entender como as práticas de manejo e cultivo se desdobraram ao

longo dos milênios nos Neotrópicos (Barris 2002; Piperno 2011).

Do efeito cumulativo dessas práticas resultou a construção de pai­

sagens cheias de história, a ponto de ser difícil separar os padrões

ecológicos e geográficos atuais de distribuição de espécies arbó­

reas das práticas milenares de manejo e cultivo indígenas (Leviset

alo 2017). Se corretas essas hipóteses, talvez seja necessário consi­

derar que as florestas tropicais não são apenas detentoras de uma

biodiversidade inestimável, que precisa ser protegida por todos os

meios, mas são também manifestações materiais de repertórios

sofisticados de conhecimentos e práticas (Balée1989a).

Para demonstrar essas ide ias, trabalharei com três espécies

diferentes de árvores tropicais de grande importância econô­

mica e simbólica, mas que, tecnicamente falando, são considera­

das "selvagens": a castanha-do-pará ou castanha-da-amazônia

(Bertholletia excelsa), a araucária (Arauearia angustifolia) e o pe­

qui (Caryoear brasiliense). A escolha das três espécies responde

a suas características metonímicas. Elas são encontradas em

três biomas distintos dos Neotrópicos brasileiros: a castanha­

-do-pará, nas florestas tropicais da Amazônia, a araucária, na

Mata Atlântica do Planalto Meridional, e o pequi, nas savanas

do Planalto Central. Outras espécies de árvores poderiam tam­

bém ser usadas como exemplos e serão mencionadas ao longo

do texto. Apresento brevemente aqui alguns conceitos funda­

mentais para a discussão que empreenderei a seguir.

-U5
m
L=C)

"Cl
(/.)
Q)
:::J
cr
(/.)
C)

...o
(/.)
C)

"Cl

m=:,:::::
c
m
m
.5
m
m
:::J
C)

:::J

=Q)

=
Q)

C)
Im
.=
_5
D.

m
.=
c
m.......
(/.)

m
t:..:l



C/.l
QJ
;::.
QJ

=
C/.l
QJ
'O

=
O

L:l
l:­
eu
:::3

L:l
L.J...J

N........

AGRICULTURA. CU[rlVO. DOMESTICAÇÃO. FAMILIARIZAÇÃO

"Agricultura" é entendida como o conjunto de atividades produti­

vas com dependência quase total ou total de plantas ou animais

domesticados (Winterhalder & Kennett 2006: 3). "Cultivo", por

sua vez, é uma categoria mais ampla (Harlan 1975), que inclui

tanto o plantio, em roças e quintais, de plantas domesticadas ou

não, como o manejo de espécies não domesticadas mediante ati­

vidades como o transporte de mudas, a proteção das plantas por

meio da limpeza das áreas de entorno e do uso do fogo para en­

corajar o crescimento seletivo de diferentes indivíduos (Fausto

& Neves 2018). Cultivo, portanto, parece ser um conceito mais

útil do que agricultura, e "cultivadores", um termo melhor que

"agricultores", para explicar a relação entre plantas e populações

tradicionais nos Neotrópicos (Neves & Heckenberger 2019).

"Domesticação" é um conceito mais ambíguo, que pode ser

definido de várias maneiras. Uma definição mais estrita a en­

tende como um processo que leva à "diferenciação morfológica

e genética de ancestrais selvagens através da seleção artificial"

(Meyer et al. 2012). De maneira mais vaga, e portanto mais inte­

ressante, pode ser também as "mudanças fenotípicas nos cul­

tivares que os tornam diferentes das populações selvagens não

manejadas" (Ful1er et al. 2014) ou, ainda melhor, "um processo

coevolutivo pelo qual a seleção humana dos fenótipos de plantas

individuais promovidas, gerenciadas ou cultivadas resulta em

alterações nos fenótipos e genótipos da população descendente

que a torna mais útil para os seres humanos e mais bem-adap­

tada ao manejo humano da paisagem" (Clement et al. 2010).

A primeira definição, baseada em critérios genéticos e mor­

fológicos, não funciona bem para explicar a grande variedade

de relações encontradas na Amazônia e provavelmente também

em outros ambientes tropicais. As outras duas definições, em­

bora mais flexíveis e abertas, e, portanto, mais adequadas para



entender os contextos tropicais, não dão conta dos casos em que

o cultivo ocorre com indivíduos sem modificações fenotípicas

notáveis. Assim, apesar de útil e importante, o conceito de do­

mesticação tampouco parece fazer justiça às diferentes formas

de engajamento estabelecidas entre plantas e indígenas ao longo

dos milênios nos Neotrópicos.

Para resolver esse impasse, propusemos o uso do conceito de

"familiarização" como uma categoria mais inclusiva que o de do­

mesticação (Fausto & Neves 2018), baseados na premissa de que,

na Amazônia, o cultivo de plantas domesticadas e não domes­

ticadas envolve relações com agentes humanos e não humanos,

com ênfase na produção da diversidade de cultivares, seguindo

as mesmas linhas em que os laços de parentesco são construídos

para incorporar entes de fora do domínio social (Fausto & Neves

2018). Osestudos de caso apresentados a seguir poderão ilustrar

a utilidade desses conceitos.

ACASTANHA-OO-PARÁ

Amplamente conhecida como uma espécie de petisco fora da

Amazônia, a castanha-do-pará é uma importante fonte de ali­

mento para as sociedades tradicionais da região, sejam elas in­

dígenas, quilombolas ou ribeirinhas. Ricas em calorias, vitami­

nas e nutrientes, essas sementes comestíveis, pesando até cinco

gramas cada uma, são extraídas de frutos arredondados de casca

grossa, conhecidos como ouriços, que podem pesar mais de dois .

quilos. Uma árvore madura pode produzir até trezentos frutos

durante a estação e cada fruto, por sua vez, pode ter até 2S se­

mentes. Apesar de seu alto potencial produtivo, pode levar até

quinze anos para uma árvore começar a produzir frutos. No en­

tanto, castanheiras podem atingir mais de cinquenta metros de

altura eviver mais de quinhentos anos (Caetano-Andrade et alo

C/.l
m
.L
D:l
o
-o
C/.l
CD
~=C/.l
o
.D
C/.l
o
-o
m=:g
m
m

.5
m
m
~

o
~=CD
D.
CD

o
Im
..s:::::
.5
D.

m
..s:::::
c
rs
C/.l
m

c.:J

N
LLJ
I--=o:::I:
o-

M........



C/.)
Q.)
=:>
Q.)

Z
C/.)
Q.)

'O
C!:l

O
-o
L.­
eu
:::::l
-o
LJ..J

2019). Nas florestas tropicais, é comum que árvores de espécies

semelhantes sejam espaçadas entre si, mas castanheiras ocor­

rem normalmente agrupadas em castanhais com concentrações

de dezenas de indivíduos. Em razão do tamanho e da beleza das

árvores, com seus troncos altos e retos e copas coroadas, casta­

nhais são formações majestosas que podem ser vistos de longe

quando se viaja pelos rios e lagos da Amazônia.

Castanhais são amplamente distribuídos em toda a bacia

amazônica, ainda que de maneira desigual, já que não ocorrem,

por exemplo, na bacia do Alto Juruá, no Brasil e no Peru (Mori

& Prance 1990: 137). O extrativismo da castanha é uma ativi­

dade econômica importante que movimenta milhões de dóla­

res por ano no Brasil e na Bolívia, o maior produtor mundial.

A despeito de sua importância econômica, atualmente existem

poucas novas plantações de castanha, e tampouco há grandes

plantações comerciais. Castanhais explorados no presente têm

muitas décadas ou mesmo séculos de idade. Quando plantadas,

mudas de castanha necessitam de luz solar para se desenvol­

ver nos primeiros anos (Scoles & GribeI2011). Isso significa que,

se ocorrerem hoje em áreas cobertas por florestas com copas

altas, esses mesmos lugares já foram abertos o suficiente para
permitir o crescimento das mudas. É também comum que os

castanhais ocorram sobre ou perto de sítios arqueológicos (Cae­

tano-Andrade et alo 2019; Shepard & Ramirez 2011; Thomas 2014).

No presente, são poucos os animais capazes de quebrar ouriços

de castanha e dispersar suas sementes. Dentre eles estão a cutia

(Dasyprocta leporine) e o Homosapiens. Estudos genéticos pre­

liminares mostram igualmente que existe uma pequena diver­

sidade genética entre as castanheiras encontradas em áreas dis­

tantes da Amazônia (Sujiiet al. 2015). Por essas razões, segundo

um consenso emergente, padrões atuais de distribuição de cas­

tanhais podem refletir antigas atividades indígenas de manejo
(Shepard & Ramirez 2011).



Tais atividades de manejo devem ser compreendidas à luz de

um ciclo mais complexo, que inclui os animais. Como um exem­

plo, a abertura de roçados facilita também o desenvolvimento de

sementes de castanha, provavelmente carregadas e enterradas

por um de seus dispersares, as cutias, atraídas para as áreas de

cultivo pela disponibilidade de alimentos. O conhecimento des­

ses ciclos de sucessão entre roças, capoeiras e castanhais é di­

fundido entre diversos grupos contemporâneos, como os Wajãpi

(AP), que reconhecem os castanhais como os roçados das cutias

(Cabral de Oliveira 2016) e realizam atividades periódicas de ma­

nejo e limpeza dessas áreas. Registros de consumo da castanha

pelos povos indígenas remontam a milhares de anos. Na caverna

da Pedra Pintada, próxima a Monte Alegre, no Baixo Amazonas,

foram encontrados fragmentos de ouriços (Roosevelt et aI. 1996)

datados de mais de 11 mil anos. No sítio Teotônio, próximo a

Porto Velho, no Alto Rio Madeira, grãos de amido de castanha

foram datados com cerca de 9 mil anos (Watling et aI. 2018).

O caso da castanha pode ser expandido para outras espécies

de árvores da Amazônia cujos padrões atuais de distribuição

podem estar relacionados ao manejo humano no passado: uma

compilação de dados obtidos em 1170 parcelas de inventários

botânicos revelou que a Amazônia abriga aproximadamente

16 mil espécies de árvores, mas que apenas 227 delas (1,4% do

total) representam metade das árvores de todo o bioma (Ter

Steege et aI. 2013). Entre essas espécies, denominadas "hiperdo­

minantes", há um número desproporcional de indivíduos das

famílias Arecaceae (palmeiras) e Lecythidaceae, às quais o gê­

nero Bertholettia pertence. Seis das dez espécies de árvores mais

abundantes da Amazônia são palmeiras, incluindo (1)Euterpe
precatoria (açaí-do-mato), (5) Iriartea deltoidea (paxiubão), (6)

Euterpeoleracea (açaí-do-pará), (7)Oenocarpus bataua (patauá),

(9) Socratea exhorrhiza(paxiúba) e (io) Astrocaryummurumuru
(murumuru). Para os autores do estudo, um dos fatores que po-

Cf.)

cu
L

=
o
-o
CI)
Q.)

::::s=CI)
o
.D

CI)
o
-o
cu
Dl
~
C
cu
cu
1;
cu
cu
::::s
o
::::s=Q.)

D­
Q.)

o
ICU
..c:
.5
D-

cu
..c:
c

-t5
cu

c...::J



co
Q.)
:::­
Q.)

2:
co
Q.)

'o
C.!J
o-=l:-
m
::::l-=LJ...J

deriam explicar essa hiperdominância seria o amplo cultivo pe­

los povos indígenas antes do início da colonização europeia. De

fato, todas essas seis espécies são de grande importância econô­

mica e simbólica para populações indígenas e outras populações

locais da Amazônia, fornecendo importantes fontes de alimento

e matéria-prima para a construção de casas e ferramentas. Uma

delas, Euterpeoleracea, ou açaí-do-pará, ou simplesmente açaí,

tornou-se uma cultura comercial (Brondízio 2008). Em 2014, as

exportações de açaí do Brasil, principalmente para os Estados

Unidos e Japão, geraram receita de 22,523 milhões de dólares,

com um volume de quase 5 milhões de toneladas (Tavares &

Hornma 2015).

Assim como a castanha-do-pará, hoje em dia também uma

cultura comercial, nenhuma dessas plantas foi tecnicamente

domesticada. Como a castanha, seu manejo e consumo remon­

tam ao início da ocupação humana da Amazônia. Uma extensa

revisão de restos de palmeiras em sítios arqueológicos nas Amé­

ricas mostra sua presença generalizada há cerca de 9 mil anos,

particularmente espécies dos gêneros Acrocomia, Attalea, As­
trocaryum, Bactris,Syagrus, Elaeis e Oenocarpus (Morcote-Ríos

& Bemal zooi), o que fortalece a hipótese de que as sociedades

indígenas antigas foram parcialmente responsáveis pela disper­

são das espécies de palmeiras através dos Neotrópicos.

Dentre as 227 espécies hiperdominantes, há outras árvo­

res de grande importância econômica ou simbólica (Levis et

al. 2017). O cacau (Theobroma cacao), por exemplo, de enorme

relevância na Mesoamérica, mas que é uma planta amazônica

(Motamayor et al. 2002) já cultivada no sopé oriental dos Andes

equatorianos há mais de 5 mil anos (Zarrillo et al. 2018). Nas ma­

tas amazônicas, é comum encontrar árvores de cacau e de outras

espécies do gênero Theobroma em áreas distantes das aldeias ou

comunidades. De fato, as características biológicas do cacau em

populações selvagens e a ocorrência agregada de indivíduos em



áreas de bosque tornam plausível o importante papel de povos

indígenas e outras populações tradicionais em sua dispersão

dentro e fora da Amazônia desde o início do Holoceno (Thomas

et al. 2012). O exemplo do cacau é interessante porque, fenotipi­

camente, diferenças entre variedades selvagens e domesticadas

aparentam ser mínimas (Motamayor et al. 2008). Ao que parece,

o critério para classificar um espécime como selvagem, nesse

caso, é muito mais a presença de indivíduos em locais distantes

do atual cultivo, provavelmente áreas de pousios antigos, do que

o fato de não serem domesticados. Aprópria menção de varieda­

des "selvagens" em locais como Gana, na África, obviamente dis­

tantes dos centros de ocorrência natural do gênero Theobroma,

na Amazônia, indica uma confusão entre as categorias "selva­

gem" e "feral" (Motamayor et al, 2008: 2). Do ponto de vista da

taxonomia, parece que, no caso do cacau, algumas variedades

"selvagens" e "domésticas" pertencem à mesma espécie: Theo­

broma cacao.

Os casos da castanha, de espécies de palmeiras e do cacau

mostram que há uma linha tênue, indefinida e quase invisível

que separa as dimensões selvagens e domésticas em algumas

das espécies de árvores hiperdominantes na Amazônia. Se, por

um lado, a castanha é consumida pelos indígenas há milênios, a

ponto de os padrões atuais de distribuição da espécie resultarem

parcialmente da intervenção humana, não há evidências de que

esse registro de longo prazo do manejo humano tenha resultado

no desenvolvimento de uma nova espécie. O mesmo vale para

várias espécies de palmeiras, algumas das quais hiperdominan­

tes e cujo consumo remonta ao início do Holoceno. Por outro

lado, amplamente cultivado fora da Amazônia, o cacau parece

ser uma planta que se torna feral com facilidade, a ponto de al­

gumas dessas variedades serem classificadas como selvagens.

Os outros dois exemplos mostram que as mesmas linhas tê­

nues também são vistas em outros contextos fora da Amazônia.

C/.l
co
L=o

"O
C/.l
Q.)

::J=C/.l
o

.D
C/.l
o

"O
co
O)

~
c
co
co
1;
co
co
::J
o
::J=Q.)=Q.)

o
ICO
..c:
.5=
co

..c:
c

~
co

c..:>

C'J
LJ..J
t--=ã:



ARAUCÁRIA

Aaraucária (Araucaria angustifolia) é uma árvore majestosa que

atinge até cinquenta metros de altura e é encontrada na Mata

Atlântica do Planalto Meridional do Brasil, em altitudes nas ser­

ras da Mantiqueira e do Mar e em áreas adjacentes no Paraguai

e na Argentina. Assim como a castanha-do-pará, é comum que

araucárias sejam encontradas em grupos. Suas partes comestí­

veis são também as sementes, ricas em nutrientes e amido, que

chegam a mais de cem indivíduos em cada um dos pinhões, suas

frutas. As sementes, que podem ser transformadas em farinha,
assadas ao fogo ou cozidas, compõem a tradição culinária das

populações indígenas Kaingang e Xokleng-Laklãnõ do Planalto

Meridional, bem como dos colonos que ali se estabeleceram.

Araucaria angustifolia é atualmente uma espécie ameaçada

pela exploração madeireira e pela agricultura, que têm devas­
tado seus habitats desde meados do século xx. Atualmente, a

araucária é dispersa por pequenos roedores e aves, como a gra­

lha-azul, Cyanocorax caeruleus, típica da região.

O Planalto Meridional é ocupado pelo menos desde o iní­

cio do Holoceno. Segundo Silvia Copé (2015: 150), sua história
pode ser dividida em cinco períodos: 1)ocupações indígenas de
grupos caçadores-coletores a partir do início do Holoceno; 2)

populações indígenas que construíram e ocuparam casas sub­
terrâneas entre 800 e 1000 EC;2 3) populações indígenas que ocu­
param grandes aldeias sedentárias e construíram estruturas fu­

nerárias desde 1200 EC até o início do período colonial; 4)grupos
indígenas Kaingang, Xokleng e Guarani registrados histórica e
etnograficamente; e 5) habitantes contemporâneos indígenas e
não indígenas da região. O trabalho de campo de Silvia Copé no

CID Z A opção por Era Comum (EC) e Antes da Era Comum (AEC) busca evitar
.-I
.-I a referência religiosa do calendário cristão. [N.E.]



final dos anos 1990 e início dos anos 2000 trouxe dados impor­

tantes sobre os períodos 2 e 3, que serão brevemente discutidos

aqui. Um dos sítios estudados, RS-AN-03, é composto de um con­

junto de casas subterrâneas cujas dimensões variam de oito me­

tros de largura e três metros de profundidade a dezoito metros

de largura e três de profundidade. Dentro das casas, as escava­

ções revelaram a presença de elementos como paredes, bancos,

buracos de postes e fogueiras (Copé 2015: 151). Onze datas de ra­

diocarbono mostram que a construção das casas subterrâneas

nesse sítio se iniciou no século x EC, com ocupações posteriores

no século XVI EC. Apesquisa de Copé (2015: 155) também eviden­

cia um padrão consistente de assentamento associado às casas

subterrâneas, que eram normalmente escavadas em grupos na

face de colinas ou em topo de platôs, com acesso a bacias hidro­

gráficas e áreas de nascentes e o controle delas.

Um extenso levantamento recente e uma compilação de da­

tas sobre aterros no Planalto Meridional mostram um padrão de

ocupação contínua na região a partir dos séculos x EC a XVII EC

(DeSouza et al. 2016: 207). Durante esse período, as estruturas fu­

nerárias tinham diferentes formas e tamanhos e hoje são normal­

mente encontradas no topo de colinas e também nas proximida­

des de grupos de casas subterrâneas (Iriarte et alo 2013). Análises

de microvestígios de plantas escavados no sítio Bonin, ocupado

nos séculos XII e XIII EC, produziram evidências de uma eco­
nomia mista baseada no consumo de plantas cultivadas, como

mandioca, feijão (Phaseolus sp.), possivelmente inhame (Diosco­

rea sp.), milho (Zea mays) e abóbora (Cucurbita sp.) (Corteletti

et al. 2015). Essas práticas, em conjunção com o manejo das se­

mentes nutritivas das araucárias, disponíveis durante o inverno,

proporcionaram uma base econômica estável ao longo do ciclo

anual. Dados históricos e etnográficos (DeSouza et alo 2016: 198)

mostram que antigos chefes Kaingang eram enterrados em ceri­

mônias funerárias que culminavam com a criação de montículos

C/.l
cu
L=o
-o

C/.l
CD
:::::l
cr
C/.l
o

..D
C/.l
o
-o
cu
O)

:;:::::
c:
cu
cu
1;
cu
cu
:::::l
o
:::::l
cr
CD

=
CD
o

lCU
..c:
.5
=
cu

..c:
c:
~
C/.l
cu

c...::J

In
rol
rol



C/.l
Qj

ã3
2::

C/.l
Qj

'O
C!:J

O
-o
L
m
::J

-O
LJ..J

=N....

semelhantes aos presentes no registro arqueológico da região, o

que permite estabelecer uma conexão entre a ocupação indígena

contemporânea e a história milenar revelada pela arqueologia.

Em resumo, a ocupação humana do Planalto Meridional a

partir do final do primeiro milênio da Era Comum criou paisa­

gens altamente estruturadas, repletas de covas, aterros e montí­

culos, resultantes da construção de casas subterrâneas e estrutu­

ras funerárias pelos ancestrais das atuais populações indígenas

falantes de línguas Jê da região. Esses grupos possuíam uma

economia produtiva baseada no cultivo de plantas domesticadas

e no consumo de sementes de pinhão extraídas das abundantes

araucárias, disponíveis durante os meses de inverno rigoroso.

Duas revisões independentes de dados paleoecológicos de­

monstraram forte correlação positiva entre o aumento de indi­

cadores da presença de Araucaria angustifolia, por um lado, e os

padrões arqueológicos do Holoceno tardio, por outro (Bittencourt

& Krauspenhar 2006; Iriarte & Behling 2007). Ambos os estudos

comprovam que houve expansão de matas de araucária de sOO

EC a 1100 EC, ocorrida paralelamente ao aumento das atividades

de construção de casas subterrâneas e de montículos funerários.

Como no caso da castanha-do-pará para a Amazônia, a

expansão da araucária no Planalto Meridional parece ter sido

fortemente ligada à ocupação indígena no passado. A questão,

neste caso, não é assumir uma correlação causal absoluta, que

seria difícil de estabelecer com precisão, mas apenas mostrar

mais uma vez como esses processos ecológicos e sociais não po­

dem ser desembaraçados um do outro.

oPEOUl EOS FRUTOS DE MEGAFAUI1JA

o pequi é um fruto típico do Cerrado, bioma que ocupa cerca

de 1,8 milhão de quilômetros quadrados no Planalto Central do



Brasil, ou quase 20% do território brasileiro. Desde o fim do sé­

culo xx, o Cerrado vem sendo destruído pela expansão do agro­

negócio industrial, levando a um desmatamento considerável.

O fruto do pequizeiro é muito importante para as populações

indígenas do Brasil central, como os Kuikuro do Alto Xingu

(Smith & Fausto 2016), além de fazer parte da tradição culinária

e da identidade das populações rurais e urbanas da região. Como

a castanha-da-pará e a araucária, o pequi é formalmente uma

planta não domesticada, cuja coleta c:: consumo têm hoje forte

impacto econômico.

O Planalto Central do Brasil é uma formação geológica an­
tiga que abriga as cabeceiras de importantes afluentes do rio

Amazonas, que flui para o norte, e do rio Paraná, que flui para o

sul. É caracterizada por uma topografia ondulada interrompida

por falésias de arenito. Avegetação típica inc1uiuma mistura de

gramíneas, plantas lenhosas, árvores retorcidas resistentes ao

fogo, folhas esc1erófilase flores vibrantes. A vegetação varia de

campos abertos a um dossel quase fechado.
Entre as espécies arbóreas do Cerrado, há um grupo mar­

cado pela presença de grandes frutos carnudos e sementes cujo

tamanho dificulta sua dispersão pelo vento ou pela fauna, já que

poucos dos atuais animais apresentam porte suficiente para

atuar como dispersares. Tal fenômeno é denominado "anacro­

nismo de dispersão de sementes"; conhecido como "síndrome
da megafauna", é explicado pela hipótese segundo a qual a sele­

ção para frutos grandes e carnudos ocorreu no passado graças à
interação, ao longo dos milênios, entre essas espécies arbóreas e
grandes mamíferos, também conhecidos como megafauna, que

se extinguiram na transição do Pleistoceno para o Holoceno,
cerca de 12 mil anos atrás (Janzen & Martin 1982: 20; Guimarães
et al. 2008).

Em linhas gerais, mamíferos de megafauna são aquelas es­
pécies que atingem mais de mil quilos de massa corporal na vida

C/.l
cu
L
=
C)

L:J
C/.l
QJ
::l
cr
C/.l
C)

..D
C/.l
C)

L:J
cu=:;:::::
c
cu
cu
5
cu
cu
::l
C)

::l
cr
QJ
Do
QJ
C)

ICU
.5::
C
-5.
cu

.5::
c
~
C/.l
cu

c..:J



C/.l
CD
~
CD=C/.l
CD
'O
c::J
O
-o
L
eu
::::>

-O
LU

N
N
P"I

adulta (Guimarães et al. 2008). Embora ainda sejam abundantes

em continentes como a África, a América do Sul é o lugar do pla­

neta onde foi mais intenso o processo de sua extinção e há atual­

mente poucas espécies nativas sobreviventes. Frutos de mega­

fauna foram originalmente definidos em relação a espécies das

florestas tropicais da Costa Rica; mais tarde, o conceito foi am­

pliado para incluir indivíduos com tamanho variando de quatro

a dez centímetros de diâmetro, contendo até cinco sementes

grandes, ou com frutos carnudos com mais de dez centímetros

de diâmetro e mais de cem sementes pequenas (Guimarães et

al. 2008). Hoje em dia, tais frutos são dispersos por animais re­

centemente introduzidos nos Neotrópicos, alguns deles com

características de megafauna, tais como cavalos, gado e porcos

(Guimarães et al. 2008; Jenzen & Martin 1982: 22-23).

Pelas suas características, o pequi pode ser classificado

como um fruto de megafauna. Outras plantas que também com­

põem essa categoria são o cupuaçu (Theobromagrandiflorum),
o caju (Anacardium occidentale), o urucuri (Attaleaphalerata),
o abacaxi (Ananascomosus), o jenipapo (Genipa americana),o

araticum (Annona crassiflora) e o abiu (Pouteria caimito) (Gui­

marães et al. 2008).

Com as extinções ocorridas na transição do Pleistoceno para

o Holoceno, é provável que os povos indígenas tenham desem­

penhado o papel de dispersores de frutos de megafauna ao longo

dos últimos 10 mil anos. A ação prévia exercida pela megafauna

pode explicar também a ausência de sinais claros de domesti­

cação entre diversas árvores tropicais, já que, por exemplo, a

seleção para frutos grandes ocorreu antes mesmo do início da

ocupação humana das Américas.

Evidências arqueológicas de consumo de frutos de mega­

fauna no Cerrado foram encontradas em Santana do Riacho, ao

norte de Belo Horizonte, com restos de Caryocar brasiliense as­

sociados a um estrato datado de 2500 AEC a 800 EC (Resende &



Prous 1991). No vale do rio Peruaçu, no norte de Minas Gerais,

foram encontrados restos de Caryocarem abrigos sob rochas

e cavernas em ocupações datadas do Holoceno Médio (Shock

2010). Na área da Cidade de Pedra, no sul do Mato Grosso,Bache­

let (2014) encontrou evidências de outros frutos de megafauna

dos gêneros Anacardiaceae, Annonaceae,Arecaceae, Fabaceae
e Lecythidaceae.

As práticas de cultivo de pequi entre os Kuikuro do Alto

Xingu mostram que as árvores são plantadas em áreas de roça de

mandioca, formando pomares com pelo menos trinta indivíduos,

normalmente plantados ao mesmo tempo em um único evento,

nos arredores de aldeias contemporâneas (Smith & Fausto 2016:

90). Pomares de pequi ocupam um lugar importante no sistema

agroflorestal kuikuro. As mudas precisam de exposição à luz so­

lar e, portanto, são em geral plantadas no último ano da vida

produtiva de uma roça. As áreas plantadas devem ser mantidas
limpas nos primeiros anos de vida, a fim de evitar a concorrência

de outras plantas e a propagação do fogo das parcelas vizinhas.

Pequenas estacas são colocadas ao lado das mudas, protegen­
do-as, para que não sejam pisoteadas (Smith & Fausto 2016: 99).

Omanejo e o consumo de pequi são altamente ritualizados, e as

sementes circulam através de uma rede de parentesco e casa­

mento. Tais práticas sofisticadas fornecem pelo menos dezes­

sete variedades diferentes de frutos de pequi para os Kuikuro
(Smith & Fausto 2016: 101). Em virtude de sua longa vida útil, de

muitas décadas, não se faz necessário plantar anualmente novos
pomares de pequi. Anciãos kuikuro reconhecem e traçam a an­

cestralidade dos antigos pomares plantados no final do século

XIX (Smith & Fausto 2016: lOS).

O manejo de pequi entre os Kuikuro envolve a formação
de pomares que duram mais que a vida das pessoas e a ocupa­

ção das aldeias onde foram plantados. Muito depois do aban­
dono das roças e da transformação de capoeiras em florestas,

CIJ
m
L

=
o
-o
CIJ
Q.)

::::s=CIJ
o
.D
CIJ
o
-o
m
O)

~c
m
m

.5
m
m
::::s
o
::::s=Q.)

D.
Q.)

o
'm..s:::
c
"5.
m

..s:::
c
m
"tJ
m

c..:J



..
N....

pequizeiros permanecem como uma memória permanente de

um sistema de conhecimento complexo e sofisticado. É provável

que sistemas semelhantes também tenham sido associados ao

manejo das árvores de frutos de megafauna cujos vestígios, pe­

quenos e frágeis, são encontrados no registro arqueológico.

As relações entre plantas e animais, inclusive humanos, são pro­

cessos coevolutivos. A evolução, como a história, é aberta e se

move em ritmos diferentes, sem direção. Portanto, vale consi­

derar que os estágios intermediários mencionados na citação de

Lévi-Strauss na abertura deste texto são, pelo contrário, perma­

nentes e duradouros. Aomesmo tempo, cabe à ciência desenvol­

ver novas maneiras de compreender essas relações, para além de

categorias definidas em outros contextos e épocas.

Cerca de 70% das plantas cultivadas na Amazônia são árvo­

res (Clement et al. 2010). As relações dinâmicas entre algumas

espécies de árvores e populações tradicionais aqui apresenta­

das são apenas breves exemplos de formas complexas e dura­

douras que se construíram pelos séculos. Até hoje, sistemas de

cultivo tradicionais usam pousios antigos e áreas de capoeira

em ciclos cuja história remonta às profundezas do tempo (Rival

2002). Portanto, é impossível separar as histórias de vida das ár­

vores e dos povos que inicialmente as plantaram ou cultivaram

e manejaram. É inviável dissociar a história natural das florestas

tropicais da história de seus habitantes milenares; incluindo os

humanos. Também é imprudente separar o conhecimento tra­

dicional dos esforços atuais para desenvolver estratégias para a

conservação da natureza. Afloresta sem seus povos tradicionais

é uma casa vazia habitada por fantasmas.



7 OACÚMULO DAS DIFERENÇAS
NOTA AROUEOLÓGICA SOBRE ARELAÇÃO ENTRE SÓCIO
EBIODIVERSIDADE NA AMAZÔNIA ANTIGA

LAURA PEREIRA FUROUIM

Enquanto isso, nosilêncio dafloresta, nós, xamãs,

bebemos opódasárvores yãkoana hi, queéo

alimento dos xapiri. Estes entãolevam nossa imagem

para o tempo dosonho. Porisso somos capazes

deouvirseus cantos econtemplar suasdanças de

apresentação enquanto dormimos. Essa éa nossa

escola, onde aprendemos ascoisas deverdade.

- DAVIKOPENAWA, A quedadocéu

AAMAZÔNIA DA IVlEGADlVERSIDADE

A floresta amazônica é uma das maiores e mais diversas florestas

tropicais do mundo. Estende-se por aproximadamente 5,5mi­

lhões de quilômetros quadrados, pouco mais de 3,6% da cober­

tura terrestre do globo (Cardoso, Sârkinen & Alexander 2017), e

guarda biomas tão diversos quanto as típicas florestas densas
maduras, cujas grandes copas sombreiam o chão, até as sava­

nas de vegetação rasteira, que podem ficar alagadas por mais

de seis meses 'ao longo do ano. Esse ambiente convive com se­

res humanos há pelo menos 12 mil anos (Roosevelt et alo 1996) e

pode ter suportado uma população indígena 90% maior do que

a atual (Koch et al. 2019). Essa população vem, desde o início

da ocupação, manejando diversas espécies de plantas para con­

sumo alimentar e usos diversos - remédios, material construtivo,

fabricação de tecidos, alucinógenos, entre outros -, chegando

(/.)
cu
Ü"
C
QJ
I:­
QJ

:-!=;­
-o
(/.)
cu
-o
o
S
E

':::S
c..J
cu

=

1ft
N...



_5
:::J=s:....
:::J

u....
eu
s:....-co
s:....
Q.J

D.­
eus:....
:::J
cu

.:»

inclusive a transformar os ácidos solos alaranjados que susten­

tam a floresta em terras pretas férteis e ricas em material orgâ­

nico. Hoje, pode-se dizer que é uma floresta humanizada, que

passou por um processo intenso de coevolução entre seus mui­

tos habitantes - humanos, vegetais, animais e, para trazer a cos­

mologia ameríndia ao foco, não humanos - que alteraram pro­

funda e positivamente sua estrutura florística, incrementando

sua biodiversidade de maneira gradativa (Balée 2008; Hecken­

berger et al. 2007). É sobre esse incremento que o presente texto

trata, e, para abordá-lo, precisaremos sobrevoar essa Amazônia

megadiversa e buscar os vestígios das atividades humanas en­

terrados abaixo de suas copas.

Com uma soma de 3,9 x1011 de árvores (quase 4 trilhões), a

floresta amazônica possui cerca de 16 mil espécies arbóreas, dis­

tribuídas de tal modo que dificilmente duas árvores da mesma

espécie são encontradas no mesmo lugar. Recentemente, porém,

foi descoberto que esses números escondem um domínio: 227

espécies de árvore (1,4% do total) compõem mais da metade do

total existente (Ter Steege et alo 2013). A mais abundante dentre

elas é o açaí (Euterpeprecataria), palmeira nativa que se tornou

mundialmente conhecida em tempos recentes, cujo gênero já

era consumido pelos indígenas que habitaram a caverna da Pe­

dra Pintada, no atual estado do Pará - o sítio arqueológico mais

antigo da Amazônia. Entre as demais espécies hiperdominantes,

8S apresentam populações domesticadas ou semidomesticadas

- ou seja, intensamente manejadas a ponto de sofrerem altera­

ções na aparência (fenótipo) e na hereditariedade (genótipo) -,

o que nos faz pensar que grande parte da floresta foi construída

pelos povos indígenas do passado (Levis et al. 2017). Esse foi

um processo gradual e cumulativo, cuja evolução acompanha

as transformações na história ameríndia. De fato, a biodiversi­

dade florística contemporânea presente em sítios arqueológicos

que já foram ocupados diversas vezes por distintas populações



(sítios multicomponenciais) é maior do que aquela presente em

sítios com apenas uma ocupação (Lins et alo 2015), levando-nos

a compreender que as áreas ocupadas são enriquecidas pela pre­

sença humana.

Entre as vinte espécies de árvores mais abundantes da Ama­

zônia, além do açaí, há diversas outras plantas utilizadas e mo­

dificadas por povos indígenas, como o açaí-do-mato (Euterpe

oleracea), o patauá (Oenocarpus bataua), a paxiúba (Socratea

exorrhiza) , o murumuru (Astrocaryum murumuru), o breu­

-branco (Protium heptaphyllum) e a seringueira (Hevea brasi­

liensis). A ação humana no manejo da floresta alterou, além das

características de algumas espécies como as descritas acima, a

própria composição da floresta, resultado de uma longa sequên­

cia histórica que envolveu a criação de quintais e pomares, roça­

dos, áreas de coleta e diversas outras formas de cultivo / domes­

ticação da paisagem.

No território da Amazônia moram, atualmente, mais de 430

mil pessoas autodeclaradas indígenas, segundo dados do Ins­

tituto Socioambiental - um número ínfimo, se comparado às

estimativas demográficas às vésperas do contato, que variam de

6 a 9 milhões de habitantes (Koch et al. 2019). São mais de 150

povos, falantes de muitas das 160 línguas indígenas registradas

em território nacional, além de 115 povos vivendo em isolamento

voluntário (Ricardo & Gongora 2019), sobre os quais pouco se

sabe. cada língua carrega vestígios da história de seus falantes

e pode, inclusive, nos fornecer informações sobre os contatos

com outros povos e sobre o cultivo de plantas: a comparação da

palavra "milho" em diversas línguas indígenas levou à reconsti­

tuição de sua forma hipotética originária, sinki, uma palavra de

grupos arawaks, os prováveis introdutores do milho na América

do Sul, que então se espalhou entre muitos outros povos (Brown

et al. 2014). A profusão de línguas e culturas distintas intriga os

pesquisadores, uma vez que se concebe, em teoria, que a dife-

CZl
ct:l
c..:>o
c
Q.)
L
Q.)

~
-o
CZl
ct:l
-o
.9
~

E
,~

u
ct:l

=
C"'J
LL.J
t--=ã:
....
N
r-t



renciação dos povos teria ocorrido como resposta às barreiras

geográficas que os separam. Esse é o caso das penínsulas Ibé­

rica e Ítalica, que, mesmo com barreiras tão altas quanto os Pi­

rineus e os Alpes, não chegam a ter um décimo da quantidade

de línguas presentes nas Américas. Na Amazônia, a despeito da
ausência de grandes barreiras físicas, os povos, as línguas, a ve­

getação e a fauna estão entre as maís variadas do mundo.

Apesar dessa megadiversidade social e linguística, a gené­

tica nos mostra que todos os povos descendem de uma única

população fundadora, que teria chegado aqui há quase 22 mil
anos (Vialou et al. 2017; Boêda et al. 2016; Posth et al. 2018). Es­

sas pessoas ainda conviveram com a extinta megafauna: pregui­

ças, tatus e jacarés gigantes extintos no final do período Pleisto­

cênico, animais que consumiam grande quantidade de plantas,

algumas das quais parentes das "nossas" abóboras (Cucurbita
moschatta), abacates (Persea americana), moelas-de-mutum

(Lacunariajenmanii), pequiás (Caryocar villosum), cupuaçus

(Theobroma grandifolium), babaçus (Attalea speciosa) e jeni­

papos (Genipa americana). É provável, inclusive, que os seres

humanos tenham substituído esses grandes animais como dis­

persores de espécies vegetais depois da extinção deles (Guima­
rães, Galetti & Jordano 2008) e, portanto, herdado o consumo.

Quando a floresta amazônica foi povoada, porém, tais animais
já não a habitavam.

Os vestígios de plantas presentes nos sítios arqueológicos
amazônicos são remanescentes de uma dieta diversificada. Os
roçados indígenas do passado fazem parte de um sistema agro­

florestal e de muitas culturas vegetais diferentes (Maezumi et
al. 2018), à semelhança dos roçados contemporâneos, nos quais
se vê uma profusão de plantas e suas variedades regionais, avi­
damente colecionadas e trocadas entre povos e famílias (Em­
peraire & Peroni 2007; Cabral de Oliveira 2016; Morim de Lima

2016; Balée 2000). Ao que parece, o sentido dos roçados indíge-



nas não é a produtividade de poucas espécies de plantas - aque­

las que rendem mais "no prato" -, e sim a diversidade de muitas

espécies e suas variantes - aquelas que rendem mais nas redes

de relações. O que os povos ameríndios do presente nos ensinam

é que é mais importante "produzir" parentesco do que bens e ex­

cedentes, ou, ainda, que aquilo que chamamos de "produção" de

alimentos é um meio de relacionamento entre pessoas, plantas,

animais e seres não humanos habitantes das matas, das roças e

das aldeias (Fausto 2001; Smith & Fausto 2016). As roças são um

espaço rico para visualizar relações de parentesco e tecer outras

com os espíritos das plantas e seus mestres das matas. Desse

modo, a lógica do cultivo é avessa aos campos de soja que atual­

mente se propagam na floresta e cujo cultivo contrasta com tais

campos em termos de variedades, uma vez que é na diferença

que se produzem e proliferam também as relações interpessoais.

GRÃOS DE HISTÓRIA: CoNSI,IM(1 EImrERSIDA[IE
DE PLANTAS NO PASSADO AMAZÔNICO

A literatura clássica do século xx sobre as formas de habitação

das florestas separou os povos indígenas entre nômades erran­

tes, que dependiam da caça de animais e da coleta de frutos para

sobreviver, e sedentários e agricultores, os quais, além do plan­

tio, começavam a desenvolver estruturas políticas centralizadas

que os levariam à formação do Estado (Steward 1949; Meggers

& Miller 2003). Esses estágios de desenvolvimento social esta­

riam, portanto, intimamente ligados às relações com as plantas

e ao modo de se locomover e morar. O que as pesquisas recentes

vêm mostrando, porém, é que mesmo os primeiros habitantes

da Amazônia tinham um conhecimento preciso do território

que ocupavam e "andavam sobre os próprios passos" (Shock &

Moraes 2019), criando lugares persistentemente ocupados e ma-

Cf.)
C'Cl
00
C
Q.J
L
Q.J

~
-o

Cf.)
C'Cl
-o

.9
::::l

E
'::::l
U
C'Cl

=
("-J

lJ...J
f-=c::::(
D....

cn
N....



.s
::l
cr
L
::l

l...L-

eu
.s

Q.)
L
Q.)

D...-
eu
L
::l
eu

-----'

nejados. Ossítios arqueológicos mais antigos da Amazônia pare­

cem ter sido moradias persistentes e apresentam cronologias e

estratigrafias que sugerem longos períodos de uso de um mesmo

aparato tecnológico (artefatos líticos e cerâmicos).

Para compreender a história dessas relações, construí um

banco de dados com tais plantas, com base em pesquisas publi­

cadas com análises de macrovestígios (sementes e lenho) e mi­

crovestígios (grãos de amido, fitólitos e grãos de pólen) vegetais

provenientes da análise tanto de solo como de artefatos arqueo­

lógicos. Ao todo, há informações sobre 188 sítios arqueológicos,

alguns dos quais localizados nas terras altas andinas (onde as

pesquisas arqueobotânicas são mais avançadas). Foram identi­

ficadas 76 famílias de plantas e mais de 240 espécies, em sítios

de abrigo, a céu aberto, com e sem solos antropogênicos e com

expressiva variabilidade cultural (Furquim 2018).

Esse levantamento mostrou que ao longo do tempo houve

aumento gradativo da biodiversidade de plantas utilizadas pelos

povos indígenas do passado, os quais tinham uma dieta genera­

lista baseada no acúmulo de plantas. Isso equivale a dizer que, no

geral, as plantas de alto rendimento nutricional não substituíram

as demais e que não houve especialização na produção ou na in­

tensificação do cultivo de poucas variedades. Ao passo que, du­

rante o Holoceno Inicial (11000-8000 AP),1 há vestígios da utili­

zação de 44 gêneros vegetais; o Holoceno Médio (8000-4000 AP)

apresenta 64 gêneros (dezessete deles já presentes nos momentos

iniciais de ocupação), até alcançar 97gêneros utilizados durante

o Holoceno Tardio (dos quais 44 já usados anteriormente).

As datações arqueológicas deste capítulo estão grafadas em anos "antes

do presente" (AP) e calibradas (cal.) de acordo com as curvas do ciclo do

carbono atmosférico. Para as ciências históricas que realizam datações

por C14 o "presente" corresponde a 1950, ano de descoberta do método

de datações radiocarbônicas (Tylor and Aitken, 1998).



INICIAL

Zoo 1- - -

1501- - - - - -

MÉDIO

t ,'I
,a

TARDIO

0L.--=;....-----------L-...--

...........

IDO

50 ----- - ----:;,..;;;---

. . .........

espécie gênero .....- família

_ gêneros utilizados no período anterior

BIODlVERSIOADE UTILIZADA DURANTE OHDLDCEND NA AMAZÔNIA Gráficodemonstrando

adiversidadedeplantasidentificadas emsítiosarqueológicosnaAmazônia (Fon e

FurQ im201B) maçensno topo,daesquerdapara adirei a Calathea IJ;Bertholletia

excelsa,ArachishtlOogaea;Pa si{1orasn:BixaoreI/ano L,Paulliniacuo na

Os dados publicados sob re o início da ocupação, durante o Ho­

loceno Inicial, são escassos, ent retanto confirmam que os povos

indígen as já faziam uso de plantas manejadas e cultivadas - den­

tre elas, tubérculos do gênero da mandioca (Manihot sp.) (Lorn­

bardo et a!. 20 20) e do ar iá (Calathea sp.) (Watling et aI.2018), mo­

dificando o ambiente com um uso dire cionado do fogo. Também

já eram cultivados o milho (Zea mays), a abóbo ra (Cucurbita sp.)

e o feijão (Phaseolus vulgarisL.), e manejadas dive rsas palmeiras,

como o tucumã (Astrocary um vulgares, o inajá (Attalea maripa ),

o jau ari (Astrocaryumjauari), o buriti (Mauritiaflexuosa), a ba­

caba (Oenocarpus bacabai, o patauá (Oenocarpus batauai, entre

outras menos conhecidas atua lmente, do s gêne ros Elaeis e Acro­

comia. A castanheira esteve presente desde o início da ocupação

C/.l
cc
Ü'
c
Q..)
L

~
<::l
C/.l
cc

<::l

..9
::::l

E
' ::::l
U
cc

=
C'J
LU
f--=c:::eo....



.s
::::l=L
::::l

L.J....

eu
L

-ã:5
L
Q.J

D..­
eu
L
::::l
eu

---'

N
M....

da Amazônia, junto a diversas espécies frutíferas, entre as quais

se destacam o jutaí (Hymenaea parvifolia), a pitomba (Talisia
esculentai, o murici (Byrsonima sp.) e o maracujá (Passiflora sp.).

A convivência entre plantas que hoje apresentam populações

domesticadas, ou aquelas consideradas "incipientementedo­

mesticadas" (Clernent, Borém & Lopes 2012), plantas manejadas

e plantas silvestres é um padrão amazônico desde o início de sua

ocupação até o presente e envolve o uso de plantas endêmicas e

exóticas, dispersas em ambientes de florestas e savanas.

Durante o Holoceno Médio somam-se a essas outras tantas

espécies, como o cajá (Spondias mombin L.) e parentes do an­

gico (Anadenanthera sp.), do araçá (Eugenia sp.) e do biribá (An­
nonasp.). Começa a haver indícios do uso da copaíba (Copaifera
sp.), das palmeiras jarina (Phytelephas aequatorialisi, do ubuçu

tManicariasaceifera) e do caiaué (Elaeis oleifera), de tubérculos

das famílias Zingiberales e Marantaceae, como a araruta (Ma­

ranta sp.), além de espécies cultivadas mais conhecidas, como

a batata-doce (Ipomoea batatas), a pimenta (Capsicum sp.) e o

amendoim (Arachys hipogaea). Esse foi um período de acúmulo.

e ampliação da biodiversidade de espécies manejadas. A pre­

sença desses cultivares, no entanto, não parece ser equivalente

à adoção de práticas agrícolas intensivas. Cultivares com altos

valores energéticos, como o milho e a mandioca, compõem uma

assembleia diversificada de plantas, com muitas espécies de pal­

meiras e árvores frutíferas .

Surgem durante esse período as chamadas terras pretas antro­

pogênicas, que datam de 8 mil anos átrás na bacia do rio Madeira

[SítioGarbin 8600-8420 cal. AP] e de cerca de 4 mil anos na Ama­

zônia Central (Zuse 2014; Neves et alo 2004). Esses solos, forma­

dos do descarte e da decomposição de matéria orgânica e artefatos

culturais, possuem pH mais básico e altos índices de fósforo (P),

cálcio (Ca), magnésio (Mg), zinco (Zn),manganês (Mn),cobre (Cu)

e carbono (C) (Macedoet al. 2019; Bernardes et alo 2017), que os dei-



xam férteis para o cultivo. Durante muito tempo foram associados

a grupos indígenas ceramistas e agricultores, porém atualmente se

sabe que houve cultivo antes da formação das terras pretas, assim

como formas de habitação e cultivo que não resultaram na forma­

ção delas, como é o caso dos sítios arqueológicos com formas geo­

métricas no atual estado do Acre (Neves et al. 2016). De qualquer

maneira, muitas áreas de terras pretas localizadas às margens de

grandes rios e lagos sustentam atualmente verdadeiros pomares

policulturais, nos quais se concentram espécies úteis manejadas

pelos povos do passado. Açaizais, castanhais, cacoais, bacabais são

só alguns dos tipos de pomares que podemos observar nas áreas

ocupadas por tais povos (Lins et al. 2015).

No Holoceno Tardio, já com a utilização de grande biodi­

versidade, começam a ser consumidas também plantas muito

presentes na dieta e na tecnologia dos povos ameríndios 'atual­

mente, como o pequiá, o tarumã (Vitex sp.), a coca (Erythroxy­

lum sp.), parentes do guaraná e do timbó (Paullinia cf.cupania

cf. pinnauà, a macaúba (Acrocomia aculeata), o cumaru tDip­
teryx alata) e o algodão (Gossypium sp.). Para entender como

essas plantas são consumidas, analisam-se os registros de isó­

topos de carbono em ossos humanos. Nos grandes tesos da Ilha

de Marajó, a despeito da existência de grãos de milho no solo

e de um aparente padrão de diferenciação social marcado no

adornamento de sepultamentos, não há sinais de distinção ali­

mentar entre homens e mulheres, e o registro isotópico indica

um consumo baseado em peixes e plantas de assinatura C3 - ao

passo que o milho é uma planta C4(Hermenegildo et al. 2017).

Certamente os avanços das pesquisas povoarão essa me­

gadiversidade pretérita com muitas outras espécies de plantas,

contudo o conhecimento que podemos ter acerca delas depende

do conhecimento tradicional amazônico e dos usos continua­

dos que povos indígenas, ribeirinhos e quilombolas fazem da

floresta. Os desafios da pesquisa passam por compreender tam-

C/.)

cu
c,»
s::::
co
L
co
~
-o

C/.)

cu
-o
.9
:=s
E

':=S
c..J
cu

=



-~
=:J=L
=:J

l...L

CU

-~
Q.)
L
Q.)

O­
CU
L
=:J
CU

--'

bém de que forma a colonização europeia impactou as redes

ameríndias por meio das quais tais conhecimentos e plantas

circulavam. Há uma perda contínua de variedade de animais e

vegetais em todo o planeta (Brondizio et al. 2019; Humphreys

et al. 2019), especialmente de espécies silvestres, que se con­

centram nas florestas tropicais, imprescindíveis à conservação

destas (Roberts 2019). Na Amazônia, a imposição aos povos tra­

dicionais de sistemas de aviamento durante a época da borra­

cha, a valorização de cultivares ameríndios que possam ter valor

comercial no mercado nacional (como a mandioca e o milho) e

uma introdução massiva de plantas exóticas (como o café e a ca­

na-de-açúcar) vêm acelerando esse processo de erosão genética,

causando danos não só ao ambiente, como também à segurança

alimentar e territorial de tais povos.

REDES AMERínIDIAS: APROXIMAÇÕES ETIUOGRÁFICAS

Para explorarmos e nos aprofundarmos nas relações entre a socia­

bilidade humana e o consumo de plantas, podemos acompanhar

a trajetória do arroz (Oryza sp.), por exemplo. Há ao menos quatro

variedades de arroz nativas da América, e a Amazônia foi palco de

um dos três processos de domesticação dessas plantas que ocor­

reram no mundo (além do arroz asiático e do africano). Essa des­

coberta foi realizada com base em vestígios de sílica (fitólitos) de

arroz presentes em um sambaqui fluvial chamado Monte Castelo,

localizado no Pantanal do Guaporé (RO), ocupado desde 7500 anos

atrás. Desde o início da ocupação há vestígios de consumo do ar­

roz, porém há indícios de uma mudança há cerca de 2500 anos na

forma de manejo: em vez de coletarem a planta toda, os indígenas

começaram a selecionar apenas os grãos. Essa mudança pode ter

ocasionado um aumento no tamanho dos grãos, percebido tam­

bém em seus descendentes (Hilbert 2017; Hilbert et alo 2017).



Durante toda a ocupação, os habitantes dessa região consu­

miam plantas tanto das florestas - como a castanha, o murici,

parentes do cacau e do cupuaçu, leguminosas (Fabaceae cf. Mi­

mosoideae) e palmeiras como o tucumã - como das savanas­

como o buriti. O plantio se alternava entre cultivares de ciclo

médio plantados no verão - como o milho e a abóbora - e no

inverno - como o arroz (Furquim 2018). Por que, então, em meio

a uma relativa estabilidade nas estratégias de aquisição de ali­

mentos, o arroz começa a ser domesticado?

O Pantanal do Guaporé é contíguo aos Llanos de Mojos boli­

vianos, locais pouco conhecidos arqueologicamente. Sabemos,

entretanto, que no mesmo período das modificações nos grãos

de arroz houve uma reconfiguração no cenário cultural dessa

região. A cerâmica produzida em Monte Castelo, denominada

bacabal, começa a conviver em uma área na qual diversos outros

conjuntos ceramistas, originários da calha do rio Guaporé, do

Pantanal Mato-Grossense e das savanas bolivianas (Corumbiara,

Pimenteiras, Galera, Aguapé, Guapé e Poaia), se fazem presentes

(Zimpel 2018). As pesquisas sugerem que tem início um fenô­

meno multicultural, no qual a convivência entre os conjuntos

citados acima passa a ser visualizada na produção de um estilo

cerâmico híbrido que remete a uma comunicação, a um contato

entre seus produtores (Jaimes Betancourt 2011; Prümers & Jai­

mes Betancourt 2014; Zimpel 2018; Pugliese, Zimpel & Neves

2017). Aparentemente, inicia-se um processo de reconfiguração

de alianças e de conformação de um sistema regional de rela­

ções. São identificados diversos vasos de consumo e preparo de

alimento e muitos vasos grandes que se assemelham às vasilhas

etnográficas de fermentação de bebidas que os viajantes que

percorreram o Guaporé, como Nordenskiõld, descreveram e co­

letaram. É nesse cenário que o manejo do arroz de transforma.

A história de longa duração das populações amazônicas pa­

rece ser um acúmulo de muitos eventos como esse. Um ciclo de

co
g,
c
CD
L
m
~
""Cl
W
('(l

""Cl

.9
::::l

E
'::::l
U
('(l

=



.5
=:J=I:..-
=:J

l..L

co
I:..-

"ãJ
l:..­
m

D....

co
I:..­
=:J

~

processos de tessituras de redes, de criação e reconfiguração de

laços. Há outros cenários de conformação de sistemas regionais,

como aqueles visíveis nas Guianas (Saldanha & Cabral 2014), no

Alto Xingu (Heckenberger et aI. 2008), no rio Madeira (Mongeló

2015; Watling et aI. 2018), no lago Amanã (Furquim 2015), entre

outros. É com base nesses processos que penso ser possível rea­

lizar uma aproximação com a teoria antropológica acerca da re­

lação entre "gentes" (humanas, vegetais e animais), que embasa

a construção de ambientes humanizados e de uma megadiver­

sidade socioambiental.

A ideologia bipartite dos povos ameríndios (Lévi-Strauss

1962) inspirou uma série de pesquisas arqueológicas, em espe­

cial acerca dos povos Jê do Brasil central (Wüst & Barreto 1999).

Retomá-la à luz de novas etnografias pode abrir caminho para

uma compreensão arqueológica de um padrão generalizado da

cosmopolítica nas terras baixas: a "abertura para o outro", um

outro que, no caso, inclui as plantas e as relações de aparenta­

mento que se constroem com elas. A recusa pelo "um" é delibe­

rada e a assimetria entre as partes é estimulada, na maneira de

uma "diferença fértil", uma "inequitude ontológica" (Viveirosde

Castro 1996), em que a diferença não busca ser anulada, e sim

multiplicada, intensificada e reposta. A identidade una é esté­

ril, e "um mundo sem diferenças seria um mundo inerte, morto"

(Perrone-Moisés 2006: 249).

Esse mesmo princípio se reflete nas roças, em que estão

presentes seres-plantas com os quais os indígenas constroem

suas relações de parentesco, sejam estas de maternidade - como

ocorre entre as Krahô e suas batatas (Morim de Lima 2016) -, de

adoecimento - como se vê entre os Wajãpi e suas manivas (Ca­

bral de Oliveira 2016) - ou de predação - como entre os Achuar e

os roçados dos demiurgos Shakaim (Descola 2016). As roças são

espaços de intensas relações tecidas pelos humanos por intermé­

dio do cultivo e das constantes negociações com as plantas em si,



com suas "almas" e com os agentes não humanos pelos quais elas

foram doadas ou são chefiadas (seus "mestres") (Fausto 2008). E

se um mundo de iguais seria o fim da humanidade, uma roça de

iguais também o é (Cabralde Oliveira2012). Osroçados indígenas

são lócus privilegiado do princípio da assimetria e da alteridade,

uma vez que refletem uma boa diferença, que se expressa na

proliferação de cultivares e de suas variedades regionais. A roça

emula a sociabilidade humana e é essencial para a manutenção

da condição de humanidade - algo constantemente ameaçado e

negociado com seus habitantes e chefes. Emula também as rela­

ções de consanguinidade e afinidade que permeiam o parentesco

indígena, com regras de etiqueta e éticas de relacionamento ne­

cessárias para o bom convívio, a boa alimentação e a boa relação.

Soma-se a essa característica um gosto estético pela diversi­

dade. Uma roça é boa/bela - impej,no conceito krahô - quando

é tão diversa quanto as relações sociais, e, nesse sentido, os cul­

tivadores são colecionadores de variedades. Os sistemas agro­

florestais do Alto Rio Negro (Emperaire & Peroni 2007) são um

bom exemplo dessa lógica, na qual a circulação das manivas

entre as mulheres nas redes de casamentos gerou um padrão

de diversificação sem precedentes, resultando em centenas de

variedades locais. Cada espécie é um lócus de multiplicidade e

carrega potenciais do princípio da diferença. Os Kuikuro (Smith

& Fausto 2016) estimulam constantemente a diversidade de pe­

quis tCaryocar brasiliense) em seus quintais, do mesmo modo

que os Wajãpi (Cabral de Oliveira 2016)fazem com suas manivas

e com a circulação de algodão, batata e outros gêneros, intensa­

mente trocados e avidamente diversificados. Os Ka'apor (Balée

1989b) nomeiam cerca de 24 variedades de mandioca, além de

179plantas silvestres que buscam em suas expedições de coleta.

Para além de pensar em uma diferença entre plantas domes­

ticadas e silvestres, portanto, as redes de relações que envolvem

os casamentos, festas e trocas de variedades de cultivares entre

C/.l
cu
Do
C
Q.)
L
Q.)

~-=
C/.l
cu-=
.9
::l

E
'::l
c..J
cu

=
C'J
L.J..J
I--=o::::co....



.5
::::l=L-
::::l

L...I-

eu
L-

'ãJ
L­
QJ

D...­

eu
L­
::::l
eu

-----'

grupos indígenas contemporâneos estimulam a construção de

variedades regionais.

ARESILlÊIIICIA DAS DlFEREIIIÇAS FÉRTEIS

Aparentemente, a monocultura e o cultivo intensivo de poucas

variedades são contrár~os à lógica da diferença-diversidade e

à estética de umaroçaboa/bela. A história do uso das plantas

no passado arqueológico amazônico nos mostra que cada nova

espécie, cada nova variedade é incorporada a um universo múl­

tiplo, que se expande no sentido da diversidade. A manutenção

dessa diversidade abarca as relações de diferença entre pessoas,

plantas, animais e seres não humanos. Restringir a quantidade

de cultivares ou de plantas utilizadas para os mais variados fins

ocasionaria a perda da relação com o outro, dos "devires outros"

ameríndios, ocasionando também a perda de uma sociabilidade

adequadamente humana.

Através do cultivo, as plantas nutrem diferenças. Em um mundo

onde tornar-se e, mais importante, manter-se humano implica

em uma constante negociação com seres não humanos, o aparen­

tamento das plantas, a alimentação e a embriaguez coletivas, e as

restrições do consumo ligadas à construção do corpo são feitas

através de um diálogo igualmente constante entre mestres, do­

nos, mães, animais e plantas (Furquim 2018: 233).

Antes de questionar se a megadiversidade amazônica influen­

ciou no desenvolvimento de uma sociedade igualmente diversa

ou o contrário, faz-se necessário reconhecer essa semelhança. O

pensamento ameríndio, a biodiversidade e as florestas antropo­

gênicas amazônicas são um construto de longa duração, criados

e constantemente transformados em camadas de sequências



históricas e regionais que conformam um palimpsesto de diver­

sidades, uma sobreposição de camadas e relações - cujos excer­

tos apenas podemos acessar, os demais apagados pelo tempo

e pela memória. Se o pensamento deve ser tratado como uma

reflexão - sujeita à ação do tempo -, assim também devem ser

tratadas as matas e roças. À imagem da fertilização cruzada que

muitas espécies vegetais operam nos roçados indígenas, os pa­
drões arqueológico e antropológico parecem se fertilizarem-se

mutuamente e, ainda que apresentem diversas lacunas, são um

bom/belo caso de "diferenças férteis".

CI.l
cu
ao
c
CD
L
CD
~
-o
CI.l
cu
-o
.9
:::3

E
':::3o
cu
=
"-J
l..L.J .

I-­=6:



8 TRANSFORMAR AS PLAIUTASi
CULTIVAR OCORPO I

GILT[II~ MEI\IDES DOS SMITOS

Este breve ensaio sobre a relação dos grupos amazônicos com

as plantas da floresta (as cognominadas "plantas silvestres"),

bem como seus processos e técnicas de transformação para fins
alimentares, e sobre a centralidade do corpo como um idioma

dessa interação procura extrair rendimentos de uma narrativa

indígena que associa corpo humano à origem dos cultivos.

As clássicas etnografias mostram invariavelmente que os

grupos étnicos que elas descreveram são formados por diferen­
tes coletivos, cuja vida social, até um passado recente, era ga­

rantida pela insígnia da diferença e por um padrão de residência

segmentado ou disperso na paisagem. Motivados ou forçados,

historicamente, por diferentes situações, esses grupos foram
aglutinados e rotulados com um etnônimo e quase sempre as­

sociados a um território, a uma língua e a uma cultura.
Desse modo, por exemplo, os mais de quatrocentos grupos

locais que somavam uma população de quase 5 mil pessoas na
década de 1970, com densidade média de cinquenta pessoas por

.8 aldeia, passaram a ser conhecidos como os Yanomami (Albert
ca 1985). Os doze grupos locais que somavam uma população de
C/)

.g 420 pessoas no começo dos anos 1980 vivendo às margens dos

gs afluentes da margem esquerda do rio Negro, entre os estados do
-o

a5 Amazonas e Roraima, foram chamados de Waimiri-Atroari(Silva
2
25 1987). Em pequenos tributários do rio Tapauá, afluente do rio
-~
C':J

= Agradeço a Guilherme Henriques Soares pela leitura deste texto e por
:=; suas sugestões.



Purus, viviam, até o início do século xx, pelo menos doze grupos

locais, classificados como subgrupos, nominados, autônomos

e territorialmente identificados em casas coletivas. Depois de

muitos ataques sofridos pelas frentes extrativistas, esses grupos

resolveram viver juntos como estratégia de sobrevivência. Em

1980 foram encontrados por frentes de contato, vivendo numa

única aldeia, aqueles que foram batizados pelo nome Suruwaha

(Kroemer 1989). Os Munduruku, no Baixo Rio Tapajós, compu­
nham, em meados do século XIX, segundo Robert Murphy (1960),

um contingente populacional em torno de smil pessoas, dividi­

das em 2Saldeias, uma média de duzentos habitantes por aldeia.

No entanto, longe de se constituírem mônadas, isolados e
autônomos, esses grupos locais levavam uma vida imersa em

uma intensa rede de relações dinamizada por casamentos, rap­

tos de mulheres e crianças, feitiçaria, guerras, festas, visitas,

troca de produtos e de bens, conhecimentos e tecnologias, de

objetos, de animais e plantas.

Esse modo de habitar, além de equacionar ou minimizar

problemas de ordem política, possibilitava o intercâmbio de sis­
temas de conhecimentosentre os grupos e uma intensa prática

de construção das paisagens e de relações interespecíficas.

AMASSA EAGOMA

Muitas são as técnicas de manipulação de plantas para fins ali­
mentares, com destaque para aquelas voltadas para a ameniza­

ção ou a eliminação do amargor e do gosto travoso dos alimen­
tos, para a produção de bebidas, fermentadas ou não, além dos
mecanismos de conservação e armazenamento.

Produto outrora utilizado por muitos grupos amazônicos,
o sal vegetal é obtido por meio de um requintado processo de
lenta e demorada cocção de diferentes espécies vegetais. O sal

o=L
o
c..J

o
L
m
.3
±::
::J
c..J

C/.)

~
c
~=C/.)
m
L
m
E
L
o

'+--.
C/.)
C
co
L

f--



ainda é produzido e consumido nas cerimônias rituais entre os

Enawenê-nawê, grupo de língua aruak habitante da Amazônia

meridional (Mendes dos Santos 2006).

Outra técnica de amplo conhecimento e adoção na Amazô­

nia indígena é a eliminação, por cocção ou repetidas lavagens,

de substâncias tóxicas de plantas para fins alimentícios. Tal pro­

cesso encontra-se diretamente associado à produção da fécula

(conhecida em toda a Amazônia como "goma"), matéria-prima

para o preparo de diferentes alimentos, resultado de líquidos

decantados, extraídos de massas lavadas e espremidas em tipi­

tis ou peneiras. É exatamente esse o procedimento aplicado à

,mandioca (Manihotesculenta) do tipo brava ou venenosa, sím­

bolo maior dessa tradicional técnica de produção de alimento

na Amazônia.

Dentre as plantas silvestres fornecedoras de goma, sobressai

a batata-mairá (Casimirella spp.),' uma liana tuberosa da família

Icacinaceae, conhecida e utilizada tradicionalmente pelas popu­

lações nativas em toda a Amazônia. De ocorrência em ambientes

de terra firme, sua raiz pode alcançar mais de duzentos quilos;

é explorada para fins alimentares após criativos processos de

"desenvenenarnento", destacando-se aquele que consiste em la-

vagens repetidas da fécula decantada. A batata-rnaírá foi encon­

trada pelo botânico inglês Richard Spruce no ano de 1849 entre

os moradores da localidade de Janauari, na margem direita do

.8 rio Negro, nas proximidades da cidade de Manaus. Segundo ele,
c

S3 os nativos (Tapuya) a conheciam pelo nome de maniaca-açu
C/.l

~ ("grande mandioca") e a utilizavam da mesma maneira que a

gs mandioca, dela obtendo farinha e tapioca (Spruce 1851).
-o

~ Aoque tudo indica, o uso da batata-mairá foi bastante amplo

§ no passado, e sua forte presença na culinária amazônica ante-
2=:
c5

N 2 Também conhecida como surucuína, cará-do-mato, mandioca-da-mato,= batata-de-índio, batata-da-terra.



cedeu a expansão 'e o domínio da mandioca, perpetrada pelas

frentes colonizadoras e extrativistas (Mendes dos Santos 2016).

O estudante indígena de antropologia Alexandre de Souza

faz o seguinte registro sobre a importância da batata-mairá num

passado não muito distante entre seu grupo, os Waiwai, habitan­

tes do escudo das Guianas:

Eles não eram bons produtores, então havia poucas espécies

de plantas ao redor de suas casas, por isso consumiam apenas

aquelas coisas que conheciam e estavam disponíveis na floresta.

Uma delas era o que chamam de maariá, uma batata grande

que todos os Waiwai também comiam antes de os missionários

chegarem e trazerem novos produtos que passaram a cultivar

em roçados. A batata maariá é muito perigosa, parecida com a

mandioca-brava que hoje usam para fazer farinha, o processo de

produção para tornar ela comestível era muito parecido com o

da mandioca-brava. Depoisde descascada e lavada, passava dias

dentro da água, depois ralavam e espremiam o suco. Da massa

faziam um tipo de beiju e também moqueavam, do suco faziam

goma também. Era assim que os Karapau Yanafaziam, e os Waí­

wai também (Souza2018: 73).

Na bacia do Purus, no sudoeste da Amazônia, uma equipe da

Frente de Proteção Etnoambiental (FPE) da Funai, em expedi­

ção de monitoramento dos índios Hi-Merimã, em situação de

isolamento, traz o seguinte relato: "Na margem do igarapé onde

esse acampamento ficava, encontramos um local utilizado para

realizarem o trabalho de ralação e decantação da 'batata suru­

cuína' (mairá). Nesse local, havia em torno de duzentos quilos

de resíduos (bagaço) da mesma" (FPE abro 2014).

Até o momento, temos informações sobre o uso da batata­

-mairá entre mais de duas dezenas de grupos: na região das

Guianas, além dos Waiwai, os Wajãpi, os Waimiri-Atroari, os Hi-

C)=L
C)
o
C)

L
cu

.2:.=:
:::Ju
C/.l
cu
+­
C
~=C/.l
cu
L
cu
E
L
C)

4----.
C/.l
C
cu
~



xkaryana e os Kaxuyana; na bacia do rio Madeira, entre os Mura;

na bacia do Purus, os Paumari, os Jamamad i, os Katukina e os

Apurinã: e no Alto Rio Negro, entre os Hupda, os Nad ôb, os Tu ­

kano, os Tu yuka e os Desana.

IDENTIFICAÇÃO DOS GRUPOS ETERRAS INDíGENAS COM REGISTRO DE
PRESENÇA EUSO DA BATATA-MAIRÁ (CASIMIRELLA SPP.).

r-o------"!!'!lr--.....- __--~.------,__.."......,_--_-_, =
es
'"=tE
:5=a::
C2
"'"a::
~

5
, lO'

t­
2
CI...

" !/:
(

600 KM

(I) I NADDS 11 HIXKARVANA/ KAXUVANA/ WA1WAIo..-
2 DESA A/NADOS 12 KAXUVANAc:

co
G0 3 DESANA /TUI\ANO 13 ZO'E
(I)
o

4 DESANAI HUPDA 14 WAJÃPI-o
(I)

TUKANO/TUKUVA 15 MURACD
-o
c: 5 DESANA/ TUKANO/ TUKUVA 1& APURINÃCD

:::2: s KATUI\INARIOBIÁ 17 PAUMARIc:
o

7 KATU KI NA PANO IB JAMAMADI=:
= 8 WAIMIRI-ATROARI 19 HI MERIMÃ

:! 9 WAIWAI 20 APURINÃ/ PAUMARI
10 HIXKARVANAI UJAILUAI 21 APURINÃ I JAMAMADII PAUMARI



Produto fino e de amplo uso, a goma é a conquista derradeira do

processo de transformação vegetal. Os grupos de língua tukano

do Alto Rio Negro costumam empregar o termo wehta como

uma categoria mais abrangente para designar essa propriedade

última e essencial das coisas, não apenas dos vegetais. Assim, a

argila é a wehta da terra, a gordura, a wehta animal e a fécula, a

wehta dos vegetais.

Agoma é o resultado do emprego de um conjunto de equipa­

mentos, como raspadores, raladores, espremedores e decanta­

dores. Ela aparece como o ingrediente principal de muitos pro­

dutos e diferentes tipos de pratos tradicionais, configurando-se

como o elemento estrutural da culinária amazônica.

A massa e a goma podem ser obtidas não apenas de raízes

e tubérculos, mas também de frutos silvestres. Dentre esses

"frutos de massa", podemos mencionar o buriti (Mauritia fle­
xuosa), o japurá (Erismajapura), o uacu (Monopterix uacu) e

o umari (Poraqueiba sericea). Um dos mais prodigiosos frutos

de massa da Amazônia, o umari é coletado no chão, depois de

maduro, e sua polpa, envolta por uma casca macia e fina, é bas­

tante empregada no preparo de diversos pratos. Os grupos do

Alto Rio Negro costumam utilizar seu mesocarpo para a obten­

ção da massa para "temperar" caldos de peixe e o chibé (água

com farinha). Além disso, exploram seu endocarpo, extraído do

caroço após ter sido seco ao solou no defumador e deixado em

água durante vários dias. Depois de mole e úmida, a amêndoa

é ralada e da massa obtida, de cor vermelho-carne, se fabrica o

marapatá (com ou sem adição de goma de mandioca), um beiju

envolto em folha de sororoca ou bananeira, levado ao fogo em

brasa (Azevedo 2018).

Entre os Apurinã, habitantes do sudoeste amazônico, na ba­

cia do Purus, a massa do umari era empregada antigamente para

enriquecer e amenizar o amargor dos alimentos produzidos com

tubérculos silvestres (Chagas Filho 2017). Também os Uitoto da

o
D.
L
o
o
o
L
cu

.?:
~
:::Jo
C/)

cu......,
c
~
D.
C/)
cu
L
cu
E
L
o.........
C/)

c
cu
~



C/.l
C)
+­c
cu

u:J
C/.l
C)

-o
C/.l
(lJ

-o
c
(lJ

~

c
C)

."'.::::
~

Amazônia colombiana exploram o endocarpo desse fruto para

o preparo do beiju e da lcagwana, bebida elaborada à base de

fécula de mandioca (Castiblanco 2018).

Dentre os "frutos de goma" com destaque na culinária ama­

zônica tradicional estão o pequiá (Caryocar villosum), o louro­
-abacate (Pleurothyrium cuneifolium) e a faveira-da-várzea (Epe­
rua leucantha). Agoma do pajurá tCouepia bracteosa) é utilizada

pelos índios Deni do Médio Purus para a fabricação do grolado,
uma massa escaldada ao calor do fogo (Vieira, com. pess. 2016),

e os frutos conhecidos em língua tukano como uahpé, lcaabo e

ihpisa (sem correspondente em português) foram outrora inten­

samente empregados na obtenção da goma para o preparo de

beijus, mingaus e da mujeca, um prato à base de goma e peixe

cozido. Esses frutos, no entanto, foram abandonados depois da

chegada das frentes extrativistas e missionárias à região, a partir
do século XIX, e substituídos pela fécula da mandioca, ampla e

dominantemente adotada, no presente, na culinária do rio Negro.

Vale mencionar ainda o uso da "farinha", um tipo de goma,

do babaçu (nome popular de diversas palmeiras dos gêneros

Orbignya e Attalea) como matéria-prima para a: elaboração de

mingaus e beijus entre os Mura, habitantes do rio Madeira (Silva
et al. 2008), e da mesma forma pelos índios Banawa do Médio

Purus (Mendes dos Santos 2016).

Além dos já citados, outros tantos frutos foram emprega­
dos com frequência na alimentação das populações amazôni­

cas para a produção de bolos, mingaus, bebidas fermentadas
e sucos, com destaque para as palmeiras: a pupunha (Bactris
gasipaesi, a bacaba (Oenocarpus bacaba), o açaí (Euterpes sp.),

o patauá (Oenocarpus bataua) e o inajá (Maximiliana maripa).
A amêndoa da castanha-do-brasil (Bertholletia excelsa) é tradi­
cionalmente explorada por diferentes grupos em toda a Ama­
zônia, e é atualmente uma das principais fontes de renda para
muitos deles.



As espécies aqui mencionadas não são exemplos aleatórios

retirados de uma vasta lista de "plantas úteis" (Levis 2017), mas,

antes, uma mostra da variedade de plantas silvestres com as

quais os grupos mantiveram relações ecológicas particulares e

nas quais empregaram sofisticados processos de transformação,

sobre os quais e com as quais foram desenvolvidos saberes e téc­

nicas específicos, além das interações familiares em paisagens

multiespécies, como sugere Tsing (2019).

Isso revela, ainda, que os métodos nativos de processamento

de alimentos não são inovações recentes da relação dos grupos

indígenas com os meios de produção implementados pelos di­

ferentes agentes missionários, extrativistas e do Estado, mas

foram acionados e empregados, enquanto modelos de conhe­

cimentos, para o processamento das espécies posteriormente

introduzidas nos sistemas de cultivo locais visando ao desen­

volvimento agrícola (Mendes dos Santos 2016).

Longe, portanto, da convencional noção de coleta, comumen­

te entendida como a simples subtração de frutos sazonalmente

disponíveis, uma prática incipiente e menos elaborada que o

cultivo ou a agricultura, encontramo-nos diante de um modelo

complexo de interação e uso dos vegetais, que articula um ca­

bedal de conhecimentos e técnicas refinadas de processamento,

conforme já apontou Lévi-Strauss (1950).

Assim, à luz desses requintados processos de manejo da flo­
resta e produção de alimentos, valendo-se da abundância e da ri­

queza dos recursos vegetais na Amazônia, cabe a nós, a exemplo

do que vem sendo feito com o conceito de agricultura (Fausto &

Neves 2018; Shepard et al. 2020), colocar em escrutínio também

a noção de coleta no contexto amazônico.

Oposições clássicas, como coleta versus agricultura, silvestre

versusdoméstico e plantas exóticas versus plantas nativas, não

possuem rendimentos analíticos (nem conceituais) nas "teorias

nativas". A diferença entre o que é cultivado e o que não é (pelos

o
D­
L
o
c..J

o
L
eu
.3
±::
:::::l
c..J

CIJ

~
C
~
D-
CIJ
eu
L
eu
E
L

-2
CIJ
c
eu
~

.....

=



co
o.......
s::::
co

(f.)

co
o
-o
co
Q.)

-o
s::::
Q.)

~
s::::
o::::

C!:l

humanos) faz um pouco mais de sentido, embora não seja uma

posição fixa ou rígida, uma vez que uma planta cultivada em

determinado momento pode não ser em outro, e uma espécie

silvestre pode ganhar o terreno do quintal ou da roça, tempo­

rariamente ou em definitivo. Tudo leva a crer, no entanto, que

os sistemas tradicionais indígenas operam com uma lógica de

continuum entre a floresta e a roça, tal como descreve cabral de

Oliveira (2015) para os Wajãpi. Liderança e conhecedor tuyuka,

do Alto Rio Negro, Higino Tenório (com pess. 2019) comenta:

Osnossos mestres de cerimônia, ao falar de maniva (mandioca),

dizem que, antes de plantar a maniva, faziam a cerimônia de pre­

paraçãoda terra, faziamcerimôniapara apaziguara forçado fogo

(apagar o fogo), cerimônia para transformar a terra fértil, para

transformar a terra em terra de alimentação, tornar a mandioca

cheia de goma, faziam as cerimônias para colocar na mandioca

osefeitos dasfrutas wahpe ihpia ("frutos degoma") e yepabiro

ibatata-mairá), Faziam ascerimônias para aumentaragomade

mandioca. Assimé que faziam as cerimônias [grifasmeus].

oCORPO EAROÇA

Trabalhos etnográficos já apontaram a importância dos vegetais

nos contextos, práticos e discursivos, indígenas: as plantas têm

dono, têm chefe, têm duplo, têm alma, intencionalidades, audi­

ção, voz e parentesco (Descola 1992; Mendes dos Santos 2006;

Fausto 2008; Maizza 2012; Cabral de Oliveira 2012; Morim de

Lima 2017; Shiratori 2019). As teorias nativas sobre a importân­

cia conceitual do corpo como um idioma privilegiado para falar

dos múltiplos sistemas de relação entre humanos e não humanos

forneceram à etnologia bom rendimento analítico. O clássico ar­

tigo-manifesto intitulado A construção dapessoa nas sociedades



indígenas brasileiras (Anthony Seeger et al. 1987) evidenciou os

limites das categorias e dos conceitos antropológicos construídos

apoiados na realidade social de outros continentes e apresentou

em seu lugar - tomando como referência as primeiras importan­

tes pesquisas etnográficas no Brasil- um tema condensador das

teorias nativas, a construção da pessoa e a noção de corpo. Con­

tra uma visão de estrutura social baseada na relação entre grupos

(construída pela antropologia tradicional), os autores defendem

a ideia de que "as sociedades indígenas sul-americanas estrutu­

ram-se em termos de categorias lógicas que definem relações e

posições sociais a partir de um idioma de substância".

A associação entre planta e corpo humano é um recurso bas­

tante presente nas narrativas ameríndias, que tratam tanto dos

componentes corporais diretamente relacionados às espécies

vegetais como destas em relação ao conjunto de técnicas como

práticas sociais.

Entre os Enawenê-nawê existe mais de uma dezena de tipos

de venenos vegetais, utilizados nas pescas de timbó, relaciona­

dos às partes do corpo, aos olhos, pele, unha, testículo e nuca

(Mendes dos Santos 2001). Os Apurinã associam os componen­

tes do corpo a certas espécies vegetais: o coração ao umari, os

rins ao uxi (Endopleura uchis, os testículos ao pequiá e os pés às

grandes raízes e tubérculos (Chagas Filho 2017).

Uma modalidade particular do discurso sobre corpo e vege­

tal é aquela que trata da origem do cultivo das plantas. Grupos

de quase toda a Amazônia indígena marcam o surgimento de

seu "neolítico" utilizando como referência o destino final do

corpo: sepultado, esquartejado ou incinerado.

Embora distantes cultural, linguística e geograficamente,

os Enawenê-nawê, falantes do aruak e habitantes do Alto Rio

Juruena, e os Sateré-Mawé, grupo Tupi do Baixo Amazonas,

narram a origem das plantas cultivadas como o devir vegetal de

uma jovem púbere enterrada pela própria mãe (Mendes dos San-

o
D­
L
o
c..J

o
L
m
::::o
E
::::l
c..J

cD
rsc
m
-o..
co
m
L
m
E
L
o

<+---.
co
C
m
~



kilru

r:-~~S1-----7 unlki testlculo
Iklni peQulábom

itsini urina
Iklni peQuiáruim

kumuriklte plantado beijo (--

iiku cabelo
f-------.

ãtsabl folha

FONTE CHAGASFILHO2017

(/.)
o
+­c:
eu

v:>
(/.)
C>
-o
(/.)
CD
-o
c:
CD

~
c:
o

-"'==c..':l

tos 2001; Uggé 1991). Entre os Nambikwara, que vivem na zona

de transição entre o Cerrado e a floresta amazônica, a origem de

cada espécie da roça corresponde a uma parte do corpo humano

(Price [1972] 1979). Para os Deni , falantes de arawa do Médio Pu­

rus, a roça tem sua gênese no corpo de uma mulher, esquarte­

jado e queimado pelo marido (Sass, 2004). Habitantes da mesma

bacia, os Suruwaha contam que conheceram as plantas da roça

e a arte de cult ivar em decorrência do epi sódio que envolveu a

morte e a explosão do corpo de um xamã (Apari cio 2014 ). Entre

os grupos falantes do tukano oriental , no Alto Rio Negro, a roça

é uma herança do conhecimento e do corpo incinerado do herói

Bahsebo. E longe, bem longe dos Suruwaha e dos Tukano, os

Wajãpi , de língua tupi, tratam do mesmo assunto:

No outro dia fala qu e vai derrubar roça e fica escondido. Vê a

sogra, que tava cheia de ferida, espreme r pus dentro da cuia de



kasiri. Fica muito bravo, aí pega a velha e leva pra roça, amarra

ela bem no meio e queima. Três dias depois vai ver roça e está

cheia de plantação. Do olho nasceu milho, do peito mamão, da

vaginafeijão, do dente macaxeira,da tripa batata, do bucho cará,

do braço mandioca, do pulmão pimenta, da panturrilha cará­

-grande (karau), da barriga taioba e do pulmão, algodão (Cabral

de Oliveira2006).

Centro do discurso sobre a origem da roça e das técnicas de cul­

tivo, o corpo é a linguagem preferida para falar das plantas, se­

jam cultivadas ou não, domésticas ou silvestres, exóticas ou na­

tivas. Segundo o mito da roça suruwaha, os espíritos ofereceram

ao filho do xamã, devorado pelo fogo, garapa de cana-de-açúcar,

introduzida nas terras tropicais pelos colonizadores, a fim de

reanimá-lo do desfalecimento provocado pela intensa inges­

tão de rapé (Aparicio 2013). Por outro lado, no entanto, muitas

plantas foram transferidas da mata para as áreas de cultivo, a

exemplo do que fizeram os Apurinã, reproduzindo em suas ro­

ças diversos tubérculos silvestres (Chagas Filho 2017).

Ainda ressoa em nossos ouvidos a doce voz da grande narrativa

sobre a trajetória progressista das sociedades humanas, a fantás­

tica marcha dos miseráveis coletores-caçadores rumo àdomesti­

cação das plantas, que os levou à vida sedentária, o que, por sua

vez, resultou no desenvolvimento da agricultura e, finalmente,

conduziu à formação das sociedades complexas e ao surgimento

do Estado. O recente livro de James Scott revela os ruídos e a

falácia desse discurso, demonstrando, dentre outras coisas, que

existe um hiato de pelo menos 4 mil anos entre as primeiras do­

mesticações de planta e a ascensão do Estado (Scott 2017).

Por outro caminho, e bem antes do autor de Against the
Grain, Sahlins (1972 [1978]) já revisava os dados etnográficos

existentes sobre caçadores-coletores e demonstrava que estes

o
=L-
o
U
o
L­
eu
:::>
E
:::J
U

C/.l

~
C

~=
C/.l
eu
L­
eu
E
L­
o.........
C/.l
C

~

C'-I
LL.J
I-­=cs:



Cf.)
o
+­c:
cu
~

Cf.)
o
-o

Cf.)
Q.J
-o
c:
Q.J

~
c:
o

_"'.:::
CD

foram, na verdade, as "primeiras sociedades da abundância", sa­

lientando a importância do movimento, e não do sedentarismo,

como uma vantagem na manutenção da produção e na lida com

os recursos alimentares.

Apesar dessas desconstruções, entretanto, as imagens sus­

citadas pela grande narrativa continuam a nos perseguir. Mui­
tos estudos ainda hoje insistem na busca pela agricultura e seus

cultivares dominantes como justificativa para a manutenção

de assentamentos permanentes no passado amazônico ou no

fenômeno da "regressão agrícola" como uma chave explica­

tiva da ausência ou da incipiência de cultivo entre os grupos

contemporâneos.
Embora o conceito de domesticação tenha ganhado elas­

ticidade no contexto da Amazônia (Clement et alo 2010, 2015),

ele carrega a herança da narrativa do progresso, associando do­
mesticação à sedentarização e àsupremacia do cultivo em detri­

mento das práticas de coleta. Mas a Amazônia também é indo­

mável (Mendes dos Santos & Henriques Soares 2020 [no prelo]).

Conforme pretendemos demonstrar neste ensaio, o manejo das

plantas e da paisagem pelos grupos amazônicos incorpora um

sofisticado sistema de conhecimentos e um incrível cabedal de
práticas de transformação vegetal. As técnicas tradicionais de
produção alimentar, desenvolvidas com o uso das plantas da
floresta, conservam-se ainda hoje nos sistemas locais amazôni­

cos. Isto é, instrumentos e processos de manipulação serviram
de referências imprescindíveis para a exploração das espécies
cultivadas nas roças, especialmente a mandioca.

Amaioria das espécies vegetais mencionadas neste trabalho,

que não podem ser dissociadas do corpus de conhecimentos que
as acompanha, encontra-se fora do espectro da tradicional no­
ção de domesticação.

Este ensaio pretendeu mostrar, adicionalmente, um tipo de

ontoprática indígena que evidencia uma concepção de conti-



nuum entre a floresta e a roça e, também, que o corpo, trans­

formado, pode ser apreendido como um objeto privilegiado do

discurso nativo sobre a origem e o sentido dos cultivos.
Este cenário conclama, ainda, uma abordagem mais ampla

do fenômeno, mas que não foi objeto deste ensaio, isto é, uma

relação positiva entre humanos e animais como sujeitos intera­

tivos e beneficiários na propagação de plantas e na construção

das paisagens, numa perspectiva não hierárquica ou excludente
entre esses diferentes atores, que não situa, de um lado, o sil­

vestre e o selvagem e, do outro, o doméstico e o consciente no

protagonismo do "cultivo da floresta" - tema que espera por

novos estudos.

o
D.
L
o
o
o
L
m
.~
=:
::::l
o
C/.l

.s
s:::
~
D.
C/.l
m
L
m
E
L
o....-,
C/.l
s:::
m
~



9 MEMÓRIAS SOBRE AS CUIAS
oUDE CONTAM OS UlIInJTAIS EflORESTAS
ALAGÁVEIS lUA AMAZÔNIA BRASILEIRA?

PRISCILA AMBRÓSIO MOREIRA

Os frutos das árvores do gênero Crescentia (Bignoniaceae) tor­

naram-se a base de um dos mais antigos recipientes usados por

diferentes povos das Américas (Heiser 1993; Ribeiro 1995; Lévi­

-Strauss [1967] 2004; Hugh-Jones 2009). Na América do Sul, a

antiguidade do convívio dessas árvores com humanos data de

pelo menos mil anos no Equador (Cueva 2007) a 5 mil anos no

Peru (Solis 2006). Durante a colonização europeia no Brasil, fo­

ram produzidos inúmeros relatos com breves descrições de seu

uso (por exemplo, Martius 1854), mais especificamente em "Me­

mória sobre as cuias" (Rodrigues-Ferreira 1933). As cuias eram

vendidas e usadas como copos ou tigelas produzidos nas "casas

das índias", de onde partiam remessas para Lisboa (Rodrigues­

-Ferreira 1933; Martins 2017). Esses inventários, embora catalo­

gassem a diversidade biológica, escondiam suas histórias ao se

restringirem às possíveis aplicações comerciais de tesouros em

potencial e à classificação segundo os moldes do sistema hie­

rárquico botânico de Lineu. Recentemente, outras narrativas

científicas sobre as categorias taxonômicas têm sido propostas,

sobretudo por críticos da teoria moderna da evolução, que le­

vam a sério o fato de que as espécies não são predeterminadas

nos genes, mas que, em vez disso, se definem continuamente

em suas relações com o mundo (Vazet al. 2011: 198; Gilbert et al.

2012; Ingold 2000: 380; Tsing 2019). Essas abordagens relacio­
nais destacam o emaranhado de interdependências das quais

a diversidade biológica emerge. O processo coevolutivo, nesses
termos, investiga mais do que os nós da história, com seus in-



crementos populacionais, número de descendentes, variação

defi tness ou taxas de mutação, conjugados aos acontecimentos

e relações ao longo desse tempo evolutivo. Os vegetais, desse

modo, aguçam nossa memória sobre o codesenvolvimento de

suas histórias de vida e nossas histórias de gente.

O objetivo deste ensaio é uma aproximação desse outro

diálogo de apreciação da complexidade do processo de domes­

ticação: como as estratégias de vidas humanas influenciam as

estratégias de vida dos vegetais e, de forma recíproca, como

vegetais animam as trajetórias humanas. Para isso, utilizo mi­

nhas próprias observações etnobotânícas sobre as árvores de

cuias em 36 municípios ao longo dos rios Solimões-Amazonas,

Negro, Branco e Madeira na bacia amazônica, entre os anos de

2010 e 2014, complementadas com levantamentos bibliográfi­

cos, desenhos, fotografias e análises da diversidade morfogené­

ticas das árvores.

DOS CUIUPIS ÀS CUIAS PARA TODO IVIUNOO

A manhã era fresca na palhoça da velha dona Ana no Alto Rio

Negro, um lugar onde a história é viva e a gente é parte dessa

continuidade. Dona Ana explicava que "antes tinha o [povo]

Cuchi, depois teve Baré escravizado vindo de Manaus pra cá na
época do cumaru, da balata, do pau-rosa. Muitos se esconde­

ram no [rio]Xié. Agora somos nós". Terra de gente poliglota, de

encontros e desencontros estrangeiros. No início desse mundo

havia dois tipos de cuia: a cuia de tapioca e a cuia de ipadu

(Ribeiro 1995). Embora possam ser classificadas como perten­

centes à mesma espécie botânica (Crescentia cujete),uma es­

taria ligada ao uso diário, ao passo que a outra era usada como

veículo de acesso ao mundo espiritual em decorrência do con­
sumo de ipadu (Erythroxylumcoca varo ipadu) e gaapi (cipó Ba-

(/.)

-~
::::l
(.)

(/.)
C'Cl
CD
L

=o
(/.)

(/.)
C'Cl
-L
'o
E
CD

~



nisteriopsis caapi). Ospesquisadores indígenas atuais da região

também destacam essa especificidade funcional (Desano 2019).

Assim, distinguem-se até hoje dois tipos de árvore no Alto Rio

Negro: as árvores de cuiupis e as de cuias, que recebem nomes
diferentes pelos falantes da língua tukano [FIG. 8). Dona Ana me

explica que os cuiupis no Alto Rio Negro são plantios muito

antigos dos Cuchi, e os galhos foram trazidos da beira do rio
Cassiquiari (afluente do rio Orinoco, na fronteira entre Colôm­

bia e Venezuela), onde o cuiupi "tem na natureza", pois cresce

sozinho em abundância. Já a cuia redonda, diz-se que veio de

Santarém ou de Manaus, com o povo Baré nas migrações força­
das que marcaram a colonização do rio Negro (Andrello 2010).

Os homens mais velhos atestam que em Manaus só tinha cuia.

De lá, uma família chamada Coimbra chegou trazendo gado e

enriqueceu vendendo cuias redondas no Alto Rio Negro. Cuias
e cuiupis diferem na origem e também nos ritmos de vida. As

árvores de cuiupi frutificam durante a estação chamada kipu­
wahro (Maia 2016).Antes de produzirem frutos, perdem todas

as folhas uma vez por ano. A árvore de cuia, diferentemente

do cuiupi, mantém as folhas e a produção de frutos durante

todo o ano.

os CONTRASTES DE DIVERSIDADE NOS FORMATOS DOS FRUTOS

O acervo de frutos, com seus formatos diversificados, varia ao
longo da distribuição geográfica da árvore nos quintais (Aran­
go-Ulloa et al. 2009; Aguirre-Dugua et al. 2012; Moreira et al.

2017a). O cuiupi, tão conspícuo para qualquer pessoa que passe
pelos quintais no noroeste da Amazônia, ainda não foi regis­
trado no México (Moreira et alo 20l7a). Mesmo nas histórias de
origem narradas pelo povo Maya (Popol Vuh), que ocupou a
península mexicana de Yucatán, não há registro de cuias com



formatos diferentes, como relatado no rio Negro no Brasil. Ao

contrário, o povo Maya tem uma longa história de preferência

por frutos perfeitamente esféricos, usados como xícaras, tanto

no cotidiano como em rituais (Aguirre-Dugua et al. 2012e 2013;

Moreira et alo 2017a). Essa forte seleção contrasta com o gosto

pela diversidade das coleções cultivadas no noroeste da Ama­

zônia, como descrito também nos acervos de mandioca (Rival

& McKey2008; Van Velthem & Emperaire 2016).É nessa região

que se observa a maior concentração de diferentes formatos de

cuias encontradas até o momento na Amazônia brasileira (Mo­

reira et al. 2017a), e ela corresponde justamente à área de vida

das mulheres kokama, kambeba, yurimágua, exímias artesãs de

cuias das águas barrentas e férteis do Alto Rio Solimões (Ro­

drigues-Ferreira 1933; Métraux 1948).A distribuição do acervo

de cuias mostra que a especialização na produção técnica e

artística do noroeste amazônico está associada à diversidade

da matéria-prima, e não àsua forte seleção, como descrito com

relação à Mesoamérica (Moreira et alo 2017a). Provavelmente,

a prática de preparar e pintar as cuias com cumatê (resina de

diversas espécies botânicas) partiu do Alto Solimões em redes

de trocas e comércios disseminadas ao longo do rio, até ganhar

fama em Santarém e em Monte Alegre entre os europeus no

Baixo Amazonas (Rodrigues-Ferreira 1933). Nessa porção mais

oriental da Amazônia, a produção comercial de cuias perma­
nece até hoje, e é considerada essencial para a reprodução so­

cial em Santarém (Santos 1982; Carvalho 2011; Almeida 2013). A

especialização nessa região tem preferência por cuias esféricas,

chamadas paranãs, vendidas a restaurantes para o consumo de

tacacá (Moreira et al. 2017b).A forte seleção de formatos que

marca a história do povo Maia na Mesoamérica é igualmente

observada em Santarém e em Monte Alegre e nos dá uma ideia

das preferências culturais e demandas desses antigos centros

urbanos e artísticos pré-colombianos.

C/)
cu
':5
c..J
C/)
cu
Q.)
L

..D
o
C/)

C/)
cu
.~

'O

E
Q.)

2



MEMÓRIAS EPRESENÇA NO CO'r10IANO

As árvores de cuia marcam presença em quase todos os vi­
larejos ao longo dos rios amazônicos estudados (Moreira et

al. 2017b), apesar da introdução de produtos industrializa­

dos, como alumínio e sobretudo o plástico [FIGS. 9, 10 e 111. Em

geral, apenas uma ou duas árvores servem toda a comuni­

dade. No entanto, são especialmente abundantes ao longo do

rio Solimões-Amazonas. Cada vilarejo no Alto e no Médio Rio
Solimões mantém de vinte a trinta árvores. Nas várzeas do rio

Amazonas na região de Santarém, em decorrência do interesse

econômico pelo artesanato, cada casa pode estar rodeada de

dez a vinte árvores, que chegam a cem anos, mantidas como

herança dos familiares antigos. Assim, as árvores costumam

remeter a lembranças de um passado não muito distante. Os

descendentes de extrativistas que viveram as migrações em
busca das "drogas do sertão" relatam que o plantio da árvore

de cuia "marcava a terra" em lugares "desertos e de gente

braba". Esse foi o caso das famílias que vieram do rio Juruá

no começo do século xx para trabalhar na extração de sorva
(Couma utilis) no Amanã, perto de Tefé no rio Solimões. Mo­
ravam todos na Maloca de Monte Ararat e lá se plantou um pé
de cuia trazido da várzea mais próxima no rio Solimões. Foi

dessa árvore que se originaram todas as outras na comunidade
atual. Em Santarém, as cuias de hoje coexistem entre as se­
ringueiras (Hevea brasiliensis) plantadas nas várzeas alagadas

do rio Amazonas e rememoram a tensão entre portugueses e
povos nativos durante a revolta da Cabanagem (Pará, 1834-36).
Conta-se que, quando os portugueses moravam ali [Aritapera],
se enterrava tudo, ouro, "tinha até santo enterrado". A árvore
de cuia delimitava territórios, servia de divisa, marcava a pre­

sença de uma família - assim se resume: "Como o Incra faz
hoje, antes era a cuieira".



AÁRVORE OllE CUIDA DOS HlIMANOS

Além de utensílios no dia a dia, a árvore de cuia faz parte das

estratégias de cura e promoção de saúde dos humanos. Apesar

das transformações das práticas terapêuticas inerentes à histó­

ria da Amazônia, em face das frentes de evangelização (Vilaça

2008) e de políticas de assistência à saúde desconectadas dos sa­

beres locais (Athias 2007), é notável o conhecimento disperso de

diversas propriedades terapêuticas atribuídas à polpa dos frutos

verdes, às folhas, à casca e às flores da árvore de cuia. Embora

o conhecimento seja raro, mencionado por poucas mulheres

especialistas, certas propriedades medicinais são compartilha­

das entre regiões amazônicas (Otero et al. 2000; Acostupa et al.

2013), mas também no Caribe (Volpato et al. 2009), na Ásia e na

África (Morton 1968). Dentre elas, inclui-se o uso da polpa verde

para tratar catarro, resfriado, febre, como cicatrizante de feridas

e anti-hemorrágico em picadas de cobra; as folhas contribuem

para o melhor funcionamento dos rins; com o sumo das flores

amornadas trata-se dor de ouvido, e a casca é utilizada para curar

diarreia. Também são mencionados tratamentos associados à

fertilidade feminina. Assim as mulheres contam as crenças liga­

das à cuia: "Faz mal brincar com a cuia pois fica peituda"; para

engravidar, prende-se um prego na cuia. A polpa é usada para

tratar infertilidade ou "útero frio" em Cuba (Volpatoet al. 2009)

e na República Dominicana (Vandebroeck et al. 2010). O uso de

cuias aquecidas para tratamento do pós-parto e de cólicas foi

relatado no Médio Solimões e no Alto Rio Negro. Ela também

é mencionada na foz do Amazonas, em preparações quando se

deseja ter apenas um filho (Coelho-Ferreira 2009), o que sugere

propriedades abortivas. De todo modo, essas aplicações reme­

tem às narrativas míticas do Alto Rio Negro, nas quais a cuia

representa a fecundidade (Desano 2019), o que indica certa con­

tinuidade entre as práticas atuais com percepções terapêuticas

co
-~
:::J
c..J

co
cu
ClJ
L

.D
o
co
co
-~
L
-o
E
ClJ

2

In
In....



=UI....

ancestrais na Amazônia. O uso da árvore se estende ainda aos

recém-nascidos, em banhos de benzimento. Obanho com folhas

da árvore de cuia, mencionado no Alto Rio Negro e por descen­

dentes dos escravizados africanos no Suriname (Ruysschaert et

al. 2009), é indicado para a criança se desenvolver forte.

Ao longo da vida, a cuia é um dos objetos considerados es­

senciais nas culturas indígenas do noroeste amazônico (Maia

2016), usada como cinzeiro durante os benzimentos ou como o

recipiente no qual se preparam e servem o ipadu e o caxiri (bebida

alcóolica fermentada), seja no lcariamã, que marca a passagem

dos jovens para a vida adulta, seja nos dabucuris, em que ocorre

o encontro de distintas comunidades. Palavras entoadas junto às

cuias cheias de água, também relatado no Suriname (VanAndel et

alo 2013), fazem parte das antigas práticas indígenas de cura no no­

roeste amazônico (Athias 2007). O instrumento de cura se efetiva

igualmente pela ressonância das palavras ecoando entre a cuia, a

forquilha e a fumaça do Cigarro, propiciando perturbações afeti­

vas (Athias 2007; Desano 2019). Sem esses objetos, a pessoa nasce

fraca, debilitada, tanto física como mentalmente (Maia2016).

ONDE TEM. MAS ACABOU

A ocorrência das árvores de cuia não é uniforme e mesmo sua

ausência carrega significado. À margem esquerda do rio Negro,

próximo a Barcelos, abundantes reboladas das palmeiras de

piaçabas (Leopoldinia piassaba) movimentam enorme comér­

cio de fibras. As encomendas e cobranças dos patrões da pia­

çaba não cessam nem na madrugada. Brigas, superexploração,

coerção, endividamentos e alcoolismo, heranças do sistema de

aviamento, perduram na Amazônia (Aubertin 2000; Menezes

2019). As famílias de extrativistas tornam-se "clientes" ou "fre­

gueses" e negociam a fibra vegetal em troca de mercadorias, que



vão desde farinha de mandioca, tabaco, querosene e salsicha até

cachaça. Mesmo o tradicional tempero colorau, feito à base de

urucum (Bixa orellana), é substituído pelo produto industriali­

zado (Moreira et alo 2015). A árvore de cuia é raridade por ali. Não

se tem nem lembrança de qual vilarejo teria algum pé para mos­

trar. Dizem que cuia (nem cuiupi) não nasce ali, "não aguenta

a cheia do rio, a saúva come, nem de semente vinga", mas que

havia no sítio velho, que foi abandonado para se trabalhar no

piaçabal. E, assim, a família permanece meses nas colocações de

piaçaba. Algumas mulheres resistem, tecem crochês coloridos e

guardam nas prateleiras as cuias em que servem mingau quando

alguém está doente, afinal comida que se serve na cuia é benzida

e fica mais gostosa que no plástico. As cuias prontas que che­

gam a esses vilarejos vêm da cidade de Barcelos, "onde se vende

muita cuia". A fonte é guardada por senhoras nos quintais urba­

nos apertados e apinhados de plantas. Dona Helena se pergunta

por que o pessoal do interior não planta, uma vez que a única

coisa a se fazer é colocar o galho na terra. Ela dá frutos de cuia

para quem pede, até Yanomami veio pedir, relembra. Descendo

um pouco mais o rio, já perto de Manaus, na região do Cuieiras,

apesar de o nome levar a fama, a árvore de cuia também é rari­

dade. Cerca de cinquenta casas, muitas delas fechadas porque

as pessoas foram para Manaus, lembram um bairro distante do

centro da capital. Um morador que trabalhava para patrões do

látex da seringa se lembra do tempo em que as cuias serviam de

prato e os galhos eram usados para bater nos filhos: "passava no

fogo pra ficar mais macia, doía mais".

AS ASSllUA'rURAS GEIUFnCAS EAS RDTAS DE DISPERSÃO

Em um vilarejo no Alto Rio Solimões mora Rosa, que no inter­

valo entre o culto da Igreja pentecostal e uma visita ao irmão

CIJ

-~
::l
Ü

CIJ
cu
Q.J
L
.o
o
CIJ
CIJ
cu

-L:
'O
E
Q.)

2:

("-l

LJ..J
I-­=
ô:



professor da língua kambeba, explica num tom bem-humorado,

em seu quintal, que a origem das cuias são as comadres. E ela

resume: "planta é que nem gente. É tudo igual a nós". Se as plan­

tas são suas companheiras e circulam juntas, é provável que as

rotas de dispersão de ambas se sobreponham. No caso das cuias,

isso é ainda mais esperado porque seus frutos de casca dura não

liberam sementes facilmente, e os antigos mamíferos gigantes,

hábeis em abrir seus frutos, foram extintos no Pleistoceno (Jan­

zen & Martin 1982). As trocas que eventualmente ainda ocorram

no presente pouco ou nada interferem na construção do perfil

genético das cuias, uma vez que o sistema de sua propagação

é raro na atualidade. Na maioria dos casos, usam-se árvores já

plantadas pelos antigos, e a circulação de mudas, quando acon­

tece, ocorre de forma muito local, entre comunidades próximas,

mesmo nas regiões com interesse econômico pelos frutos. Desse

modo, o perfil genético atual das cuias pode refletir a rede his­

tórica de circulação humana de seus propágulos. A análise do

genoma indicou pelo menos duas rotas de dispersão na bacia

amazônica: os cuiupis a oeste e as cuias a leste (Moreira et aI.

2017a). Os cuiupis do Alto Rio Negro na Amazônia são, em ter­

mos genéticos, muito aparentados às cuias redondas do México,

um perfil que reflete a dispersão, provavelmente a partir da bacia

do rio Orinoco, tanto em direção ao México como para a Amazô­

nia. Essa rota, reconhecida pelos relatos dos moradores atuais

no noroeste da Amazônia (via rio Cassiquiari), é uma área his­

tórica de intercâmbio de plantas (Schultes 1957; 1984)e pessoas,

em parte Arawak (Hornborg 2005; Eriksen & Danielsen 2014).A

dispersão do cuiupi na Amazônia expandiu-se especialmente

no oeste da bacia, ao longo dos rios Negro e Solimões até o rio

Madeira (com base na distribuição do haplótipo H2 descrito em

Moreira et aI. 2017a). A região leste (Médio e Baixo Amazonas) é

geneticamente distinta e sugere uma segunda possível disper­

são, acredita-se que do Caribe à costa da Venezuela e Guianas.



Essa dispersão a leste da bacia também se expandiu pelo Médio

Rio Negro (com base na distribuição do haplótipo Hs descrito

em Moreira et al. 2017a), o que curiosamente remete aos relatos

da chegada ao rio Negro das cuias redondas vindas de Santarém

no período colonial, como já mencionado.

ACONEXÃO ENTRE OUlNTAIS EFLORESTAS ALAGÁVEIS

Aconexão entre quintais e florestas alagáveis é outra importante

rota na história da diversificação das árvores de cuias. A paisa­

gem dos quintais se mistura à vegetação da floresta de várzea

que circunda as casas durante a cheia do rio e a frutificação nas

florestas alagáveis (Parolin et al. 2(10). Os frutos da floresta, dis­

persos pela água durante a cheia do rio, depositam-se no chão

dos vilarejos quando o nível da água baixa. Em razão dessa di­

nâmica do rio, nascem nos quintais árvores de cuia que produ­

zem frutos menores, que cabem na palma da mão, reconhecidos

pelos moradores como aqueles que "o rio trouxe". Trata-se de

uma espécie irmã da cuia mais conhecida (Crescentia cujete),

classificada como Crescentia amazonica, ou cuia-do-igapó, em

referência a ambientes permanentemente alagados (Irion et al.

1997). O botânico Adolph Ducke (1946) se perguntou se Crescen­

tia amazonica não seria, finalmente, o parente silvestre desco­

nhecido da cuia do quintal. Já o botânico Gentry (1980) especu­

lou se seriam formas ferais de Crescentia cujete, desenvolvidas

de sementes que escaparam dos quintais para as áreas alagáveis.

O fato é que a cuia-do-igapó é silvestre apenas para os bo­

tânicos, pois é velha conhecida das famílias ribeirinhas. Na

Guiana, a população local Arawak percebe uma relação muito

próxima entre essas espécies, em que a Crescentia amazonica

é considerada uma entidade feminina (watermomma calabash)

que representa a "sombra" do tipo cultivado no quintal (VanAn-

C/.)

.~
~
(..)

C/.)
cu
Q.)
L
.D
o
C/.)

C/.)
cu

"i:::
'o
E
Q.)

2



del 2000). Os pescadores do Alto e do Médio Solimões encon­

tram moitas de cuia-da-igapó, cujos frutos de casca mole são

usados como isca para peixes (tambaqui, pacu, aracu, parauaçu).

Nas "cuinhas" ou "baldinhos", usados como brinquedos (carra­

petas), também se serviam pequenas doses de remédio para

crianças. Apolpa amornada, utilizada em casos de "ovo retido",

trata os testículos de crianças.

No Brasil, são encontradas nos chavascais localizados nas

cabeceiras dos igarapés, lugares sempre alagados em que a água

é mais calma e onde se formam moitas de plantas macrófitas

flutuantes (bololô), nas quais se depositam frutos e sementes. No

rio Madeira, a corrente da água traz partes desses bololôs, que se

depositam na beira dos barrancos, onde se desenvolvem árvores

de Crescentia amazonica.Na seca, os frutos servem de alimento

para o gado e regeneram-se ao redor dos currais suspensos (ma­
rombas) em meio à floresta alagável da região de Manaus, nos

canais do rio Solimões (canal do Xiborena, lago do Camaleão.

lago Catalão), e no rio Amazonas, em Santarém.

A diferenciação das duas espécies onde elas coexistem não

é fácil. Alguns indivíduos de Crescentia amazonicaque crescem

perto das casas têm frutos maiores, de modo que se parecem

com as cuias pequenas e de casca dura de Crescentia cujete(Mo­

reira et al. 2017b). Esses indivíduos são chamados de maraca­

zeiros, segundo uma artesã da região de Santarém: "O maraca­

zeiro é a mesma coisa que a cuia-da-igapó, só que fica maior".

Uma das hipóteses para o aumento do tamanho dos frutos é o

fluxo gênico promovido por morcegos que intercambiam pólen

de ambas as espécies nos quintais (Moreira et al. 2017b), de ma­

neira que as árvores de cuias maracás são indivíduos genetica­

mente híbridos de Crescentia amazonica, com frutos duas vezes

maiores do que os encontrados na floresta (Moreira et al. 2017b).

A recíproca também acontece: árvores de Crescentia cujete hí­

bridas desenvolvem frutos menores quando sob influência da



espécie florestal; são chamadas cuias paranã, as preferidas

no consumo do tacacá na Amazônia oriental. O maracazeiro e

as cuias paranãs são exemplos paradoxais, uma existência ao

mesmo tempo silvestre e doméstica que mostra a interdepen­

dência entre espécies e ambiente no processo de domesticação.

Assim, nenhuma das hipóteses (Ducke 1946;Gentry 1980)sobre

a trajetória evolutiva das cuias foi corroborada. Operfil genético

de Crescentia amazonica é bastante distinto do da Crescentia

cujete (Moreira et al. 2016,2017a). Isso mostra que elas divergiam

fazia muito tempo, provavelmente antes do início dos cultivos

de plantas nas Américas, por volta de 11 mil anos atrás (Piperno

2011). Embora sejam espécies distintas, a barreira reprodutiva

entre elas é tênue, o que desencadeou tipos específicos com mu- .

danças no tamanho dos frutos em ambas as espécies, que são

percebidos e usados pelas pessoas com diferentes finalidades

(Moreira et al. 2017b). A diversidade dessas árvores emerge, por­

tanto, associada aos modos de vida nas regiões alagáveis.

COEVOLUÇÃO ENTRE AS ÁRVORES DE CUIAS EGENTE

Os perfis morfológicos e genéticos das cuias são composições

históricas de séculos de uso e circulação da árvore, em coevolu­

ção com as dinâmicas dos rios, dispersores extintos, polinizado­

res, arranjos sociais e econômicos ao longo do tempo e do espaço

na Amazônia. De forma recíproca, as árvores domesticaram os

gestos, o fazer com as próprias mãos, e marcam momentos da

vida de centenas de famílias ribeirinhas. É uma espécie compa­

nheira dos ritos e da promoção de saúde, pois retrata a relação

com a casa, o lugar de pertença, o cuidado de si, o gestar e o pro­

duzir o que é necessário à vida. Sua ausência na Amazônia não

se dá necessariamente por limitações ecológicas para seu cul­

tivo, mas reflete as relações das pessoas com a árvore. No caso

co
"~
:::l
U
co
cu
CD
L
.n
o
co
co
cu

"L:
'O

E
CD

:2:



da história extrativista violenta na Amazônia, a atenção se volta

para o produto pronto, como a comida ensacada, a vasilha de

alumínio ou de plástico facilmente descartada e substituída. O

modo de vida industrializado ignora o sagrado, que é imanente

ao que se faz com as mãos, e mecaniza os gestos. A integração

dessas histórias nos mostra que as árvores de cuia ocupam lu­

gares de memória, pois são registros vivos do passado, em contí­

nua coevolução e reciprocidade entre nós e os vegetais.



10 ADESCOBERTA DO IVIAIUHAFÃ
SEGUINDO ATRILHA DA FLORESTA CDIVI OS MURAI

MARTA AMOROSO

Ninguém passeia impunemente sob palmeiras.

- GOETHE, Asafinidades eletivas

Em minha última estada na localidade de Cacaia, na Terra Indí­

gena Cunhã-Sapucaia (TICS, Amazônia) em 2016, fui surpreen­

dida por um convite. O casal Suly Bentes e Raimundo Gama me
levou a conhecer o manhafã IFIG.14J, tuberosa muito antiga que,

como me explicaram, boiavana superfície do solo, no caso, a al­
deia abandonada de Cunhã, no rio Preto do Igapó-Açu.Cipó não

cultivado que fornece aos Mura uma batata gigante com a qual
se fabricam goma e grolados, o manhafã (Casimirella spp.) po­
deria ser associado a uma "cápsula do tempo", assim como se fez

recentemente com os castanhais de castanha-do-brasil (Berthol­
letiaexcelsa) cuidados pelos Mura (Caetano-Andrade 2019). Tais

vegetais não cultivados ecoam histórias de relações multiespecí­

ficas dos Mura com os demais existentes da floresta. Em contra­
ponto ao relato colonial sobre bandos Mura assaltando roças dos
povoados, premidos pela fome,' as narrativas sobre o manhafã

Apesquisa realizada junto aos Mura da Terra Indígena Cunhã-Sapu­
caia (Borba, AM) foi desenvolvida noâmbito dasatividades doNúcleo
deApoio à Pesquisa CEstA.usP econtou com osuporte doCNPq (bolsa
produtividade).

2 As notícias coloniais sobre osMura, os"corsários dorioMadeira", tra­
tamdesuasurpreendente territorialidade, quecobria toda aAmazônia
central, doAtlântico ao Pacífico. Em Sampaio (1825: 15), encontramos a
associação entre assaltos dos Mura gentiodecorso aos povoados e des-

'O
'B'
""êo
E:
CJ
-o
cu
t
Q)

..D
CJ
c..J
C/.l
Q)
-o
<::(



o
co
o
I:­
o
E

o:::(

t
cu
z

qualificam os deslocamentos dos forasteiros Mura pela Amazô­

nia central em termos de fartura, assim como destacam o valor

da alimentação à base de caça e de pesca assadas, mingaus das

frutas das palmeiras, de beijus, grolados e pães de massa assada

produzidos em acampamentos. Abatata manhafã aviva em sua

forma exorbitante as concepções e práticas dos Mura relaciona­

das ao manejo do solo, noções compartilhadas entre gerações. O

cipó da Casimirella spp. atua para os Mura como índice da tem­

poralidade da Terra Indígena Cunhã-Sapucaia ao aludir às trilhas

na floresta percorridas pelos antigos, às aldeias do passado atual­

mente desocupadas ou ainda ao indicar para as horticultoras

mura as famosas Terras Pretas de Índio da Amazônia (TPIA), que

os cientistas qualificam como trechos irregulares de solo fértil na

Amazônia associados a ocupações humanas do passado.

As espécies vegetais companheiras dos Mura são como os

livros de uma biblioteca: constituem o requisito básico de acesso

irrestrito à matéria passada da ciência selvagem do futuro (Lévi­

-strauss 1962). Na arte de cuidar /tercuidado da floresta e do rio,

os vegetais não cultivados ganham destaque por fazerem boiar

na superfície dos tempos enredos alternativos àqueles da agri­

cultura sedentária. Pré-requisito indispensável ao projeto colo­

nial, a agricultura sedentária praticada pelos povos indígenas

foi valorizada, ao mesmo tempo que a identificação de sua au­

sência motivou a condenação de homens e mulheres ao trabalho

compulsório no extrativismo. As espécies não cultivadas como

o manhafã nos levam aos grandes deslocamentos, aos acampa­

mentos de caça, pesca e extrativismo, às temporadas de coleta da

castanha-do-brasil, às expedições pelo interflúvio do Purus-Ma­

deira que marcam a trajetória de vida de meus interlocutores.

conhecimento da agricultura, quando tratando do rio Madeira afirmava

o ouvidor: "É porém assaltado do Mura, gentio de corso, e que somente

vive de caça, pesca e frutos do mato".



Na primeira parte deste artigo, destaco estudos sobre a ba­

tata manhafã e sobre os castanhais de castanha-do-brasil encon­

trados no sudoeste e na região central da Amazônia, que apon­

tam a centralidade das plantas não cultivadas na dieta dos povos

indígenas da região. Como as palmeiras e a taboca (Guadua an­

gustifolia), as plantas não cultivadas são espécies companheiras

dos Mura nos deslocamentos e sugerem a abordagem da antro­

pologia das margens no sentido que Anna Tsing (201Sb) vem

nos convocando a empreender, a saber, de dar voz às espécies

situadas para além dos cultivares familiares, dimensão marginal

que abarca a diversidade ecológica sem a qual os seres humanos

não sobreviveriam. Na segunda parte do artigo, as narrativas das

horticultoras mura sobre o manhafã qualificam os deslocamen­

tos em termos de redes fractais compostas de trilhas e lugares

conhecidos relacionados à implantação dos roçados. Proponho

que os deslocamentos territoriais, assim como as concepções

e práticas em torno dos ideais da vida aldeã, se expressem por

meio do termo peiara, "dono dos caminhos", conceito central

das relações multiespecíficas na Amazônia central.

ACASIMIRELLA SPP.

A tuberosa Casimirella spp. atraiu recentemente a atenção dos

antropólogos e biólogos (Mendes dos Santos 2016; Gomes Ri­

beiro 2018) que atuam no sudoeste da Amazônia por ser.uma

espécie não cultivada presente na dieta dos povos falantes das

línguas pano e arawa antes da difusão, naquela região, das plan­

tações extensivas de mandioca (Manihot esculenta). A Casimi­

relia spp. foi descrita pelo naturalista inglês Ríchard Spruce

com base nas pesquisas realizadas junto aos povos falantes das

línguas tukano e arawá no Alto Rio Negro e no rio Purus. Mais

recentemente, os estudos sobre a Casimirella spp. vêm desta-

C"'-I
LLJ
I--=
~

cn
UI....



C)

co
C)
C­
C)

E
c:::r:
cu
t
cu

:2:

cando tecnologias de interações dos povos amazônicos com a

floresta, estimulando a imaginação científica a perscrutar os ca­

minhos dos grupos forrageiros. Spruce nos apresentou a Casimi­

relia como uma espécie não cultivada na Amazônia, associada à

dieta de carboidrato que os indígenas consumiam na forma de

grolados e beiju, acompanhadas das frutas das palmeiras nativas

e das carnes de pesca e caça. A história do contato no sudoeste

amazônico envolvendo os Paumari e os Suruwaha (falantes das

línguas arawá) e também os Apurinã (falantes da língua pano)

aponta as radicais mudanças que sucederam à adoção pelos

coletivos indígenas da agricultura sedentária implantada pela

empresa extrativista. Destacando imagens de fartura que a dieta

à base dos produtos da coleta propicia aos coletivos indígenas

da Amazônia, tais estudos tecem críticas às teses apresenta­

das pela ecologia cultural do antropólogo J. Steward, baseadas

na hipótese da pobreza de recursos da floresta tropical, e nos

convocam a empreender, em um diálogo com a arqueologia da

Amazônia (Neves& Heckenberger 2019), um modelo alternativo

de manejo da floresta que, como se afirma, se situaria "longe da

escravidão agrícola". No âmbito dessa reflexão interdisciplinar,

a aposta consiste em repensar o conceito de coleta, de forma a

destacar as técnicas de manejo dos ambientes de floresta, várzea,

igapó e terra firme. Ocenário multiétnico do qual participam por
volta de vinte povosindígenase na região do rio Purus oferece

abundantes exemplos de manejo da floresta que não envolve a

preferência pelo cultivo das roças sedentárias.

3 A Casimirellaspp. é conhecida na região do Purus como batata-mairá
ou sucuruína, e é identificada entre os Paumari como mahirohã ou
mahirahã. Entre os Apurinã é chamada mahyrem branca e mahyrem
negra e também mauru entre os grupos do BaixoPurus. Entre os Jama­
madi, recebe o nomejamu e, para os Jarawara, éfowe. Os Deni conhe­
cem-na como zucá (Mendes dos Santos 2016; Ribeiro 2018: 35).



A batata manhafã e o valor que os Mura atribuem às plan­

tas "do mato" parecem acrescentar outros matizes ao debate.

Minhas interlocutoras associam à tuberosa o valor indicial dos

solos propícios para novas roças e, com estas, as possibilidades

de implantação de novas aldeias, apontando assim para uma li­

nha de continuidade nas classificações das plantas cultivadas e

das não cultivadas. O manhafã evidencia ainda a rede reticular

de trilhas e lugares conhecidos percorridos pelas parentelas e a

memória das aldeias antigas, remetendo às temporalidades múl­

tiplas das paisagens no BaixoMadeira.

ESCADA DE PAU

Naquele ensolarado domingo de julho, embarcamos logo cedo

na canoa de Raimundo Gama e Suly Bentes, que levava também

sua irmã Nelita Bentes e o filho dela, e navegamos até Cunhã.

Essa aldeia foi implantada em meados do século XX em pleno

ciclo de extrativismo da castanha-do-brasil, empreendimento

conduzido por comerciantes citadinos com o apoio da Direto­

ria dos Índios, órgão tutelar que atuava arregimentando a força

de trabalho dos Mura na coleta de castanha-do-brasil nos cas­

tanhais do rio Preto do Igapó-Açu (Amoroso 2013). Cunhã che­

gou a constituir nos anos 1930 uma das maiores aldeias mura
daquele rio, reunindo uma dezena de unidades familiares. De­

sembarcamos em uma ponta próxima a Cunhã e caminhamos
por uma trilha de terra em direção à terra firme, passando pela

moradia abandonada de uma liderança, o último morador da

aldeia. Como eu, que naquela ocasião fotografava o evento da

descoberta do manhafã, as demais mulheres da expedição ja­

mais estiveram diante de um exemplar de batata do mato como

aquele, absolutamente extraordinário em suas dimensões plás­

ticas e de tempo de existência, e que deveria pesar uma centena

C"'J
L.J...J
I--=65
............



de quilos. Foi quando Nelita Bentes, antes de retirar uma pe­

quena lasca da batata com o terçado e levar à boca para conferir

o sabor, reduziu o volume da voz ao se dirigir ao manhafã, pe­

dindo licença: "Licença, vovozinha".

"Era mais difícil, mas era melhor do que agora." O tempo em

que Suly Bentes (2016) acompanhava os pais nas excursões pelo

mato é lembrado como uma época de fartura:

Naquele tempo era farto, só que não tinha farinha de mandioca.

Fazia escada de pau para pegar babaçu, subia, cortava o cacho

para baixo. Tirava o caroço, ralava, tirava a goma e fazia o beiju

da goma, o mingau. Agora a facilidade, a escola, rabetinha para

baixo e para cima. Agora é difícil, tem as facilidades.

O transporte ("as rabetinhas"), os salários, as aposentadorias figu­
ram como um tempo de controle e restrições, comparado ao que

a vida no mato dava acesso, por meio da escada de pau. A batata

manhafã é comida do mato, associada à fartura que só os índios

conhecem e a que só eles têm acesso.' Suly Bentes (2016) continua:

o
C/.l
o
t.­
o
E

e::r:

t
cu
:2

Ninguém plantava roça, daí a gente tirava a batata manhafã.

Aparecia, a gente cavava, cavava, ralava. Ela é igual uma man­

dioca. Ralava, torrava, para usar a goma, a massa não se usa.

Fazia beiju. Essa batata só dá em terra preta, é forte e tem dela

que dá desse tamanho [abrindo os braços em um arco], é re­

donda, vai para o fundo da terra. Esses novatos se criaram na

facilidade. No tempo que me criei para ver motor era uma vez

por mês. Manhafã é outro tipo de comida, antes da mandioca.

Ela não é plantada, é do mato. Quando não tinha roça, ia buscar

ela no mato. Mamãe conhecia. Dá bem goma. A batata cresce

N 4 Na expedição a Cunhã, indaguei a minhas amigas se certa mulher....
.... adulta conhecia o manhafã e ouvi de pronto: "Por certo, é índia!".



no fundo da terra e o cipósobenas árvores.Quandoficagrande,

elaboiapara ribada terra. É materialda terra preta.Quandonão

tem roça,ou o roçadoé pequeno,vamoslá e tiramosum pedaço.

É do mato, não é plantada, encontramos quando procuramos
a castanha.

o tempo da escada de pau e da fartura, do modo de vida dos

antigos em contraste com o tempo das "facilidades" enganosas

que atraem os Mura para as sedes dos municípios de Autazes
e Borba, auxilia meus interlocutores mais velhos a formular

uma definição de cultura indígena contrastiva, de conteúdo

fortemente geracional, em que opõem a força de um modo de
vida tradicional às opções que se apresentam aos mais jovens

associadas às "facilidades" que distanciam os Mura da sociali­
dade em torno da comida verdadeira: o assado na brasa com­

partilhado na beira dos igarapés e lagos, a comida produzida

e consumida nos acampamentos e expedições. Uma liderança
da Organização dos Professores Indígenas Mura (Opim), de

Autazes, rememorava recentemente, em uma entrevista que

me concedeu, que seu pai o levava ainda menino para tem­
paradas de férias no rio Matupiri, onde os Mura, segundo ele,

viviam o modo tradicional da cultura indígena. Nessas excur­

sões, eles passavam os dias pescando e assando peixe na beira,
dormindo em troncos de árvores onde buscavam estar a salvo
dos ataques das onças, e se alimentavam dos frutos das pal­
meiras, em uma espécie de imersão temporária em certo modo
de vida. A batata manhafã faz ainda "boiarem" narrativas de

episódios onde se experimentou uma goma mal preparada,
sem as devidas precauções, o que levou o grupo familiar a um
estado onírico que me foi descrito como um grande "porre",

em que os corriensais permaneceram estirados na praia do
rio muitas horas depois da refeição e foram despertados pelo
barulho dos urubus se refastelando com os peixes pescados,

Ic::l

B
-l:::
c:
cs
E
C)

-=
t
QJ
.D
C)
(.)
C/.l
QJ

<::l
c::::(



recordação narrada em tom de anedota e que deixou os ouvin­

tes mais velhos aterrorizados.s

Foi também em termos de um gradiente, mais do que de

uma oposição rígida ou de etapas, que Lévi-Strauss propôs que

pensássemos a separação entre plantas cultivadas e plantas sel­

vagens. Em "O uso das plantas silvestres" (1950), ele expõe a difi­

culdade de distinção entre as plantas domésticas e as cultivadas,

já que em ambas se interpunham práticas variadas de manejo.

Ainda que não cultivadas, as tuberosas, as palmeiras e as casta­

nheiras das florestas tropicais eram alvo de atenção dos povos in­

dígenas, que com o manejo adequado propiciavam as condições

para a eclosão dessas espécies apreciadas. Destacando as tube­

rosas como um dos principais desafios do laboratório ameríndio

na floresta tropical, dada sua alta toxicidade, Lévi-Strauss (1958)

chamava ainda atenção para a arte de dosar o veneno praticada

pelos bandos de caçadores-coletores que no passado remoto

atravessaram o Estreito de Bering e depararam com os enigmas

da flora e da fauna da América do Sul.

O apreço dos Mura pela "comida do mato" passa pela biotec­

nologia e é orientado por valores éticos. A comida verdadeira a

que a "escada de pau" dá acesso, e que consiste na alimentação

à base de tuberosas e frutos das palmeiras, "sustenta" e contribui

para o endurecimento e o fortalecimento do corpo,"valores éticos

considerados fundamentais. Nos Yawanawá, corpos fortes que se

5

C)

co
C)
C-
C)

E
c:J.: lim.......
C-
m
~

r::r........

"O manhafãse lava em sete águas", comentava preocupado o finado Ma­

noel Tiago naquele fim de tarde em Sapucaia. R. Spruce (apud Ribeiro

2018) apontava o alto teor de toxinas na Casimirella spp., exigindo para

o seu consumo cuidadosa depuração.

"Pela manhã costumavam tomar vinho de bacaba ou de buriti com beiju­

-cica e mataparu", lembra com saudade a anciã da aldeia da cuia das co­

midas da sua casa. "Atualmente são utilizados no café da manhã bolacha,

rosca, pão, coisas dessa natureza que nem sustenta. O óleo para usar na

cozinha era tirado do caroço do babaçu" (Silva et alo 2008: 71).



expressam pela capacidade de trabalho e pela ética da generosi­

dade são valores que contrastam com corpos fracos construídos

com comida industrializada da cidade, corpos que resultam das

"facilidades" e de seus caudatários: a preguiça e a avareza (Peres

Gi12013). Ainda sobre os valores da comida do mato, a autora for­

nece uma interessante extensão das potencialidades de tuberosas

como o rarê, vegetal não identificado com o qual os Yawanawá

fabricam o colírio para a dieta do mukâ.Preparada como bebida, a

batata rarêpropicia visões aos aldeãos. Para o caçador que prepara

seu corpo com a dieta do muká, à base de rarê, o efeito desejado é

"amansar" a presa, que não percebe sua aproximação.

MEMÓRIA DE ENTRELAÇAMENTOS

"Cápsulas do tempo" é como Victor Lery Caetano-Andrade (2017)

nos propõe pensar a antiguidade dos castanhais de Bertholle­

thia excelsa Bonpl. Seu trabalho de ecologia histórica mobiliza

técnicas da dendrologia para analisar os anéis de crescimento

das castanheiras, de forma a reconstituir sua história, ao mesmo

tempo que empreende em paralelo uma reflexão sobre as mu­

danças no padrão de manejo da floresta, tomando como referên­

cia a história do contato dos Mura, antigos moradores da região

dos castanhais focalizados no estudo. Os Mura ocupam, assim,

o centro do debate sobre preservação da floresta na Amazônia

central. Caetano-Andrade (2017) reconstruiu trezentos anos de

dinâmica populacional de um castanhal no município de Ca­

reiro da Várzea, levando em consideração informações sobre

a história dos conflitos que resultaram na expulsão dos Mura

daquela região na época da Cabanagern.? Ele observa que, de-

7 o estudo refere-se especialmente às mudanças históricas ocorridas na
região de Careiro nas primeiras décadas do século XIX, no contexto da

'Cl
B
-e::
t::
cs
E
o
-o

t
Q.)

.D
o
U
C/)
Q.)
-o
c:::(

C'-I
LU
t--=
~



o
co
o
L­
o
E

c:::(

m
t
m

2

pois do século XIX, O recrutamento e as taxas de crescimento

da Bertholletia excelsa foram fortemente reduzidos, por efeito

das mudanças nas práticas de cuidados dos castanhais até então

empreendidas pelos Mura.

Árvore emergente na Amazônia, a Bertholletiaexcelsa é en­

contrada nas florestas de terra firme e chega a alcançar sessenta

metros de altura e três de diâmetro. Espécie hiperdominante

na floresta, apresenta a tendência de formar agrupamentos, os

castanhais. Oestudo de Caetano-Andrade dá voz aos castanhais,

que guardam a memória das parcerias de que os Mura participa­

vam. Nos anéis de crescimento das árvores ficam registrados os

acontecimentos de mudança na forma dos cuidados: o controle

dos incêndios, a abertura das trilhas e principalmente o trabalho

de limpeza das clareiras, o que possibilita o desenvolvimento

das árvores trazendo luz para o sub-bosque, tipo de perturbação

ambiental que garante condições favoráveis para o crescimento

das castanheiras. Observando os anéis anuais de crescimento

de um indivíduo adulto, o estudo pôde descrever os períodos de

variação e identificar mudanças de padrão. A ecologia histórica

busca aqui entender a dinâmica da floresta amazônica em meio

a perturbações ambientais diversas. Nesse contexto, os ecolo­

gistas definiram a Bertholletiacomo resultado de uma ação an­

trópica milenar, isto é, as práticas indígenas, que, pela escolha

das espécies e a limpeza dos castanhais, viabilizou o desenvol­

vimento do conjunto de árvores.

Caso fossem consultados, os Mura talvez concordassem em

muitos pontos com as análises da ecologia histórica. Diriam,

coincidindo com as descrições dos cuidados que os ecólogos

atribuem aos povos pré-colombianos, que fazem o mesmo, que

revolta da Cabanagem (1835-1840) e de aceleração das atividades do
extrativismo da borracha, que expulsaram os Mura dos castanhais fo­
calizados (Caetano-Andrade 2019).



mantêm as trilhas e os castanhais periodicamente limpos a fim

de propiciar "bom ambiente" para as plantas e o acesso das fa­

mílias que neles acampam entre os meses de janeiro e março,

época da colheita da castanha," Afirmariam, entretanto, afas­

tando-se da noção de domesticação da floresta (Clement et al.

2015), que jamais cultivaram os castanhais, contrapondo-se

nisso à tese da antropização da floresta, já que, como me expli­

caram, os castanhais de Bertholletia excelsa são cultivares de

outros viventes, como a cutia (Dasyprocta), sem possibilidades

de interferência dos horticultores e horticultoras Mura no seu

plantio. Um segundo ponto de divergência refere-se à noção de

mudança cultural sob impacto da colonização desses estudos.

Para a ecologia histórica, a mudança promovida pela coloniza­

ção delineia a etapa de um tempo anterior ao contato ao qual

corresponderiam certas práticas culturais, abandonadas pelos

povos indígenas na Amazônia central depois da conquista. Os

Mura apreciam apresentar-se como responsáveis pelos cuidados

das espécies vegetais e animais, entretanto não assumem o pro­

tagonismo de tais ações, uma vez que sua ecologia política re­

mete ao perspectivismo multinaturalista, ao xamanismo vegetal

(Viveiros de Castro 2015; Shiratori 2019) e às abordagens sobre

relações de maestria (Fausto 2008; Kelly &Matos 2019), ampla­

mente descritas pela etnologia amazônica nas últimas décadas.

8 Entre as técnicas de cuidados dos antigos castanhais, consta a busca de
orientação junto aos técnicos da Embrapa (Empresa Brasileira de Pes­
quisa Agropecuária) que já visitaram os castanhais dos Mura da Terra

Indígena Cunhã-Sapucaia a convite dos moradores e que recomen­
daram a aplicação de enxofre nas árvores que deixaram de dar frutos.
Ainda assim, mobilizando as técnicas de agropecuária nos castanhais,
não se trata, do ponto de vista dos moradores da Terra Indígena Cunhã­

-Sapucaia, de reivindicar para a humanidade a ação de domesticação
dos castanhais.



o
C/.l
o
L
O

E
c::r:

t
cu
~

CD........

É preciso, assim, situar-se na dimensão simpoiética (Haraway

2016b) das concepções e práticas dos Mura sobre as tuberosas e

horticulturas em geral. As campinas amazônicas, na definição

dos ecólogos, são ecossistemas que há pouco mais de dez anos

têm motivado políticas de preservação ambiental, ações polêmi­

cas que chegaram a expulsar aquele povo da floresta banhada

pelo rio Matupiri depois da criação do Parque Estadual (ParEst)

Matupiri, em 2009 (Amoroso 2016). Os Mura reconhecem como

"campos da natureza" esses cenários de extrema beleza constituí­

dos por campinas baixas, areais, vegetação rasteira, e atribuem

a particularidade de sua fauna e flora ao regime de maestria que

rege tais domínios identificados aos peiara dos animais, cujos

xerimbabos são mantidos a salvo em refúgios incrustados na flo­

resta. Os "campos da natureza" fornecem um modelo reduzido

do cosmos, ao mesmo tempo que sugerem uma reflexão sobre a

temporalidade e a espacialidade implicadas na ecologia política

dos Mura, já que a tais domínios não se atribui localização fixa

no tempo ou no espaço. Frequentemente, os "campos da natu­

reza" deslocam-se pela ação dos peiara, os "donos" das espécies,

que conduzem a complexidade das relações interespecíficas de

animais, plantas e microrganismos ameaçados rumo a outro lu­

gar "onde é bom de se morar". A dimensão simpoiética dessas

concepções e práticas nos instiga a "seguir com o problema" no

Antropoceno (Haraway 2016b) e a conduzir investigações sobre

biomas amazônicos com os Mura, como as campinas e os solos

de terra preta, e levando a sério as teorias nativas.

A cartografia da territorialidade delineada por pesquisadores

yanomami (Albert & Le Tourneau 2007) situa os deslocamentos

desses coletivos em termos de uma rede reticular constituída de

trilhas e lugares conhecidos e nomeados. Também para os Mura o

modelo da rede reticular qualifica a cartografia cultural em termos

de "memórias de entrelaçamentos" antigos, revisitados e constan­

temente cuidados pelas parentelas com os demais existentes. As-



sim como os castanhais, que contam histórias de entrelaçamentos

antigos dos Mura com os vegetais não cultivados, baseados nos

cuidados e no respeito, a batata manhafã é também indicíal em

distintas dimensões e escalas. Ela sinaliza as qualidades do solo

e caminhos conhecidos, como nas proximidades do lago Grande,

região onde se abastecem de taboca, lugar antigo, identificado

como Manhafã, que figura nos mapas elaborados pelos Mura.

PElARA EAS pOLínCAS MULTIESPECíFICAS DA CONSIDERAÇÃO

"O Mura está em toda parte", afirmou uma liderança mura, para

a seguir recomendar que eu conduzisse as reflexões sobre os

deslocamentos no território dentro do campo da política da con­

sideração, a política dos Tuxaua. Sobre as habilidades do tuxaua

mura, de arregimentar relações e se colocar à frente nos emba­

tes, foi dada esta explicação por um morador da Aldeia Piranha

(apud Amoroso 2013):

Em nossa linguagem, nós tuxaua velhos do Igapó-Açu somos

peiara, nós vamos à frente para o bando não andar morrendo à

toa, assim como os bichos, que também vão sempre atrás de um

peiara. Opeiaraé o que passa mal, o que tem que sentir a batalha.

Os que seguem devem obedecer à sua linguagem. Com os bichos

também é desse modo: quando se mata o que vem na frente, o

bando se espalha; se quer acabar com o bando, mate opeiara.

otermopeiara,o "dono dos caminhos", do tupi pe =caminho e iára

= dono (Muller et alo [1756] 2019), aquele que conduz a parentela e

funda as novas aldeias.? assim como a expressão Mura-Peara, foi

9 Grafado também piwara nos primeiros estudos da etnologia dos povos

falantes das línguas tupi. o termo é glosado como "espírito dos animais",
cn....
r-I



o
C/.l
o
L
O

E
c:::r:

t
co
~

amplamente adotado pelas organizações indígenas mura no fim da

década de 1990, no contexto dos trabalhos de demarcação das Ter­

ras Indígenas, para destacar o papel político dos tuxaua, lideranças

mais antigas das aldeias. O destaque fica para a capacidade per­

formática do tuxaua/peiara de influenciar, cuidar e seduzir (Lima

2005, Kelly& Matos 2019). Agramática dos donos / mestres permeia

igualmente as relações multiespecíficas dos Mura com os animais,

em termos de uma cosmo política da consideração expressa nos

cuidados. Afirmam os Mura a respeito dos peiara dos animais que

eles moram "só onde é bom": ele se afasta de onde ocorreu uma

queimada, levando suas crias, seus xerimbabo. Lagos e igarapés

explorados pelos barcos comerciais de Manaus e de Borba antes

da demarcação das Terras Indígenas Mura foram abandonados pe­

los peixes, por ação dos peiara. Notaram meus interlocutores que,

nos anos que se sucederam à demarcação, os cardumes de peixes

voltaram, reconduzidos pelos peiara. No contexto de uma caçada,

trata-se do indivíduo da espécie que segue na frente do bando de

porcos-da-mato, veados ou macacos, presas perseguidas pelos

Mura, colocando-se nos embates e protegendo seus xerimbabo.
Na abertura de uma roça de coivara são postas em operação

habilidades da comunicação multiespecífica voltada para os do­

mínios subterrâneos, onde jazem as raízes das plantas. Um roçado

se inicia em torno de um casal influente que atrai para as aldeias

os parceiros do ajuriou puxirum (mutirão). Para os insetos que se

quer manter afastados, as horticultoras Mura dirigem preleções

e delicados manejos, como a indicar que os gafanhotos sigam em

outra direção, longe dos cultivares. Negociações voltadas para as

plantas cultivadas situam os vegetais no circuito das entidades

relacionais eivadas de subjetividades para as quais se aciona o tra­

tamento do parentesco (Morim de Lima 2017). As comunidades

"mestre" ou "dono" dos animais, indivíduo da espécie que conduz o

bando (Wagiey& Galvão1955).



Mura de Autazes (AM) guardam lembranças das festas associadas

ao ciclo agrícola. Na conclusão do trabalho de plantio, os donos

da roça convocavam afestapuxa-raiz ou arranca-toco, que costu­

mava se estender por três a quatro dias, com farta distribuição de

bebidas e comidas pelos anfitriões. As performances com cantos

e danças, como a do camaleão, do veado, do jacundá e do tangará,

compunham a festa e tinham a intenção de despertar o solo para

que acolhesse as plantas. Os moradores das comunidades descre­

vem os compassos ritmados que imprimiam ao solo de terra ba­

tida, para "sentir a terra tremer e a poeira levantar", como forma

de propiciar às plantas "o bom ambiente" para se desenvolverem

junto aos donos da roça que por elas zelavam, para que "cresces­

sem bem e dessem bons frutos" (Silvaet al. 2008: 91).

Seria por sua vez um grande equívoco tratar como artesa­

nato o que os Mura agenciam por meio das relações que buscam

estabelecer com os "donos" das espécies vegetais que fornecem

palha, madeira e cabaça. Meus interlocutores inserem no plano

das políticas de consideração as relações que mantêm com os ve­

getais de forma a deles obter a palha das cestarias para o tipiti, as

peneiras, os chapéus e as bolsas; dirigem-se e pedem licença a es­

pécies vegetais, como a cabaceira do maracá, a taboca das flautas

e a árvore não identificada do trocano (idiofone). A intenção de

relacionalidade, tendo em vista alcançar a consideração dos do­

nos das espécies, abarca ainda o barro com o qual as ceramistas

esculpem vasilhas e fornos. "Para extrair o barro para a fabrica­

ção de cerâmica temos que pedir permissão à mãe do barro", re­

comendam na aldeia São Félix (Autazes), acionando o tratamento

do parentesco: "Vovó, a senhora me dá umas bolas de barro para

eu fazer minha louça? Não vá deixar partir!" (Ibid.: 313).10

10 Depois de retirado o barro do barreiro, a ceramista deve depositar algum

presente para a mãe do barro, um cachimbo, um torrador ou outro ob­

jeto, de forma a conter uma explosão enciumada da mãe do barro, que

C'J
LJ..J
I--=ô:



N
ca...

As pesquisas recentes sobre as terras indígenas mura trou­

xeram farto material etnográfico sobre a centralidade das roças

de coivara nas dinâmicas do surgimento e do abandono das al­

deias. "Primeiro vêm as plantas", afirmavam minhas interlocu­

toras, confirmando que uma aldeia mura se assenta depois de as

plantas cultivadas brotarem em uma roça de coivara, processo

semelhante ao descrito em outros contextos amazônicos (Des­

cola 2016; Cabral de Oliveira 2016). As práticas das horticulto­

ras mura denotam por vezes ações políticas de reocupação do

território do qual foram expulsos pelo avanço do extrativismo

comercial. Pequenos roçados surgem de um pedaço de mata ou

capoeira brocado, derrubado e queimado, que serve para o plan­

tio de tipos variados de mandioca, cará, milho, feijão e melancia,

e antecedem a criação de aldeias. Ao casal formado pelo finado

Raimundo Sena e Luzia Bentes se atribui a posição de peiara na

reocupação do lugar e na formação da aldeia. sobre as ruínas

de uma antiga usina de Pau-Rosa, implantada no rio Preto do

Igapó-Açu, atividade comercial responsável no passado por ex­

pulsar os antigos moradores mura. Confirmando o interesse pela

diversidade e pelo colecionismo apontados no trabalho pioneiro

de Laure Emperaire, as filhas do casal lembram a variedade de

tipos de mandioca trazida da casa materna de dona Luzia, lo­

calizada em Cunhã, roças que, ao brotar, revertiam as marcas

do extrativismo comercial deixado pela usina de Pau-Rosa. Os

Mura foram convocados por essa usina a atuar como trabalha­

dores no corte das árvores, até que os últimos exemplares dessa

espécie vegetal (Aniba rosaeodora) foram levados à extinção."

pode fazer a vasilha e o forno partir ou ainda, em caso extremo, lançar

sobre a ceramista algum malefício. Sobre a guerra entre mundos prota­
gonizada pelas oleiras, ver Lévi-Strauss (1985).

11 Ações de extermínio daAniba rosaeodora foram registradas pelos pro­

fessores mura de Murutinga, Autazes: "Quando os brancos começaram



As plantas cultivadas por essa parentela conduziram o que Tsing

(2019) identifica como o processo histórico de viver nas ruínas

do Antropoceno e assistir à reemersão dos vegetais, compondo

novas paisagens. Depois da roça, veio a habitação do casal e, em

torna desta, as casas dos filhos e filhas casados, formação urba­

nística que compunha uma dezena de habitações espalhadas ao

longo desse trecho do rio que conheci no fim dos anos 1990.u

Em 2016 estive com dona Luzia Bentes, na época uma das

mais idosas moradoras da aldeia Jutaí, que me falava de suas

plantas cultivadas e também da batata manhafã. Dizia ela: "A

batatamanhafã encontrada na mata indica que ali é (solo) terra

preta e (local) onde se pode fazer uma nova roça. Onde nasce

o manhafã, lá vai dar roça de batata", indicando que o conhe­

cimento do subsolo é parte das habilidades horticultoras, in­

dispensável para as práticas dos cultivares, assim como para o

complexo manejo do sistema das plantas não cultivadas.

Acompanhamos as narrativas de outra mulher fundadora

de aldeia e moradora da Terra Indígena Cunhã-Sapucaia e a

a aparecer na aldeia Murutinga, eles perceberam a grande existência de

árvores de pau-rosa e logo trataram de construir uma usina. Ausina foi

instalada por uma firma de propriedade do português António Matheus.

que era o comerciante que regateava os produtos com os índios destas

terras. Quando a usina começou a funcionar, ele reuniu vários Mura e

chamou para trabalhar com ele, mas trouxe também muitas pessoas de

fora. Foi assim que António Matheus instalou um grande comércio para
servir os fregueses. Ele tomou posse de muitas terras por aqui, princi­

palmente as que ficavam no rio Mutuca, Canumã, Kwata, Mapiá, Aba­

caxi, Sucunduri, Mari-Mari e Mamori. Ele levava os homens para todos

estes lugares para cortar o pau-rosa e de lá trazer para a usina. Na usina

eles extraíam a essência e levavam tudo para o exterior. [...]. As poucas

árvores de pau-rosa que existe[m] na aldeia estamos tentando preser­

vá-las" (Silvaet aI. 2008: 243).

12 Sobre o fenômeno recente e efêmero das aldeias Mura. ver Amoroso
(2013).

'Cj

Cf
..s:::

s:::::
cs
E
C)

-o

t
Q)
.D
C)
Ü
C/)
Q)
-o
c:::r:



possibilidade de manejo das tuberosas associado à opção dos

Mura-Pirahã pelo isolamento voluntário. A finada dona Maria

Dias da Silva se afirmava Mura-Pirahãv e a seu nome se associa

a criação da aldeia Fé em Deus, na Terra Indígena Cunhã-Sa­

pucaia. Em 1997 ela se aproximou das aldeias Mura depois de

décadas vivendo em isolamento voluntário, primeiro com seus

tios, depois com o marido e filhos, quando percorreu o trecho de

floresta que compreende a região do rio Amapá, hoje Reserva de

Desenvolvimento Sustentável Rio Amapá (RDS Amapá), até che­

gar à aldeia Sapucaia, situada ao sul da Terra Indígena. Em 1999

encontrei dona Maria e os filhos agora casados com os Mura

ocupando a aldeia Fé em Deus. Os moradores da aldeia Piranha,

onde me hospedo, se relacionavam com os Pirahã guardando

certa distância: "Os Pirahã falam diferente, chegaram em Sapu­

caia vindo do rio Amapá, onde moravam no mato", registrando

na chave da hostilidade a chegada daquela mulher Pirahã que

manteve junto de si filhos e filhas depois de casados. Os casa­

mentos estabeleceram as condições de convivência e, ainda que

as diferenças jamais tenham deixado de existir, os Mura e os Pi­

rahã estabeleceram a atenção e os cuidados dispensados aos

"parentes por consideração" (Fileno 2018). Os Pirahã da aldeia

Fé em Deus permitem uma reflexão sobre os povos indígenas em

isolamento voluntário para além da compreensão que podemos

alcançar sobre eles baseada nas anedotas contadas pelos atuais

vizinhos Mura, de quem se aproximaram em circunstância de

agrura, o que ocorreu quando dona Maria perdeu o marido e,

como relembrava, restou sozinha no mato, com os filhos e filhas

pequenos. Um dos filhos de dona Maria, José Dias (2016), ha­

bitante da aldeia Fé em Deus, na Terra Indígena Cunhã-Sapu-

13 Os Mura-Pirahã são falantes da língua isolada mura-pirahã, habitam
um trecho das terras cortadas pelos rios Maici e Marmelos, localizada
no municipio de Humaitá (AM).



caia, comentava em entrevista a opção dos pais pelo isolamento

voluntário, de passar parte da vida "se escondendo no mato", e

lembrava que naquelas circunstâncias lançavam mão de uma

tuberosa que conheciam pelo nome de batata cararoá:

Nós começamos na mata, no rio Amapá, meu pai varou solteiro

e se agarrou, se enamorou de minha mãe. Minha mãe varou com

os tios dela. Os dois ficaram andando, escondidos por aí, quando

viram que a dificuldade estava muito grande. Moraram em cima

do rio Escondido, aí foram se reconhecendo nas beiradas, tive­

ram os filhos e foram descendo devagarinho. Faziam farinha

da batata cararoá, era o alimento, a batata dá em um cipó, é bo­

nita, bem amarelinha. Faziam farinha do palmito do açaí, fari­

nha do babaçu, era o que eles faziam. Eram Pirahã. Daí foram se

entrosando. Hoje a gente come outros modelos, come a farinha

de mandioca.

Asbatatas do mato ocupam nas narrativas dos Mura e dos Pirahã

o lugar de espécies não cultivadas conhecidas e que se conectam

às concepções e práticas ligadas aos pequenos roçados cultiva­

dos. Lévi-Strauss (1958) chamava atenção para "as roças cuida­

dosamente mantidas" dos Bororo no contexto dos debates sobre

a agricultura regressiva, quando destacava a centralidade dos

cultivares e as práticas rituais dos benzimentos das sementes

conduzidos pelo xamã, que replicavam para os vegetais os cui­

dados empreendidos pelos povos ameríndios para com animais

de caça ou peixes de grande porte. Assim, manhafã constrói com

homens e mulheres, e com os demais viventes da mata, relações

de coevolução (Haraway 2016b), o que faz da tuberosa uma pre­

sença nada acidental nas trilhas e caminhos. Seu cipó, ao alçar o

dossel das árvores e se lançar na atmosfera em busca de luz e de

calor, estimula elaborações que a aproximam do laboratório ex­

perimental interespecífico que o roçado de mandioca representa

ICl
'§
-t:::
s:::
cs
E
o
-o

t
CD
.D
o
o
CIJ
CD
-o
c:::I:

1ft
CID...



o
co
o
L
O

E
<::(

m
t
m

::2:

para as horticultoras wajãpi, como nos mostra Joana Cabral de

Oliveira (2019).

Assim, em diálogo com o filósofo Emanuele Coccia (2018),

é possível avançar para além do recurso de subsistência que as

tuberosas constituem. Para os Mura, elas são indiciais e infor­

mam sobre o mundo subterrâneo das redes de comunicação, por

onde circulam notícias sobre a identidade do solo e o estado de

coevolução dos minerais e organismos que constituem as terras

pretas na Amazônia central.



PARTE 3

SOCIALIDADES
VEGETAIS
PARENTESCO. PREOAÇÃO. CUIDAOOS EAFETOS



Da palavra sair
habitar outros mundos
aespinha qorsal do peixe
lamber até limar os dígitos.
Dar os tímpanos
ao vibrar dos grilos
reconhecer achegada do trovão
no deslocar do sangue
eao anteceder terremotos
subir! No alto da árvore
ecaircom orabo
enovelando um galho
se dependurar na abóbada celeste
soprar orumo dos palas
edas marés que vem dos palas.
Não conhecer despedida
viagem ou remorso
código, símbolo ou faca:
Nunca alterar arota do fogo.
Ser seiva, veneno. Ou fruto.

- Júlia de Carvalho Hansen, Seiva veneno ou fruto



11 COIUTR~DOMES!ICAÇÃD lUA
AMAZOI\IIA II\IDIGEI\IA
ABOTÂNICA DA PRECAUÇÃO

NlIGUEL APARICIO

Richard Evans Schultes, um dos precursores da etnobotânica

moderna, impactou o mundo acadêmico com suas pesquisas

pioneiras sobre plantas enteógenas ameríndias. Sua trajetória

começou com investigações sobre o uso ritual do peyote entre

os Kiowa de Oklahoma e em sua tese de doutorado ele debru­

çou-se sobre os cogumelos teonanácatl e o "glória-da-manhã",

usados como alucinógenos por populações indígenas da região

de Oaxaca, no México.Schultes, que na infância tinha lido com

admiração as páginas de Richard Spruce em Notesofa Botanist
on the Amazon and the Andes [Notas de um botânico na Ama­

zônia e nos Andes], dedicaria a maior parte de seus estudos ao

uso de plantas psicoativas e medicinais entre povos indígenas

do noroeste da Amazônia, especialmente entre os Witoto e os

Makuna. Algumas contribuições de especial relevância foram,

por exemplo, suas pesquisas sobre curare e ayahuasca. Suas
obras, entre as quais se destacam PlantsoftheGods ([Plantas dos

deuses] 1979, em colaboração com Albert Hoffman) e Vineofthe
Soul ([Trepadeira da alma] 1992, em colaboração com Robert F.

Raffauf), tornaram-se referências de primeira linha no marco da

etnobotânica nas Américas.

De forma simultânea às pesquisas sobre plantas psicoativas,

ao longo da carreira Schultes dirigiu sua atenção às espécies do

gênero Hevea, operando como agente de campo da Corporação
de Desenvolvimento da Borracha - na época, a ocupação [apo-

co
c
Q.)

g
""O
.5
co
·2
<o
N
co
E

c:::(

co
c
o

lCO
ao
co
o
~
C/.)
Q.)

E
o

""O
co
r....

+-­
C
o

c..:J

r':J
LJ...J
I--=
~

CrI..
P"I



nesa no sudeste Asiático impedia o acesso dos Estados Unidos

às plantations de borracha instaladas naquela região. Seus estu­

dos sustentaram programas de melhoramento que fomentaram

o desenvolvimento de árvores resistentes e de alto rendimento

na produção de látex (Solbring et al. 2003) em áreas acessíveis

aos circuitos do mercado norte-americano. Um marco dessas

pesquisas foi a publicação, em 1993, de um artigo sobre a do­

mesticação da seringueira (Hevea brasiliensis), que se encerra

com as seguintes palavras:

Asvantagens da domesticação de plantas alimentícias para a hu­

manidade são geralmente compreendidas e aceitas pelo público

em geral. Nem sempre é assim com plantas como a seringueira,

que deve ser manejada em grandes plantações por grandes cor­

porações financeiramente capazes de sustentar a sua manuten­

ção e desenvolvimento [...].Os esforços dos britânicos em busca

de novas culturas para suas colônias tropicais, particularmente

a borracha, no período vitoriano, são muitas vezes criticados

como imperialismo flagrante, e os primeiros cientistas e outros

que participaram da domesticação de Hevea brasiliensis às vezes

têm sido considerados ferramenta do imperialismo comercial. A

história da borracha e sua domesticação pode responder a tais in­

fundadas injúrias e fornecer provassuficientes de como a huma­

nidade como um todo pode melhorar por meio da domesticação

de plantas (Schultes1993: 484).

Ao longo de sua obra, Schultes mostra reiteradamente sua pos­

tura em defesa dos povos indígenas da Amazônia e sua firme

crítica aos processos de ocupação e destruição da floresta. Mo­

tivado por esse entusiasmo, ele procurou otimizar as práticas

de manejo das seringueiras no novo cenário internacional. Mais

do que simples subserviência ou colaboracionismo, a atitude de

Schultes em favor da domesticação da Hevea brasiliensis bus-



cava uma alternativa às mazelas da história da borracha na Ama­

zônia. Domesticar a seringueira era, na sua perspectiva, uma via

possível para desmontar o pesado mecanismo colonial que o

seringalismo amazônico tinha imposto aos indígenas. Ele, que

desenvolveu suas pesquisas em regiões extremamente marca­

das pela violência extrativista, lutou com veemência contra os

horrores da empresa seringalista e denunciou o genocídio das

populações amazônicas. schultes sustentava sua prática cien­

tífica em uma ideia de domesticação compreendida como "me­

lhoramento da humanidade" não só em função do suprimento

da demanda do mercado mundial, como também da possibili­

dade de uma produção mais digna, que impedisse a reedição de

atrocidades como as perpetradas pela Casa Arana contra os Bora

e ao Witoto na região colombiana do Putumayo. A borracha, po­

rém, continuou vinculada a dramas humanos em escalas mais

amplas, que acabaram impulsionando a produção mundial de

látex. De maneira imprevisível, a nova exploração das seringuei­

ras fez rodar com mais velocidade a indústria bélica, em razão

da implementação de um manejo mais eficiente. A paixão de

Schultes pela Amazônia e seu esforço para protegê-la pela do­

mesticação de seringueiras coexistiram, paradoxalmente, com

um movimento em que o auge da borracha esteve vinculado à

tragédia humanitária: a Segunda Guerra Mundial e a Grande

Aceleração que a sucedeu.

Na Amazônia brasileira, a bacia do rioPurus se constituiu tam­

bém como uma das regiões mais ativas na movimentação serin­

galista. No curso médio desse rio, a cadeia produtiva da borra­

cha foi controlada principalmente pelas empresas J. G.Araújo &

Cia.Ltda. (cuja atuação se estendeu de 1877 a 1989) e J. A. Leite &

Cia. Ltda., sediadas em Manaus. Desde o primeiro ciclo da bor­

racha, migrantes nordestinos, a maioria procedente do Ceará,

foram instalados nas colocações sob o comando de gerentes e

m
c:
Q.)

g
-o
_5
-~
c:

<o
N
m
E

<::(

m
c:
o
'm
Ü"
cu
c..J

-.;:::::
C/.l
Q.)

E
o
-o
cts
t....

4--'
c:
o

c..:J

...
In...



N
cn
P"'I

patrões. Os Banawá, então conhecidos como "Jamamadi do Api­

tuã", grupo indígena arawá que habitava em igarapés, campina­

ranas e florestas de terra firme da margem ocidental do médio

Purus, sentiram o aquecimento progressivo do extrativismo se­

ringueiro e a movimentação acelerada presente no Waforofai- "o

rio dos vapores", como eles denominam o Purus. Asseringueiras

das várzeas, conectadas por um emaranhado de estradasdese­
ringa, adentraram de forma nova a história banawá por meio de

um regime de perturbações (Tsing 201sa):as altas concentrações

de Hevea brasiliensis nas florestas aluviais do Purus, na bacia do

igarapé Apituã e no paraná do Mamoriá atraíram os invasores

yara (não indígena), que intensificaram sua pressão sobre os in­

dígenas. Nas imediações do território banawá, consolidaram-se

alguns dos mais ativos seringais do Purus, como Santo Antônio

do Apituã, que se ergueu ainda como o principal porto de lenha

para os navios no trajeto entre as localidades de Canutama e Lá­

brea. As tensões entre trabalhadores dos seringais e indígenas

tornaram-se mais agudas na década de 1930, quando os Banawá

atacaram um acampamento extrativista, provocando a morte de

vários seringueiros. Em retaliação, uma expedição armada, orga­

nizada pelos seringalistas e pela polícia de Canutama, subiu as

águas do igarapé Apituã e vingou essas mortes, matando alguns

indígenas. Os Banawá empreenderam uma época de itinerância

pelas terras firmes do interflúvio Purus-Piranhas, afastando-se

das várzeas do primeiro e das estradas de seringa que cortavam

seus velhos caminhos. Incapazes de aceitar a domesticação im­

posta pela empresa seringalista - propulsora de uma modalidade

de extrativismo que poderíamos qualificar como centralizadora,

estabilizante e civilizatória -, e após anos de trânsito por terras

distantes dos grandes rios, os Banawá ensaiaram novos cami­

nhos de relacionamento com os estrangeiros, pacificando os pa­

trões dos pequenos igarapés do interflúvio e participando dos

circuitos de um extrativismo periférico, itinerante, marginal, que



priorizava outros produtos, como látex de sorva (Couma utilis),

óleo de copaíba e peles de animais.'

Com efeito, os patrões da periferia extrativista do interflúvio

envolveram seus fregueses do Piranhas na captura de animais

para o comércio na "época das fantasias".' ao trabalhar no forne­

cimento de peles de onça, maracajá, ariranha, queixada, veado,

jacaré etc., as atividades venatórias se intensificaram de forma

abrupta. Adestreza dos "gateiros" era requerida não apenas para

abater grandes quantidades de animais, como também para pre­

servar suas peles da melhor maneira possível: o "couro baleado"

era considerado de segunda. e, quando não estava danificado,

o valor aumentava. Contam os Banawá que grupos de caçado­

res circulavam pelo rio Piranhas e abatiam varas quase inteiras

de queixadas para extrair suas peles e vendê-las. Em uma das

Uma descrição mais precisa da trajetória banawá, transitando entre o

seringalismo da várzea e o extrativismo da sorva, está disponível em

Aparicio (2019).

Z O envolvimento dos Banawá com a rede extrativista do interflúvio Pu­

rus-Juruá ocorreu no ápice do comércio amazônico de peles silvestres.

"Aspeles finas (também chamadas de 'peles de luxo' ou 'fantasias') eram

aquelas extraídas dos gatos maracajá-açu (L.pardalis) e maracajá-pe­

ludo (L. wiedii), da onça-pintada (P. onca), da ariranha (P.brasiliensis) e

da lontra (L.longicaudis). Alcançavam as maiores cotações e eram utili­

zadas na peleteria, principalmente na confecção de vestimentas luxuo­
sas [...]. O ápice do comércio de peles de luxo ocorreu a partir do fim da

década de 1950, provavelmente estimulado pela publicação de fotogra­
fias de celebridades vestindo casacos de felinos, tal como na aparição da

Mulher-Gato (Catwoman), exibindo 'fantasia' de onça-pintada. As peles

de caititu (P. tajacu), queixada (T. pecari), capivara (H. hydrochaeris)
e veado-vermelho (M. americana) atingiam menores preços do que as

'fantasias', mas dominavam o mercado de peles de mamíferos" (Antunes

et alo 2014: 494-95). Em relação à "época das fantasias" e ao comércio
de peles silvestres na Amazônia ao longo do século xx, ver as análises

de Antunes et aI. (2014; 2016), com informações preciosas sobre caça

comercial no Purus e na Amazônia.

m
c:
QJ

-9'
-o
.5
.~
c:

<o
N
m
E

o::I:
m
c:
o

Im
Ü"

rs:,:::::
C/)
QJ

E
o
-o
~......
c:
o

c...::J



expedições, Bido - hoje um importante xamã banawá, já idoso

- acompanhou um grupo deyara: levaram consigo três caixas

de cartuchos novos de pólvora seca. Caminharam pela mata e

ouviram uma vara de queixadas se aproximando. Ficaram atô­

nitos ao descobrir que todos eles estavam sem pele, correndo

diante de seus olhos. Apavorados diante da vara de "almas de

queixadas sem corpo", fugiram do lugar. Para os Banawá, as re­

lações na floresta precisam ser mantidas adequadamente, não

há lugar para o excesso. Uma ecologia política orienta essa so­

cialidade da floresta e, quando é preciso, os Banawá seguem o

próprio princípio deprecaução, que abrange também algumas

relações humano-vegetais específicas.

Na época de itinerância entre os rios Purus e Piranhas (mea­

dos do século xx), os Banawá organizaram uma grande pescaria

com timbó kona (Deguelia sp.) no igarapé Mayofa. Os homens

passaram o dia inteiro batendo as raízes de timbó arranca­

das, até quase o anoitecer. Nunca tinha sido arrancado tanto

timbó - homens, mulheres e crianças participaram da pescaria,

acampando à beira do Mayofa. Quando lavaram nas águas do

Mayofa os cestos com o timbó triturado, rapidamente as águas

embranqueceram, como um leite que se espalhava mais e mais

no igarapé. Foram capturadas matrinxãs (aba), jatuarana (aba
sawei), pacu-burro (tobari), surubim (bama), muito peixe. Osho­

mens flechavam, as mulheres apanhavam com cestos. Fizeram

grandes "viraus"3 para moquear o peixe já ao entardecer. Subi­

tamente o céu mudou. Ouvia-se no Mayofa um barulho intenso,

como de barcos de vapor. Aspessoas viram luzes, faíscas, barcos

andando sobre as águas do igarapé. Um espírito inamadi, dono

(abono) do Mayofa, estava enfurecido com a morte de enorme

quantidade de peixes.

11:1' 3 Corruptela de "jiraus" no português dos Banawá. "Virau" é a grade
In
.... usada para moquear os peixes.



Ao amanhecer, Bibi - um dos homens adultos que tinham

promovido a pescaria coletiva - saiu do acampamento e foi até

o local onde havia sido batido o timbó. Ouviu uma voz e gemidos

que procediam de um pé de marimari. Aproximou-se com temor,

ouviu o choro intenso de alguém, que disse: "Por que vocês fi­

zeram isso?!Mataram minha gente, agora estou sozinho. Vocês

vão pagar por essas mortes, muitos de vocês vão morrer porque

maltrataram minha gente". O espírito inamadi queria se vingar

das pessoas por causa do timbó derramado no Mayofa.

No entardecerdaquele dia, o sol parou e se apagou. Veiouma

forte ventania (bani monii, as pessoas pensavam que o mundo

ia acabar. Após escutar as palavras e o choro do espírito-dono

inamadi, Bibi sentiu frio no corpo, inquietação e medo. Voltou

correndo ao acampamento. Ao chegar, sua esposa reclamou e

disse: "Você me deixou sozinha com as duas crianças peque­

nas!", Bibi, assustado, disse a ela e aos demais: "Vamos embora,

depressa! Eu escutei os gemidos e a voz do inamadi dono do

Mayofa: está com raiva por causa do timbó que nós jogamos.

Quer nos matar por termos matado tantos peixes". Todo mundo

se apressou para sair do lugar, por isso o peixe foi deixado nos

moquéns com as fogueiras acesas. Para trás ficaram panelas, fle­

chas, pertences diversos. Bibi corria com o corpo dolorido, com

os braços sobre o corpo tremendo de frio. Fugiram do inamadi e

chegaram a Latawadi.

Muitos deles adoeceram. Foi nesse tempo, após a pescaria

com timbó, que muitos morreram. Bibi e Okowabi ficaram gra­

vemente doentes do feitiço do inamadi, mas Tofe, que era xamã,

conseguiu curá-los quando estavam à beira da morte. Sikari foi

quem morreu primeiro. Teri estava muito doente, devido a uma

ferida que começou nas nádegas e se espalhou pelo corpo, cor­

roendo sua carne; foi enterrada. Depois morreram mais duas

mulheres jovens, Modo e Kabai. Conta-se que, durante a pes­

caria no Mayofa, elas apanhavam peixe com muito entusiasmo,

cu
C
Q.J

g
-o
.5
.~
c

<o
N
cu
E

c:::(

cu
C

o
lCU
ao
cu
u
:g

Q.J

E
o
-o
cu
L

1::
o

c..:>

,lIlI
In....



permaneciam dentro das águas do igarapé e os peixes desliza­

vam entre suas pernas, nas suas vaginas.' Com o fim da pescaria,

as duas adoeceram, suas carnes foram se corroendo: suas pernas,

a vagina, o corpo todo.

Tofe isolou os dois homens doentes, Bibi e Okowabi, numa

casa de caranaí e babaçu. Ambos estavam à beira da morte. Pe­

gava o feitiço do corpo deles com as mãos e soprava, afastando-o.

Em um alguidar (takarawa), aquecia óleo de copaíba e gengibre

para curar as duas pessoas que sofriam o mal do espírito ina­
madi do igarapé. Bibi e Okowabi conseguiram sobreviver graças

aos cuidados e à cura do xamã. Tofe tinha pedido a Kiyawa que

ficasse também isolado, para receber os cuidados e livrar-se do

feitiço. Mas ele disse: "Já estou melhor, não é preciso. Quero ir

ao mato, quero pescar". E caminhou rumo ao cemitério onde

jaziam as mulheres. Quando já estava perto desse lugar, ouviu

os gemidos das mulheres falecidas. Ficou curioso para conhe­

cer os kanamori ("almas") delas e foi se aproximando. Começou

a soprar um vento forte e frio. Kiyawa estava com medo, mas

avançou: estava entregando sua alma ao inamadi. Viu borbole­

tas azuis (baneko) no local, três borboletas passaram sobre ele.

Então ficou apavorado e voltou para casa depressa. Tofe tentou

curá-lo, no entanto, ao chegar à aldeia, Kiyawa faleceu. Após

essas mortes, as pessoas abandonaram Latawadi e se mudaram

para Tabora Made (Yawini& Mundica 2015).

A perturbação da vida coletiva transforma as relações em di­

versas escalas - relação "se refere tanto à conexão entre ideias,

eventos e outras entidades quanto à narraçãode uma história"

(Strathern 2016: 231). A predação descontrolada operada através

do timbó gera um movimento reverso: a vingança do espírito-

4 A narrativa nos faz lembrar da presença do código sexual na mitologia
ameríndia sobre o timbó, identificada por Lévi-Strauss na "Peça cromá­
tica" do primeiro volume das Mitológicas (1964: 261 ss.).



-dono do igarapé, a suspensão do movimento solar, o surgimento

de doenças letais. Algumas referências da narrativa conectam

essa alteração cosmopolítica com a experiência precedente da

violência extrativista: os barcos de vapor, que definem o lugar

do inimigo - o rio Purus, Waforofai -, ressurgem na escuridão

súbita do dia com suas luzes, seu estrondo, provocando estupor

nas pessoas que os veem navegando de maneira surpreendente

nas águas do igarapé. A captura excessiva da pesca com timbó
. deriva em uma retaliação mortal do espírito-dono, que vinga a

morte dos peixes atacando com seu feitiço as pessoas no acam­

pamento, que "pensavam que o mundo ia acabar". Nesse movi­

mento de metamorfoses, os mortos produzem novos mortos: as

almas kanamori dos falecidos, as borboletas bane/co, o próprio

espírito inamadicapturam Kiyawaem uma atração fatal. A expe­

riência imoderada parece ter consolidado um princípio de pre­

caução que impõe limites às operações de captura, assim como

a adoção de balizas próprias no exercício da diplomacia com os

espíritos-donos e o reconhecimento do risco da reversibilidade

dos excessos da predação: a morte dos peixes, presas do timbó,

dá lugar à morte das pessoas, presas de abaabono, espírito-dono

dos peixes.' A pesca com timbó kona, comumente realizada nos

5 É inevitável fazer aqui uma referência aos Suruwaha, que consolidaram

a morte por envenenamento com timbó (kunaha) como causa mortis
dominante nas últimas gerações e que se concebem como kunaha

bahi, "presas do timbó". Para os Suruwaha, os mortos por .envenena­

mento percorrem uma viagem angustiante, perigosa, rumo às águas
do céu, até alcançar bai dukuni, "o lugar do trovão". Durante um per­

curso atormentando, são perseguidos pelo kunaha karuji, "oespírito do

timbó", que avança ameaçadoramente sobre eles acompanhado de suas

onças-xerimbabos. Encontramo-nos aqui perante uma transformação
estrutural- os Banawá, em função da sua conduta hiperpredadora pelo

excesso de timbó, transformados em presas de aba abono, "dono dos
peixes", versus os Suruwaha, na sua condição de hiperpresas (Aparicio

2015), vivendo uma transformação em presas do timbó?

co
C
QJ

g
-o
.5
.~
C

<o
N
co
E

e:::r:
co
c
o
'co
00
co
Cl

:;::::::
C/.l
QJ

E
o
-o
co
L......
C
o

C-:l

....
c:n...



igarapés e lagos, é vedada até hoje no igarapé Mayofa, e a captura

de peixes se realiza apenas com anzóis ou zagaias - uma cautela

que funciona como moderação do excesso.

A convivência com as castanheiras mowe (Bertholletia ex­

celsa) marca de modo expressivo as trajetórias vegetais dos Ba­

nawá. Além de serem imprescindíveis em sua dieta alimentar,

as castanheiras inspiram vivamente as histórias dos antigos,

hiyara bote. Associadas à mitologia do tabaco e à história de

Mowewawa, o menino nascido de um ouriço de castanha, ca­

çador exímio que acabaria capturado e morto pelos canibais

Yima (Aparicio 2019), as castanheiras foram igualmente prota­

gonistas na instauração de relações pacíficas com os extrativis­

tas do interflúvio. Seringueiros fugitivos dos grandes seringais

do Purus, indígenas Jamamadi, patrões maranhenses e esca­

ladores de castanheiras que, ascendendo ao dossel da floresta,

identificavam a localização de novas pontas de castanha, todos

eles estabeleceram relações novas - em torno das castanheiras

- com os indígenas. Como já constatado em outras regiões da

Amazônia (Scaramuzzi 2018), também para os Banawá as rela­

ções com as castanheiras tecem uma história de longa duração,"

Nas caminhadas pelos lugares antigos, as pessoas identificam

as árvores vinculadas aos donos que as plantaram há duas ou

três gerações. Durante o verão, tive oportunidade de acompa­

nhar excursões em que grupos de mulheres se deslocavam aos

castanhais de seus avós falecidos para limpar os varadouros e

queimar a espessa camada de folhas secas, em um espetacular

o
"o
"L
cu li=c::I:

a5
:::::l

.9
~

11I:I
cn
P"'I

Em alguns lugares, os Banawá identificam castanheiras cujo perímetro
precisa de dez ou doze homens para ser abraçado. Um cálculo amador

baseado no DAP [diâmetro à altura do peito] de algumas castanheiras,

levando em conta parâmetros de pesquisas sobre essa espécie, aponta

uma antiguidade de mais de quatrocentos anos para alguns indivíduos
arbóreos nos castanhais das microbacias do Apituã e do Quaru.



manejo do fogo - as labaredas de três a quatro metros de altura

contrastavam com a majestade dos troncos das castanheiras,

intactos diante das chamas que, ao mesmo tempo, consumiam
as cobras presentes no local. Relações de cuidado em que as
novas gerações seguem moldando paisagens multiespécies, lu­
gares de parentesco.

Atualmente os Banawá continuam inseridos nas redes do
comércio castanheiro regional e promovem nos meses de in­
verno expedições de coleta principalmente nos extensos cas­
tanhais dos igarapés Curiá e Quaru. Lugares residenciais dis­
persos no território são reativados e outros acampamentos são
instalados para o trabalho extrativista. Ao mesmo tempo que
reconhecem em alguns locais as castanheiras plantadas pelos
parentes falecidos, eles também identificam nas áreas mais
distantes aquelas plantadas pelas cutias (sinama) e cutiaras
(sinama1co)- as primeiras, árvores com a base do tronco alar­

gada, em contraste com as segundas, que têm o caule mais
aprumado. Uma vez condicionada a habitação para passar os
dias no castanhal, o primeiro trabalho consiste em limpar a ve­

getação rasteira dos piques de anos anteriores ou abrir veredas
novas em direção a "mangas" de castanha menos frequentadas.

"As onças gostam dos caminhos que a gente faz nos castanhais,

andam por eles e os mantêm limpos. Mas os queixadas atra-
vessam esses caminhos e bagunçam tudo." Há ainda as cobras,
cuja afluência nos piques de castanha provoca um alerta contí­
nuo nas pessoas - nas temporadas no castanhal, os sonhos com
serpentes, a sua presença nas jornadas de trabalho e os relatos
de acidentes causados por elas no passado ganham uma fre­
quência inusitada. As redes de caminhos falam de castanhais
habitados, que misturam presenças colaborativas com outras
que confundem e perturbam.

Os castanhais são ainda lugares de disputa - além dos hu­
manos, cutias, cutiaras e macacos-cairara quebram os ouriços

Ctl
C
lD
g
-o
.5
.~
c

<o
N
Ctl

E
c:::r:

Ctl
c
o

ICtl
c,»
Ctl
c..J

:g
lD

E
o
-o
Ctl
s:....

.f-J
C
o

c...::l

cn
cn...



==N

para se alimentarem," Mas as disputas mais tensas procedem

das expedições extrativistas de roubo de castanha oriundas de

Canutama, ano após ano: nos últimos invernos, articulados com

a Funai, os Banawá tiveram que contar com a escolta de patru­

lhas da polícia militar para proteger as castanheiras indígenas
das frequentes ameaças de morte que recebem dos yara - os

castanhais do Apituã estão carregados de memórias de crimes
ocorridos nas épocas de coleta. Além do assédio dos intrusos,

há o comparecimento de extra-humanos, que tornam sempre

arriscada a circulação das pessoas nos castanhais. O curupira,

com ciúme das castanheiras, grita para assustar, derruba quem

carrega os pesados panacos e os faz tropeçar nos varadouros.

Mas são principalmente os espíritos predadores inamadi que

causam receio e medo entre as castanheiras: com suas flechas
invisíveis, provocam dores no corpo, roubam paneiros, são a

origem de doença e febre. De fato, apesar do cansaço provocado

7 Durante uma temporada de coleta de castanha junto aos Banawá, ao

alcançar o castanhal nas primeiras horas do dia, ouvimos uma batida
inesperada de ouriços de castanha, pois imaginávamos que não have­
ria "ninguém" no local. Avancei sigilosamente com meu companheiro
banawá e contemplamos três macacos-cairara (Cebus albifrons) que­
brando alguns dos ouriços. Fiquei surpreso, pois meus amigos botâni­
cos sempre tinham me falado da capacidade exclusiva de humanos e
cutias para quebrar os frutos lenhos os. Osmacacos-cairara lançavam os
ouriços contra um tronco duro deitado no chão. Antes disso, observei
um gesto estranho, que só entendi mais tarde, depois das explicações
do meu parceiro: os macacos assopravam no orifício inferior do ouriço
e o lançavam quando estava "cheio de vento", provocando assim sua
quebra. Além dos macacos-cairara, os macacos-prego (Cebus apella)
teriam a mesma capacidade, segundo os Banawá. Pesquisas ecológi­
cas revelam que ouriços abertos por macacos-prego e macacos-cairara
são frutos mais velhos (de um a dois anos), com pericarpo mais frágil,

que se quebra ao ser lançado contra superfícies suficientemente duras
(Haugaasen et alo 2010).



pelo trabalho intensivo nos castanhais, percebi como os Banawá

vivem noites tensas e insones durante as épocas de coleta: ruí­

dos que os alertam da proximidade dos inamadi, sonhos pertur­

badores, adoecimentos repentinos os levam a intensificar sua

preocupação com o perigo de serem atacados por mowe abono,

espírito-dono das castanheiras. Por isso é comum que, depois

da tarefa árdua de estabelecer o acampamento, abrir e limpar

as picadas e iniciar a quebra e a coleta da castanha, em poucos
dias eles abandonem pontas de castanha não completamente

exploradas e partam em direção a outros castanhais, onde de­

verão realizar de novo todos os trabalhos preliminares. Tudo se

passa como se os Banawá percebessem o excesso de predação

que estão desenvolvendo nos castanhais e sentissem a necessi­

dade de se resguardarem dos perigos potenciais que isso causa.

Mais uma vez, um princípio de precaução desestabilizador se
impõe a quaisquer interesses próprios do mercado extrativista

e os empurra em um movimento de itinerância que impede a

acumulação extrapolada dos frutos almejados de mowe abono.

A safra da castanha se torna, assim, um período de contínuas
movimentações pelos numerosos castanhais existentes no terri­

tório banawá, em que não raro eles desistem de uma exploração

intensiva em pontas de castanha fixas que poderiam garantir

maior produção.

No marco dessa proliferação de conexões vegetais hetero­
gêneas, é interessante analisar ainda a relação que os Banawá
estabeleceram com as flecheiras. Roças específicas de flechei­
ras (Gynerium sagittatum) eram mantidas em diversos lugares

do território antes de as roças de mandioca serem incorpora­
das - com manivas roubadas dos seringueiros do Purus ou ob­
tidas amigavelmente dos sorveiros do Piranhas. Nos flechais cul­

tivados, as plantas se reproduzem por clonagem, de maneira que
os Banawá conseguem selecionar os indivíduos com pedúnculos
mais adequados (retilíneos, com a grossura e o comprimento

m
c
QJ

g
-o
.5
.~
c

<o
N
m
E

<::(

m
c
o
Im
Ü"
m
u

~
QJ

E
o
-o
m
L

1::
o

c..::>

C""':l .
LJ...J
f--=
6:



N=N

desejados) para a fabricação de flechas e zagaias - essas hastes

são preferidas às dos flechais "da natureza" que se encontram

próximos às várzeas dos grandes rios. Hoje os Banawá usufruem

ao mesmo tempo de capoeiras com flechais e de flecheiras plan­

tadas em roças novas, onde elas coexistem com macaxeiras e

mandiocas, abacaxis e bananeiras. Mas o que desperta minha

atenção a respeito das flecheiras é a reivindicação que os Ba­

nawá apresentam em ocasiões reiteradas à Frente de Proteção

Etnoambiental (FPE) da Funai que atua no entorno da terra dos

Hi-Merimã. Em diversos cenários amazônicos, é comum que

os povos indígenas "contatados" insistam para que a Funai for­

neça alguns bens "civilizados" para seus vizinhos isolados - fer­

ramentas como facões e machados costumam ser o item mais

destacado. Os Banawá, porém, demandam a abertura de roça­

dos de flecheiras na Terra Indígena Hi Merimã "para que nossos

parentes possam caçar à vontade". Não há nenhum vislumbre

de "agricultura civilizatória" na demanda banawá (eles não in­

sistem, por exemplo, na necessidade de uma roça de mandioca

para suprir uma suposta "escassez do trekking", pois a vida em

itinerância é percebida pelos Banawá como possibilidade de

abundância e fartura de alimentos). Ou seja, o desejo de uma

planta "desestabilízante" - imprescindível para a itinerância

que a caça exige - emerge como foco da visão banawá sobre a

vida "sem aldeia, sem roçados" dos Hi-Merimã (Aparicio 2019).

Avançando nas cosmologias dos Arawá no interflúvio Pu­

rus-Juruá, as percepções sobre essa planta se tornam mais in­

quietantes ao levarmos em conta que, na perspectiva dos bani

(os animais na posição de presas), as flechas são serpentes e

o curare é seu veneno. Quando elaboram o veneno das suas

flechas a partir de cipós, os caçadores suruwaha produzem a

mesma substância letal que as cobras kuwiri, como eles criado­

ras de kaiximiani - ambiguamente, "cipó do curare" ou "veneno

de cobra". Flechas movimentam as vidas humanas na instabili-



dade própria da dinâmica venatória; flechas se transformam em

predadores paradigmáticos nos sujeitos da floresta capturados

na posição de presas.

Entre os Arawá, porém, nenhuma planta se iguala ao tabaco na

condição de espécie companheira. O tabaco, sina (Nicotiana ta­
bacum), promove relações heterogêneas e determina o estilo de

vida dos "humanos verdadeiros". É parte indissolúvel da ação xa­

mânica, mas é também imprescindível no bom exercício da caça:

ele é um "mostra-caminho" (Viveiros de Castro 1986: 534) tanto

nas relações transespécies atualizadas pelos xamãs como nas re­

lações interespécies vividas pelos caçadores. Em uma lógica "ver­

tical", o tabaco - temperado pelos Banawá com cinzas de cupuí

(Theobroma subincanum) e cumaru (Dipteryx odorata) - orienta

os humanos na interação com os espíritos inamadi; numa lógica

"horizontal", ele estabelece um contraste ontológico fundamental

nas relações na floresta, ao delimitar a diferença entre os preda­

dores (detentores do tabaco) e as presas. O tabaco permite aos

humanos fugir da posição de captura e marca a posição bani.
Awamoni, mulher idosa que se destaca por sua habilidade

como narradora de histórias, fala das transformações que ocor­

reram com aqueles que inalaram o rapé feito com as plantas de

tabaco nascidas no lugar onde urinou a esposa estéril de um
xarnã:" "O socó-boí, com o canudo dele (firi), cheirou o rapé e

B o mito banawá da origem do tabaco, em que a urina da mulher protago­
nista vai espalhando plantas de tabaco, encontra ressonâncias no mito
tikuna de origem do timbó, em que uma mulher virgem engravida ao se
sentar sobre uma planta de timbó. Dessa gravidez nasce um filho vene­
noso ao extremo. Na narrativa tikuna, o filho do timbó sai espalhando
veneno pelo mundo: "Onde ele cuspia ([ai), onde ele defecava (woeün),

onde ele urinava (wiya), nascia um filhinho dele, um cipó-timbó. Ele
andou pelo mundo inteiro e espalhou a planta do timbó por todos os
lugares onde passou" (Matarezio Filho 2019: 298).

ro
c
CD

g
"O

.5

.~
C

<o
N
ro
E

<C
ro
c
o
lro
Ü"
ro
c..J
.~

CI.J
CD

E
o

"O
ro
L.......
c
o

c...::l



disse 'Ha, ha, haaa' e saiu voando embriagado, transformado em

socó-boi. A cobra-surradeira cheirou também o rapé, [e,] ao sen­

tir o tabaco disse 'sssss' e se transformou em cobra-surradeira.

Finalmente, a mulher cheirou o rapé e saiu correndo pela mata

transformada em paca". Damani, sua cunhada, continua o re­

lato: "Naquele tempo os bani eram gente. Ela urinava de novo

e nascia o pé de tabaco. A paca fez isso para embriagar o pavão".

Em sintonia com outras mitologias arawá (Aparicio 2017), o re­

lato banawá situa o tabaco como ativador de posições. A embria­

guez que ele produz é lúcida: permite enxergar os movimentos

de transformação em presas e assegurar a proteção das pessoas

perante os perigos (yofina) do mundo.

As relações que os Banawá estabelecem com essas plantas

domesticadas ou "semidomesticadas" (timbó, castanheiras, fle­

cheiras, tabaco) falam de um movimento de contradomestica­

ção da vida humana." que impele com vigor à impermanência

e à desestabilização. Em que sentido podemos afirmar que es­

sas plantas estão domesticadas, se a interação com elas envolve

movimentos reversos em que o excesso humano de controle dá

lugar a movimentos de subversão no timbó e de contrapreda­

ção nas castanheiras? Que domesticação existe em uma planta

9 Em agosto de 2018 promovi, junto com Verónica Lema, do Consejo Na­
cional de Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet), e diversos
pesquisadores nos campos da etnologia, da biologia, da arqueologia e
da ecologia histórica, um debate em torno da ideia de contradomestica­
çãono simpósio intitulado "Hacia una teoria etnográfica de la contrado­
mesticación. Críticas amerindias al concepto de floresta antropogénica"
(Belém, XVI Congresso da Sociedade Internacional de Etnobiologia).
Este texto se movimenta em sintonia com algumas das discussões apre­
sentadas naquele evento. Nessa mesma direção, Lema (2020) produziu
recentemente um artigo que analisa processos de contradomesticação
em cenários andinos com base em pesquisa etnográfica no Noroeste
argentino.



que sustenta a itinerância da vida dos caçadores e gera flechas­

-cobras em transformação, vistas equivocadamente pela caça

e pelo caçador? Em que sentido o tabaco pode ser pensado em

. termos antropogênicos quando, para os Deni do Cuniuá (Flo­

rido 2013), era a planta cultivada nas roças dos macacos-prego

em um tempo em que eles caçavam os humanos madiha, até o

momento em que foi roubada por estes e permitiu a alteração

de posições no mundo - os madiha detentores do tabaco se tor­

naram predadores e os animais da floresta viraram suas presas?

Os Jarawara (que compartilham a língua com os Banawá)

temem a sedução dos inamadi das plantas da floresta ou de

roças desconhecidas que, com aparências enganosas, roubam

a alma de uma pessoa, levam-na para o céu neme e se casam

com ela, provocando sua morte (Maizza 2017): o idioma de

uma meta-afinidade que circula entre a sedução e o perigo fala

mais alto que a voz "familiarizante" (Fausto &Neves 2018) da

domesticação.

Na sua História das plantas, Teofrasto - um dos principais dis­

cípulos de Aristóteles - apresenta um minucioso estudo, pio­

neiro na história da botânica, que contempla mais de quinhen­

tas espécies vegetais, a maioria delas cultivadas. O problema

da domesticação já era para ele uma das chaves principais na

construção de sistemas de classificação vegetal:

A diferença entre as [plantas] selvagense as domésticas parece

dependerdocultivo; de fato, como nota Hípon,qualquer planta

pode ser selvagem ou doméstica, conforme se lhepresta[m] ou

nãocuidados [...].Parece,de fato,que são as plantas selvagensas

que maisfruto produzem;mas sãoasdomésticas asqueosprodu­

zem melhores, comum paladar maisdoce e maisagradávele, em

geral, por assim dizer mais digestivos.

[...]

m
c
(l)

g
-o
.5
.~
c

<o
N
m
E

o::::c
m
c
o
Im=­mo:g
(l)

E
o
-o
«s
c,

of-'
C
o

c.:J



As que não se adaptam à domesticação, como acontece com

os animais, sãopor natureza selvagens [...]. É certo que, se não

for cuidada, toda e qualquer planta se deteriora e se torna sel­

vagem, mas não é verdade que todas as plantas, se cuidadas, se

tornem melhores, como se acaba de dizer. Há portanto que fazer

distinções e qualificar umas de selvagens e outras de domésti­

cas - como com os animais aqueles que convivem com o homem

e se podem domesticar. Mas como se deva exprimir essa distin­

ção, desta ou daquela maneira, talvez seja indiferente. Em con­

trapartida, qualquer planta que se torna selvagem deteriora-se no

que se refere ao fruto e torna-se mais pobre no que respeita às fo­

lhas, aos ramos, à casca e ao seu aspecto geral. Em cultivo, todas

essas partes, como globalmente a natureza da árvore, se tornam

mais compactas, mais robustas e mais rijas, de tal modo que é

nesses aspectos que as diferenças entre as plantas de cultivo e

as selvagens se fazem sentir. Por isso, aquelas plantas que, em

cultivo. apresentam as tais debilidades diz-se que são selvagens

(Teofrasto 2016: 67-68, 124, grifos nossos).

A qualidade de "doméstico" (hémeros, que também podería­

mos traduzir como "calmo", "manso") se opõe à de "selvagem"

(ágrios, ou "feral", "bravio"),'? em um contraste mediado por um

eixo antropocêntrico, extensível tanto a plantas como a animais.

Controle, dependência, adaptação são inerentes à condição do­

mesticada de algumas plantas. A filosofia botânica que sustenta

a produção científica elaborada 2300 anos depois persiste den­

tro de parâmetros semelhantes, como podemos conferir:

10 No mesmo sentido, a forma verbal hemerów("domesticar") e a forma
substantivada hemerótes ("domesticação"). Sougrato àprofessoraMaria
de Fátima Silva, da Universidade de Coimbra, pelos seus apontamen­
tos - é ela, com o botânico Jorge Paiva, a autora da primorosa tradução
portuguesa da História dasplantas, de Teofrasto.



A domesticação de populações de plantas é um processo coevo­

lutivo pelo qual a seleção humana sobre os fenótipos de indiví­

duos de plantas promovidas, manejadas ou cultivadas resulta em

mudanças nos fenótipos e genótipos da população descendente

que os tornam maisúteispara oshumanose maisbemadaptados

à gestão humana dapaisagem (Clement 1999: 189; Clement et aI.

2010: 73, grifos nossos).

A domesticação de plantas é um processo de longo prazo que re­

sulta da capacidade dos humanos de superar as pressões da sele­

ção ambiental com o propósito de manejar e cultivar plantasúteis,

levando a mudanças significativas nos ecossistemas naturais e

nas comunidades de plantas através das paisagens. Primeiro, indi­

víduos úteis são manejados insitue, posteriormente, humanos se­

lecionam asmelhores variedades com características morfológicas

maisdesejáveis para o cultivo. Com o tempo, os humanos criam

um mosaico de paisagens domesticadas para favorecer numero­

sas populações de plantas úteis, cada uma domesticada com dife­

rentes intensidades e resultados (Leviset alo 2018: 2, grifos nossos).

Lévi-Strauss já tinha destacado como as práticas e os conheci­

mentos ameríndios estendiam-se tanto ao âmbito do "cultivo

agrícola" como ao da "exploração de plantas silvestres" (Lévi­

-Strauss 1950)," o que torna irrelevante a distinção selvagem/ do-

11 Não cabe neste momento debater a pertinência das categorias de "cul­
tivo agrícola", "horticultura", "cultura silvícola", "exploração de plantas

silvestres" - todas elas, presentes no texto de Lévi-Strauss. Porém, essa

pluralidade de conceitos já sinaliza a dificuldade de inserir as práticas
ameríndias nos parâmetros ocidentais de agricultura. Adiferença entre

o cultivo das terras baixas sul-americanas e os modelos agrícolas eura­

siáticos jáfoi apontada por Denevan (1992) e é fortemente afirmada nas

análises de ecologia amazônica contemporânea (Clernent et alo 2010;

Neves & Heckenberger 2019).

cu
c:
QJ

,SJ
-o
.5
.~
c:

<o
N
cu
E

<:::(

cu
c:
o

ICU
c,»
cuo
:g
QJ

E
o
-o
cu
L......,
c:
o

C..::l

....
c:::I
N



ID=N

mesticado do ponto de vista das concepções indígenas. Outras

cisões conceituais são igualmente improdutivas no marco das

taxonomias indígenas, como o contraste entre plantas "nativas"

e "exóticas". Assim, por exemplo, a consideração da pupunha

(Bactris gasipaes) como "a única palmeira domesticada dos Neo­

trópicos" (Silva & Clement 2005) contrasta com as concepções

suruwaha, em que os cultivares são obtidos como resultado de

trânsitos xamânicos por mundos extra-humanos: a palmeira

que para nós é, por excelência, domesticada apresenta carac­

terísticas mais desejáveis para os humanos nas variedades que

procedem de mundos distantes: os frutos "exóticos" tornam-se

mais agradáveis aos Suruwaha. Com efeito, as "pupunhas verda­

deiras" (masayokana) dos espíritos karuji são preferidas às pu­

punhas "nativas", menos oleosas e, portanto, menos saborosas:

o veado tinha uma filha, ela saiu de casa e foi ao igarapé. À beira

d'água, ela ficou descascando as pupunhas com os dentes e jogava

a pele delas na água. O espírito da pupunha (masa karuji) chegou

nadando pelo igarapé transformado no peixe uhuwari. A jovem

jogava as cascas para ele, o peixe mordiscava, mas não gostava. A

moça achava graça e continuava jogando pedaços de cascas en­

quanto cozinhava pupunhas à beira do igarapé. Estava distraída

quando, subitamente, o peixe ihuwari se transformou em pessoa:

era o próprio espírito-dono da pupunha. Ela se assustou. Oespíri­

to-dono da pupunha lhe disse: "Isso que você tem não é pupunha

de verdade. Eu tenho sim pupunha de verdade! Vou lhe levar à

minha casa para você provar pupunhas boas". O espírito-dono le­

vou a filha do veado pelo igarapé. Aviagem foi longa, durou mui­

tos dias. Oespírito-dono da pupunha pegou o coração da jovem e

o levou consigo. Ele tinha o poder forte dos xamãs.

Depois de um tempo o pai viu a filha chegando de volta à

casa, mas ela estava feia e magra. Sua tanga estava esfiapada,

descuidada. sem a cor vermelha do urucum. O espírito-dono da



pupunha tinha poder de xamã e tinha duplicado a filhado veado:

produziu uma jovem bonita e outra feia e levou consigo a pri­

meira. O veado,surpreso, olhou a sua filhamalparecida: "Essaé a

minha filha?Comoela está feia, com essa tanga desbotada!". Pe­

gou tabaco, encheu sua mão de rapé e inalou com força, até que

soube o que tinha acontecido com a sua filha.Foi ao igarapé, viu

"as cascas de pupunha, inalou tabaco novamente e viajou durante

muitos dias até a casa do espírito-dono da pupunha. Quando che­

gou, reconheceu a sua filha e disse ao espírito da pupunha: "Por

.que vocêlevou a minha filha?". "Elaquis conhecer pupunhas ver­

dadeiras, por isso eu a trouxe aqui", replicou. O veado pegou seu

tabaco, inalou intensamente e pegou o coração de sua filha. Vol­

tou à casa com ela levando as pupunhas verdadeiras, aquelas que

têm muita gordura. Sãoas pupunhas que as pessoas preferem até

o dia de hoje (Kwakwai 2016).

A linguagem da domesticação fala de plantas transformadas

pela ação dos humanos, plantas mais bem-adaptadas, mais

úteis, mais desejáveis no âmbito do cultivo e do controle. A

nossa controvérsia virtual entre botânicos e ecólogos de um

lado, caçadores-castanheiros banawá ou espíritos cultivadores

das pupunhas suruwaha do outro, nos obriga a aceitar que as

plantas amazônicas provocam grande equivocação entre os res­

pectivos mundos - equivocação que "não é apenas um 'defeito

de interpretação', mas uma deficiência no compreender que

as interpretações são necessariamente divergentes, e que elas

não dizem respeito a modos imaginários de 'ver o mundo' mas

aos mundos reais que estão sendo vistos" (Viveiros de Castro

2004: 11). Estamos, certamente, perante um daqueles mal-en­

tendidos produtivos em que a tarefa é aceitar as distâncias on­

tológicas. "Contradomestícação" não consiste em uma negação

ou falseamento dos processos de domesticação e produção da

floresta antropogênica observados pela ecologia histórica; é

cu
c
CD

B
-o
.5
.~
c
'o
N
cu
E

c::I:
cu
c
o

ICU
C>'>
cu
u

+=::
C/.)
CD

E
o
-o
cu
L
+-­
C
o

c..::J



um conceito que ensaia uma tradução da socialidade interes­

pécies dos ameríndios, contornada por um princípio de pre­

caução - relações orientadas por uma "regulação dos excessos"

(Pazzarelli & Lema 2018; Lema 2020). Domesticação e contrado­

mesticação se confrontam como mal-entendido indissolúvel:

o problema não é a diferença entre ecólogos e indígenas, e sim

entre "florestas", ou seja, o mundo em que a domesticação é o

ponto de vista não é o mesmo mundo em que a contradomesti­

cação é o ponto de vista.

Em uma relação humano-vegetal em que o excesso de con­

trole abre a expectativa para movimentos vegetais reversos, as flo­

restas antropogênicas emergem como ilusão de um mundo antro­

pocêntrico, sempre domesticável, submetido a umagramática da

utilidade humana capaz de moldar a morfologia das plantas (e de

forma consistente, uma vez que a domesticação produz mutações

também genotípicas). O conhecimento vegetal banawá adverte,

atento ao seu princípio de precaução, que a hipérbole do nosso

cuidado dasplantas (ao sermos capazes de domesticá-las) deriva

em um necessário (e cautelar) cuidado com elas: capazes de nos

contradomesticarem, elas já atuam antropocenicamente. Asocia­

lidade indígena do cuidado com as plantas se orienta, assim, a

partir de uma prática vital da crítica (VanDooren 2014). É possível

afirmar que a "botânica da precaução", em relação ao timbó, às

castanheiras e às flecheiras, estabelece um movimento que os xa­

mãs inawa, inspirados pelo tabaco, já conhecem: o da insistência

das plantas na política - parafraseando Stengers. Plantas contra­

domesticantes, tão capazes de comportamentos perigosos como

abertas ao cuidado, são também nossas espécies companheiras ­

assim como os xerimbabos nas aldeias ou as mandiocas nas roças.

A longa história da engenharia vegetal ocidental tende, pa­

radoxalmente' a se encontrar de forma paulatina com o pensa­

mento indígena sobre as florestas: perante a crise climática, ela

começa a constatar (não de modo unânime, infelizmente) que



o excesso de controle traz à tona o risco de reverter as posições

e de instigar a emergência de contrapredações vegetais sobre

os humanos. A domesticação, quando transita da criatividade

antropogênica à obsessão antropocêntrica, irrompe em novas

ecologias ferais, "reações não projetadas de não humanos às

infraestruturas humanas" (Tsing 2019: 14). Às margens do rio

Tapajós, onde foram escritas estas páginas, campos de soja em

expansão marcam os tons de verde da Amazônia contemporâ­

nea. Aviões que cuidam das terras do agro negócio desviam suas

rotas para despejar glifosato nas casas quilombolas do Tiningu,>

Afinal, as monoculturas de nossas plantas hiperdomesticadas

não nos transtornam, em uma escala ainda mais abrupta, à ma­

neira que kona abono, espírito-dono do timbó, transtornou a

vida dos Banawá acampados à beira do Mayofa? A domesticação

de plantas não deriva simplesmente em domesticação de paisa­

gens: extrapolada, ela pode provocar a emergência de fantasmas,
vestígios de formas de vida passada que sopram sobre paisagens

assombradas no presente (Gan et alo 2017). Vale lembrar que po­

pulações de plantas domesticadas nos remetem à memória viva

de seus antecessores vegetais: eles subsistem," ainda selvagens,

12 Comomostra a inquietante reportagem produzida pela AgênciaPública
(Sarraf 2019),disponível em apublica.org/2019/04/agricultores-denun­
ciam-uso-de-agrotoxico-como-arma-quimica-em-fazenda-de-daniel­

-dantas/.
13 Note-se que as plantas selvagens são comumente contemporâneas ­

não "primitivas" - em relação às correspondentes variedades domes­
ticadas. observe-se que "a domesticação é um processo que ocorre no
nível da população, não no nível da espécie, de modo que é incorreto
afirmar que a espécie X é domesticada, a menos que todas as popula­
ções selvagens tenham sido extintas, o que é uma ocorrência incomum;
geralmente é correto afirmar que a espécie X apresenta populações do­
mesticadas" (Clernent et aI. 2010: 74).Podemos pensar que há, nesse
sentido, uma espécie de resistência vegetal das populações de plantas
selvagens em relação aos mecanismos humanos domesticantes.

m
c
Q)

.3"1
-o
_5
-~
c

<o
N
m
E

c:::(
m
c
o
Im
00
m
c..J-.ç:
CIJ
Q)

E
o
-o
m
L
+-'
C
o

c...:J

P"'I
P"'I
N



nas margens da civilização domesticante, assim como os huma­

nos que permaneceram atentos àchamada vegetal àprecaução:

na Amazônia, indígenas e plantas coabitam resistindo à agricul­

tura, resistindo à domesticação.



12 ESPECULAÇÕES SOBRE PUPUftlHEIRAS
ou CU/DAR CDM PAREftlTES·PLAftlTA
FABIMA MAIZZA

SERES-PLANTA

Já tive alguns sonhos com almas de plantas jarawara: poucos, é

verdade, mas todos muito marcantes. No primeiro, um homem

branco careca, alto, batia na portada minha casa e, quando eu

abria, ele caía em cima de mim. Esse "homem" era a alma do

tingui. No segundo, uma alma qualquer, não sei qual, tentava

me sufocar. Acordei durante a noite, estava na aldeia e tinha me

prendido toda em meu cobertor dentro da rede, algo bem esqui­

sito. Oúltimo, que foi para mim o mais impressionante, pois pas­

sei mais tempo com essas criaturas, também aconteceu quando

eu estava na aldeia. Foi quando me encontrei com as almas das

plantas de Hagen. Devo dizer que nessa época eu estava muito

impactada pela leitura dos textos de Marilyn Strathern sobre

plantas, jardins e mulheres, em sua etnografia sobre a região

do monte Hagen, nas Terras Altas da Nova Guiné, na Melanésia

(Strathern 1988).

Delas eu me lembro bem, das almas das plantas de Hagen,

especialmente de um homem de cabelo comprido e de uma

moça que o acompanhava. Eles tinham a pele de um dourado es­

curo e brilhante. Seus cabelos eram compridos e cacheados, com

reflexos dourados.Tinham os olhos de uma cor amendoada e os

dentes, muito brancos, também com algum tipo de brilho que

não consigo descrever - um brilho que era como a tonalidade

de um pôr do sol, o brilho do crepúsculo, dó entardecer. Ele ti­

nha uma tatuagem no braço, era magro, porém com os músculos

rsc
.ss
D.
I
co
Q.J
+-'
C
Q.J
L
ro
D.

E
8
c,

:Sla
::J
o
co
ro
L-m
=c
::J
D.
::J
D.
Q.J
L
=o
co
co
Q.J
'0
c..Jo

~
::J
o
Q.J
D.
co

LU

~...
N



cu
N
-~
cu

:2:
cu
c
-~
.D
cu

LL

=N

bem definidos. Eram criaturas fascinantes, lindas, brilhantes e

sedutoras. Não se tratava de uma sedução sexual, era mais uma

vontade, indescritível e incontrolável, de querer ficar perto delas.

Perto para ver e sentir quanto eram bonitas, quanto o reflexo

dourado que delas emanava me dava uma vontade infinita de

olhar, apreciar, sentir e de me aproximar. Por outro lado, havia

uma tensão constante no ar. Aqueles seres lindos e com brilho

dourado tinham alguma intenção de me enganar, de roubar

algo de mim, não sei direito o que causava a incômoda e pesada

sensação de ameaça e desconfiança. Eu estava assim invadida

por um ambíguo sentimento de admiração e medo. E sabia que

não podia, ou não devia, ficar muito tempo perto desses seres. É

tudo de que me lembro.

O que mais marcou esses sonhos foi justamente essa sen­

sação de uma beleza ameaçadora. Sei que, como nos lembra

Jeanne Favret-Saada (1990), meus sonhos são apenas conse­

quência do que ela chama de "ser afetada", e tampouco tenho

a ilusão de achar que os afetos que experimento são os mesmos

de minhas interlocutoras jarawara. Abro este artigo com esses

sonhos porque foi por intermédio deles que entendi, e continuo

no processo de entender, a forma humana das plantas. Foi as­
sim que vi como operam os agenciamentos que nos permitem

traduzir, e mesmo especular, sobre ideias no mundo jarawara,

uma delas a ideia de que as plantas podem ser gente. Ou, ao me­

nos, como já nos ensinaram Tânia Stolze Lima (1996) e Eduardo

Viveiros de Castro (1996), elas se pensam e se veem como gente.

Essa humanidade vegetal levanta alguns problemas existenciais

profundos para as pessoas jarawara que conheço (Maizza 2014),

mas não é sobre esses problemas que desejo falar aqui, e sim

sobre o mundo possível, também apresentado pela humanidade

das plantas. O experimento que me proponho, e proponho a lei­

toras e leitores, é algo que vem sendo esmiuçado já há algum

tempo pelo que pode ser chamado de "feminismo especulativo",



ou ficção especulativa. Algumas dessas autoras são bem conhe­

cidas de todas nós. Recentemente a refilmagem, em formato de

série de televisão, de Oconto da aia, de Margaret Atwood (1985),

reanimou a força desse tipo de narrativa. Ursula Le Guin (1969,

entre diversos) e Octavia Butler (1979, entre diversos) são outros

nomes centrais. Essas autoras começam a escrever na década de

1960 e esse tipo de literatura continua a ser um palco importante

para gerações mais jovens no que se refere a imaginações femi­

nistas do real, do possível, dos limites da imaginação. A ideia é

propor novos futuros, futuros possíveis e presentes implausíveis,

porém reais (Haraway 2016b: 136).

Donna Haraway, no livro Stayingwith the Trouble, faz tam­

bém uma experiência de escrita especulativa no último capítulo,

chamado "The Camille Stories: Children of Compost" [Ashistó­

rias de Camille:' crianças do composto]. São as/ os Camilles que

nos dão o slogan "façam parentes, não bebês" ("Makekin, not ba­

bies") (Haraway 2016b: 137). Como nos conta Haraway, "Ashistó­
riasde Camille" se inspiram em etnografias como as de Mari1yn

Strathern no livro Ogênero da dádiva? no qual a autora expõe

a ideia de que as pessoas na Melanésia são compostas de rela­

ções. As "Comunidades do Composto", de Haraway, se baseiam

no conceito de fazer "mais do que pessoas humanas", algo que

dialoga com os escritos strathernianos. A autora argumenta que

os/as etnógrafos/as entenderam muito bem que fazer parentes

envolve todo tipo de categoria de jogadores - incluindo deuses/as,

tecnologias, criaturas, "parentes" esperados e inesperados e mais

É importante chamar atenção para o nome "Camille", pois se trata de
um nome francês sem gênero predefinido, ou seja, um nome andrógino.

2 Além de Marilyn Strathern (1988; 1995),Donna Haraway homenageia
o trabalho de outras duas etnógrafas: Gillian Goslinga (2011) e Lucinda
Ramberg (2014).

~
c
~
D.

I
C/.l
Q.J
+-'
C
Q.J
L­
eu
D.

~
c;

..g

.~

:::J
o
C/.l
eu
-~
Q.J

..c
c
:::J
D.
:::J
D.
Q.J
L­

..Cl
o
C/.l
C/.l
Q.J
10
c..Jo
~
:::J
o
Q.J
D.
C/.l

LJ..J



cu
N
-~
cu

::2:
cu
s::
-~
.D
cu

U-

- e diversos processos que quando colocados juntos tornam in­

sustentável a caracterizaçãode "parentesco" enquanto relações

formadassomente pela descendência genealógicae reprodução,

ou aliança e linhagem (Haraway 2016b: 216, nota 4).

Nas "Histórias de Camille", Haraway nos faz pensar sobre for­

mas de parentesco que não focam a relação heterossexual ho­

mem-mulher e a reprodução; é o que a autora chama de oddkin,

"parentesco estranho", e que inclui relações humanas e não hu­

manas - e que faz com que nos tornemos com ("become with") os

outros e outras formas de vida (Haraway 2016b). Nesses contos

de especulação feminista, o mundo está em ruínas e as Crianças

do Composto devem lidar com o problema de como viver em

um mundo assim. Fazer parentesco de maneira inovadora é uma

das respostas. Cada criança deve ter ao menos três pais/mães,

as crianças devem ser consideradas raras e preciosas e devem

possuir um animal simbionte, que é parte da pessoa; as rela­

ções de parentesco podem ser formadas a qualquer momento

da vida, inclusive com imigrantes recém-chegados (Ibid.: 138).

Estamos falando de mundos anticoloniais, antirracistas e pró­

-queer (Ibid.: 138), onde criar parentesco é um meio de reduzir

as demandas humanas na Terra e, ao mesmo tempo, fazer flo­

rescer humanos e outras criaturas, e engajar energias e paixões

nos mundos dispersos emergentes (Ibid.: 138).

Ao refletir sobre as relações das mulheres jarawara nesses

termos, vejo que a criatividade de minhas amigas dialoga de

modo surpreendente com a ficção especulativa de Haraway. O

mundo jarawara, de algum jeito, estaria mais próximo do mundo

das Crianças do Composto do que do meu mundo tal como o

concebo hoje. Começando pelo fato de que o povo jarawara so­

breviveu aos genocídios que ocorreram no sudoeste amazônico

durante toda a primeira metade do século xx em decorrência

das grandes invasões promovidas pela procura da seringa para a



produção de borracha, o chamado ciclo da borracha. Vejono pa­

rentesco jarawara contemporâneo traços que ampliam os limites

de nossa concepção de parentesco (Maizza 2017) e que abrem a

percepção para o que Haraway vem chamando de tornar-se com
e mundos mais que humanos.

Assim, não me parece estranho tentar uma imaginação es­

peculativa me baseando na minha experiência etnográfica com

as mulheres jarawara. Também não posso deixar de pensar na

descrição que Marilyn Strathern faz da escrita de Malinowski,

quando afirma que o que de fato lhe deu o seu lugar de funda­

dor do estilo etnográfico moderno foi o livro que ele escreveu

(Strathern 1987: 256 e 259). Quem leu Argonautas doPacífico
Ocidental nunca esquecerá o famoso "imagine você ...". Como

sabemos, certa linha da antropologia admite que estamos todos

nós, etnógrafas e etnógrafos, escrevendo algum tipo de ficção

especulativa desde o livro de Malinowski.

O que contarei agora, portanto, se trata igualmente de espe­

culação, no sentido em que reuni relatos esparsos, que ocorre­

ram em diferentes tempos-espaços, os quais coloquei justapos­

tos em uma mesma narrativa, condensando os acontecimentos e

procurando expor as preocupações das minhas amigas durante

esses momentos. O foco do relato é o conceito do cuidar, que a

meu ver é a essência de tudo o que vivencio ao lado das mulhe­

res jarawara e um reflexo das relações que elas compõem com o

mundo das plantas.

ESPECULAÇÕES E'rNDDRÁFICAS

Logo de manhã, perto do fogo, Makeni me falou que tinha so­

nhado com Neme, sua filha querida que tinha fugido com um

homem branco e com quem não falava havia muitos meses.

Neme chorava no sonho, de saudades. Narabi me explicou que

co
+-'
C
~
0­

I
C/.l
O)
+-'
C
O)
c;
co
o-

E:
8
c;
.g
'ã
::l
o
C/.l
co
s:....-m

..c
c
::l
o­
::l
D­
O)
c;

..D
o
C/.l
C/.l
O)
10
c.:Jo
~
::l
o
O)
o­
C/.l

L.l.J

C"':l
L.l.J
I--=
~

.....
P"I
N



cu
N
-~
cu
~
cu
c
-~=
~

CD....
N

foi a alma dela que veio visitar Makeni, sua mãe, quando esta

dormia. Nós nos alimentamos com o peixe requentado da noite

anterior, acompanhado de farinha. Tomamos rapé e nos prepa­

ramos para descer para a outra casa delas, próxima à várzea, a

meia hora de caminhada dali, onde moravam durante metade

do ano. Era ali perto que estavam os novos roçados e também

algumas plantas pequenas que ainda precisavam de cuidado in­

tensivo, além de alguns patos, que precisavam ser alimentados.

No caminho seguíamos Makeni, Narabi, Hinabori, Manira,

eu e alguns cachorros das filhas delas, inclusive um bem peque­

ninho, Bobi, que latia com certa frequência. Levávamos todas

paneiros (recipientes de envira trançada, para colocar plantas

e outras coisas no retorno) e facas, de tamanhos diversos: elas

levavam facões grandes e bem afiados e eu, claro, carregava algo

mais parecido com uma faca de cozinha. Makeni continuou fa­

lando sobre sua filha ausente enquanto as outras e eu apenas

ouvíamos, caladas. Não havia muito a ser dito que não aumen­

tasse sua raiva/ saudade / tristeza (hamaka), que precisava, pelo

contrário, ser acalmada e afastada. Uns metros adiante para­

mos de repente no caminho. Narabi, que tinha se afastado, pois

Linda, uma de suas filhas, tinha lhe pedido para dar uma olhada
em seu abacateiro, para ver se ele havia enfim dado fruto, vol­

tou preocupada, dizendo que ouvira algo. Só podia ser alma.

Picamos paradas, certificando-nos sobretudo de que a alma,

inamati, tinha também nos ouvido e fugido para longe. Então

continuamos e chegamos não muito cansadas à outra casa. As

janelas foram abertas, alguns objetos, recuperados, e ficamos lá

sentadas um pouco.
Rapidamente Manira me perguntou onde estavam as se­

mentes de pupunha que Watati tinha me dado na noite anterior
para que eu plantasse. Eu as mostrei, e ela me disse que eu me

preparasse para sair. Coloquei bota, boné, peguei meu caderno,
minha mochila, minha faca, minha garrafa d'água, e estava



pronta. Para meu espanto, ao descer da casa andamos aproxima­

damente vinte passos. E lá, no meio de um monte de minirroça­

dos-jardins, literalmente ao lado da casa, ela fez uns furos com o

facão no chão e me disse "Pode colocar". E assim plantei minhas

primeiras sementes de pupunha. Isso só foi possível depois de

anos de convivência com as mulheres jarawara.

A questão, me parece, é que, antes de plantar, eu precisava

de um lugar para plantar, um roçado /jardim (jatara). Os roça­

dos são de famílias compostas, por isso era necessário ter uma

família antes de ter uma pupunheira. Alguns dias antes, Narabi

havia me convidado a ser irmã mais nova dela e de suas irmãs.

No mundo jarawara, as plantas cultivadas são filhas daquelas

q~e as semeiam e moram na camada superior, com outros pa­

rentes-planta. Agora, com esse novo estatuto de parentesco, eu

plantaria nos roçados de minhas "irmãs", perto de suas plantas,

e teria filhos-planta que viveriam com os filhos-planta delas. Foi

assim também que percebi que aquela aldeia, e a outra, e todas

as aldeias jarawara em que já estive, estavam cercadas de pupu­

nheiras e de outras palmeiras e de árvores frutíferas. Percebi que

a beleza da aldeia jarawara, e ter uma aldeia bonita é muito im­

portante, passava pela presença e pela beleza das pupunheiras.

Qualquer um que chega a uma aldeia jarawara depois de horas

de caminhada na floresta fechada tem um impacto ao se deparar

com um lugar arrumado, limpo e cuidado, repleto de longe e de

perto de pupunheiras. Não há vida entre parentes, enfim, sem a

presença da pupunha.

Quando voltamos para casa, logo ali ao lado, vimos que Hi­

nabori já tinha saído com Narabi para ir espiar a planta de ta­

baco (sinã) da filha de Hinabori, Marinês, que estava morando

temporariamente na aldeia de seu marido. Marinês era filha do

irmão de Hinabori, mas desde pequena havia sido criada por

Hinabori e seu outro irmão, Okomobí. Fomos até lá e vimos

que Hinabori estava limpando o terreno em volta das plantas,

cu
+-'
C
~
0­

I
CIJ
ClJ
+-'
C
ClJ
c.,
cu
o-
E:a
c.:l
c,
.g
o::;
c.:l
::::lo
a
CIJ
cu
c.,

"ã5
...c:
c
::::l
o­
::::l
o-
ClJ
k..

-Cl
o
CIJ

CIJ
ClJ
la
Ü"

~
::::l
Ü
ClJ
o­
CIJ

LLJ

In....
N



=N
N

roçando e tirando algumas folhas, sempre as que se encontra­

vam mais embaixo do caule, e pegando para fazer rapé. Ela deve

ter ficado pelo menos uma hora sob o sol quente do.final da ma­

nhã apenas fazendo isso, limpando o terreno e coletando algu­

mas poucas folhas para si mesma. Enquanto isso, Narabi fazia

o mesmo do outro lado do roçado com suas plantas de tabaco.

Narabi já havia me explicado pacientemente algumas vezes que,

se o terreno não estiver limpo, as plantas não crescem, elas não

gostam de "mato cerrado". Isso pode soar óbvio, mas a limpeza

sozinha não atingirá o efeito desejado; é preciso olhar as plantas

e conversar com elas se quisermos que deem frutos. As conver­

sas com as plantas não são exclusividade humana, os passari­

nhos também falam com as plantas quando estão perto delas.

Além disso, o olhar se entrelaça com o cuidar: é algo como um

olhar / cuidar / estar perto (kakatomai, que permeia toda a re­

lação das mulheres jarawara com as plantas, sobretudo com a

da pupunha - que é, como aprendi, plantada ao lado das casas

onde vivem as pessoas.

Aquele mês de fevereiro chuvoso não era o melhor momento

para plantar - por outro lado, era ótimo para se deliciar com pu­

punhas, açaí e outros frutos, além dos peixes, muito abundantes
naquela época justamente por conta das frutas caídas nas mar­

gens dos lagos, o que facilitava bastante a pesca. Ocerto mesmo

era plantar no fim do verão, depois da chuva, na época seca e

quente, por volta de setembro. Nesses dias, todo mundo vai para

o roçado novo, aberto por alguns homens nos meses anteriores.

Mulheres, homens, crianças, cachorros, passarinhos, enfim, a al­

deia toda se reúne no enorme terreno aberto e, ao som de cantos

femininos e masculinos, yowiri e ayaka, as manivas vão sendo

fincadas no chão e as sementes das palmeiras e de árvores frutí­
feras são plantadas todas por perto, para que, quando alguém for

ver uma planta, também cuide das outras. As plantas precisam

dos cantos para crescer, e os cantos têm que ser alegres. Os dias



de plantação coletiva são repletos de animação, alegria, reple­

tos de gente, de vida, de cuidado, de atenção.

Quando Makeni e Narabi voltaram e nos encontraram na al­

deia, cozinhamos alguns carás-brancos e pretos (roxos)que elas

trouxeram da pequena visita ao roçado de Marinês. Depois do

almoço, decidimos voltar para a aldeia. Manira pegou a panela

ainda quente com os carás cozidos que sobraram, tirou toda a

água e colocou a panela dentro de seu paneiro para que seus
netinhos, Ébinho e Eliédson, e seu sobrinho pequeno, Maurício,

comessem quando ela chegasse. O macaco-prego da sua outra

filha, Jaqui, também precisava de comida, ela lhe daria um pe­

daço. No caminho de volta, Hinabori havia seguido na frente
para, com Manira, pegar uma envira (chamada em jarawara de

tamiyara matu) para amarrar a alça quebrada de seu paneiro, o

que ela fez, levando o restante dentro do paneiro para trabalhar

em casa. Paramos ainda em outro roçado para pegar um pouco
de macaxeira para o jantar e também olhar as plantas de tabaco

que ali estavam. Antes de chegar à aldeia, fizemos outra parada

na beira de um clarão onde dois irmãos delas estavam derru­
bando árvores, preparando um novo roçado a ser queimado no

fim daquele verão. Elas assobiaram, os dois vieram, elas deram

alguns carás cozidos para eles, que logo voltaram ao trabalho.

Chegamos de volta à primeira aldeia, tomamos rapé. As filhas
delas estavam limpando o peixe que os maridos trouxeram da
pescaria. Tomamos banho, jantamos.

À noite, depois de tomarmos rapé, okomobi começou a con­
tar a história:de seu pai, que era xamã, inawa. A história era so­

bre as almas da pupunha ou as filhas das pupunheiras,yawita

abonofanã mati. Okomobi contou de quando era pequeno e seu
irmão chico, que era só um bebê, faleceu. Seu pai, Kanabono,

chamou então as almas das plantas de seu roçado, seus filhos­
-planta, para levar a alma de chico para a camada de cima, ne­

meya. Eles levaram. Chegando lá, quem pegou Chico para criar

rs
c
~
0­
I

C/J
O)
+-'
C
O)
c,
cu
o-
Es
c;
.g
'5
c.:l
:::J
o
C/J
cu
r....

-ã5
=c
:::J
o­
:::J
o­
O)
c,
-=o

C/J
C/J
O)
lO
c..:>->
~
:::J
c.J
O)
o­
C/J

L.l.J

...
N
N



cu
N
-~
cu
~
cu
c
-~=cu
LL..

N
N
N

e ser mãe dele foi a alma da pupunha do roçado de Kanabono,

irmã de chico - ela se chama Hinabori. Foi assim que minha

amiga Hinabori ouviu esse nome, gostou dele e o quis para ela,
e é por isso que hoje ela se chama Hinabori - nome da irmã-pu­

punha dela, que cria o irmão humano falecido.

Na noite seguinte, diferentemente das outras, não houve

conversas depois que tomamos rapé. Um dos últimos xamãs

ainda vivos, Kowisari, resolveu cantar um ayalca, um canto

masculino. Esse canto contava sobre o dia em que outro xamã,

Kairamu, talvez um dos mais poderosos que já existiram, mor­

reu. Nesse dia, Kowisari viu o momento em que as almas das

pupunheiras plantadas por esse xamã, mas também bananeiras,
tabacos, algodoeiros, tingui/ timbós, canas e outras, desceram

lá de cima a pedido de seu pai falecido e se reuniram todas em

um mesmo lugar. Era muita gente. Para todos os lugares que

se olhava havia alguém. Todos tinham aparência humana e es­
tavam reunidos, conversando, esperando - como nos dias de

festa mariná. Depois chegou outra gente-planta, outras almas

de planta, muitas, dos parentes dele, pessoal da aldeia. Essas

almas bateram nas costas das plantas de Kairamu, elas gritaram

e as almas de pupunha viraram queixadas. É assim: quando as
pessoas morrem, as pupunheiras viram queixadas.

TRANSFORMAR-SE

Na minha última ida àaldeia Casa Nova,minhas amigas fizeram

a festa de saída, marina, de uma moça chamada Kanawirira. A
intenção era recuperar a "cultura jarawara", o que as levou a fa­
zer essa festa como antigamente - festa que não era mais reali­
zada devido à pressão dos missionários evangélicos norte-ame­
ricanos que atuam na região, inclusive nas aldeias dos Jarawara,
de forma incansável e insistente desde meados da década de



1980. Kanawirira seria amarrada pelos pés e pelas mãos em um

pedaço de tronco e teria suas costas chicoteadas por cinco mo­

ços / garotos que fossem seus afins com uma vara feita do talo de

uma planta. Nos dias que antecederam esse momento final da

festa, eu me sentia ansiosa por poder assistir a essa parte impor­

tante da saída ritual, sobre a qual as pessoas sempre me falaram

com muita emoção. Mas, ao assistir ao kosi, ao chicote, a minha

reação saiu totalmente de meu controle - mesmo sabendo que

quem de fato chicoteia a moça são as almas da pupunha (yawita

abono). Foi bem impressionante, foi sem dúvida a coisa mais

emocionalmente impactante que já vivenciei entre os Jarawara.

Eu, que achava que conseguiria suportar, fiquei completamente

angustiada. Foi também a experiência esteticamente mais per­

turbadora que vivi: todas as pessoas presentes na aldeia naquele

momento, todas mesmo, estavam fora das casas, assistindo à

cena. Foi ao mesmo tempo muito bonito.

Nesse final de festa se expôs o vácuo existencial entre mim

e minhas amigas jarawara. O kosi, que foi uma experiência im­

pensável e incabível para mim, é o que as.torna o que são: todas

as mulheres acima de vinte anos trazem em suas costas as ci­

catrizes do dia em que passaram por esse ritual. Vendo a cena,

duvidei que eu pudesse ter um entendimento desse mundo de

que tento participar há mais de uma década, duvidei de mim

não apenas como etnógrafa, mas como humana. Não se trata

de alteridade, ou seja lá o nome que se dê; eu não saberia expli­

car aqui, agora o que foi que senti. Jean-Paul Sartre já explorava

na década de 1940 o conceito do nada tnéant, nothingness), um

tema importante na filosofia. Para mim, o termo "vácuo" é tam­

bém um recurso descritivo.

O vácuo sobre o qual eu falo reflete o fato de meu mundo

se apoiar inteiramente em uma destruição constante de outros

seres vivos na Terra. Nesse vácuo, minha existência não é senão

a prova de que mundos como os de minhas amigas jarawara e

rs
s::::::
.ss=I
CIJ
ClJ
+-'
s::::::
ClJ
L
eu=
~
c;
.g
'ã
::::l
o
CIJ
eu
L

-ã5
..c:

s::::::
::::l=::::l=
ClJ
L

..D
o
CIJ
CIJ
ClJ
10
Ü"

.ss
::::l
c..J
ClJ=CIJ

LU

C":l
LU
f--=
6:

"NN



cu
N
.~
cu
~
cu
c
.~
.D
cu

l..L

...
N
N

suas pupunheiras estão ameaçados. Se eu imaginasse minhas

amigas jarawara levando a sério as consequências de seu mundo,

e do meu mundo no delas, teria que pensar não apenas que elas

são mulheres ou mães, ou cuidadoras, ou criadoras, como eu me

autodescreveria; e sim que são algo como mães / planta / xamã,

filhas / matrinxã / mandioca, mulheres / pupunheira/ queixada.

Mulheres, enfim, cuja existência questiona a minha própria exis­

tência e a maneira como penso sobre ela, mas também mulheres

para quem minha existência, e meu mundo, são uma ameaça à

existência e ao mundo delas.

CUIDAR COM

Esse caminho que começo a percorrer vem sendo aberto por

algumas acadêmicas feministas que desejam tirar o conceito

do cuidar do âmbito exclusivamente humano. Como sabemos,

Donna Haraway e sua ideia de compor com são um aceno nessa

direção. O cuidado foi durante muito tempo uma das nossas

autodescrições mais potentes para subjugar o mundo femi­

nino, aproximando as mulheres da natureza: seria natural, um

instinto, a mãe (e unicamente a mãe) cuidar de sua prole, por

exemplo. Como nos conta Rosi Braidotti (2006: 270): "Asmulhe­

res foram classificadas lado a lado com nativos, animais e outros,

como referentes de uma força generativa/ produtora, que foi re­

duzida a mera função biológica e privada de relevância política e

ética". Ocuidaré reapropriado hoje pelo pensamento intelectual

feminista para ser ressignificado e é assim levado tanto para o

âmbito do político como para uma ética das relações mais do

que humanas. O cuidar se torna um experimento para pensar

um mundo onde as pessoas tomam decisões na presença da­

queles/as que vão encarar suas consequências, algo que Isa­

belle Stengers chama de "cosmopolítica" (Haraway 2016b:12). O



termo cuidarse torna aqui, também, nas linhas do pensamento

feminista contemporâneo, uma provocação.

Para María Puig de la Bellacasa, em seu livro Matters ofCare
[Questões de cuídadol,t o cuidado, além de uma provocação, é

algo especulativo, em aberto, não normativo e situado. O cui­
dado seria um modo afetivo que nos ajuda a imaginar mundos.

Bellacasa (2017) se junta a outras feministas, como a própria

Haraway, ao se voltar para o ontológico para reimaginar o ético

e pensar a condição da vida na Terra como interdependente e

relacional. Assim, ela explora como uma ética mais que humana

pode e deve ser, sobretudo em suas reflexões sobre o solo e as

práticas de agricultura e nos mais que humanos envoltos nela.

O objetivo é especular sobre como as coisas poderiam ser dife­

rentes não apenas se cuidássemos de uma variedade maior de

seres e coisas, mas também se nos envolvêssemos em seus tor­
nar-se - é o tornar-se com proposto por Haraway. O que ela assi­

nala é uma teoria da mudança transformativa, que é igualmente

um projeto político (Bellacasa 2017: 17).

É no projeto político do cuidarque se apoia a luta do ecofe­

minismo contemporâneo das bruxas neopagãs californianas e

seu movimento Rec1aiming,em que o cuidar, poderíamos dizer,

é concebido como uma forma de cura. Isabelle Stengers lê os

rituais das bruxas neopagãs como um experimento ético-estéti­

co-político que, ao invocar a Deusa, faz presente entre as prati­

cantes uma causa sem uma representante, sem uma porta-voz

que fale em seu nome (Tola2016: 16). Oque se apresenta aqui, na

invocação da Deusa na dança espiral, é uma redefinição da agên­

cia política: o poder de transformar não pertence a sujeitos limi­

tados, e sim a um entrelaçamento mais que humano que permite

. a coletivos pensar e inventar (Tola 2016: 16). Miriam Tola (2016)

3 o título faz também referência ao Matters ofFact, explorado por Bruno

Latour.

rsc
~

=I
co
CD
+-'
C
CD
I:....
cu
=
E
8
e;

-êl-ã
:::J
o
co
cu
I:....

-ã5
..s:::::
c
:::J
=:::J
=
CD
I:....
.D
o
co
co
CD
10
00
~
:::J
c..:>
CD

=co
L.J..J

In
N
N



cu
N
-~
cu
~
cu
c:
-~-=cu
L...I.-

u::I
N
N

chama esses movimentos de "política feminista de compor com
a Terra", ou simplesmente "política feminista da Terra". Aqui,

as ontologias feministas da vida e as tendências ecofeministas

são relevantes para articular projetos políticos no presente, mas

também para repensar o excepcionalismo humano e o antropo­

centrismo inerentes à maneira ocidental, hierárquica, de conce­

ber as relações com outros seres. O que aprendemos então com

as bruxas neopagãs é que nãoestamos sozinhas.
No mundo jarawara, aquilo que poderíamos pensar como

"magia" não foi excluído do conhecimento, da prática agrícola e

da relação com os seres. Isso faz toda a diferença para as dimen­

sões do cuidar, que são por si sós, neste mundo, indicações de

que as mulheres jarawara não estão sozinhas, bem longe disso.

Bem antes das bruxas neopagãs, pensar o cuidar como algo ex­

clusivamente humano sempre foi impensável para minhas ami­

gas, assim como pensar o cuidado como algo que não exija esfor­

ços fenomenais para cultivar relações na diversidade e muitas

vezes na dissidência (Bellacasa 2017: 79).

Como nos lembra Bellacasa, pensar com cuidado apoia-se

na consciência dos esforços necessários para cultivar relações

na diversidade, o que significa também construir um conhe­
cimento que não nega a dissidência (Bellacasa 2017). Relações

com "outros significativos" exigem mais do que acomodar a di­

ferença, coexistir ou tolerar. Como nos ensina Haraway, em seu

Manifestodas espécies companheiras([2003] 2021), pensar com
não humanos deve sempre ser viver com, consciente das rela­

ções incômodas e procurando uma alteridade que transforme

aqueles envolvidos na relação e nos mundos em que vivemos

(Bellacasa 2017: 83). Segundo Gilles Deleuze, conhecer não é

sobre profecia e controle, mas sobre "ficar atento ao desconhe­

cido batendo em nossa porta" (Deleuze 1989: 193 apud Bellacasa

2017: 91). Não posso deixar de pensar no tingui que bateu em mi­

nha porta no primeiro sonho com as almas das plantas jarawara.



Lembro também que ele me derrubou. Enfim, mundos trazem

questionamentos para os quais nem sempre estamos prepara­

das. E se, como diz Donna Haraway, "nada vem sem seu mundo",

talvez a arte de especular seja um exercício que nos prepare para

mundos que encontraremos em nossas práticas etnográficas.

rsc
~
D.

I
C/.l
QJ
+-'
C
QJ
L
ct:l
D.

E:
ac.::.
c,
-§
-ã
::::l
o
C/.l
ct:l
L

-ã5
=c
::::l
D.
::::l
D.
QJ
L
.D
o
C/.l

C/.l
QJ
10
Ü"

~
::::l
Ü
QJ
D.
C/.l

l.J...J

C"':l
l.J...J
I--=B:
....
N
N



­NN

13 VEGETALlDADE HUMANA EO
MEDO DO OLHAR FEMININO
KAREN SHIRATDRI

Chieko descobriu queasvioletasfloresceram notronco

dovelho bordo. [...]Trintacentímetros separavam as

violetas decimadasdebaixo. Chieko, quechegava à

plenitudeda mocidade, àsvezesperguntavaa si mesma

seelas se encontrariam algumdia. Será quese

conheciam?, pensavaela. Oquesignificaria, entretanto,

"encontrar-se" e "conhecer-se" para asvioletas?

- YASUNARI KAWABATA, Kyoto

ÁRVORE-FLAMA I

"Eu acredito que os humanos deveriam ser plantas" é o verso do

poeta modernista ViSang que inspira o romance A vegetariana,

da sul-coreana Han Kang. Para ela, aproximar-se das plantas é

negar uma humanidade violenta, a partir de uma perspectiva

feminina feita, a um só tempo, da renúncia obstinada de comer

carne, acompanhada do espanto e do sadismo masculinos, e da

transformação da mulher em árvore, ou melhor, árvore-flama.

Para o poeta ViSang, por seu turno, aproximar-se das plantas

é a expressão de uma escolha pacifista, um afastamento dos

Agradeço a Ana Gabriela Morim de Lima e Beatriz de Almeida Matos
pelas leituras generosas e preciosos comentários. E também ao apoio
da Fapesp pelo financiamento desta pesquisa.



horrores perpetrados pelo colonialismo japonês do início do

século XX; os humanos são fonte de violência, e as plantas, na

perspectiva masculina, o refúgio do horror imperial e possibili­

dade de reconciliação.
Para a vegetariana, protagonista do romance de Han Kang,

tudo se inicia com um sonho que retoma insistente, desper­

tando-a de assalto, e a leva a jogar fora, em gestos maquinais

e movidos por uma repulsa da sensação de ter eventualmente
matado, tudo o que continha carne em sua geladeira. De início

a história é narrada pela voz do marido, que discorre estupefato

sobre a mudança incompreensível dos hábitos alimentares da

mulher, ou melhor, de como os sonhos a fizeram uma esposa

inadequada para ele, antes acostumado em não ver nela nada

de especial, nenhum defeito em particular, tampouco qual­

quer encanto. O romance prossegue numa segunda parte cujo

foco é a mancha mongólica que a vegetariana conserva em seu

corpo. Uma flor azul desabrochando, uma grande pétala azul
sobre a pele ou, quiçá, uma marca verde como um resquício de

fotossíntese; a mancha mongólica é qualquer coisa de vegetal

anunciando uma existência cada vez mais forasteira, que não
se podia mais dizer humana, contudo, nem por isso animal; an­

tes, era alguma coisa incerta, indefinida em seus contornos. As

flores que desabrocham em sua pele indicam uma fusão sem
volta, e ela, coisa mutante, passa a buscar a companhia do sol e
dos seres vegetais.

A imagem da transformação do corpo da mulher em árvore
é precisamente o tema que este texto introduz, ao refletir sobre
o devir-planta: "Nem metáfora, nem metamorfose, um devir é
um movimento que desterritorializa ambos os termos da rela­

ção que ele cria, extraindo-os da relação que os definiam para
associá-los através de uma nova 'conexão parcial" (Viveiros de
Castro 2015: 184). Liberação do modelo antropomórfico, abertura
à herborização.

o
.5
.5
E
CD

'+----.

L
co
:5
o
o

""Cl
o

""Cl
CD

E
o
CD

co
c
co
E
:::J=CD

""Cl
co
~
co.......
CD
O)

~

C"':J

LJ...J
f-=cs:
cn
N
N



OS EXCESSOS DO SANGUE

A despeito das diferenças, ou em virtude delas, lembro-me do

medo do olhar feminino manifestado pelos homens jamamadi,

medo de serem vistos por uma mulher ou, mais especificamente,

de serem atingidos por seus olhos quando estes estão marcados

pelo excesso da potência advinda do sangue menstrual. Para

esse povo indígena de língua arawá que habita o sul do estado do

Amazonas (Shiratori 2018), a alteração do olhar é o índice de um

devir-planta feminino a ser estabilizado, tal como ocorre durante

a fabricação do corpo xamânico ao longo da qual essa alteração

deve ser produzida. Se "[n]aAmazônia, o sangue é uma substân­

cia psicoativa, provavelmente a mais forte" (Belaunde 2006: 232),

ele é também uma substância venenosa cuja toxicidade neutra­

liza os potentes curares, os venenos de caça, e despotencializa

a agência masculina. Assim, entre os Jamamadi, as mulheres

ficam com o olhar envenenado, nokikoma, espécie de medusa

indígena; todavia, seu perigo se restringe aos homens que po­

dem ser condenados a uma morte horrível, vertendo todo o seu

sangue, se vistos por uma menina reclusa durante a menarca.

O problema de fundo expresso pelo medo da exposição mas­

culina ao olhar das mulheres é o da relação entre a produção das

diferenças de gênero, seus efeitos perspectivas e a constituição

dos corpos (Belaunde 2006; Matos 2019; Lima 1996). Se o olhar

do outro é constitutivo do modo como uma pessoa se vê -Jeia-se,
sua humanidade é relativa ou conjugada ao olhar de outrem-,

as políticas da visibilidade nos mundos ameríndios são decisi­

vas no delineamento dos contornos humanos, que não consti­

tuem uma qualidade inerente, e sim relativa a um observador

externo ou determinada no confronto dentro do campo visual.

Nas frestas entre o que vemos e o que nos olha está uma humani­

dade instável, sobre a qual Tânia Stolze Lima escreveu algumas

das mais elucidativas linhas:



A visibilidadeou invisibilidadede um corponão depende de uma

característica própria a ele mas de uma capacidade visual do ob­

servador. Se não vejo um espírito é por incapacidade de meus

olhos.Se um espírito me vê, só vê aquilo que de mim eu própria

não posso ver: minha alma, a qual representa todo o meu corpo

para ele, toda a minha pessoa. Alémdisso, um observador capa­

citadopara ver espíritos,comooxamã,vê oque osespíritosveem,

situa-se, portanto, no seu campo visual (Lima 2002: 4).

Se a primeira menstruação provoca um sentimento de profundo

constrangimento na menina, impelida a se afastar e se esconder

tão logo o sangue menstrual se torne evidente, para os homens,

ela desperta o temor da possível confrontação perigosa com seu

olhar, o que os mantém afastados de onde a menina ficará em re­

clusão, afinal, quem fica sob a mira do outro está fadado a assu­

mir sua perspectiva. Já para as mulheres mais velhas, a menarca

é fonte de grande alegria, novidade a ser celebrada e difundida

nas conversas entre as parentas, pois a elas caberá a tarefa de

preparar e fabricar adequadamente o futuro corpo de mulher:

de operar a passagem do corpo demo (menina impúbere) para

atona(moça).

Essas meninas são mantidas com os olhos vendados ou ocul­

tos por uma espécie de máscara ou chapéu, guardadas dentro de

casinhas afastadas ou escondidas sob várias camadas de mos­

quiteiros na penumbra das próprias casas. Se o objetivo da ini­

ciação xamânica é fabricar um corpo masculino como um corpo­

-veneno de xamã, duro/amargo/venenoso (Shiratori 2019), na

reclusão pubertária feminina, inversamente, o corpo alterado

deve amadurecer à semelhança das frutas postas numa cesta,

onde passam do estado borehe, imaturo/verde/não desenvol­

vido, para o estado hasa, maduro / mole / desenvolvido. Em con­

formidade com essa concepção de desenvolvimento do corpo

feminino à semelhança das frutas, a gravidez é o ápice do pro-

Cl

.5

.5
E
CD
~

L
co
::5
Cl

Cl
""Cl
Cl

""Cl
CD

E
Cl
CD

co
c:
co
E
::::l

..c:
CD

""Cl
co
;g
.s
CD

=
~



N
C"lI
N

cesso, evidenciada pelo escurecimento dos mamilos, hahasa na,
ser preto / pretejar, no sentido de estar completamente desenvol­

vido / maduro. O desenvolvimento corporal pleno e o término da

reclusão feminina manifestam-se com o aparecimento dos seios.

A relação entre homem: veneno: amargo e mulher: frutas:

doce remete ao aspecto vegetal constituinte da humanidade

jamamadi. Isso significa dizer que o calor e a escuridão de seu

abrigo de reclusão pubertária são como cestas nas quais as fru­

tas terminam o seu desenvolvimento? Não basta considerar essa

correlação - aliás, muito recorrente - como uma metáfora para

ilustrar o processo de transformação do corpo feminino. Amargo

e doce, duro e mole, alimentos e antialimentos conjugam-se en­

quanto princípios opostos que são agenciados na diferenciação

dos gêneros durante os processos de fabricação corporal. As

afecções vegetais são incorporadas na constituição dos corpos

permitindo seu amadurecimento e fortalecimento e a aquisição

das capacidades e conhecimentos desejados aos homens e mu­

lheres jamamadi.

Para essa filosofia do sangue ou hematologia (Belaunde

2006), a menstruação é um comutador perspectivo, à seme­

lhança das substâncias psicoativas, em sua capacidade de pro­

mover aberturas a outros pontos de vista através da metamor­

fose corporal; nesse sentido, entre os Jamamadi a fabricação

do corpo envenenado do xamã está entrelaçada ao processo de

controle do fluxo do sangue feminino durante a reclusão, dado

que o sangue é uma forma de veneno das mulheres.

A periodicidade (a alternância entre dia e noite, a sazonali­

dade, a duração etc.) e a moralidade são dois temas que cami­

nham juntos nas Mitológicas, em particular no terceiro volume,

A origem dos modos à mesa (Lévi-Strauss 1968), em mitos que

tratam das descontinuidades espaço-temporais. O tempo do

cosmos é marcado no corpo, os ciclos de vida e a sucessão tem­

poral estão entrelaçados aos problemas de etiqueta e comporta-



mento (Sztutman no prelo). Da reclusão pubertária dependem

o bom ordenamento das estações, a harmonia entre tempo e

universo, pois o excesso do sangue menstrual altera o olhar da

menina reclusa; se mal contido, colocaria em risco o mundo e

sua periodicidade. Entre os Jamamadi e outros povos arawá, a

articulação entre o calendário agrícola, o ciclo das águas e o ri­

tual pubertário é central para compreender o medo masculino,

os cuidados imprescindíveis nesse momento liminar para as

mulheres, que implicam o seu afastamento da vida comunitária

e inúmeras interdições.

Tão logo a menina percebe as primeiras manifestações da

menarca, ela se refugia no mato, longe da casa dos parentes, e

aguarda até que alguém vá buscá-la. Ao encontrar sua mãe, ela

avisa: amakoboneni, "meu sangue chegou". Nos primeiros me­

ses, contudo, ela não pode olhar nem mesmo sua mãe nos olhos;

seu olhar é dirigido para as outras mulheres somente quando seu

sangue diminui. A instabilidade do seu corpo impõe-lhe uma

dieta bastante restrita: nenhuma caça abatida com veneno pode
ser consumida, dado o risco de tornar ineficazes os venenos das

flechas ou aqueles que constituem os corpos masculinos. Por­

tanto, não se trata apenas de um azar na caça; o homem panema

é aquele cujo corpo perdeu sua potência venenosa, aspecto agen­

tivo resultado da incorporação paulatina de venenos vegetais dos

quais provém a eficácia de sua ação como caçador.
Muito embora o período de reclusão varie segundo a deci­

são dos pais da menina e do estágio de desenvolvimento de seu
corpo - meninas magras precisam ficar mais tempo para en­

gordar -, é comum que permaneçam por quase um ano dentro
do wawasa, uma casinha feita de palha, construída próximo à

casa dos pais, de onde ela só sai eventualmente, e acompanhada

[FIG. 211. Dentro do wawasa, a menina permanece com um "cha­

péu", doba, para tapar-lhe os olhos; em alguns casos, nos primei­

ros dias de sua primeira menstruação ela poderá ficar vendada.

o
.5
.5
E
CD

'+-­
L
eu
:5
o
o
-o
o
-o
CD

E
o
CD

eu
c
eu
E
:::J

..c:
CD
-o
eu
;g
~
O)
CD

:::::>

C"'::l
LJ..J
I--=Ci:



Somente as mulheres podem vê-la; os homens, por sua vez, te­

mem circular perto de seu wawasa, e os meninos são alertados a

evitar brincar por ali, porque o olhar da menina é extremamente

patogênico para os homens, que, se o mirarem, serão acometi­

dos de uma doença chamada ama lcomini. Entre os Suruwaha,

também de língua arawá, a alteração do olhar feminino caracte­

riza a condição da menina na menarca:

o nome dado ao ritual feminino é zubuni taharu "aquela que

cobre os seus olhos" porque as iniciandas, ao perceber que co­

meçaram a sangrar (ama-), devem imediatamente cobrir seus

olhos com um pedaço de envira de amapá (kaza ymy) e então

são orientadas por suas mães a deitar-se na sua rede. O olhar das

moças que menstruam a primeira vez é dito ser contaminante

gagy- (como o olhar dos rapazes durante a iniciação). Mas en­

quanto o olhar dos rapazes que estão prestes a receber o sus­

pensório peniano é "perigoso" para todas as pessoas (homens e

mulheres) porque ele é "excessivamente destrutivo" I"predador"

e pode transformar os olhados em presas de animais peçonhen­

tos, o olhar das moças menstruadas é "perigoso" apenas para os

homens porque ele evoca a fertilidade e a geração de novasvidas:

Homens olhados por moças menstruadas perderiam suas habili­

dades na caça (seu "poder mortífero") além de ser acometidos por

vários tipos de eczemas. As moças permanecerão deitadas com

os olhos vendados na rede e não poderão comer carne enquanto

.estiverem sangrando. Quando a menstruação termina passam a

"ver novamente as pessoas", são levadas para o igarapé mais pró­

ximo por algumas amigas, mergulhadas (kubudy-) na água, pin­

tadas de urucu e então têm seu cabelo raspado. (Huber 2012: 351)

A casinha ou o mosquiteiro, outra opção para a reclusão, são pe­

quenos justamente por terem a intenção de limitar a movimen­

tação em seu interior. Logo no início do trabalho de campo em



2013, espantei-me com o calor e a escuridão do ambiente aba­

fado no qual L. estava reclusa, tendo permanecido por quase um

ano sob três mosquiteiros sobrepostos, de tecido grosso escuro,

dentro da casa da irmã. Sua pele alva e o rosto, que perdera os

traços de criança, sugeriam que em breve seria organizada a

caçada coletiva que antecede o ritual ayaka de saída da moça.

Durante esse período, a menina permanece fazendo colares de

miçanga, costurando roupas, fazendo adornos plumários sen­

tada em sua rede, pisando o menos possível no chão, pois é im­

portante mantê-la longe da terra.

Mesmo a falta de consenso na família em manter a menina

em reclusão, divergência frequente entre os Jamamadi converti­

dos ao pentecostalismo, não é suficiente para evitar o medo cau­

sado por seu estado liminar. O pai de O., homem viúvo, por pres­

são religiosa hesitava manter a filha reclusa por tantos meses; sua

justificativa consistia no fato de que nem ele nem os filhos pode­

riam garantir os cuidados necessários de sua dieta restrita. Aárea

'onde vivia a família acabou ficando isolada, não se via homem ou

menino circular nas imediações da casa em que O. residia; enver­

gonhada, ela acabara iniciando sua autorreclusão sozinha, em seu

mosquiteiro. Aosprimeiros sinais da "doença do sangue" sentidos

por seu pai, manifestada por febre alta, dor de cabeça e no corpo,

os irmãos decidiram que O. não poderia ficar "solta", e para tanto

encarregaram uma tia materna, amise, dos cuidados da reclusão.

Conta-se que antigamente, hibatiya, no tempo dos antepas­

sados míticos, era o sol, mahi, que menstruava. O vermelho do

sangue menstrual remete à luminosidade solar e é um índice

dos eventos nos quais o sol ensinou às mulheres as tarefas que

lhes são próprias, bem como a importância de evitar olhar para

os parentes durante as regras: "Bahi tinha medo de olhar as pes­

soas. Ele estava ensinando as moças. 'Não olhem as pessoas. Vo­

cês devem fazer o que estou fazendo no futuro', ele disse. 'Vocês

não devem olhar o seu pai, a sua mãe, nem os seus irmãos mais

o
.5
.5
E
co........,
L
m
:5
o
o

""Cl

o
""Cl
co
E
o
co
m
c:
m
E
:::J=co

""Cl
m
;g
rs
co
=co

:;:::>



velhos. Não deixem os seus irmãos mais velhos ficar doentes por

causa do sangue nos olhos de vocês', ele disse" (VogeI2019: 1041).

Quando E. menstruou, seus pais estavam viajando. Foi sua

tia paterna, aso, quem a colocou dentro do mosquiteiro, em sua
própria casa, e cortou bem curtinho seus cabelos para que ela

pudesse ser iniciada à reclusão. O cabelo foi cortado rente ao

couro cabeludo para marcar a passagem do tempo; a reclusão

só terminaria quando seus cabelos crescessem e chegasse o pró­

ximo verão, época do início dos trabalhos agrícolas e de abun­

dância de cultivares.

O ciclo de vida humana está estritamente associado ao ci­

clo cosmológico e à sazonalidade. Oprocedimento é feito longe
das casas, numa distância segura, suficientemente apartada dos

homens. Cada mecha de cabelo é guardada com cuidado dentro

de uma sacolinha, descartada somente ao fim do ritual que en­

cerrará sua reclusão. Na noite em que o cabelo de E. foi cortado,

as mulheres se reuniram no terreiro da casa de seus pais para

cantar oyowiri, gênero de canto feminino. Os parentes oferece­
ram comida a fim de estimular e alegrar as cantoras. Os rapazes

e homens mais velhos acompanharam tudo a uma distância se­

gura, sem engajar-se diretamente. A menina tampouco estava
presente nesse momento, apenas no término de sua reclusão ela

voltaria a conviver com os demais. Fora de seu mosquiteiro, os
olhos de E. eram mantidos vendados com um tecido - em geral

uma saia ou outra vestimenta de modo a cobrir todo o rosto. Os
pais estavam felizes e desejavam mantê-la muitas luas dentro
do mosquiteiro, até que seu corpo pudesse ter a força necessá­

ria para carregar os pesados cestos de mandioca e trabalhar no
roçado sem preguiça.

Ao término da reclusão, a família da menina organizaria

uma grande festa, ayaka ou marina, para a qual seriam neces­
sários preparativos que envolveriam uma extensa rede de pa­
rentes, humanos e não humanos, notadamente de almas de pa-



rentes falecidos, ai korimari, e de plantas,yamata abono, que

são convidadas para cantar durante as noites do ritual [FIG. Z41.

Em virtude do recorte deste texto, não abordarei as etapas e os

detalhes do ritual; o que interessa. salientar é a centralidade da

participação das almas celestes de plantas, que vêm partilhar

as comidas oferecidas pelos Jamamadi, cantar e aprender seus

cantos e, fundamentalmente, soprar rapé nos homens, substân­

cia através da qual as pedras xamânicas - semelhantes ao breu

vitrificado das árvores - e seus conhecimentos são transmitidos.

Há alguns anos, as meninas jamamadi voltavam a olhar para

seus parentes só quando eram açoitadas, ato que encerrava o

ritual. Cabia aos afins masculinos açoitar o corpo da menina, es­

tendida de bruços sobre toras com as mãos e pernas atadas, até

que a varinha de pau-mulato (Caiycophyllum spruceanum), awa
yori, empregada para tal fim, se partisse. Em seguida, as mulhe­

res se vingavam dos homens, que já embriagados pelo efeito das

bebidas e do rapé, tinham que escapar das mulheres que os ca­

çavam para queimá-los com suas varinhas em brasa. Aotérmino

do ritual, aqueles que não conseguiam se esconder, ganhavam

várias queimaduras pelo corpo. As profundas feridas deixadas

pelo açoite eram curadas com as pedras xamânicas introduzidas

nas costas das meninas; atualmente, apesar de não serem açoita­

das, elas seguem recebendo tais cuidados dos pajés.

A gravidez também altera o olhar feminino, tornando-o pe­

rigoso sobretudo para as pessoas enfermas. Quando falam em

português, os Jamamadi dizem que as mulheres ficam remosas
quando engravidam. Foi o que aconteceu com K, jovem que

mantinha sua gravidez escondida por ser solteira. Aovisitar um

tio, vítima de um acidente ofídico, seu olhar o fez piorar repen­

tinamente: a ferida que estava quase cicatrizando voltou a infla­

mar e seu tio teve a perna amputada.

Ao longo da vida, a aproximação do humano ao vegetal é

uma atração incontornável que se manifesta nessa conjugação

o
.5
.5
E
co.......
L­
co

::5
o
o
-o
o
-o
co
E
o
co
co
s::
co
E
=:J

..s::
co
-o
co
:g
CU
1D
=co

:::;::.

....
~
N



heteróclita, produtora da humanidade dos Jamamadi com e pe­

lasplantas. Isso se dá justamente por haver uma lógica comum,

um modelo de vida também proveniente das plantas, não equi­

valente a uma operação predicativa. A seguir, a fim de explici­

tar a centralidade das plantas na socialidade e na cosmologia

jamamadi, volto-me para os ciclos de vida e o desenvolvimento

dos corpos humanos e vegetais. Na sequência, teço alguns co­

mentários a respeito da onomástica Jamamadi.

DEVIR-PLANTA. DEVIR-HUMANO

Raramente os Jamamadi realizam suas tarefas cotidianas sem

uma longa caminhada, não por serem necessariamente grandes

as distâncias, mas em decorrência do apreço que cultivam por

andar e observar as plantas do percurso. Tanto é assim que, mui­

tas vezes, saem para caminhar "apenas" para kakatoma, "olhar

as plantas". O olhar pode ser dirigido para buscar frutas maduras,

palhas para a cobertura das casas, cipós para a cestaria, copaíba

para extrair o óleo, remédios etc. No entanto, a caminhada não

tem sempre uma utilidade prática, e, mesmo sendo esse o caso,

não se restringe a ela, dado que esse olhar, em nada prosaico, se

interessa igualmente em observar a variedade do crescimento

das plantas, em identificar quem as plantou - se um parente ou

espírito inamadi - ou apenas em apreciar as relações e a com­

panhia das "amizades vegetais", contemplando a beleza do seu

desenvolvimento. A floresta guarda as marcas das atividades

das pessoas que ali viveram nas gerações passadas e, quando

elas são reconhecidas durante as caminhadas, invariavelmente

com enorme prazer, as plantas funcionam como registro dessa

proximidade silenciosa.

Não se trata, por certo, de transferir aos Jamamadi a imagem

do filósofo que, encantado pela botânica, imputa uma inocência



apaziguadora ao mundo vegetal, espécie de sucedâneo terapêu­

tico ou artifício que permite a uma só vez distrair-se e retomar a

introspecção ensimesmada. Aqui, a profusão e a exuberância ve­

getais são entendidas como imagens potentes da diferença que

não conduzem à contemplação plácida de um olhar neutro ou à

plena transparência de um saber não mediado; pelo contrário,

são índices de agências humanas e não humanas que, se ignora­

dos, são potencialmente fatais.

O crescimento das plantas é abordado com verdadeira predi­

leção pelos Jamamadi. Comenta-se que um buriti ainda é rapaz,

yifoyetene;que os filhos de Lobi, Lobika bidi, estão começando

a cair - nesse caso, os ouriços da castanheira plantados por ela;

que os filhos da pupunha,yawida ka ewe, já estão visíveis no solo

- essa etapa do desenvolvimento vegetal, o broto, é descrita como

semelhante àquela do recém-nascido, ewe; que os cultivares­

-criança,yamata madehe,estão chorando de sede no roçado; que

as macaxeiras não estão maduras e ainda são crianças de colo,

ewe borehe; que as espigas de milho, kimi, estão felizes porque se

tornaram adultas e terminaram sua formação, kimi hawa tohini.
As categorias mobilizadas para tratar o crescimento vege­

tal são as mesmas utilizadas para o desenvolvimento do corpo

humano, de modo que uma criança de colo é chamada de ewe
borehe, pessoa imatura como um fruto verde ou um broto que

acabou de se fazer visível no solo; os filhos são os pequenos de

alguém, bidi, como os brotos que germinaram das sementes
que caem de uma planta; as crianças, quando começam a an­

dar, passam a ser chamadas de madehe, assim como as plantas

um pouco maiores, mas ainda não maduras; os rapazes solteiros

são referidos com o termo yetene, tal como o buriti do exemplo

acima; as meninas que não passaram pela reclusão pubertária

são chamadas de demoe, após o ritual da menarca, quando seus

seios aparecem e o excesso do seu sangue seca, são chamadas

de atona, como o exemplo da bananeira cujos frutos maduros

o
c
:5
E
QJ

'+-­

l:­
eu

::5
o
o
"D
o

"D
QJ

E
o
QJ

eu
c
eu
E
::::l

=
QJ

"D
eu
;g
rs
QJ
O)

~

C":l
LU
f-=
~
CL

In
M
N



perdem o líquido viscoso, adone, dito ser seu sangue; quando

rapazes e moças se tornam pessoas formadas / completas, seu

crescimento está terminado, hawa toha, à semelhança de uma

planta que atingiu a maturidade e pode frutificar.

a que se conclui da coincidência ou correspondência entre

as etapas dos ciclos de desenvolvimento e crescimento humano

e vegetal? Tratar-se-iam de imagens vegetais, de valor metafó­

rico, mobilizadas para refletir sobre o crescimento e a morfolo­

gia dos humanos combinados a um antropomorfismo analógico

para expressar o desenvolvimento vegetal? São abundantes os

exemplos em diferentes línguas que vão nessa direção: "cabeça

de alho", "pé de alface" e "olho de batata" são algumas expres­

sões metafóricas mas de uso bastante circunscrito e sem reper­

cussões ontológicas significativas, da mesma maneira que dizer

"oreilles en feuilles de chou" (orelha de abano), mão de alface,

"poildecarotte" (ruivo) ou "ginger hair" (cabelo ruivo) tampouco

implica outra coisa além de imagens vegetais em comparações

de valor figurado.

Por outro lado, a intercambialidade das categorias para ex­

pressar tanto o crescimento humano como o das plantas tem

consequências distintas aqui, não limitadas ao sentido ordinário

que a ideia de metáfora pode assumir, uma vez que é indecidível

de partida determinar se tais categorias são propriamente hu­

manas ou vegetais, ou seja, a bananeira sem peitos é moça impú­

bere ou a moça impúbere é uma bananeira sem peitos? Estamos

entre a antropomorfização das plantas e a metaforização vegetal

do humano - um "totemisto poético mal definido" para recupe­

rar a expressão de Cesarino (2018: 55) em sua análise dos cantos

marubo e as metáforas vegetais? Deparamos com um complexo

emaranhado de plantas e humanos, pois, embora possa soar

prosaica a aproximação das etapas de desenvolvimento hu­

mano e vegetal, um dos efeitos produzidos nessa relação é o que

permite a ativação ou o desdobramento da face vegetal oculta



do humano - lembrando que, "ali onde toda coisa é humana, o

humano é toda uma outra coisa. E ali onde toda coisa é humana,

ninguém pode estar seguro de ser humano incondicionalmente,

porque ninguém o é - nem nós mesmos" (Viveiros de Castro

2015: 895). A categoria demo é usada, portanto, indistintamente

tanto para a menina que não passou pela reclusão pubertária

como para a bananeira não madura. Ao pressupor o caráter re­

presentativo, fundado em uma realidade estável e objetiva, das

relações entre plantas e humanos, deve-se evitar o risco de repor

os limites dos domínios da natureza e da cultura, com seus con­

teúdos subjacentes e estatutos ontológicos correlatos.

A onomástica jamamadi, ou seja, os nomes e os modos de

denominar, se origina das almas de plantas, dos mortos e dos

brancos. Cada pessoa possui vários nomes: alguns são esqueci­

dos ou deixam de ser usados; outros não pegame acabam subs­

tituídos; outros ainda são usadoscontextualmente por algumas

pessoas ou em âmbito familiar. Os nomes recebidos das almas

das plantas, considerados deverdade ou nomes dealma, jamais

figuram nos registros oficiais ou documentos por não serem ade­

quados ao contexto das relações com os brancos, com os quais

eles lidam valendo-se de seus nomes "de branco".

Caso o nomedealma seja o mais utilizado no cotidiano, ele

acaba sofrendo modificações, no mais das vezes reduções, para

não ser explicitada a relação da qual provém, já que em sua

forma original o nome de alma se refere sempre à experiência

xamânica de um pajé com uma alma de planta cujo nome pode

ter sido emprestado, ou pode também fazer menção a um evento

envolvendo o pajé ou presenciado por ele em seus deslocamen­

tos para os patamares celestes e subterrâneos. Assim, Ninifaha

é chamada apenas de Nini, Awawaiya transforma-se em Bono­

waiya, Bonoidiha é conhecida somente por Bono.

Os "nomes de verdade", oniyolcana, ou "nomes de alma",

madi lca oni, podem ser recebidos de um pajé que, em troca de

C)

.5

.5
E
Q.J.........
l:­
eu
:5
C)

C)

-o
C)

-o
Q.J

E
C)

Q.J

eu
c
eu
E
::l

..c:
Q.J
-o
eu
~
eu......
Q.J=
~

C":l
LU
I-­=
~



sementes ou brotos de cultivares, rapé e adornos corporais, pede

a uma alma de planta para que ela empreste seu nome. Ao con­

trário do que se poderia supor, os nomes de almas de plantas,

em geral, não são aqueles que denominam as espécies corres­

pondentes de planta, de modo que não há ninguém chamado

sibati, banana, e sim Atiweyelinaha, que é o nome de uma alma

feminina particular de banana, ou Monikiwarimini, nome de

uma alma da árvore yoha (muratinga).

Os nomes de planta não redundam em vínculos privilegia­

dos que confeririam aos portadores humanos os atributos da

espécie vegetal epônima: não há uma necessária continuidade

interespecífica substancial que justificaria a nominação. Por­

tanto, não há um ritual específico de nominação - embora, em

alguns, haja um momento para que isso aconteça -; ocorre que,

por ocasião da visita das almas, alguém pode apreciar o nome

doia visitante e perguntar se seu filho/a ou neto/a pode ser cha­

mado pelo mesmo nome, sem que isso implique consubstancia­

ção, transmissão de características ou capacidades particulares

daquela planta. Diz-se que as pessoas carregam seus nomes,

como alguém que leva um cesto às costas; trata-se do mesmo

verbo, weye na.
Além dos nomes recebidos durante as visitas das almas às

aldeias terrenas, há aqueles, como dito, que descrevem ou reme­

tem de forma cifrada a um evento presenciado pelo pajé em seus

deslocamentos pelo cosmo. Os nomes sempre vêm de fora, das

viagens e encontros dos pajés com as almas de plantas cultivadas

e não cultivadas, por conseguinte evocam uma relação externa

ou expressam uma perspectiva acerca desse "fundo de alteridade

vegetal". O uso desses nomes é geralmente restrito ao âmbito do

grupo local, em alguns casos a uns poucos membros; ademais,

as pessoas evitam pronunciar os próprios nomes, alegando des­

conhecê-los ou pedindo que se pergunte a seus pais ou a um pa­

rente mais velho. Afinal, quem usa o nome são os outros.



Aofim da reclusão pubertária, após o ritual de açoitamento

ou após a revelação aos parentes da face oculta da menina, ela

também recebe um novo nome, trazido do céu ou trocado pelo

xamã com uma alma de planta. Sabira recebeu o nome da alma

Bahifaititiwaini; sua irmã Bidama ganhou o nome da alma femi­

nina do veneno lha tstrychnos solimoesana), Bonobidaha (essa

alma, em visita à casa de seu pai, assim se apresentou a ele:Bida
iha ama owa oni, "eu me chamo o amargo iha"). Sua irmã Bete­

rina foi assim nomeada devido a uma alma de Jarafana, mulher

branca, do céu. Por fim, sua irmã mais nova, Bowina, passou a

ser chamada de Awanaira (árvore não identificada). Durante
muito tempo tentei descobrir o novo nome de Damaris, porém

fui alertada de que somente seu avô paterno o conhecia. Depois

do ritual, a menina adotou um apelido, sem nenhum compro­

misso de permanecer com ele por muito tempo. Finalmente,

soube que as almas visitantes de sua festa deram ao avô um

novo nome para a neta: Maiisinarisini, em uma tradução livre,
"perfume das frutas maduras",

Feito este percurso, o contraste com o devir-planta da Vege­
tariana se revela: a reconexão com o solo da mulher transfor­

mada em árvore deita suas raízes para afastar-se, leia-se, resistir

às violências e aos silenciamentos patriarcais tornando-se fron­

dosamente alheia; as mulheres jamamadi, por seu turno, mane­
jam desejos, afetos e pensamentos em laços de cuidado e preda­
ção envolvidos no seu devir-planta. Essas são ações essenciais
para o pleno desenvolvimento feminino que, a um só tempo,
fabricam adequadamente os corpos e estabilizam o cosmos.

Espero que essas imagens do desenvolvimento do corpo

feminino em devir-planta possam ter instigado a imaginação
conceitual de outro espaço de existência para o humano e sua

vegetalidade.

o
.5
.5
E
Q.)

'+-.

L
cu

::S
o
o

L:l
o

L:l
Q.)

E
o
Q.)

cu
c
cu
E
::l

..c
Q.)

L:l
cu
~
rs
QJ

=Q.)

:>





PARTE 4

COLHENDO FRUTOS
MITO ERITUAL. CICLOS DE VIDA- ,

EINTERAÇOES MULTlESPECIES



Eu quero ver oque ocanto ensina a ver.
Curiosa capacidade das plantas de iluminarem ocantar
eassim fazerem oque. não sabem fazer: cantar.

- Júlia de Carvalho Hansen,Seiva veneno ou fruto



14 OMUNDO NUM OURiÇO DE CASTANHA
AIVlITDPOÉ1'ICA DOS íNmOS APlIRINÃ EOEspíRITO
ANCESTRAL DAS CASTANHEIRAS (BERTHDLLETlA EXCELSA)

MARIO RIQUE FERNANDES

Que nuncasejam triviaispra mimoscastanheiros.

GUIMARÃES ROSA, "Diário em Paris", Avepalavra

Nofundo decadacoisa, há todacoisa realoupossível.

GABRIEL TARDE, Monadologia esociologia

Guimarães Rosa, que tanto cantou em verso e prosa a natureza

das terras brasilis, desta feita se referia aos castanheiros euro­

peus (Castanea sativa). Mas o espírito que anima o verso na epí­

grafe bem se aplica às nossas castanheiras (Bertholletia excelsa

Humb. & Bonpl.) e àquilo que alenta este ensaio. ABertholletia é

uma das mais emblemáticas e carismáticas espécies de árvores

da flora brasileira, não apenas por suas características biofísicas

e estéticas notáveis, mas, sobretudo, por sua estreita ligação com

a história e o destino dos chamados "povos da floresta" - indí­

genas, quilombolas, extrativistas e ribeirinhos - ao compartilha­

rem a condição de habitantes da floresta, ou seja, de viverem

na, da e com a floresta. Nos dias de hoje, na região do Médio

Rio Purus, na Amazônia central, sul do estado do Amazonas, a

"quebra da castanha" constitui a principal atividade de diversos

coletivos indígenas durante os primeiros meses do ano, marca­

dos pelas volumosas chuvas do inverno amazônico. Centenas de

famílias se dirigem aos recônditos da floresta, onde habitam as

castanheiras nativas, e ali se ajoelham, agachadas aos seus pés,

como num tipo de ritual anual e secular, em busca de suas valio­

sas amêndoas. Dado seu valor econômico, a castanha constitui

cu
..c
c

~
cu
ü
CD

""Cl

o
Ü"

-L
:::l
o
E
:::l
C

o
""Cl
C
:::l

E
=

......
N



C/.l
Q.)

"O
C
eu
c
s:....
Q.)

l...L­

Q.)

:::J
.sr=oT:
eu

:2:

uma importante fonte de renda provinda da floresta, e esse é um

momento em que os indígenas acumulam capital para investir

no consumo de bens duráveis, como motores de popa, roupas,

sapatos, relógios, ferramentas, espingardas, material escolar etc.

Mas o que significa tudo isso? Seria simplesmente uma prá­

tica extrativista, como certa vez ouvi de uma colega apurinã na

cidade, em que as pessoas vão à mata, coletam, quebram e vol­

tam para casa?Seria a castanheira apenas madeira e frutos? Uma

árvore tão emblemática, que há tempos imemoriais vem ser­

vindo como substancial fonte de alimento para esses povos, não

poderia se resumir a um simples objeto passivo, neutro ou mudo

na paisagem. Pensar assim seria projetar sobre essa prática uma

concepção simplista, que vê a floresta apenas como uma fonte

de recursos naturais passivel de exploração. Essa é, infelizmente,

uma das perspectivas que orientam boa parte do senso comum

e do discurso científico e político sobre a Amazônia. Sabemos,

porém, que essa noção contrasta com a atitude básica das cul­

turas indígenas, em "que as relações entre uma sociedade e os

componentes de seu ambiente são pensadas e vividas como re­

lações sociais, isto é, relações entre pessoas" (Viveiros de Castro

2007: 7). E se, em vez de olhar para o extrativismo da castanha

sob a categoria paradigmática da "produção", buscássemos olhá­

-lo sob a categoria da "reciprocidade", da comunicação entre su­

jeitos humanos e não humanos, árvores que se interconstituem

no e pelo ato da troca? (Viveirosde Castro 2007: 7).

Questões como essas borbulhavam em minha mente ao acom­

panhar meus anfitriões apurinã, ex-seringueiros e grandes casta­

nheiros do Purus indígena, por entre os intricados caminhos de

água e terra que constituem o mundo dos seus castanhais. Muito

aprendi nessas minhas andanças, como o aspecto pragmático,

nada romântico, da questão. Aquebra da castanha é um trabalho

árduo, duro, perigoso. Exige uma série de habilidades, experiên­

cia, além de força e resistência físicas. Em outras palavras, é uma



prática aprendida. As expedições para esse fim fazem parte da

educação indígena, do aprender a habitar a floresta. Entre outras

coisas, envolvem saber conduzir canoas nos caminhos d'água

emaranhados e tortuosos em meio à floresta; manusear e conser­

tar motores, terçados e espingardas. Além disso, implicam resis­

tência para a caminhada de quilômetros na mata, com paneiro de

castanhas de dezenas de quilos nas costas, atravessando igarapés,

barreiros e lamaçais em troncos escorregadios e das mais diversas

espessuras. Exigem a formação de um corpo imune a todo tipo

de poeira da mata - partículas de folhas, cipós e lagartas -, que,

em contato com a pele, podem causar severas alergias; corpos re­

silientes à chupada de carapanãs e carrapatos, ferroadas de mu­

tucas e cabas, formigas e outras espécies de insetos que habitam

aos milhares a atmosfera e o chão da floresta. Não é por acaso

que desde a mais tenra idade as crianças são levadas a acompa­

nhar os pais nos castanhais com seus paneirinhos; também não é

por acaso que essa atividade geralmente envolve todo o agregado

doméstico - o casal, os filhos e filhas, às vezes os genros, noras,

cunhados e afins, senão mesmo toda uma aldeia.

Outra perspectiva importante tirada dessas experiências

nos castanhais com os Apurinã é que eles não "pensavam" da

mesma forma que eu. A ancestralidade ou a historicidade dessas

paisagens estava plenamente integrada à paisagem cotidiana.

Todas aquelas leituras sobre ecologia histórica, domesticação

e construção de plantas e paisagens obviamente não passavam

pela cabeça dos meus anfitriões; tais questões podem fazer sen­

tido para quem vê a floresta de fora, no papel, abstraída, teori­

zada, mas para quem vive nela tudo isso é parte constituinte da

vida, do tempo, do habitar (Gow 1995). As pessoas com quem

eu conversava não pensavam nos castanhais como pensam os

arqueólogos e os ecologistas históricos, mas isso não significa

que essas paisagens não existam. É aquilo que o geógrafo cultu­

ral Augustin Berque revela: "Pensar a paisagem não necessaria-

CC!
J::
C
CC!

t:í
CC!
ü
CD
-o
o
c,»

-L
::J
o
E
::J
C

o
-o
c
::J

E
=
-er
LJ..J
I--=
ô:

cn..
N



(/.)
Q.)

-o
s::::
cu
s::::
r....
Q.)

L...L­

Q.)

::::l

.sr=C)

-r:::::
cu
~

mente é um indicador de que exista uma identidade entre o fato

de pensar a paisagem e o fato de existirem paisagens". Essa úl­

tima relação é o que o autor chama de "pensamento paisageiro",

isto é, a construção de paisagens sem necessariamente concebê­

-las como tal (Berque 2013).

Acastanheira é considerada uma árvore importante na histó­

ria cultural dos povos que vivem na floresta, mas o achado mais

interessante dos estudos de ecologia histórica na Amazônia é

que a sua história cultural trouxe consequências para a história

evolutiva da espécie, contribuindo, sobretudo, 'para a ampliação

de sua área de distribuição e para a formação dessas paisagens

antropogênicas emblemáticas (Balée 1989a, 2006; Neves 2016;

Shepard & Ramirez 2011; entre outros). Nessa perspectiva, olhar

os castanhais com base no conceito de paisagem supõe a existên­

cia de uma relação de constituição entre esses lugares e a vida dos

seres humanos que os habitam. Como bem define Balée (2008):

"Paisagens são encontros de pessoas e lugares cujas histórias es­

tão impressas na matéria, incluindo matérias vivas". Nesse sen­

tido, se tomarmos, a título de exemplo, a conexão dos Apurinã

com a Bertholletia, é possível que, em uma escala de longa dura­

ção - estamos falando aqui em centenas, quiçá milhares de anos

-, em algum momento as trilhas ou linhas de vida entre pessoas e

árvores se cruzaram, se interpenetraram, criando um campo de

relações e troca de substâncias, possibilitando, assim, ao longo

do tempo, a emergência dos castanhais.

Em termos antropológicos e etnológicos, contudo, seria in­

teressante e necessário perguntar aos indígenas o que pensam

sobre o assunto ou o que lhes dizem essas paisagens. Pois, se para

os cientistas a paisagem conta uma história, ou melhor, é consi­

derada a própria história, o mesmo vale para os indígenas (In­

gold 2000: 189). Se,para os cientistas, a floresta amazônica é uma

"floresta humanizada", certamente o mesmo vale para os indíge­

nas. Há de se ressaltar, no entanto, que, por mais que os recentes



desenvolvimentos da arqueologia e da ecologia histórica tenham

propiciada a formação de uma nova imagem sobre a Amazônia ­

assumindo a historicidade da floresta e o entrelaçamento entre a

paisagem humana e natural-, tais imagens, como aponta Men­

des dos Santos (2010: 126), ainda guardam uma matriz comum de

pensamento, isto é, "a dicotomia conceitual (ou par dicotômico)

entre natureza e cultura como dois domínios irredutíveis e onto­

logicamente separados". E o que as teorias etnológicas afirmam,

tendo em vista o que devem aos indígenas, é que o conhecimento

indígena se distingue tantona forma como no conteúdo do saber

tradicional científico. Adiferença, diz o autor, é epistemológica e

pode ser resumida na ideia de que a "[noção de] sociedade não é

algo em contraposição à natureza, mas, antes, que a natureza

é interpenetrada por uma humanidade imanente a ela própria"

(Mendes dos Santos 2010: 126). Não se trata, portanto, de abdicar

das verdades científicas, e sim de adotar uma posição simétrica,

assumindo que os indígenas possuem pressupostos próprios e

formas de compreensão desses processos, que suas explicações
são tão reais ou verdadeiras quanto as nossas.

Portanto, importa saber sobretudo o quedizem as castanhei­
ras aos Apurinã. Qual o modo apurinã de compreender a histo­
ricidadedos castanhais? É interessante observar que, quando eu

perguntava aos mais velhos (totys) se a castanheira tinha espírito,
buscando saber se atribuíam a elas uma interioridade / intencio­

nalidade humana imanente, eles apenas diziam: "Acastanheira

tem história" (FIG. 51. De início não compreendi o real significado

dessa afirmativa. Nada de obviedades ou respostas fáceis. Foi

só quando passei a levar mais a sério suas narrativas míticas de

origem que comecei a me dar conta desses sentidos. Ali estavam

as pistas, expressas ou codificadas não por categorias abstra­

tas, mas por uma "lógica do concreto" (Lévi-Strauss 1952), para

aquilo que eu procurava em termos etnográficos, isto é, especu­

lar o quesão(ou quem são) as castanheiras para osApurinã.

cu
=c
.s
CIJ
cu
c..J
QJ

-o
o
Ü"

"L
:::s
o
E
:::s
c
o
-o
c
:::s
E
=



C/.l
Q.J
-o
c
eu
c
L
Q.J

l...L­

Q.J

::::l
g
=

O
-L
eu

:2:

N...,
N

Neste ensaio, apresento os resultados dessa leitura e aná­

lise dos mitos dos Apurinã, com o objetivo de compreender a

Bertholletia valendo-me dos seus postulados de conhecimento.

Não busquei encontrar correspondências entre o que é dito nes­

sas narrativas e os fatos históricos, nem utilizá-las como forma

de comprovação de fatos científicos, mas, antes, experienciar

o pensamento paisageiro dos Apurinã por intermédio do seu

pensamento selvagem. Mais do que pensar sobre, o que talvez

os mitos permitam fazer é pensar com as castanheiras. Quem

sabe assim possamos nos aproximar, o mínimo que seja, daquilo

que os totys nos ensinam, ou seja, pensá-las não como entida­

des discretas e compartimentadas, e sim como um emaranhado

de histórias, descrições e observações, em linhas de relações e

transformações (Ingold 2012).

CASTANHA míTICA (OU ABERTHoLLETIA SELVAGEM)

A castanheira é mencionada em várias passagens da História

de Tsorá, o mito que versa sobre a origem do mundo. Ela pode

ser considerada a história mais importante para os Apurinã,

pois narra o tempo das origens, tempo de geração de tudo o que

existe hoje (SchieI2004: 225). Guardadas as diferenças, os Apu­

rinã costumam comparar Tsorá com Deus e sua história com a

Bíblia, em alusão à religião cristã ocidental. De Tsorá conta-se a

narrativa completa - o que poderia levar dias ou noites - ou pe­

quenos episódios em referência às coisas criadas no tempo mí­

tico. Schiel (2004:225-30) observa que contar a história de Tsorá

é uma habilidade de pessoas versadas na língua, "profissionais",

sinal de muito conhecimento. Em que consiste essa habilidade?
saber contar a história, além de conhecer a língua, é saber con­

tar na sequência certa, sem esquecer, mudar ou confundir epi­

sódios. Além disso, leva-se em conta a performance do narrador:



os gestos, as expressões faciais, as alterações de voz - quando o

narrador passa da terceira para a primeira pessoa e vice-versa-,

a forma como imita as vozes e os ruídos dos personagens e dos

entes animados etc. Ao acompanhar uma dessas performances,

a autora chegou a compará-la com o ato de assistir a um filme:

"cinema daqui" (Schie12004:163). Vale notar ainda que essas his­

tórias costumam aflorar em meio às rodas de katsupary ou ipadu:

Para os Apurinã, portanto, ouvir e contar tais narrativas, que estão

longe de constituírem representações metafóricas sobre o mundo,

como diria Ingold (2000: 190), são formas de se envolver poeti­

camente com ele, um modo de guiar a atenção para dentrodele»
A narrativa conta a saga do herói Tsorá e seus irmãos, desde

a sua concepção e nascimento até sua partida para o mundo ce­

leste. Ao longo de sua trajetória pela T/terra, entre encontros e

desencontros com diferentes tipos de personas, os heróis vão

criando ou transformando - ou melhor, congelando - as formas

dos seres e das coisas, vegetais e animais, no que hoje constitui

a paisagem e os ambientes de vida dos Apurinã. ABertholletia
é mencionada em três episódios importantes da narrativa. Se­

guindo a versão mais completa que temos em mãos, deparamos

com ela nas seguintes passagens: 1. quando os heróis se vingam

o ingrediente principal do katsupary são as folhas da coca (Erythro­
xylum coca), ou variedades dessa espécie, cultivada nos arredores dos

roçados apurinã. As folhas são cozidas no vapor e misturadas com a

casca de itixi matari - um cipó silvestre, mas também cultivado - e com

as cinzas da casca de uma espécie de cacaueiro nativo. Mascar katsu­
pary é um costume muito antigo, um tipo de ritual para os Apurinã, que

perdura até os dias de hoje. Trata-se de uma substância que atua como

mediadora e catalisadora dos discursos e narrativas dos conhecedores,

agentes de transmissão de conhecimento.

2 Como escreve Ingold, sempre desafiando os limites da tradução: "What

the anthropologist calls cosmology is, for the people themselves, a life­

world" (2000: 14).

C'Cl
..r:::
c

~
C'Cl
U
Qj
-o
o
Uo
'L:
:::J
o
E
:::J
C
o
-o
c
:::J

E
=



C/.l
Q.J
-o
c
cu
C
I:­
Q.J

U­
Q.J

:::J
g
=ooi.:::
cu
2:

c:r
UlI
N

dos pajés que mataram e comeram sua mãe, Yakonero; 2. quando

os irmãos fogem da surra da velha Majiipira, mãe dos pajés as­

sassinos; 3. por fim, no episódio em que Tsorá se transforma em

sucuriju, a mística Cobra-grande (schíel zooa. 211-224). Vejamos

cada uma dessas situações.

Os eventos que narram a vingança dos heróis são em geral

assassínios com todas as feições de uma emboscada: aquela em

que o caçador aguarda a presa próximo de uma árvore com fru­

tos - em cima de um jirau ou atrás da vegetação -, sabendo que o

animal vai aparecer ali para se alimentar. Verifica-se com a Ber­

tholletia a mesma estratégia; nesse caso, são as castanhas que

servem para cativar a presa. De todas as mortes por vingança,

essa é a menos impetuosa. Primeiro os heróis convidam um dos

pajés assassinos a comer castanha; depois, o persuadem a enfiar

um pedaço da amêndoa na narina. Como num feitiço, ao fazer

isso, a castanha encarna-se na venta do pajé e ele se transforma

num mutum tirãka;»
À maneira de Lévi-Strauss, pode-se perguntar aqui: por que o

mutum e a castanha? Qual é a relação entre a castanheira e essa

ave galiforme que vive na floresta? A primeira e mais evidente é

a semelhança do bico do mutum com uma amêndoa de castanha

quebrada. O bico branco ou vermelho dessa ave se destaca de

seu corpo preto retinto, constituindo sua característica morfoló­

gica mais notória. Quem vê o mutum àmaneira apurinã fica con­

vencido que de fato alguém pregou uma amêndoa de castanha

quebrada em sua venta. E tem mais, assim como a Bertholletia,

o mutum habita o interior e as bordas das florestas densas e de

capoeiras altas; pode tanto caminhar no chão da mata quanto

3 Avesgaliformes da família Cracidae. Uma das espécies do gênero que
possui o bico branco (muito parecido com um pedaço de castanha) é o
mutum-poranga (Crax alector). Habita florestas densas e de capoeira
alta (cf. wikiaves.com.br).



empoleirar-se em árvores e voar entre os galhos mais altos da

copa da floresta. A correspondência aqui talvez esteja relacio­

nada com as práticas antigas de coleta de castanhas. Dizem os

Apurinã que antigamente se costumava não esperar os frutos caí­

rem no chão, como se faz hoje. Subia-se na castanheira por entre

os cipós emaranhados em seu tronco e derrubavam-se os frutos

imaturos, cujo pericarpo é mole, mais fácil de abrir. Dessa forma,

assim como o mutum é uma ave terrestre e aérea, habitante dos

estratos inferiores e superiores da floresta, na perspectiva mítica

os frutos da castanheira também possuiriam essa característica.

Outra correspondência ainda entre a castanha e o mutum

deve ser interpretada no contexto da história. Enquanto nesse

episódio o pajé se transforma em um animal, nas demais mortes

por vingança os heróis não apenas comem os corpos dos inimi­

gos como também plantam suas vísceras, que se transformarão

em árvores frutíferas silvestres, num típico processo de encor­

paramento da paisagem (Ingold 2000: 193). No entanto, não é

preciso ir muito longe para saber que o mutum é uma das aves

de caça mais apreciadas pelos Apurinã. Nesse sentido, a meta­

física canibal que subjaz ao ato de consumo dos corpos que se

transformam em frutas permanece virtualmente latente. Vale

notar que, em sua culinária tradicional, os Apurinã costumavam

usar o leite e o óleo das amêndoas de castanhas para "temperar"

carnes de caça, peixe e, em alguns casos, carne humana.:

A castanheira aparece de maneira mais discreta, porém não

menos significativa, na passagem em que os demiurgos fogem

da velha Majíípira. Segundo o mito, Tsorá tinha muitas feridas

cutâneas espalhadas pelo corpo, o que o deixa para trás dos ir­

mãos durante a fuga. A maneira que ele encontra para escapar

da surra da velha é jogar suas perebas no tronco de uma casta­

nheira. Dizem os Apurinã que a isso se deve a resina tão peculiar

no tronco dessas árvores. Há de se perguntar qual o significado

desse fenômeno aparentemente tão trivial. Lembro-me de uma

CC!
..c:
c
rsco
CC!
o
m

-cs
o
00
-L
::::s
o
E
::::s
c
o

-cs
c
::::s
E
=



C/.l
Q.)

""O
C
cu
C
L
Q.)

l..L­
Q.)

zr
g
=O-r:::

CU
~

conversa que tive enquanto navegava pelo Purus com um jovem

professor apurinã. Estava ainda em meu primeiro trabalho de

campo e conversávamos sobre a mi~ha pesquisa com a castanha.

Eu dizia que a castanheira era uma árvore conhecida e utilizada

ancestralmente na Amazônia etc. e fiquei tocado pela observa­

ção dele, feita com a maior seriedade. Ele disse que, para os Apu­

rinã, a Bertholletia está presente "desde o início do mundo". Não

seria essa uma das finalidades da passagem em questão, a resina

da castanheira como um testemunho, não diria sólido, mas subs­

tancial da história e/ ou da passagem de Tsorá pela T/terra?

Fato curioso é que, no contexto da narrativa, a existência

da Bertholletia é mencionada como algo dado na paisagem, ou

seja, o mito não explica como ela surgiu ou a partir de quê, ou

de quem, se metamorfoseou. Em outras palavras, a Bertholletia

foi a única frutífera silvestre mencionada no mito não plantada

pelos heróis - ela já habitava a terra-floresta nos tempos míticos.

Entretanto, em razão de se situar no contexto de transformação

de restos de corpos humanos em alimentos de origem vegetal e

animal, pode-se especular se também não seria esse o caso. Ape­

nas pelo mito não podemos afirmar nada nesse sentido, ainda

que a etnografia mostre que os Apurinã tracem analogias an­

tropomórficas entre o corpo da Bertholletia e o corpo de Tsorá,

como a existência do "umbigo da castanha".' Se nos guiarmos

pelo mito, a existência do nosso umbigo está relacionada ao epi­

sódio em que a arirambinha tparatxariy fura a barriga da Co-

4 Trata-se de um orifício de mais ou menos um centímetro de diâmetro
que se forma no tempo de maturação do fruto, quando a placenta se en­
colhe e puxa o "umbigo" (opérculo) para dentro. Em outras espécies de
lecitidáceas, o opérculo cai, liberando as sementes, o que não acontece
com a Bertholletia (cf. Young1911).

5 Aves da família Alcedinidae, mais conhecidas como martim-pescador.
Não é possível precisar a espécie indicada pelo mito, apenas que se trata
de uma arirambinha, o que leva a pensar no martim-pescador-miúdo



bra-grande - o próprio corpo de Tsorá -, constituindo a marca

concreta e real do umbigo humano e uma marca simbólica da

origem da humanidade.

Chegamos assim à parte em que Tsorá é engolido pela Cobra­

-tapiti que ele próprio tece em seu corpo. Antes de se transformar

na Cobra-grande, ou na Cobra-Tsorá, há um pequeno prelúdio,

que constitui uma das passagens mais populares da narrativa.

Trata-se do momento em que o herói vai buscar água no igarapé

para dar aos irmãos, enquanto estes comem castanhas aos pés de

uma castanheira. No episódio, o herói lança migalhas de casta­

nha nà água, atraindo assim as piabinhas, as quais, ao comê-las,

"dizem" com a boca: "maki, maki, maki". Tsorá, então, nomeia

a castanha de maki. Os professores apurinã costumam inter-

pretar essa cena como uma ilustração do poder de Tsorá de no­

mear as coisas e os seres do mundo (Ferreira 2014), interpretação

que, contudo, só é passível de ser feita quando se remove a cena

do contexto narrativo. Qual seria a razão da mudança do nome da

castanheira no mito? Como vimos, a Bertholletia já era conhecida

antes desse episódio e, aliás, com um nome bem interessante:

Mitatakury, árvore das folhas e / ou dos frutos grandes. Ademais,

ao levar em consideração outras versões disponíveis, nota-se

uma pequena diferença que pode ser a chave para decifrar essa

questão; Em uma delas, esse episódio não ocorre antes, mas após

a transformação do corpo de Tsorá em corpo da Cobra-grande

(Fernandes 2018). Aqui são os irmãos do herói que lançam as

castanhas na água e escutam as piabinhas dizendo "maki", Se

atentarmos para o contexto mítico, isso acontece quando os

heróis tentam decodificar os sinais dos animais indicando a lo­

calização de Tsorá em sua viagem pela Cobra-grande. E o inte-

(Chloroceryle aenea). Esse pássaro habita as margens de cursos d'água

com vegetação densa, de onde observa suas presas - peixes, crustáceos e

anfíbios - antes de dar seu mergulho característico (cf.wikiaves.com.br).

co=crs
C/.l
coo
co

'l::l
o
Ü'

T:::
::l
o
E
::l
C

o
'l::l
C
::l

E
=

.....
In
N



ressante é verificar que makyripi é um dos nomes em Apurinã

dados a uma espécie de sucuriju mais perseguidora. Supõe-se

assim que os peixes estavam sinalizando aos heróis que Tsorá

havia se transformado em/ sido engolido pela cobra.

Com isso, a questão a se apresentar é se não haveria uma cor­

respondência entre a Bertholletia e a Cobra-grande. Pode-se con­

jeturar a homologia entre elas com base nas características sensí­

veis dos seus corpos. Mais uma vez, não por acaso é a posição da

primeira em relação àsegunda. Se partirmos do princípio de que

a cobra que engole o herói Tsorá constitui uma metamorfose do

próprio corpo, e que o nosso umbigo foi criado em decorrência

da flechada da ariramba na barriga da Cobra-Tsorá, qual seria a

razão de os frutos das castanheiras terem umbigo? Por que Tsorá

joga as perebas do corpo no tronco da Bertholletia? Se lembrar­

mos as características sensíveis de seus corpos, observa-se que

as qualidades mais notórias de ambos são o tamanho avantajado

e a solidez. De fato, a Bertholletiae a sucuriju podem ser consi­

deradas grandes, senão os maiores exemplares das espécies dos

reinos vegetal e animal, respectivamente, que habitam a floresta.

Além disso, uma das principais características da Cobra-grande

descrita no mito é seu couro "duro como uma pedra" - fazendo

com que os heróis convoquem todos os pássaros de bico e ani­

mais roedores para tentar furá-la. Podemos conjeturar, portanto,

uma homologia entre o couro da sucuriju e a extrema dureza dos

lenhosos e pesados frutos da Bertholletia: como revela o mito no

episódio que narra as sucessivas tentativas de furar a barriga da

Cobra-grande, pouquíssimos animais são capazes de tal feito ­

situação similar aos ouriços de castanha.

"O ouriço da castanha tem uma ciência", disse-me certa vez

uma senhora paumari enquanto preparava beijus em sua casa na

cidade de Tapauá, no Amazonas. O mito de Tsorá parece apontar

exatamente nesta direção: o tronco e os frutos da Bertholletia têm

uma "ciência". Os frutos e as amêndoas da Bertholletia consistem



não apenas em uma rica fonte ancestral de alimento aos Apurinã;

suas características sensíveis ecoam no pensamento indígena ­

assim como nas explicações científicas sobre a origem dos casta­

nhais. No caso dos Apurinã, o significado simbólico do umbigo da

castanha é uma questão que dá margem a interpretações. É como

se os ouriços esféricos das castanheiras contivessem mundos/uni­

versos dentro de si. Aliás, o poderoso bico do pajé ariramba, ca­

paz de perfurar o duro couro da Cobra-grande, me faz lembrar dos

ossos de animais (mixilcanos) utilizados pelos pajés para aspirar

rapé (awiri) - em geral dispostos esfericamente na palma das

mãos. Também me traz à lembrança uma antiga crença entre os

Apurinã: quando se derruba uma castanheira carregada de frutos

novos, temos que assoprar nos pés e para os lados antes de colo­

car a primeira castanha na boca, para evitar a temida ferroada da

arraia da próxima vez que entrarmos no igarapé. Se já não estou

indo longe demais, poderíamos assim fazer a seguinte correlação:

Bicoda ariramba : mixikano : ferrão da arraia: couro da sucuriju :

tronco / ouriço da castanheira: corpo humano.

OSSOS CULTIVADOS

Levando mais adiante essa análise da castanha mí(s)tica, foi

possível ainda estabelecer uma curiosa correlação entre a Ber­

tholletia e as plantas cultivadas - doravante chamadas de rcs
- baseada na qualidade sensível da dureza. Notamos que, no

mito de Tsorá, o duro está para consanguinidade e ancestrali­

dade, assim como para longevidade, enquanto o mole está para

a afinidadepotencial e a vida breve/mortalidade. Vejamos como

isso acontece.

Aprimeira imago mundi que se apresenta no mito se insinua

como um grande roçado. A história se inicia fazendo referência

ct:l
..s::::
c
ct:l

t5
ct:l
o
QJ

""Cl
C)
Ü"
-~

::l
C)

E
::l
C
C)

""Cl
C
::l

E
=



a um incêndio que devasta a T/terra. sobrevivem apenas duas

irmãs, que se salvam em cima de uma árvore de jenipapo. Em

seguida, Mayoruparu, uma velha-urubu-canibal com dentes

enormes, desce à terra e começa a coletar os restos dos corpos

em decomposição. O que para as irmãs são os restos de corpos

carbonizados são, para Mayoruparu, sementes ou estacas que

ela colhe para cultivar em seu roçado. Ela as bota no paneiro

para plantar os ossos das "pessoas obedientes", porque estes são

"duros" e "purificados". Já os ossos das "pessoas desobedientes",

que "respondiam aos pais", são "moles", e logo comidos.

Não há dúvida de que, para os Apurinã, Mayoruparu é a mais

importante provedora das pcs. 6 Mas o fato é que elas são prove­

nientes dos ossos humanos que restaram do grande incêndio e,

ademais, dos ossos das "pessoas obedientes aospais". A correla­

ção entre rcs e corpos humanos e a oposição entre duro e mole
não são aleatórias, mas só pode ser compreendida se fizermos

uma leitura vertical do mito baseada na oposição estabelecida

entre rcs e silvestres. Vimos que estas últimas provêm das vísce­

ras dos corpos dos afins potenciais dos heróis demiurgos. Reto­

memos, neste momento, o fato de as rcs terem sido criadas dos

ossos das "pessoas obedientes aos pais". A etnografia pode ilu-

& Mayoruparu (subst. "mayory", urubu; sufixo "rru", ela) é a mãe do tro-

C/.l vão. Os temporais fortes estão associados ao seu hábito cruel de passar
Cl.)

-g pimenta nos olhos do filho "só cabeça e dentes", cujos gritos são o es-
~ trondo dos trovões na T/terra. OsApurinã antigamente produziam fogo
s:....
~ com pequenas pedras, chamadas coriscos. No saber dos antigos, estes
~ são provenientes dos grandes raios e tempestades e são encontrados à

g= flor da terra, nos roçados ou em clareiras na floresta. São candentes e,
.~ dizem, possuem a forma de uma machadinha. Antigamente, os roçados
cu
~ apurinã (tulcuri) eram formados/ feitos aproveitando-se pequenas cla-

reiras no interior da floresta, oriundas das tempestades (Chagas Filho
= 2017: 77).Além de constituírem um elo com seus ancestrais, o signifi-
Coa
N cada mítico das rcs aponta para uma ligação entre o céu e terra.



minar melhor o significado disso. Vale mencionar aqui a visita

que fiz ao roçado de dona Elza, uma anciã apurinã centenária e

uma das minhas principais informantes. Visitei-a um dia depois

de ela ter me contado a história de Tsorá, para que me mostrasse

como mantinha as plantas legadas por Mayompam. Chegando

lá, compreendi o que no dia anterior uma de suas netas havia

comentado em tom de brincadeira: que sua avó "plantava tudo

num buraco".

O roçado de dona Elza era uma pequena área - talvez pouco

mais de dez metros quadrados - escondida em meio aos roça­

dos dos/das filhos/as, netos/as, noras e genros; como se desta­

cava pela diversidade das rcs, mais parecia um jardim que um

roçado. Havia de tudo um pouco: variedades de batata-doce,

macaxeira, mandioca, abacaxi, banana e outros tantos vegetais

úteis escondidos ali pelo meio. Cada planta tinha um nome e

uma história, que ela havia aprendido com a mãe e as avós, e

muitas suponho que ela apenas guardava. Dona Elza me contou

o que fazia para "o roçado não ficar feio", locucionando uma es­

pécie de encantação, entoada logo após o plantio. Segundo ela

explicou, estava chamando os nomes das plantas ali cultivadas

para não adoecerem e para o roçado ficar "bonito" e "animado"

e, assim, não sair àprocura de outro dono.

Nessa breve descrição do roçado de dona Elza, podem-se ob­

servar questões como a da imagem do roçado como uma pessoa.
Pelo que entendi, dona Elza mostrou como se conversa com o es­

pírito do roçado logo após o seu cultivo. Não ficou muito claro se

ela se dirigia ao "espírito" do roçado ou aos víveres ali cultivados.

De toda forma, quando narrou o mito, ela me explicou que Mayo­

ruparu juntou e emendou os fragmentos dos corpos das pessoas

mortas na queimada, sugerindo assim que o roçado como um

todo seja tomado como imagem/forma de um corpo humano

completo, em que cada espécie de planta constitui uma parte do

corpo. Temos assim uma imagem daquilo que Descola (2016) ba-

cu
...c
c
cu......
CIJ
cu
c..J
CD
-o
o
c..Jo

-L
=:l
o
E
=:l
C
o
-o
c
=:l

E
=



CIJ
CD

""Cl
C
cu
C
L
CD

l...L

CD
::l

g
=
CJ
-L
cu

::2:

N
u:t
N

tizou como um processo de transfiguração in situ da paisagem: o

roçado de dona Elza não seria apenas um pedaço do ambiente de

floresta suprimido; ao ser criado, ele se transformaria num signo

de outra coisa que não ele mesmo. Ou seja, é um lugar destinado

ao cultivo de víveres e, ao mesmo tempo, de corpos humanos.

observa-se assim a mesma lógica no processo de origem de

rcs e silvestres, corpos sendo transformados em espécies vege­

tais alimentícias, porém em contextos diferentes. O mito nar­

rado pela própria dona Elza relata que as plantas cultivadas em

seu roçado são transformações dos corpos das pessoas que mor­

reram no grande incêndio, mas há uma condição essencial para

que isso pudesse acontecer: apenas os ossos das pessoas obedien­
tesaospais se transformam em alimentos cultivados. Seria essa

uma analogia da relação de consanguinidade entre as rcs, os

roçados e seus donos? No caso de dona Elza, nota-se que existe

um parentesco entre ela e as plantas de seu roçado: cada vegetal

tinha um nome e uma história, legados ancestrais que ela manti­

nha e parecia tratar com zelo e carinho maternos. Trabalhando

para manter viva essa herança vegetal transmitida de geração a

geração, dona Elza estaria sendo obediente aos seus ancestrais?

Seria esse o ensinamento do mito? Seria esta a condição posta

por Mayoruparu ao prover as rcs aos Apurinã, as pessoas terem

que trabalhar duro para manter esse legado deixado por ela?

Isso não é tudo. Falta investigarmos o sistema de oposições

que coloca, de um lado, a obediência e a desobediência aos pais e,

de outro, as qualidades sensíveis do duro e do mole. Temos aqui

duas "categorias do sensível" que remetem a um tema clássico

do pensamento ameríndio: o problema filosófico da duração ter­

restre da vida humana, ou a "origem da vida breve" (Lévi-Strauss

[1964] 2004: 177-95).

Certamente não é por acaso que o mito traça uma corres­

pondência entre rcs, dureza e ancestralidade. Em primeiro

lugar, porque as rcs mencionadas no mito - todas tuberosas e



de reprodução vegetativa - são uma comprovação empírica de

que a vida é capaz de se regenerar ao longo de gerações e ge­

rações, mantendo sua matriz original. Segundo, porque ao re­

lacionar as rcs com a qualidade da dureza e com as "pessoas

obedientes aos pais", o mito aponta em termos positivos uma

solução para a longevidade / regeneração da vida na T/terra: ser

obediente aos pais, ou seja, ser obediente aos seus antepassados.

Esse problema ressoa em outro conjunto de mitos cujo tema é a

"saída da terra sagrada" (Schie12004: 229-67); neles, a condição

do prolongamento da vida humana ou a imortalidade na terra é

exposta em termos negativos, ou seja, os Apurinã não deveriam

ter "atendido ao chamado da madeira podre", para usarmos os

termos de Lévi-Strauss. Vejamos uma versão abreviada de um

desses mitos registrados por Schiel (2004: 242-44):

A SAÍDA DATERRASAGRADA

Durante uma rodada noturna de katsupari em Kairiko.' os pa­

jés/ chefes do grupo dos Otsamenery e do grupo dos Apurinã re­

solvem partir ao amanhecer para Potxowaro Wenyte. Durante a

viagem de muitos dias os Apurinã vão se apegando àsfrutas que

iam encontrando pelo caminho - patauá, anajá etc. A vontade

de comer faz com que demorem mais nos lugares de paragem.

OsOtsamenery, contudo, ignoram essas tentações e continuam a

jornada, se distanciando cada vez mais dos Apurinã, que a partir

de então passam a encontrar apenas os rastros dos seus parcei­

ros. Aochegarem a Potxowaro Wenyte, os Otsamenery aguardam

a chegada dos Apurinã por alguns dias, mas cansados de esperar

atravessam o rio sozinhos. Com a partida dos Otsamenery, um

7 Dizem os Apurinã que Kairiko se localiza numa grande pedra ou região

de pedra, possivelmente nas cabeceiras do rio Ituxi, no atual estado

de Rondônia. Potxowaro Wenyte traduz-se como "'rio doce" (potxowa,

"doce", "açúcar"; wenyte, "rio").

cu
..c:
c
cu
to
cu
c..J
Q.)

-o
o
Ü"

'L
::::l
o
E
::::l
C
o
-o
c
::::l

E
=
<r
LJ..J
I--=
ô:



C/.)
(D

"O
C
m
c
I:­
(D

l...L­
(D

:::::s
.sr
=
o
-L
m
~

mundo perigosocomeçaa se descortinar paraosApurinã.Chefes

e crianças são flechados por espíritos encantadose conhecem a

doença. Ospajés fazem de tudo para curá-los, mas a morte pre­

valece. OsApurinã perdem o caminho da terra sagrada e ficam

nesta terra sujeitosà doença e à morte.

Temos agora melhores condições de interpretar o significado

cultural da "obediência aos pais" no episódio de origem das pCS.

No caso dos mitos sobre a saída da "terra sagrada", os chefes

protagonistas da história, que comandavam dois grupos, eram

de clãs ou metades opostas/ complementares - Meetymanety e

Xiwapurynyry. Ou seja, dentro do sistema dualista de parentesco

apurinã, eram grupos de afins efetivos (cunhados) ou virtuais

(cognatos cruzados, afins terminológicos). Portanto, dentro

do dégradé de afinidade potencial característico da sociologia

ameríndia, os parceiros Otsamenery-estavam mais próximos da

consanguinidade do que da afinidade. Nesse sentido, em seus

mitos de origem os Apurinã são condenados a ~ma vida breve na

T/terra por não terem sido obedientes - ou por serem "inconstan­

tes", "fracos"... - aos seus parentes afins ancestrais, atendendo

ao chamado da madeira podre. É interessante notar que o mo­

tivo que os leva a perder o caminho dos Otsamanery, tornando­

-se mortais, foi terem se mostrado receptivos às plantas frutífe­

ras silvestres, que, como vimos, são originárias dos corpos de

seus afins potenciais.

Voltando, então, à correspondência mítico-ontológica entre

a Bertholletia e as rcs, verificamos algumas equivalências co­

dificadas pela lógica das qualidades do sensível: a dureza dos

frutos das castanheiras seria compatível com a dureza dos ossos

das "pessoas obedientes", associadas às pCS. Além disso, vimos

que a qualidade do que é duro está relacionada à longa dura­

ção e à imortalidade, ao imputrescível, em oposição ao podre,

à vida breve e à mortalidade. A dureza se apresenta como uma



categoria sensível coligada à ancestralidade, ao parentesco e à

consanguinidade. Ademais, a Bertholletia, única das frutíferas

silvestres mencionadas no mito que não se origina dos corpos

dos afins inimigos, é parte / parcela do corpo de Tsorá. Não é ori­

ginária dos ossos duros dos ancestrais apurinã, mas comparti­

lha conosco a marca real e simbólica de origem dos humanos, o

nosso umbigo, umbigo do mundo.

Há milhares de anos as castanheiras constituem uma rica fonte

de alimento para os povos indígenas da floresta amazônica. No

caso dos Apurinã, essa conexão ancestral com a Bertholletia,

mais particularmente com seus frutos e amêndoas, incorpo­

rou-se em seu pensamento mítico. Uma das coisas mais impor­

tantes na minha experiência com esses indígenas foi a possibi­

lidade de acessar a Bertholletia pela perspectiva deles. O mito

de Tsorá mostra que essa árvore não é boa apenas para comer,
mas também para pensar, e nos permite acessar a perspectiva

que seus ancestrais tinham sobre a castanheira antes da era

do aço e dos terçados. Vimos como a dureza dos pesados e le­

nhosos frutos da Bertholletia, que devia ser um problema sério

na época, foi incorporada em uma matriz mais ampla de com­

preensão filosófica da natureza do mundo e da humanidade.

Ora, a Bertholletia é parte / parcela do corpo de Tsorá, o que é

muito significativo. O umbigo de Tsorá, marca do nascimento
da humanidade, umbigo do mundo, se encontra num ouriço de
castanha. Aqui não se tem o "universo numa casca de noz", dos

físicos/ cosmólogos ocidentais, e sim o "mundo num ouriço de
castanha", dos xamãs apurinã. Eis o modo indígena de expres­
sar reflexivamente a ancestralidade dessa árvore "que vem do

começo do mundo". Vale lembrar aqui um dos postulados do
filósofo e sociólogo Gabriel Tarde, exposto na epígrafe que nos
inspirou ao longo de todo o ensaio: "No fundo de cada coisa, há

toda coisa real ou possível".

cu=c
~
(/)

cu
c..J
Q.)

L:l

o
c..Jo
-L
::::l
o
E
::::l
C
o

L:l
C
::::l

E
=



-N
N
::J

E
CI3
l:....
CI3
Ü

U:J
l:....
o=

15 OS MODOS D~ VIDA. CRIAÇÃO
EREPRODUÇAO DAS FLORESTAS
DE CASTANHAIS NO ALTO
TROMBETAS. ORIXIMINÁ (PA)
IGOR SCARAMUZZI

A população remanescente de quilombos da bacia do rio Trom­

betas está estabelecida nesse rio e também nos rios Erepecuru,

Acapu e Curniná.' É constituída dos descendentes dos escravi­

zados que fugiram na primeira metade do século XIX das fazen­

das e das propriedades que exploravam o cacau e a pecuária nas

regiões dos atuais municípios paraenses de óbídos, Santarém,

Alenquer e Belém (Andrade 1995). Atualmente, com uma popu­

lação de cerca de 10 mil pessoas, os quilombolas de Oriximiná

estão organizados em 35 comunidades, partilhando um territó­

rio de aproximadamente 600 mil hectares.'

Desde a formação dos antigos quilombos até os dias de hoje,

o extrativismo comercial da castanha (Bertholletia excelsa) é a

principal modalidade de intercâmbio comercial praticada pe-

Neste ensaio, utilizo os dados etnográficos apresentados no capitulo 2

da minha tese de doutorado (Scaramuzzi 2016), orientada pela profes­

sora Nádia Farage e financiada pela Agência Fapesp, Fundação de Am­

paro à Pesquisa do Estado de São Paulo.

Z Aformação dos mocambos ou quilombos na bacia do rio Trombetas foi do­

cumentada por uma série de fontes históricas escritas, analisadas na tese

de doutorado (1995)e em uma série de artigos posteriores (1999, 2004, 2007,

2009) do historiador Eurípedes Punes; no livro a respeito da escravidão e

da formação dos quilombos na região de Acevedo & Castro (1998), e em

trabalhos que tratam da história da escravidão na Amazônia e no estado do

Pará de forma mais genérica, como Salles (1988). Informações atuais sobre

os dados de população e as comunidades foram retiradas dos sitesda ONG

Comissão Pró-Índio de São Paulo: cpisp.org.br/quilombolas-em-oriximina.



los quilombolas de Oriximiná com outros segmentos regionais.t

A produção historiográfica sobre a região aponta que o ramo

castanheiro foi fundamental para os quilombolas, tanto para

garantir a autonomia econômica e política no tempo da escravi­

dão como para promover a continuidade da ocupação do mesmo

território até os dias de hoje (Funes 1995).

As concepções quilombolas sobre os modos de vida, a cria­

ção e a reprodução das florestas de castanhais foram elucidadas

pelo esforço de fazer, em minha tese de doutorado, uma etno­

grafia do extrativismo da castanha com ênfase na vida das cas­

tanheiras tal como a concebem os quilombolas e de acordo com

as formas pelas quais, na prática extrativista, eles se relacionam

com essas árvores. Como se verá a seguir, essas concepções evi­

denciam que entre humanos e castanheiras no Alto Trombetas

há uma relação de parceria inserida em uma rede mais ampla

de relações. Nessa rede, os quilombolas não ocupam o papelde

protagonistas e contam com outros parceiros animais e vegetais

na tarefa de ajudar os castanhais a se criarem e reproduzirem.

As relações desses diferentes sujeitos com as castanheiras são

baseadas na parceria, e os envolvidos atuam nas distintas eta­

pas do ciclo anual da árvore, configurando nesse contexto uma

3 o termo "extratívísmo", como salienta Almeida (2012: 125), pode ser as­

sociado a um tipo de economia florestal predatória, ligada a relações

sociais de dependência e dominação dos tempos em que os produtos

florestais amazônicos estavam em alta no mercado internacional, na pri­
meira metade do século xx. Pode também, tal como é usado pelo autor,

estar associado a um modo de vida florestal no qual a venda de produtos
da floresta, como a castanha, é uma das atividades integradas a um sis­

tema amplo de atividades, que conformam modos de uso e ocupação ter­

ritorial de "baixo impacto ambiental" e que viabilizam, no longo prazo,

a existência, a dignidade e a convivência das populações humanas com

grande diversidade de vida.

CIJ
cu

1D
..D

E
o
~
o

.±::;
<::::(

o
c
-~eu
..c:
c
rs
CIJ
eu
c..J

CD
-o
CIJ
eu
+-'
CIJ
CD
L
o
~

CIJ
eu
-o
o
leu
Ü"
:::3
-o
o
L
D..
CD
L
CD

o
leu
Ü"
cu
"L
c..J

eu
-o-s;:
CD
-o
CIJ
o
-o
o
E
CIJ

=

....
UI
N



"N
N
::::l

E
C\3
L
C\3
(.)

Cf.)

L
CJ
CD

socialidade sem princípios hierárquicos e sem a presença de

relações de dominação.'

UM POUCO DA VIDA DAS CASTANHEIRAS

Acastanheira é uma árvore nativa da Amazônia, de grande porte

e longevidade, que se encontra distribuída de maneira descontí­

nua em todo o bioma amazônico, notadamente em florestas de

terra firme. No Alto Trombetas, como em outros lugares onde

habitam, elas vivem em ambientes com alta densidade popula­

cional de sua espécie, conhecidos como castanhais. Assementes

das castanheiras - as castanhas -, abrigadas em fruto lenhoso - o

ouriço -, são altamente nutritivas, de agradável sabor e muito

apreciadas no mercado nacional e internacional. Sabe-se que são

utilizadas por populações indígenas desde os tempos pré-colom­

bianos, e que desde o século XIX até os dias de hoje sua comercia­

lização ocorre em larga escala (Ramires & Shepard 2011).

Parte significativa dos pesquisadores da espécie destaca

que as castanheiras, por possuírem um desenvolvimento ini­

cial mais rápido e adaptado à presença de luz solar abundante
(espécie heliófila, nos termos da botânica), crescem mais rapi­

damente em clareiras abertas na floresta por perturbações na­

turais, como ventos e tempestades, e pela abertura de roçados

por populações indígenas e tradicionais (Mori & Prance 1990;

Scoles 2010). Muitos pesquisadores advogam que a habitação

4 Além de parceria e cooperação, outro termo que pode ser utilizado para

descrever essas relações é ajudamútua, presente na obra de Kropotkin

(2009), na qual se argumenta que, mais do que a competição, são acoope­

ração e a solidariedade intra e interespecíficas os mecanismos determi­

nantes no processo de evolução dos seres vivos. Uma abordagem pioneira

de Kropotkin na antropologia no Brasil, e que me inspirou a usar suas

ideias neste ensaio, se encontra nos trabalhos de Nádia Farage (2012; 2013).



da castanheira em aglomerados com grande densidade popu­

lacional da espécie está interligada ao manejo humano florestal,

principalmente àquele relacionado ao sistema agrícola de corte

e queima que é a base da agricultura praticada pela maior parte

das populações indígenas e tradicionais da Amazônia.'

A castanheira teria assim se beneficiado durante centenas

ou mesmo milhares de anos das clareiras provocadas pela aber­

tura de roçados, que criam ambientes de maior incidência de luz

solar e um solo mais fértil do que os ambientes florestais devido

ao corte e à queima de biomassa. Para muitos pesquisadores,

castanhais seriam, nesses termos, florestas antropogênicas, pai­

sagens resultantes da ação humana no ambiente, em que formas

particulares de manejo da biodiversidade interferem na compo­

sição de espécies, bem como em sua distribuição e permanência

no decorrer do tempo (Balée1989a).6

Na região do Alto Trombetas, pesquisas sobre as relações

ecológicas e os processos de reprodução dos castanhais foram

desenvolvidas por Ricardo Scoles (2010; 2016), e seus resultados

corroboram esse argumento. Segundo Scoles, no perímetro da

Reserva Biológica (REBIO) Trombetas (unidade de conservação

de proteção integral sobreposta ao território dos quilombolas),

5 o sistema agrícola, também conhecido como agricultura itinerante ou
agricultura de coivara, pode ser definido como "qualquer sistema agrí­

cola contínuo no qual clareiras são abertas para serem cultivadas por

períodos mais curtos de tempo do que aqueles destinados ao pausia"

(Pedroso Júnior, Murrieta & Adams 2008:154).

& O papel do manejo humano na demografia e na dispersão de espécies

vegetais e sua influência na composição florística das paisagens na Ama­

zônia são temas de muitos trabalhos científicos. Um estudo comparativo,

com diversos autores e bastante abrangente no que diz respeito ao nú­

mero de localidades e à influência de diversas espécies vegetais maneja­

das pelos humanos na composição de florestas e paisagens na Amazônia,
foi recentemente publicado na revista Science(Leviset alo 2017).

C/)
cu.......
ClJ

.D

E
o
~
o
=:
c::r:
o
c
-~
cu

..c
c
-S
C/)

cu
c..J
ClJ

"D
C/)

-S
C/)
ClJ
L
o
~
C/)
cu

"D
o

ICU
c..Jo
:::J

"D
o
L=ClJ
L
ClJ

o
ICU
c,»
cu
"L
c..J

cu
"D-s:
ClJ

"D
C/)
o

"D
o
E
C/)

=

cn
u::I
N



-N
N
::J
E
eu
L
eu
c..J

(/.)

L
O

=

c::I.....
N

em razão de o manejo ligado às atividades agrícolas não ocor­

rer em vários lugares, os castanhais estão envelhecidos e o pro­

cesso de regeneração não ocorre da mesma maneira que nos

castanhais onde ele é frequente.

Para meus interlocutores de pesquisa, "castanhal" é um tipo

de floresta de variável extensão territorial em que há expressiva

concentração de castanheiras, as quais, pela maior altura em

relação às outras árvores, ocupam, com suas enormes copas,

a parte mais alta ou o dossei da floresta. O termo costuma ser

utilizado pelos extrativistas em referência a uma população de

castanheiras muito ampla e de forma genérica. Na maior parte

das vezes, os castanhais, em decorrência de sua grande extensão,

não são conhecidos em sua totalidade por indivíduos, famílias

ou grupos domésticos extrativistas.

Além de "castanhal", os extrativistas do Alto Trombetas em­

pregam outros termos para designar coletivos de castanheiras; o

mais importante deles e também o mais usado por meus interlo­

cutores de pesquisa é "ponta de castanha". Trata-se de porções

de terra circunscritas, geralmente de menor extensão em com­

paração com os castanhais, povoadas quase em sua totalidade

por castanheiras. Suas características principais são a extensão

menor que a dos castanhais, limites definidos e o fato de sempre

terem, desde que frequentadas por alguém, um nome próprio.

Entre meus interlocutores de pesquisa, é sobre as pontas de cas­

tanha que o conhecimento sobre as castanheiras se desenvolve

no âmbito da atividade extrativista. Atualmente, as pontas de

castanha não apresentam nenhum tipo de exclusividade formal

de uso por indivíduos ou famílias quilombo las. Em linhas gerais,

o critério principal para a frequentação de determinada "ponta

de castanha" é o conhecimento sobre o acesso até ela e sobre as

qualidades produtivas das castanheiras que nela habitam.

Quando um bom castanheiro diz que "entende" uma mata de

castanhal, ele está se referindo a um conjunto de pontas de casta-



nha e com isso quer dizer que sabe em detalhes os melhores aces­

sos àscastanheiras, por terra e por água, assim como a localização

e a produtividade de muitas dessas árvores, os locais mais apro­

priados no entorno para a caça e/ ou pesca e para a coleta de ou­

tras espécies vegetais, os nomes das pontas de castanha, suas his­

.tórias e onde elas "começam ou terminam" em várias direções. As

pontas de castanha têm como limites elementos dos mais diversi­

ficados, tais como morros, pés de morros, castanheiras específicas,

estradas e caminhos. Do mesmo modo, seus topônimos podem

não ser estáveis e seus limites, muito variáveis, pois castanheiros

diferentes que trabalham em uma mesma ponta podem delimitá­

-la de modos distintos e lhe dar nomes diferentes de acordo com

suas experiências particulares atreladas a esses lugares.

REIIE DE PARCERIA ECOOPERAÇÃO COM AS CASTANHEIRAS

Para os castanheiros com os quais realizei minha pesquisa de

campo, é fato que castanheiras e castanhais podem nascer e

prosperar nos ambientes manejados pelos humanos, mas, como

será explicado a seguir, isso também acontece nos ambientes de

"mata bruta", floresta com árvores de grande porte. Eo que nos

conta Dona Vá (DV), moradora da comunidade Mãe Cué:

DV: Olha,as castanheiras, o pessoal briga por causa do castanhal,

mas quem faz o castanhal para nós, quem faz é a cutia. Porque,

senhor, presta atenção: a cutia agarra o ouriço de castanha e vai

embora. E~a come e enterra o resto. Aonde ela enterra, lá nasce

uma castanheira, às vezes duas, já adiante ela leva o outro e en­

terra. Quando apodrece, nasce castanha.

IGOR: Isso acontece na mata alta?

DV: Na mata alta! [...] É embaixo da mata, onde tem castanhal,

pode você ir, onde tem castanhal que a cutia carrega e enterra,

CI:l

.s
CD
.D

E
o
~
o
.=:
<:::(

o
c
-~m=c
.s
CI:l
m
c.:l

CD
-c:s
CI:l

rs
CI:l
CD
L
o

q:::::,
CI:l
m

-c:s
o
Im
c.»
:::::s

-c:s
o
L=CD
L
CD

o
Im
c,»
m

-i:::
c.:l

m
-c:s
-5
CD

-c:s
CI:l
o

-c:s
o
E
CI:l=



-N
N
:::::::s

E
cu
l:­
eu
c..J

u:J
l:­
o=

N.....
N

pode ir lá que está nascendo a castanha. [...] a castanha quem

planta é a cutia: o brasileiro,ele planta castanha, ela nasce..., mas

não é como o bicho do mato que leva a castanha. Por exemplo,

tem essa castanheira aqui, uma cutia agarra o ouriço,vai embora

na mata, leva para onde não tem castanha. Quando o senhor

passa lá no outro ano, com uns três, quatro anos, o senhor passa,

pode reparar, não tem um pé de castanha perto, mas tem uma

castanha, está nascendo lá onde ela largou, porque ela enterra.

Na concepção local, o responsável pelo povoamento e pela dis­

persão das castanheiras é, sem dúvida, a cutia (roedor da famí­

lia Dasyproctidae), que é quem as "planta". Entre os seres não

humanos que habitam os castanhais, as cutias são os únicos

animais capazes de romper com grande efetividade os frutos

lenhosos, os ouriços, para se alimentarem das sementes. Por

essa razão elas são consideradas, tanto pelos pesquisadores da

espécie como pelos povos tradicionais e indígenas, os princi­

pais dispersores das sementes da castanheira (Baider & Peres

1997). É notário que as cutias têm o costume de armazenar as

sementes não consumidas para alimentação posterior enterran­

do-as. O hábito de enterrar, ou, como dizem os quilombolas, de

"plantar" as sementes, gera condições para que elas germinem,

e isso contribui para a renovação e a dispersão das castanheiras.

Como ressalta Dona Vá, no fragmento reproduzido, "os brasilei­

ros" também podem plantar castanheiras, mas são as cutias as

detentoras da engenhosidade para o manejo de áreas de maior

magnitude. Além de "plantar" a castanha, é habilidade da cutia

levar as sementes para onde não há castanheiras, expandindo

suas áreas de ocorrência. Muitos castanheiros não a consideram

uma competidora da atividade de coleta, tendo em vista que ela

se alimenta das sementes da castanheira; muitos deles deixam

parte dos frutos coletados das árvores na floresta para a cutia se

alimentar e assim continuar a "plantar" o castanhal.



Com relação aos insetos, os quilombolas observam a grande

frequência de abelhas, principalmente, nas flores das castanhei­

ras. A literatura é unânime em afirmar a importância delas para

o processo de frutificação (Mori & Prance 1979; Maués 2002). São

abelhas de médio e grande porte, conhecidas como carpinteiras

e mamangavas (das famílias Apidae e Anthophoridae) (Maués

2002), que as frequentam; esses insetos, assim como outras es­

pécies de abelhas, são designados pelos extrativistas pela cate­

goria "aramã",

Há diversos argumentos locais sobre as relações dos "ara­

mãs" com as castanheiras. Um deles me foi relatado com maio­

res detalhes por um dos extrativistas mais experientes do Alto

Trombetas e é considerado válido por vários quilombolas com

quem realizei minha pesquisa de campo. Trata-se de Seu Tinga

(ST), também da comunidade Mãe Cué, já falecido.

ST: [... ] Oaramã, ele vai fazer a festa naquelas flores e vai lamber

aquela aguinha, e vai vedar aquela flor para vingar; e se, a casta­

nheira, ela é distante de outra madeira, ele não tem sustância de

voar, ele sente o cheiro aqui embaixo: -o, mas eu queria ir ali",

mas ele não tem sustância de voar para chegar lá. Aí, o que ele

faz?Se tem madeira perto, ele voa para a aquela, daquela ele voa

para aquela outra e daquela ele chega lá. Opa, aí vocês ouvem

"vum-vum, vum-vum, vum-vum", parece uma voadeira, estão

festejando, aí vai vingar a castanha.

Alguns castanheiros, tal como explicou Seu Tinga, argumentam

que os "aramãs" possuem, como a cutia, uma relação de parceria

com a castanheira e desempenham um papel importante para a

transformação das flores em frutos: ao se alimentarem da "água"

das flores, eles isolam com a saliva a umidade contida no interior

da flor, que será, posteriormente, o substrato para sua transforma­

ção em fruto. Sem esse isolamento, a flor "pecaria" e não "vingaria".

C/.l
C'IJ......,
Q.)

..s:::J
E
C)

~
C)

±:::
o::::(
C)
c:

.~
C'IJ

..c:
c:
.s
C/.l
C'IJo
Q.)

-o
C/.l

.s
C/.l
Q.)
l:....
C)

~
C/.l
C'IJ
-o
C)

IC'IJ
Ü"
::J
-o
C)
l:....=Q.)
l:....
Q.)

C)
IC'IJ
Ü"
C'IJ
'L
o
C'IJ
:g
:::o
Q.)

-o
C/.l
C)

-o
C)

E
C/.l=
-er
lJ..J
I-­=
ã:
~.....
N



-N
N
:::J

E
eu
L
eu
O

Cf.)

L
O=

Além do papel na geração dos frutos, alguns aspectos impor­

tantes da vida dos "aramãs" são destacados no argumento de Seu

Tinga. Ele aborda a capacidade de voa e a maneira como eles vão

"festejar" nas castanheiras. O "aramã" não consegue chegar às co­

pas sem o apoio das árvores menores da vegetação de sub-bos­

que, as "madeiras": seu voa rumo a essas árvores gigantes precisa

de paradas e pontos de apoio. Essa característica ressalta que a

vegetação de sub-bosque dos castanhais é fundamental para a

reprodução e a vida nesse ambiente. Assim, tal como as cutias e

os "aramãs", essas espécies vegetais também são consideradas

parceiras das castanheiras. Outro aspecto salientado no relato re­

vela algo sobre o mundo perceptivo desses animais: o cheiro das

flores que os atraem a se aventurar em grandes alturas. Também

fica claro que os "aramãs" se esforçam tanto para se alimentarem

como para "festejarem". É motivo de alegria a abundância das

flores, e milhares deles rumam para o topo da floresta; ao se jun­

tarem, fazem um grande espetáculo sonoro que rege o "festejar".

Como no caso dos "aramãs", são múltiplas as abordagens do

papel dos humanos nos processos de reprodução das árvores

e na formação e regeneração dos castanhais. De modo geral, a

maior parte das pessoas com quem tive contato na pesquisa de

campo reconhece que, por suas formas particulares de relação

com as castanheiras e com seus ambientes, os humanos também

são responsáveis pela criação de condições favoráveis ao desen­

volvimento dessas florestas.

Alguns de meus interlocutores, bem como alguns pesqui­

sadores da castanheira, consideram o manejo derivado do sis­

tema agrícola coivara um fator que cria condições favoráveis ao

desenvolvimento das castanheiras e à formação de castanhais.

Como explicam esses pesquisadores, para alguns quilombolas

a maior incidência de luz solar e a presença mais abundante de

nutrientes no solo, que ocorre em consequência da derrubada e

da queima da floresta para a feitura das roças, configuram am-



bientes mais propícios para que as castanheiras se desenvolvam

mais rapidamente no seu estágio inicial, em comparação com as

paisagens florestais sem esse tipo de manejo.

Embora alguns entendam que tal manejo possa favorecer a
formação dos castanhais, meus dados de pesquisa não me per­

mitem afirmar que os extrativistas veem essa interação como
absolutamente fundamental para a reprodução e a regeneração

dos castanhais. Eles apresentam muitos argumentos para justi­

ficar essa posição. Ofato é que, para a maior parte dos castanhei­

ros com quem realizei pesquisa de campo, o papel dos humanos

na reprodução das florestas de castanhais está relacionado so­

bretudo à frequência e ao contato humano com as castanheiras

nos castanhais já estabelecidos.

Cheguei a essa conclusão quando, durante a pesquisa de

campo, me foram explicados os fatores que, segundo a maior

parte dos quilombolas, seriam a razão do declínio crescente da
produtividade dos castanhais, o que nas últimas décadas vem

sendo notado por muitos extrativistas. Para compor as explica­

ções, os quilombolas elencam fatores que poderíamos classificar

como de ordem "natural", de ordem política e social.

Os fatores de ordem "natural", que não serão detalhados

aqui, são vários e estão ligados principalmente a aspectos do

tempo e da sazonalidade, Os quilombolas argumentam que eles
atuam de forma descontínua ao longo do tempo; em uma sa­
fra (anual) ou em uma sequência de safras, um ou mais fatores
podem influenciar a produtividade das castanheiras, mas isso

também pode não acontecer.
Os fatores que influenciam a produtividade dos castanhais

contínua e progressivamente ao longo do tempo se ligam, para

parte de meus interlocutores, às relações entre os diversos coleti­
vos humanos que estão na região, incluindo os próprios quilom­
bolas. Esses fatores estão interligados às dinâmicas de relações
sociais que nas últimas décadas têm resultado no declínio da fre-

C/.)
cu.......
a::>
.D

E
o
~
o
±::
c:::(

o
c
-~
cu
=c
cu.......
C/.)

cu
u
a::>
-o

C/.)

rs
C/.)
a::>
l:...­
o
~

C/.)

cu
-o
o
'cu
Uo
::l
-o
o
c;

=a::>
c;
a::>
o

ICU
Uo
cu-L
u
cu
-o
o:;:;

a::>
-o

C/.)
o
-o
o
E
C/.)=

ID....
N



-N
N
::l

E
m
L
m
c..J

u:J
L
O
O)

c.a....
N

quência e do trabalho humano nos castanhais, o que seria, para

parte significativa dos castanheiros com quem convivi, a maior

causa da baixa produtividade das castanheiras no AltoTrombetas.

Opressuposto que sustenta essa hipótese é o de que as casta­

nheiras necessitam do "cheiro" e do "calor" dos pés e dos corpos

dos "cristãos", tal como se referem aos humanos, para se sen­

tirem "animadas" a produzir frutos; a frequência humana no

castanhal seria necessária para as árvores produzirem com far­

tura. Segundo castanheiros com quem conversei de forma mais

sistemática a esse respeito, as castanheiras ficam tristes na au­

sência dos humanos, ao verem a maior parte de suas sementes,

que nesse contexto são denominadas "filhos", apodrecerem na

floresta. Quando há humanos no castanhal, elas ficam "alegres"

por terem suas sementes coletadas, e, quando não há, ficam

"tristes" por saberem que as cutias não são capazes de plantar

uma grande produção de frutos, de maneira que a maior parte

dos "filhos" se "estraga" e elas ficam "desanimadas" para pro­

duzir nas safras seguintes. Esse postulado sobre a produção das

castanheiras e a relação com os humanos se explica e comprova

por alguns exemplos do comportamento das árvores. Além do

"cheiro" e do "calor" humanos, há na frequência humana a di­

mensão do "cuidado": os atos, por exemplo, de tirar os cipós que

se hospedam e incomodam as castanheiras e de limpar os aces­

sos e o entorno das árvores das ervas daninhas ou dos "matos

feios" ajudam-nas a se manterem produtivas ao longo das safras.

Osconflitos, especialmente os que surgiram depois da implan­

tação da REBlO Trombetas em 1979, sobreposta a uma parte signi­

ficativa dos castanhais do território quilombola, são identificados

como a principal causa da diminuição da frequência humana nos

castanhais nas últimas décadas. Muitos castanheiros argumentam

que as restrições e as proibições relacionadas ao manejo da flora e

da fauna, impostas durante a safra da castanha pelo órgão estatal

responsável por essa unidade de conservação, foram elaboradas



e implantadas de modo autoritário, e elas os impedem de prati­

car o extrativismo da forma que julgam mais adequada e correta.

De acordo com grandes castanheiros com quem convivi, para que

haja boa relação com as árvores e o ambiente e, principalmente,

para que essa atividade seja rentável, o extrativismo comercial

da castanha tem que ocorrer atendendo a formas específicas de

trabalho e de prática que não podem ser executadas com as proi­

bições e restrições existentes. Com a implantação da unidade de

conservação, os modos quilombo las de realizar o extrativismo co­

mercial da castanha foram totalmente proibidos durante um bom

tempo; depois, para continuarem a existir, tiveram de ser modifi­

cados. Os quilombolas não concordam com a maneira como isso

foi estabelecido e, desde então, muitos desistiram de frequentar os

castanhais, que estão ficando cada vez mais solitários.'

7 Como já foi salientado, o extrativismo comercial da castanha foi impor­
tante para a emancipação dos quilombolas no tempo da escravidão, no
século XIX. Ele assumiu grande amplitude durante boa parte do século
xx, no tempo dos "patrões", e nos anos 1970, com a implementação da

REBIO Trombetas, foi proibido em parte do território dos quilombo las.
A partir do ano 2000, ele foi regulamentado por acordos denominados
"termos de compromisso", previstos na legislação para contextos de so­

breposição de unidades de conservação de proteção integral com terri­
tórios de populações tradicionais. No Brasil,os termos de compromisso
são instrumentos legais que visam "regulamentar" a permanência e o
uso de recursos naturais por populações tradicionais que residem ou
possuem algum tipo de vínculo territorial com espaços sobrepostos
a unidades de conservação de proteção integral. Segundo a Instrução

. Normativa nO 26, de 4 de julho de 2012, termo de compromisso é um
"instrumento de gestão e mediação de conflitos, de caráter transitório.
a ser firmado entre o Instituto Chico Mendes e populações tradicionais
residentes em unidades de conservação onde a sua presença não seja ad­
mitida ou esteja em desacordo com os instrumentos de gestão, visando
garantir a conservação da biodiversidade e as características socioeco­
nômícas e culturais dos grupos sociais envolvidos". Nos castanhais loca­
lizados na área de sobreposição com a REBIO Trombetas existem atual-

CI.l
cu

+--'
CD

..o
E
o
L­

f-­
o
=:
c:::(

o
c
-~cu
..c
c
rs
CI.l

~
CD
-o
CI.l

.s
CI.l
CD
L­
o
~
CI.l
cu
-o
o
'cu
Ü'
::J
-o
·0
L-

=CD
L-
CD
o
'cu
Ü'
cu
'L

c.::>

cu
-o
o::;;

CD
-o
CI.l
o
-o
o
E
CI.l
=

........
N



Dentre os exemplos que me foram narrados, um que elucida

esse pressuposto ocorreu em um castanhal no entorno do lago do

Erepecu, onde realizei boa parte de meu trabalho de campo. Foi

relatado que havia um homem que não era quilombo la, mas que

trabalhou em um conjunto específico de pontas de castanha por

muitas safras. Há alguns anos, por conflitos locais, ele parou de

coletar castanha nesse lugar. A partir da safra em que esse casta­

nheiro não compareceu para a coleta, as árvores situadas onde ele

costumava trabalhar deixaram de produzir e estão assim até hoje.

O local ficava muito próximo do acampamento estabelecido pelo

extrativista que eu acompanhei por duas safras. Nesse período,

nunca sequer visitamos esse lugar, pois, segundo meu interlo­

cutor, era "perda de tempo", as castanheiras haviam deixado de

produzir. Conforme o relato de alguns que também trabalham há

muito tempo na região, elas continuarão improdutivas definitiva­

mente. Algo interessante que elucida esse exemplo é que as cas­

tanheiras parecem ter afeição pelo "calor" dos pés e pelo "cheiro"

não somente de humanos no sentido genérico, mas daqueles cas­

tanheiros com quem elas se relacionam por um longo tempo.

Castanheiros também argumentam a favor da relação entre

a frequência humana e a produtividade, comparando as safras

dos castanhais das matas da "beira" - próximas aos lugares

mais visitados e habitados - e do "centro", distantes dos luga­

res habitados e dos cursos d'água conhecidos. A maior parte dos

castanhais atualmente frequentada se situa na "beira", pois as

pessoas vão cada vez menos aos castanhais "centrais", bem mais
-~
:::J

E
m
L
~ mente, por via de um termo de compromisso específico (ICMBio 2011),

~ regras especiais para a coleta e a comercialização da castanha e regras
o
CD específicas para o manejo da fauna e da flora que devem ser cumpridas

pelos extrativistas no tempo da coleta. Parte dessas regras é interpretada

_ pelos quilombolas como restrições que muitas vezes impedem a realiza-....
N ção do extrativismo comercial da forma que consideram mais adequada.



distantes. Amaior parte das expedições em matas "centrais" tem

como objetivo, no presente, a busca do óleo da copaíba (Copai­
fera langsdorffii), não da castanha. É comum nessa busca o trân­

sito pelas matas de castanhais "centrais". Pude notar, em 2013 e

2014, que esses castanhais, pelos quais passamos durante via­

gens em busca do óleo de copaíba, não haviam produzido um

fruto sequer, contrariamente àqueles localizados na "beira".

Podemos observar que essa hipótese dos quilombolas se expli­

cita na comunicação entre eles e as castanheiras. Árvores comuni­

cam sua "alegria" aos humanos produzindo frutos em abundância;

castanheiros comunicam sua satisfação-pela produção das casta­

nheiras por meio do cuidado, do apreço pelos lugares e pela afeição

pelas árvores com que se relacionam, em muitos casos, por toda a

vida. Isso evidencia algo ainda pouco explorado na antropologia

no campo dos estudos de natureza e cultura, que são os modos de

comunicação entre os seres humanos e os não humanos. Otraba­

lho contemporâneo mais proeminente e conhecido que explora em

detalhes esses modos de comunicação é o de Eduardo Kohn (2013),

que, baseado nos escritos do filósofo Charles Peirce e do antropó­

logo Gregory Bateson, propõe (apoiado na incursão etnográfica

entre o povo indígena Runa, da Amazônia equatoriana, e na in­

vestigação das relações desse povo com as plantas, animais e pai­

sagens) que, para expandir sua área de atuação às outras formas de

vida, a análise antropológica deve abarcar modos de comunicação

que se situam fora do campo da linguagem simbólica, exclusivo

dos humanos. Segundo o autor, isso torna possível vislumbrar ou­

tros meios pelos quais os humanos se relacionam com os seres não

humanos (evice-versa) e também dos seres não humanos entre si.

O postulado que associa a frequência humana nos castanhais a

uma maior produtividade das castanheiras sem dúvida insere

os extrativistas em uma relação de parceria com essas árvores.

Contudo, compreendo que, embora se considerem sujeitos de

CIJ

.s
CD
.D

E
o
~
o

±::::
c::(

o
c
-~
cu

..c:
c
.s
CIJ
cu
c..J
CD
-o
CIJ

.s
CIJ
CD
t­
o
~
CIJ
cu
-o
o

ICU
<:.Y'
::3
-o
o
t­
o.
CD
t-
CD

o
ICU
<:.Y'
cu-L
c..J

cu
-o-:;:;
CD
-o
CIJ
o
-o
o
E
CIJ=

In.....
N



-N
N
=s
E
cu
~

cuu
u::J
~
C)
O)

=­N

relevância para a reprodução dos castanhais e para a existência

no longo prazo dessas florestas, parte dos castanheiros do Alto

Trombetas acredita que os diferentes sujeitos atuantes nesse

processo, incluindo eles mesmos, possuem um grau de impor­

tância equivalente nessa rede de relações, como afirma Seu

Tinga com belas palavras:

ST: A natureza, ela fala, ela grita, é a natureza. A terra, ela grita,

ela espoca, ela quebra; tudo através da natureza. No caso, a ma­

deira (a árvore): a madeira quando ela esbarra uma para outra,

quando vão conversar, ela grita "ahhhhhhh", aquilo lá é uma

alegria dela, sei lá, uma conversa dela, ela tem que esbarrar em

um galho com outro; estão se comunicando. E fora disso, estão

cantando, se divertindo através da própria -olha como elas estão

ali agora -, mas espia só como elas estão, estão cantando, olha! E

aí? Olha aí como elas estão, olha as folhas delas como estão; sor­

rindo, porque dá o vento nela e aí ela se alegra; se não dá o vento

nela, ela fica triste ali olhando, igual a nós, quando estamos com

fome. Quando estamos com fome, nós não temos prazer, quando

a gente enche a barriga, dá para conversar, dá para brincar [...]

você não pode deixar uma castanheira longe das outras madei­

ras, porque nós temos o quê? Nós temos o aramã, que ele que faz

a festa com as flores [...]. E se você faz uma queimada, faz uma

derrubada que ela fique solteira lá, ela não vai dar flor, não vai,

Para parte dos castanheiros com quem convivi, os castanhais

apresentam uma socialidade específica que só adquire sen­

tido diante de seu conjunto de relações. Os "aramãs" em seus

"estrondos" e "festejos" se alimentam da "água" das flores e as

vedam com sua saliva, preservando a umidade que possibilita

sua transformação em frutos. A vegetação de sub-bosque ajuda

os "aramãs" a chegarem às copas das castanheiras. Há também

o persistente ato de "plantar" das cutias, o manejo agrícola e



a frequência humana percebida pelas castanheiras através do

"calor" e do "cheiro" que as "alegra" e incentiva a produzir seus

frutos. Para os extrativistas, o castanhal é onde se trabalha para

a sobrevivência, e eles têm a tarefa de não tratar esses lugares

de qualquer maneira, pois a manutenção de sua existência de­

pende do respeito a esse conjunto de relações e aos sujeitos nela

envolvidos. Entendo, portanto, que a postura adotada pelos qui­

lombolas é a de participar em conjunto com tais agentes na vida

da floresta, uma vez que a vida própria do castanhal, sua exis­

tência e reprodução como ambiente, acontece somente quando

há os agenciamentos desses diferentes sujeitos.

Na coleta da castanha não se fazem necessárias, como na

caça, na pesca e em outros tipos de extrativismo, a intervenção

violenta sobre as vidas, a ação direta sobre o corpo das árvores

e a busca de agenciamentos externos, como os "remédios", para

a busca de maior sucesso ou a desfeita de má-sorte. Se forem

povoados por outras arvores e frequentados por "aramãs", cutias

e extrativistas, os castanhais produzirão frutos, que estarão dis­

poníveis para serem coletados.

Na relação com as castanheiras, os quilombolas não se in­

teressam por ter poder de decisão sobre os modos como devem

viver essas árvores. Eles levam em conta a vida das castanheiras

para tomar decisões a respeito de onde podem habitar e reali­

zar atividades e empreendimentos futuros em seu território.

Da parte das castanheiras, vemos uma atitude de paréeria, co­

municando "alegria" pela produção de frutos, quando notam

a frequência e os cuidados humanos. Com efeito, para alguns

castanheiros do Alto Trombetas não há possibilidade de conser­

vação e de existência desse tipo de floresta por longo prazo sem

a rede de parceria constituída pelas cutias, pelos "aramãs", pelos

humanos e por outros tipos vegetais habitantes dos castanhais.

Creio que essa rede de relações explicitada do ponto de vista

de alguns castanheiros do Alto Trombetas expõe uma maneira

C/.l
m
+-'
QJ

..D

E
o
~
o

±::
c::::(

o
c
.~
m

..c
c
~
C/.l
m
u
QJ

-o
C/.l
m
+-'
C/.l
QJ
L
o

<:t==.
C/.l
m
-o
o
Im
c,»
::::l
-o
o
L
D.
QJ
L
QJ

o
Im
c,»
m

'r:::
u
m
-o.;::;
QJ

-o
C/.l
o
-o
o
E
C/.l

=

.....
N



-N
N
::l

E
«s
c;
«s
c..::l

(/.)

I:­
o
OJ

N
CD
N

menos antropocêntrica de convivência com outras formas de

vida e um modo de socialidade que, pelos valores que expressa,

pode servir de aprendizado para que possamos futuramente as­

segurar a permanência e a conservação da vida nesses lugares

em sua plenitude, com dignidade e liberdade, respeitando tam­

bém a diversidade que lhe é própria.



16 HISTÓRIAS ECANTOS DO MILHO KRAHÔ
AS MUITAS VOZES DO CERRADO I

AI~A GABRIELA MDRIM DE LIMA,
CREUZA PRUNlKWVJ KRAHÔ EVERD~IICA ALDÉ

SEMENTES EHISTÓRIAS DE VIDA:
MEMÓRIA EESOUECIMENTo

"Agente planta as sementes pra deixar pros filhos, netos e bisne­

tos ... Escutem bem..." Assim costumava repetir o mestre ritual

Olegário Tejapôc Krahô [FIG. 231. Em sua pequena cabaça; ele

guardava as poucas sementes que ainda lhe restavam do põhypej,
o milho "belo e bom", uma variedade local muito apreciada pe­

los Krahô, embora bastante rara nos dias de hoje. Conservamos

ainda a lembrança do velho Tejapôc semeando o milho na roça,

com seu caminhar lento e preciso, apoiando-se num bastão de

madeira com o qual também abria as covas e enterrava as se­

mentes. Num incessante ir e vir, traçando linhas retas em de­

senhos de roça, a imagem do ancião envergado, caminhando,

cavando, plantando e cantando.

Guardamos também a lembrança da forte presença de Olegá­
rio Tejapôc na execução de importantes rituais do povo Krahô, Al­

guns desses ritos vêm sendo esquecidos pelos mais jovens, como

é o caso do Pohypre, a festa de colheita do milho, que deixou de ser

A etnografia apresentada neste ensaio foi anteriormente desenvolvida
no artigo "Asfestas do milho krahô: cantando sementes e semeando
cantos", publicado na revista Anuário Antropológico, 2020 (3). O pre­
sente ensaio, entretanto, focaliza outros problemas e questões, envere­
dando por uma reflexão distinta e complementar àquela realizada no
artigo anterior.

<O
..c
cu
t....
~

o
:::
E
o
-o
C/.l
o......,
C
cu
c..:>
CD
co
.~
t....
-o......,
-~=

1":1..
N



'CO
"l::l
2(
m
_9
c
o
L
CO

::>
CO

<O
..c
m
L

::::.:::
-5
3

--"<:

E
:::J
L

o...
m
N
:::J
CO
L

c..:J

m
E

:.:::í
CO

"l::l

E
-i::
O

2:
m

a5
-i::
.D
m

C!:J
m
c

o::::r:

1:::1'
CID
N

realizada em muitas aldeias à medida que o milho põhypejfoi de­

saparecendo das roças krahô ao longo dos últimos anos. Tejapôc

era um dos únicos mestres rituais que ainda sabia como conduzir

essa festa, seus cantos, danças e principais ações. Por isso mesmo

ele insistia na importância de multiplicar as sementes e espalhar

seus cantos, cuidando para que não se perdessem por completo.

Em março de 2017, Olegário Tejapôc faleceu e seu espírito

passou a habitar a aldeia dos mortos ou, talvez, algum pé de ár­

vore, assumindo formas corporais de outros seres do Cerrado,

como especulam os Krahô. As escassas sementes de milho que

Tejapôc plantava e guardava todo ano ainda persistem, brotando

e frutificando para seus parentes. Da mesma forma, seus conhe­

cimentos estão potencialmente vivos entre todos aqueles que se

abriram à escuta dos cantos e histórias por ele entoados, como

os que apresentaremos ao longo deste ensaio.

HISTÓRIAS COEVOLUIIVAS: MILHOS ESUAS
GENTES. CICLOS DE VIDA EIVlORTE

A história do milho (Zea mays ssp. mays 1.) começa aproxima­

damente 9 mil anos atrás no sudoeste do México, quando seu

ancestral selvagem, atualmente conhecido como teosinto, caiu

no gosto de pequenos grupos de povos "nômades" que começa­

ram a manipulá-lo, selecioná-lo e, consequentemente, de forma

intencional ou involuntária, a modificá-lo (Blake 2015: 17). Os

humanos foram de tal maneira envolvidos pela planta que suas

sucessivas intervenções acabaram por resultar na perda da capa­

cidade de autopropagação dos descendentes do teosinto, pois as

sementes maduras se tornaram incapazes de se separar da espiga

e se libertar da casca que a envolve. Ao mesmo tempo, as trocas

estabelecidas com seus dispersares humanos fizeram com que o

milho se espalhasse praticamente por todas as regiões do mundo.



Nesse longo processo coevolutivo e, por que não dizer, de

"codomesticação", o milho passou a depender dos humanos para

garantir sua sobrevivência contínua, enquanto estes também

passaram a depender dele, assim como de muitas outras plantas

cultivadas que mudaram a biologia humana e influenciaram im­

portantes transformações sociopolíticas e culturais. Nessesentido,

o processo de "domesticação" não é unidirecional, forjado pelo ex­

cepcionalismo humano que molda uma natureza antes selvagem

(Ingold2000). Podemos perceber, ao contrário, que nas interações

entre humanos e cultivares ambos são constituídos e transforma­

dos, afetam e são afetados (Haraway2003; Van Dooren 2012).

No que se refere mais especificamente à sua propagação na

América do sul, evidências genéticas, linguísticas, arqueológi­

cas e paleoecológicas sugerem que o sudoeste amazônico foi um

importante centro de melhoramento do milho, que teria che­

gado ao local apenas parcialmente domesticado. De acordo com

estudos recentes de Kistler et al. (2018), depois da chegada de

um protomilho ao sudoeste Amazônico por volta de 6 soo anos

atrás, os povos indígenas que ali habitavam deram continuidade

ao seu processo de domesticação e, dessa região, ele se difun­

diu para a Amazônia oriental há aproximadamente 4 300 anos.

Uma segunda grande expansão teria ocorrido ainda entre 1200 e

mil anos atrás, com a propagação de aldeias circulares no sul da

Amazônia, no Cerrado e na costa atlântica (Kistler et al. 2008: 4).

Esse processo de domesticação se deu, portanto, mais de uma

vez e em mais de um local, como resultado de múltiplas ondas

de dispersão mediadas pelas trocas humanas, que influencia­

ram igualmente no incremento da diversidade.

Existe uma espécie de consenso de que o milho e as cultu­

ras de cereais de maneira geral, em função principalmente de

seus modos de conservação e estocagem, teriam tido um papel

fundamental no desenvolvimento da agricultura intensiva, que,

por sua vez, teria propiciado o surgimento de sociedades hierár-

<o
..c
C'O
L

..::.<:
o
:::
E
o
-o
C/.l

.8
c
C'O
c..J
Q.J

C/.l

-~
L
'o+--
.~

=

ID
CD
N



quicas, com poder centralizado e produção escravocrata.' Não

há, entretanto, do ponto de vista biológico, nada intrínseco ao

milho que implique a emergência da "forma-Estado". A questão

é o modo como o milho é incorporado num sistema social espe­

cífico, quer dizer, o modo como os humanos compõem com ele.

No caso dos povos das terras baixas da América do Sul, a in­

trodução do milho não substituiu outros cultivos; pelo contrário,

ele foi incorporado às estratégias de manejo de sistemas agro­

florestais que, combinando plantas domesticadas e não domes­

ticadas, geravam (e ainda geram) hiperdiversidade (Kistler et

al, 2018; Neves & Heckenberger 2019; ver Furquim, capo 7 deste

volume). A cultura do milho tampouco possibilitou o desenvol­

vimento de uma "forma-Estado", tendo em vista a recusa desses

povos em desenvolver mecanismos de centralização do poder e

em fazer uso coercitivo dele (Clastres 1974).

Tal compreensão nos leva a desconstruir gradientes evoluti­

vos lineares e deterministas acerca das relações entre esses po­

vos e seus ambientes, em particular a visão que pressupõe uma

passagem necessária da domesticação das plantas à intensifica­

ção da agricultura e que anula a dimensão das experiências his­

tóricas específicas, de modos de vida particulares e de escolhas

políticas autônomas (Rival 1998). O pressuposto etnocêntrico

implicado nessa visão está igualmente presente no discurso de­

senvolvimentista ainda bastante recorrente, que prega a substi­

tuição da diversidade de práticas agrícolas existentes no mundo

por uma agricultura "moderna" e "racional" (Santonieri 2015).

O milho é uma das três maiores culturas produzidas em larga

escala no mundo e, nesse cenário, se tornou uma mercadoria

2 Haudricourt (1962, 1964) foi um dos primeiros a ressaltar as diferenças

entre os "cultívadores de cereais" e os "cultívadores de tubérculos", con­

traste que foi retomado por diversos autores em suas reflexões críticas,

por exemplo. Panoff (1982) e scott (2017).



essencial para o desenvolvimento da agricultura industrial, da

indústria alimentar e também do setor energético (Blake 2015: r).

Por meio da aliança entre o mercado e o conhecimento científico,

observa-se, a partir dos anos 1980, a proliferação de sementes de

milho geneticamente modificadas e patenteadas pelas grandes

corporações multinacionais e, com elas, dos insumos e defensivos

químicos necessários para seu desenvolvimento (ver Cabral de

Oliveira, capo 4 deste volume). Os organismos geneticamente mo­

dificados (OGM) possuem forte apelo comercial em função do alto

rendimento, da resistência aos competidores, da uniformidade e da

aparência atraente de seus produtos. Ao fim do ciclo da monocul­

tura industrial, porém, restam as paisagens devastadas e abando­

nadas, num ativo processo de empobrecimento ambiental e social.

Um problema bastante atual é o da perda de espécies e varie­

dades tradicionalmente cultivadas por muitos povos indígenas

e comunidades locais, assim como de seus saberes associados,

transmitidos ao longo de várias gerações (Santilli 2009). No caso

dos Krahô, por exemplo, entre os diversos fatores de ordem po­

lítica, econômica e ambiental que vêm comprometendo a agro­

biodiversidade local, as políticas governamentais implementadas

entre os anos de 1960 e 1970 tiveram papel crucial (Diaset alo 2007)

nesse desaparecimento. Com base nos paradigmas da revolução

verde, a concepção dominante na época era a de que os indígenas

deveriam substituir suas práticas produtivas tidas como "primiti­

vas" pela incorporação de métodos mais "modernos", como a me­

canização da agricultura e a prática da monocultura (Londres et alo

2014: 14). Com vistas a aumentar a produtividade agrícola, os agen­

tes dessas políticas públicas introduziram novas variedades en­

tre os Krahô, como as de milho híbrido e arroz, o que, no entanto,

agravou o problema da erosão do solo e da perda de variedades lo­

cais, assim como de suas práticas e conhecimentos. Soma-se a isso

o avanço das atividades agropecuárias e das cidades no entorno

da Terra Indígena Krahô, que se configura atualmente como uma

<o
..c:
cu
L
~

o
:::
E
o
-o
C/.l
o
+-'c
cu
c..J
QJ

co
cu

-r:::::
'o
.~
=

....
a::I
N



CD
CD
N

"ilha" de Cerrado ainda preservado no estado do Tocantins. OCer­

rado é hoje um dos biomas mais afetados pelo desmatamento, um

dos hotspots da biodiversidade mundial.

Diante dessa narrativa dominante, movida por práticas de

controle e mercantilização da vida produtoras de ambientes ar­

rasados e modos de vida impactados, optamos aqui por rever­

berar histórias "outras", isto é, contadas e cantadas a partir de

diferentes pontos de vista, humanos e não-humanos.

OUTRAS HISTÓRIAS: OIVIILHO PÕHVPEJ EOPOVO KRAHÔ

Os Krahô (povo Timbira da família linguística Jê) se autodeno­

minam méhi:"nossa carne" ou "nós, pessoas, humanos", Omilho

põhypej é um alimento essencial para os Krahô, especialmente

nas práticas de resguardo realizadas em situações liminares liga­

das ao ciclo de vida da pessoa. A vivência dos resguardos é igual­

mente importante para o desenvolvimento de certas habilidades

perceptivas, como a escuta, a atenção e a capacidade de memória,

das quais depende a aquisição de determinados conhecimentos

(Borges & Niemeyer 2012; Prumkwyj Krahô 2017). Nesse sentido,

o milho põhypej possui uma agência central na fabricação dos

corpos humanos, por meio da "encorporação" de qualidades

que lhe são próprias, como a beleza, a leveza e a dureza. Um dos

objetivos dos resguardos do pós-parto eda iniciação guerreira,

por exemplo, é justamente fazer com que as crianças e os jovens

"fiquem de pé", cresçam e amadureçam rápido, floresçam impej
C'belos e bons"), como os pés de milho.

Para os Krahô, a importância do milho e das plantas cultiva­

das, de modo geral, não se reduz a uma função alimentar; tam­

pouco ele é percebido como passivo ao controle e às necessidades

humanas. Ao contrário, os vegetais, como os animais, são con­

cebidos como sujeitos sociais, pensantes e sencientes, que pos-



suem hábitos, vontades e desejos específicos. Na medida em que

as plantas são "cultivadas", seus donos humanos também são por

elas "aparentados", por meio de um engajamento corporal e afe­

tivo que envolve uma série de cuidados. Do contrário, as plantas

não crescem e nada dão para os agricultores desatenciosos: em

vez disso, mudam-se para outras roças e podem até mesmo se

vingar provocando doenças (Morim de Lima 2016, 2017).

No caso do milho, seu plantio, crescimento e colheita são

marcados por elaborados rituais que atualizam uma série de re­

lações de gênero e parentesco entre humanos e não humanos.

Os Krahô chamam suas festas de amjikin, que em sua língua

significa, literalmente, "alegrar-se" (Melatti 1978: 14). Para além

de uma dimensão utilitária, as diversas atividades de "subsis­

tência", como os plantios e as colheitas na roça, são movidas

pela produção desse estado de ânimo específico: "alegrar-se" é

também estar em movimento, cantar, correr com toras e.com­

partilhar refeições, ações que contribuem para a construção de

corpos "belos, fortes e saudáveis". Simultaneamente, o "bem vi­

ver" das pessoas, humanas e não humanas, é concebido como

produto dessas relações sociais prazerosas, alegres e festivas.

Neste ensaio, nosso foco recai sobre o Põhypre, o ritual de

colheita do milho que, como dissemos anteriormente, deixou de

ser realizado em muitas aldeias à medida que o milho põhypej

também foi se tornando cada vez mais raro nas roças. Osaudoso

Olegário Tejapôc se dedicou em vida a semear e multiplicar as

sementes de põhypej, assim como suas histórias e festas. E foi

a pedido dele, um dos últimos mestres rituais que ainda sabia

como conduzir o Põhypre, que nós realizamos o registro, a trans­

crição e a tradução para o português de seus principais cantos,

junto a outros relatos míticos e pessoais.'

3 Esse trabalho foi realizado pelas coautoras deste artigo junto aos mes­
tres rituais, cantores(as) e agricultores(as) krahô por meio do subprojeto

<o
..I::
eu
L

..>.::
o
:=
E
o
-o
(I)

o
+-'c
euo
Q.J

(I)

.::9
L
'o
+-'
.~=

In
CD
N



=cn
N

Cabe ressaltar que a ideia da domesticação, segundo a qual

os humanos controlam os ciclos reprodutivos de algumas plan­

tas e criam para elas um mundo separado eparalelo (VanDooren

2012), é totalmente alheia às concepções e teorias krahô. Uma

série de outros agentes intervém nesse processo, como o sol, a

água, a lua, o fogo, o vento, outras plantas, animais e espíritos

de parentes mortos e seres do Cerrado. Os corpos humanos e ve­

getais emergem, assim, de um emaranhado de relações que en­

volvem humanos, não humanos e outras agencialidades, como

poderemos vislumbrar nas práticas de resguardo, nos cantos e

performances rituais associados à cultura do milho.

AHISTÓRIA DA ÁRVlIRE DO MILHO

Os Krahô contam sobre o tempo em que só se alimentavam de

pau puba e barro de cupinzeiro. Foi com Caxêkwyj, a Estrela-mu­

lher que desceu do céu para se casar com um jovem m-ehi, que os

antigos aprenderam a comer as frutas do Cerrado, como a bacaba

e o buriti. Antes de voltar para o céu, a Estrela-mulher trouxe a

mandioca, a batata-doce, a fava, o amendoim e a abóbora, den­

tre outras plantas cultivadas. Olegário Tejapôc nos contou ainda

que antigamente existia uma grande árvore de milho que guar­

dava todas as subvariedades de põhypejem si: tycre (pretinho),

jakare (branquinho), catõcpejre(pipoca), tohcapêere (rajadinho),

tohromre (azuladinho), auxêtjapy (rabo de peba), intepre (verme­

lhinho) ou caprêcti (vermelhão), ihtahtapre(amarelinho) e caxati

"Acultura do milho: narrativas míticas, cantos e objetos rituais krahô",

ligado ao projeto-piloto "O trabalho da memória através dos cantos",
coordenado pela prof-, dra. Rosângela Pereira de Tugny, no âmbito do

Projeto de Documentação das Sonoridades Indígenas / Programa de Do­

cumentação de Línguas e Culturas (ProdocSon Museu do Índio/Unesco).



(estrelão) (Morim de Lima 2016,2018). Os antepassados se banha­

vam nas sementes coloridas do milho, caídas no ribeirão, sem sa­

ber que eram comestíveis. Foi a Estrela-mulher que os ensinou a

cultivar o milho e preparar o paparuto, um bolo cerimonial feito

de massa de milho ralado e recheado de carne que é enrolado em

folhas de bananeira e assado embaixo da terra. Assim, os antigos

aprenderam que o milho não servia apenas como alimento para

periquitos, mas que se tratava igualmente de "comida de gente".

Como narrou Olegário Tejapôc, a derrubada da grande ár­

vore de milho é um evento importante, que ressalta como sua

diversidade se propagou pelos diferentes povos de língua Jê. Os

antigos mêhi convidaram outros povos parentes para participar

da derrubada da árvore do milho, que, quando tombou no chão,

espalhou todas as variedades que continha em si. Cada povo pe­

gou uma variedade específica e seguiu um caminho distinto. A

difusão e a diversidade do milho estariam, portanto, associadas

à diferenciação linguística e cultural entre esses povos.

PLAIUTAIlJDO: OMILHO ESUAS IIUTERAÇÕES MULTIESPECíFICAS

Oplantio do milho abre a semeadura na roça nova anteriormente

queimada, ocorrendo logo após a chegada das primeiras chuvas,

entre os meses de outubro e dezembro. Nos plantios que acompa­

nhamos nos anos de 2012 e 2013 na aldeia pé de Coco,os homens

foram para a roça ornamentados e pintados de urucum, anima­

dos por uma série de cantos que motivavam os agricultores hu­

manos em seu trabalho ao mesmo tempo que animavam suas

sementes para que crescessem belas e fortes. Cabe ressaltar que o

plantio ritual do milho é uma atividade masculina e que somente

em condições muito especiais as mulheres podem participar.

Cada agricultor tem uma vivência própria de roça, pois é na

interação com cada planta que se aprende sobre seus compor-

<b
..c:
eu
L

.Y:
o
:=
E
o
-o
(/.)
o
+-'
c:
eu
c..J
QJ

(/.)
eu
T::
'o
+-'

-~=
<:::T
LU
I--=cc
r-I
In
N



'QJ
""Cl
;::[
co
-~
c
o
L

~
QJ

<O
...c:
CO
L

:xc:
-:;:;:
:3
~

E
::l
L

D....
CO
N
::l
QJ
L

c..:J

CO

E
.:..::::í
QJ

""Cl

E
-i:::
O

~

N
cri
N

tamentos e gostos particulares. Não existem regras que prescre­

vam um modo "correto" de cultivar: o conhecimento emerge de

uma experiência situada, de um engajamento prático, e, embora

certas práticas consolidadas sejam transmitidas ao longo das ge­

rações, elas são dinâmicas e estão sempre se renovando. Além

do fogo e da chuva, a lua interfere no plantio: Olegário Tejapôc,

por exemplo, gostava de plantar o milho na lua crescente. De

modo geral, as sementes de milho são plantadas pelos homens

em fileiras, ao desenharem traços lineares que atravessam a roça,

em contraste com o plantio circular de outras plantas, como o

da batata-doce cultivada pelas mulheres (Morim de Lima 2016).

Pelo fato de o milho põhypejser bastante raro nos dias de hoje, as

sementes restantes nunca são plantadas junto ao milho híbrido

adquirido dos não indígenas, pois, se ficarem próximos, "eles

gostam de namorar", e a reprodução sexuada por meio da poli­

nização cruzada faz com que se misturem, acarretando contami­

nação e eventual perda do põhypej. Frequentemente o plantio do

arroz sucede o do milho. Já a fava é considerada "companheira"

do milho e eles podem ser plantados bem próximos um do outro,

tendo em vista que ambos se reforçam mutuamente.

Uma das principais formas de cuidado dos agricultores

krahô para com seus cultivos se manifesta por meio de práti­

cas de resguardo específicas, realizadas ao longo do plantio e

do crescimento de cada planta. No caso do milho, aqueles que o

cultivam não podem comer tatu, tamanduá, macaco nem gua­

riba depois do plantio, pois esses animais são fracos para ficar

em pé e, como eles, o milho não se sustentaria e logo cairia. Se

comerem raposa ou seriema, a espiga do milho ficará fina, como

a perna desses animais. Se comerem tatu novo, o vento quebrará

e derrubará as espigas. Se comerem fígado, coração ou outras

vísceras animais, o milho murchará ou não produzirá boas se­

mentes. O contato com o mel faz com que o milho seque, e o

mesmo ocorre se a pessoa tecer algo com os talos da palmeira de



buriti. Pegar em coco-babaçu, coco-piaçava, coco-macaúba ou

qualquer gordura em geral pode criar doença no milho, atraindo

lagartas e cupim, que gostam de roer as folhas e o pé (Morim de

Lima 2016: 100; Prumkwyj Krahô 2017: 82).

Além disso, na ocasião do plantio e do crescimento do mi­

lho é realizada a festa do Põhyjõcrow, "a tora do milho", inserida

num ciclo ritual mais amplo que marca a passagem da estação

da seca / verão para a chuvosa / inverno, quando a metade ritual

associada às chuvas (Catàmjê) assume o governo da aldeia, an­

tes liderada pela metade do verão (Wa/cmejê).4 As corridas de

revezamento de toras são realizadas pelos Krahô em pratica­

mente todos os seus rituais, e cada tora possui um repertório de

cantos específicos. As toras do milho, que dão nome a essa festa,

são confeccionadas com madeira de buriti e devem ser corta­

das num tamanho análogo ao já atingido pelos pés de milho

plantados na roça (Melatti 1978). Ao fim da corrida, os homens

realizam o canto dos Catàmjê, associado às chuvas, ao mundo

das águas e ao novo tempo que se inicia com o plantio do milho

(Aldé2013). Igualmente importante é o jogo de petecas de palha

de milho (põhypry), realizado após a corrida de toras e no qual

apenas os homens participam: quanto mais tempo as petecas se

mantiverem no ar,sem cair no chão, maior será a produção de

espigas no alto do pé (Melatti 1978). Observamos, portanto, que

o bom crescimento do milho e sua fertilidade dependem igual­

mente da eficácia dessas ações rituais que animam humanos e

não humanos.

4 o pertencimento às metades cerimoniais sazonais. é transmitido pelo
nome pessoal. Cada estação do ano é governada pelos homens da
metade respectiva, que escolherão dois líderes, chamados "prefeitos"
thômrên), responsáveis pelas principais atividades e pela execução das
decisões tomadas coletivamente.

<O
..c:
E

--"<:

o
:::
E

"'t
LLJ
I--=ã:
.~

cn
N



COLHENDO: OS CANTOS DO MILHO ESUAS MÚLTIPLAS VOZES

o Põhypre ocorre geralmente no auge da estação chuvosa, entre

os meses de fevereiro e março, quando o milho já começa a secar.

Nesse sentido, o ritual é uma espécie de "terminação" do ciclo

de vida do milho, finalizando o tempo de sua colheita. Apresen­

tamos aqui uma etnografia das festas de que participamos na al­

deia Pé de Coco, realizadas em março de 2013 e 2014 pelo mestre

ritual Olegário Tejapôc.

No primeiro dia da festa, os homens da metade ritual do in­

verno (Catàmjê) pegaram o caminho da roça com as esposas dos

homens da metade do verão (Wakmejê); no segundo dia, ocor­

reu o inverso. Acontece que, nessas ocasiões, é permitido que

os homens pertencentes às diferentes metades rituais furtem as

roças - e também as mulheres - uns dos outros. Além do mi­

lho seco, outras plantas que já se encontram maduras podem

ser apanhadas. Ao contrário das colheitas de espigas realizadas

cotidianamente pelas mulheres, nessa colheita ritual do milho

seco os homens cortam o pé inteiro, reatualizando a derrubada

mítica da grande árvore de milho mostrada pela Estrela-mulher.

Ao fim da tarde do terceiro dia, cada uma das metades fez

seu próprio põhypre: um imenso artefato cuja forma imita as

espigas do milho. Dentro deles, as plantas furtadas nas roças

são acomodadas todas juntas e enroladas em folhas de bacaba,

que se assemelham ao envoltório formado pela palha do milho.

Finalizada a confecção, os põhypre foram fincados na terra em

posição vertical, uma alusão ao corpo humano e à própria planta
do milho, pois, como estes, os põhypre devem "levantar, ficar

firmes, de pé". Além disso, os põhypre presentificam a grande

árvore mítica de milho, guardando todas as variedades em si.

Ao longo da noite, teve lugar uma série de enfrentamentos ri­

tuais entre as metades cerimoniais sazonais ao redor dospõhypre,
que ficaram lá de pé, na frente da casa mais a oeste, também as-



sociada à metade ritual do inverno. Durante a madrugada até o

amanhecer, um "mensageiro" da metade do verão atravessava do

pátio para a casa, num ir e vir ininterrupto, de leste a oeste. Se­

gundo OlegárioTejapôc, esse mensageiro é a Andorinha, a quem

a Coruja contou a mensagem que havia recebido da Sucuri, que

éa dona das águas. A Sucuri dizia, entre outras coisas, que as

crianças ficassem atentas na hora de se banhar na correnteza do

lago ou na beira do rio durante o tempo das chuvas, para que

chegassem com cuidado a esses ambientes. Ela, o espírito (carõ)
da Sucuri, "chefe, corpo-dona" (pahhi) das cobras, poderia devo­

rá-las a qualquer momento. Mandava, porém, um aviso prévio,

cabendo aos humanos identificar seus sinais e interpretar sua

mensagem. Asmulheres não participaramdessa ação ritual, ape­

nas escutavam atentamente de suas casas os bramidos de alerta.

Na manhã seguinte, os homens das metades sazonais arran­

caram ospõhypreda terra e correram com eles até o pátio central

da aldeia (kà), onde eles foram então tombados. Em seguida,os

põhypre foram reerguidos, dessa vez no meio do pátio. Os ho­

mens dançaram ao redor deles, em movimento circular anti­

-horário, liderados pelo mestre Olegário Tejapôc, que entoava

o wetrejarkwa, o canto de uma espécie de lagartixa que vive no

Cerrado, associada ao verão e ao ambiente seco.
E

Wetere cà cahxêtre

He wetere cà cahxêtre

Wetere cà cahxêtre

Hõ jawa morõ xà mã te hê

Jawa te to japat te nã catêêhê

Wetere cà cahxêt

Lagartixa da pele coloridinha

Lagartixa da pele coloridinha

Lagartixa da pele coloridinha

No pé de árvore deixa

seu rastro

Indo atrás do inimigo

Lagartixa da pele coloridinha

o
-o
C/.l
o.......
c
cu
c..:l
Q.)

C/.l

-~
L
'o

!á
=

Duas mulheres então se aproximaram, tocaram os põhypre
e saíram rapidamente. Nesse exato momento, os homens en-

1ft
In
N



Na parte da tarde, Tejapôc apresentou os demais cantos do re­

pertório do Põhypre, acompanhado do maracá e pela cantora

Waldeci Hacàc, sua esposa, que também conhecia os cantos.

o passarinho já convidou a lagartixa, que convidou o besouro,

que está lá na casavendo, só olhando, e resolveuvir também no

pátio. E ospõhypre estavam só lá esperando. O pytre gosta de ir

na roça, mexer no resto do milho que sobra. Gostade andar no

meio da roça e por issofoiconvidado.Pytre gosta de leite,açúcar

da flore do peito do mêhi também.

cerraram sua dança. Na sequência, os põhypre foram defini­

tivamente derrubados e abertos no meio do pátio central. As

plantas "roubadas" das roças nos dias anteriores foram por fim

redistribuídas entre os convidados da festa: os frutos serviram

de alimento e as espigas secas foram conservadas para futu­

ros plantios. Foi assim que, nessa festa, as sementes do milho

põhypej plantadas na roça por Olegário Tejapôc, tal como con­

tamos na abertura deste artigo, se espalharam com seus cantos,

por meio da derrubada do põhypre, o grande "feixe-pé-árvore­

-espiga-ventre" de milho.

Cabe notar que as duas mulheres que tocaram os põhypre

encarnam o personagem do pytre, uma espécie de inseto que

"gosta de chupar a flor do urucum", como nos explicou Olegário

Tejapôc: "É nesta mesma época do ano que aparece a flor do uru­

cum, por isso o pytre está lá no meio chupando". Antigamente,

o florescimento do urucum e o aparecimento desse inseto eram

importantes indicadores sensíveis para a realização do ritual de

colheita do milho. Assim, nos contou Tejapôc:

Minha pele esfarela

Minha pele esfarela

Minhapele esfarela

Hilcà hajômo majú réhê

Ilcàhajômo

Hilcà hajômo majú réhê

'Q.)
-o
.:::I:
cu
.~
c
o
L

:§;
Q.)

<O
..c
CU
L
~

c.a
cn
N



Ikà hajômo majú rêhê Minha pele esfarela

Hilcà hajômo majú rêhê Minha pele esfarela

Hikà hajômo majú rêhê Minha pele esfarela

Ikàha jõmo Minha pele esfarela

Maju rêhê hõhapànã Lá onde vai a Arara cantando

e bagunçando os frutos

hôhapànã Arara cantando e

bagunçando os frutos

Maju rêhê hõhapànã Lá onde vai a Arara cantando

e bagunçando os frutos
Maju rêhê hõha pànã Lá onde vai a Arara cantando

e bagunçando os frutos

Maju rê hê hõha pànã Lá onde vai a Arara cantando

e bagunçando os frutos

Ija hyhyhyhy [intervalo]

Jureherêhê Para lá

Hejure hêrêromo Para mata <o
..c
C1J

waha hajanê Já vou indo
r......::.:::
o

waha hajanê Já vou indo :::
Hejure hêrê hê Para lá

E
o
-o

Hejure hêrêromo Para mata co
o......,

waha hajanê Já vou indo
c
C1Jo

Hejure hêrêhê Para lá Q.)

co
C1J

-r:::::
'o......,

Wapari mãpurê pjê he Arrastando o talo de buriti .~
=

Wapari mãpurê pjê he Arrastando o talo de buriti
<:::t

Wapari mãpurê pjê he Arrastando o talo de buriti LJ...J
I--=

Crôjini cràre Caititu da bosta seca c:::(
ci,

Crôjint cràre Caititu da bosta seca ....
Wapari mã purê pjê he Arrastando o talo de buriti

In
N



Nesses cantos, ganham destaque certos agentes que consomem

e / ou dispersam os frutos e as sementes de diferentes espécies

vegetais do Cerrado, incluindo as frutíferas, centrais na alimen­

tação Krahô. As sementes podem ser disseminadas por mamí­

feros, em geral após o consumo e defecação, e por diversos pás­

saros que as consomem ou simplesmente "bagunçam" os frutos,

dispersando-as. Elas também podem ser transportadas pelo

vento, especialmente as aladas ou com plumas, e ganham ou­

tros significados. A primeira estrofe também nos faz visualizar a

ação de uma pessoa que, ao subir no tronco do Cuwryre, também
..
In
N

Ipôc cõjaxà, hà ipõcôjaxà

He ipôc côjaxà

Ipôccôjaxà,hàicôcôjaxà

Ipôccôjaxà,hàicôcôjaxà

Ipôccôjaxà

Ipôccôjaxà

Ipôccôjaxà,hàicôcôjaxà

Ipôccôjaxà,hàicôcôjaxà

Ipôccôjaxà

Càcàrehê

Càcàre hêjatãcã cucwyrà

Jatãcãjôpànã

Càcàre, càcàre

Càcàre hejatãcã cucwyrà

Càcàre

Jahyhyhyhyhy Xôxôxô hãyy

Vento forte passando,

Vento forte carregando

Vento forte limpando

Vento forte passando,

Vento forte carregando

Vento forte passando,

Vento forte carregando

Ventoforte limpando

Vento forte limpando

Vento forte passando,

Vento forte carregando

Vento forte passando,

Vento forte carregando

Vento forte limpando

Periquitinho

Periquitinho do passo ligeiro

Andando e correndo

Periquitinho, Periquitinho

Periquitinho do passo ligeiro

Periquitinho

[vocalise]



conhecido como escorrega-macaco, "esfarela" sua casca. Trata­

-se de uma grande árvore encontrada nas matas de galeria, cuja

casca se desmancha com facilidade. Ocanto brinca com um sen­

tido contraditório ao seu casco liso e escorregadio, pois é muito

difícil alguém conseguir subir pelo seu tronco. Com sua casca,

as mulheres fazem um chá para tomar na hora do parto, o que

ajuda a criança a "escorregar" com facilidade.
Quando Tejapôc e Hacàc encerraram sua apresentação, o pá­

tio foi então invadido pelas mulheres, que portavam nas mãos

algumas das espigas de milho distribuídas após a corrida e a

abertura dos põhypre. Elas correram atrás dos homens a quem
chamavam de "marido" (ipijên), isto é, seus maridos potenciais

(não os efetivos), e neles atiraram as espigas de milho. Os ho­

mens escorraçados se retiraram em fuga e as mulheres tomaram

conta do espaço, até então marcado pela presença masculina.

Essa espécie de "guerra" ocorre em clima de descontração e

brincadeira jocosa.

Enquanto isso, as crianças também faziam sua zoada. Elas

recuperavam as espigas de milho caídas pelo chão, levando­
-as para as casas de suas famílias, pois se tornarão potenciais

sementes para futuros plantios. As crianças são como os peri­

quitos "encantados e felizes consigo mesmos, bagunçando as

sementes", como diz outro canto krahô. Isso desde os tempos
da Estrela-mulher, quando os humanos ainda não conheciam o
milho põhypej, que era apenas comida de periquito.

MODOS DE VIDA OUE RESISTEM AOS FINS DE MUIlIDoS

O milho krahô é mais do que um organismo vivo: sua "cultura"
é também um modo de vida, que entrelaça as histórias de vidas
humanas, não humanas e de seus ambientes, não sendo pos­
sível traçar separações rígidas entre domínios naturais e cul-

<o
..c
co
L

-""=
o
:=
E
o
-o
C/.J
o......
c
co
c.J
CD

C/.J
co
-L
'o......
-~=
<r
LU
f--=
ã::
In
In
N



turaís.' Além disso, "organismos bioculturais" são entendidos

aqui como seres compósitos e relacionais, que agregam o múl­

tiplo e o diferente, e não como totalidades autônomas e isola­

das. O mesmo pode ser dito da grande árvore mítica de milho

e do artefato ritual que a presentifica, o põhypre,que guardam

a diversidade em si. Ou ainda dos cantos da festa do milho, por

meio dos quais se manifesta uma multiplicidade de singulari­

dades, com destaque para os agentes polinizadores e disperso­

res de espécies vegetais do Cerrado.

Assementes do milho krahô, suas narrativas, cantos, danças

e festas são também dispositivos de memórias que, mesmo em

face dos riscos de desaparecimento e esquecimento, persistem

se perpetuando no tempo, atravessando as gerações. Outra di­

mensão importante é o modo como os conhecimentos indígenas

se articulam a uma verdadeira política cósmica, que, baseada

na negociação com diversos seres e agencialidades, inspira no­

vas formas de pensar, agir e de resistir aos "fins de mundos" ca­

racterísticos do nosso tempo. Nos cantos e histórias do milho

põhypejecoam as vozes de muitos seres que coabitam o Cerrado,

e através de suas festas e cantorias os Krahô ajudam a manter a

respiração e a vitalidade do seu universo (Aldé2013). Respiração
que também é ritmo, pulso. O Cerrado insiste em respirar vivo,

continuamente. Os povos do Cerrado, em respirar junto com ele,

ritmicamente.

= 5 Ver a discussão sobre"lifeforms" e "[orms of life"em autores como Van=M Dooren (2014) e Pitrou (2017).



17 AS PLANTAS OUVEM ANOSSA VOZ
CAIUTOS ECUIDADOS RITUAIS KAIDWÁ

IZAQLlE JOÃ[l KAIOWÁ

Meu nome é Izaque João, sou da etnia kaiowá e vivo na região da

Grande Dourados. Antes de falar sobre o diálogo comytymbyry,

quero tratar brevemente da minha trajetória como indígena

pesquisador. Minha família é grande. Na década de 1980, eu era

uma criança e vivia com minha família, o pai e a mãe que são

da etnia kaiowá. Não é etnia kaiowá guarani, é kaiowá. A gente

participava dos rituais que aconteciam na comunidade e minha

curiosidade sempre foi que, para chegar no ritual, existem várias

regras que nós temos que obedecer. O pai falava isso antes de ir

para o ritual, então a gente ia junto, chegava lá e participava, às

vezes a noite toda, e a gente voltava no outro dia.

Com o passar do tempo, isso ficou na minha cabeça. Com a

idade de dez anos a gente ia muito na roça, com o pai, com a mãe,

trabalhávamos juntos, fazíamos uma atividade de cultivo de vá­

rias espécies de plantas. O pai sempre falava que nós temos que

cuidar bem dessas plantas, falava que para cultivar determina­

das plantas é preciso olhar a fase da lua, é preciso olhar a direção

do vento, é preciso ficar atento ao canto dos pássaros. Mas nunca

explicava por quê. Já adolescente, fui morar com o avô e aprendi

bastante coisa. Ele começou a explicar por que, ao plantar, ao

cultivar a mandioca, o milho, a batata, era preciso obedecer o

período e explicava como eu devia cuidar. Ele sempre falava que

as plantas ouvem a nossa voz. E essa curiosidade persistiu na

minha cabeça. Chegou um determinado momento em que eu ia

para o ritual que acontecia anualmente, chamado Jerosypuku.
Esse ritual é um canto que não é fragmentado, tem um intervalo

N
C)
:::>
cu
(/J
(/J
C)

c
cu

E
Q.)
:::>
::J
C)

(/J

rsc
cu
Cí.
(/J

c:::I:



e uma continuidade, um intervalo e assim por diante, vai até o

amanhecer. Com muita curiosidade eu participava ativamente e

observava as coisas que aconteciam nesse ritual. Mas eu sempre

lembrava a fala do meu avô: "As plantas ouvem a nossa voz".

Como pesquisador acadêmico, comecei a fazer isso, o apro­

fundamento, e dialogava frequentemente com as pessoas mais

experientes que tinham esse conhecimento sobre as plantas.

Nesse período comecei a entender por que todas as plantas têm

o seu tempo e todas as plantas precisam ser muito bem cuida­

das. Por que essas plantas no período depois da colheita preci­

sam passar por um processo de ritualização? E com o passar do

tempo, como pesquisador, fui atrás dessas informações, e elas

são muito complexas para entender; no mundo dos Kaiowá

existe uma série de regras com as plantas, mas essas regras,

quem deu? Quem estabelece essas regras? Nesse período cons­

tatei que existe uma divindade que os Kaiowá chamam de Ja­

kaira. No conhecimento dos Kaiowá, essa divindade foi quem

no princípio criou todas as plantas, com uma regra específica

para cada planta. E ao criar essas plantas também criou um diá­

logo especificamente para cada uma delas. Esse diálogo é um

canto, um canto específico para cada planta.

Depois de muitas conversas com Nanderu, que é uma pessoa

muito experiente, eu queria entender muito, ele sempre falava

deytymbyry. Ytymbyry é a nossa língua. O que significa essa pa­

lavra,ytymbyry? É uma planta cultivada tradicionalmente que

é batata, mandioca, milho, feijão de corda, bacucu... essas plan­

tas. Eu sempre me pergunto isso: será que com o passar desse

tempo eu aprendi bastante coisa sobre o ytymbyry? E sempre

eu pesquiso a respeito doytymbyry. Chegou um determinado

momento, concluída a graduação, eu procurei fazer um trabalho

na comunidade pesquisando sobre as plantas. Então tenho que

fazer outras observações importantíssimas que constatei: é a

prática de fazer a roça. Não se faz de qualquer jeito.Aolongo dos



tempos fico olhando para uma comunidade indígena guarani

kaiowá. Suas áreas são pequenas e a população indígena todo

ano cresce, não há mais espaço suficiente para fazer a sua roça

no modo tradicional. Porque no modo kaiowá de fazer uma roça,

por exemplo, se eu quero plantar abóbora, milho de várias es­

pécies, não posso plantar bem próximo da minha casa, ou por

onde as pessoas circulam. Eu tenho que reservar um lugar iso­

lado só para plantar o milho, a abóbora, a mandioca, que fique

longe de casa. Fico observando nas comunidades kaiowá, se eu

plantar perto de casa, o que pode acarretar? Como as plantas vão

se desenvolver? Como as plantas vão ficar na sua fase de cres­

cimento? Se vão crescer bem, essa é outra pesquisa que estou

desenvolvendo. Sempre busco as informações principalmente

com os rezadores, sou Kaiowá, procuro fazer as coisas conforme

a minha etnia determina, não posso fazer fora disso. E se eu fizer

fora disso, o que pode acarretar?

Eu tive a oportunidade de estar em outras comunidades da

etnia kaiowá na região de fronteira. Eles sempre falam que é claro

que, a partir do momento em que a gente planta de qualquer jeito

e a planta não ouve mais a nossa voz, que é o canto, que isso acar­

reta vários tipos de doenças se eu for consumir essa planta. E

nesse sentido eu fiquei refletindo que, no ano de 2002, na reserva

de Dourados surgiram vários tipos de doenças que são decorren­

tes de uma desnutrição das crianças, e eu acho que vários pesqui­

sadores naquele período foram para lá para fazer essa pesquisa.

O que aconteceu naquele período? Fui observar também que a

reserva indígena de Jaguapiru, localizada no município de Dou­

rados, é uma área superlotada, não há mais espaço, e quando vão

plantar uma pequena área de mandioca, por exemplo, é um es­

paço de certo tamanho que a gente precisa. E essa mandioca pre­

cisa passar por uma ritualização, mas muitas vezes não passa. O

dono dessa roça, às vezes, consome de qualquer jeito e aí acarreta

essa epidemia de desnutrição. Não.sódesnutrição, mas também

N
o
~

m
CIJ
CIJ
o
c
m
E
CD
~
::::3
o
CIJ

.s
c
~
D.
CIJ

<:::(



' CU

=:3
.9
cu

:::r:::
o
'cuo
-:J
ClJ
=:J
o­
cu

1:::'

Diálogoentre YViJD 'I eiJ!lJmbyr lJ

acarreta vários outros tipos de doenças que afetam os jovens, afe­

tam os adultos. Então, nesse sentido, a reserva de Panambi, Pa­

nambizinho, que é localizada na região da Grande Dourados, faz

todos os anos o jerosypuku. O que é o jerosy puku? Ojerosypuku
é uma ritualização de ytymbyry. Essas plantas precisam passar

por esse processo. Elas precisam ouvir uma voz, um canto espe­

cificamente para elas, para que, quando plantadas na outra vez ,

comecem a se desenvolver bem na colheita e para consumo sem

apresentarem nenhum risco para a saúde.

Também acho que já mencionei sobreytymbyry. Toda ritua­

lização tem uma série de regras, precisa ser ritualizado por pes­

soa experiente. Eu acho que no conhecimento de vocês, quando

falam de Nanderu, que é um grande rezador kaiowá ou guarani,

todos são os conhecedores, mas para fazer uma ritualização de

ytymbyry, que é uma planta, não são todos. Poucos são especia­

listas para fazer isso. Até porque para aprender a fazer isso leva



Par icioação demulheres noinícioderitual de jerasijouku mPanambizinho,
Dourados(MS)

muitos anos, às vezes leva mais ou menos uns trinta ou quarenta

anos para pod er apr end er. Para a pessoa aprende r isso, tem que se

dedic ar muito, tem qu e frequ entar muito a cas a de rezador, tem

que conhecer todas as regras de em qu e mom ento eles têm que

canta r esse canto. Hoje eu considero que na comunidade kaiowá

e guarani são poucos qu e ainda fazem essa ritualização. Eu acre­

dito que em 2030 , 2040, se não tiver mais pessoas para fazer, pra­

ticamente, esse ritu al também vai desaparecer da comunida de

kaiow á e guarani. Para pod er falar para vocês, trouxe fotos.

Esse é um momento importa nte, que cha mo de ritualização in­

trodutória. Lá na frente tem vários yvy ra'i, uma pequen a ma ­

dei ra coloca da em fileiras, já no rec into de uma casa . Dia nte

del as tem um grupo que faz o ca nto, para cada uma dessas

mad eiras tem u m canto es pecífico. É uma form a de você che ­

gar para participar desse ritual, qu e é ch amado dejerosy puku.

N
o
:>
eu
(/J
(/J

o
c:
eu
E
Q.)

:>
::J
o
(/J

eu
+-'
c:
~
D.
(/J

c::r:



'CU

:3
.9
cu

:::.:::
o

ICU
o

--::J
Qj

:::>=cu
...!:::!

Nessa foto tem uma pessoa de idade mais avançada, é ela quem

conduz esses cantos. Ela leva o grupo até esse local para poder

realizar o ritual de jerosy puku, então essa é uma parte inicial.

Tem outras ritualizações com a participação das mulheres e seus

instrumentos sagrados e os homens com os outros instrumen­

tos. A participação das mulheres nesse ritual é muito impor­

tante, porque são elas que preparam todas as bebidas que serão

consumidas naquele momento de ritual. Então, a participação

das mulheres é imprescindível, têm que estar lá. Os homens não

podem preparar nada, só as mulheres que preparam.

Agora eu quero falar especificamente sobre esse milho. Esse milho,

no pensamento, no conhecimento dos Kaiowá, no pensamento

kaiowá, é considerado uma planta que necessita muito de cuidado,

que necessita muito de diálogo com ela, que necessita muito de

diálogo constante na sua fase de crescimento e depois da colheita.

É uma planta que também é uma base de alimento em todas as fa­

mílias tradicionais. Láem Panambizinho, em Panamby, que é uma

comunidade kaiowá, eles consomem bastante. Então precisa cui­

dar muito dessas plantas, precisa dialogar muito com essas plan­

tas. E tem um rezador muito experiente, ele sempre fala que esse

milho, que no conhecimento kaiowá a gente chama de "milho de

Jakaira", porque ele foi criado pela divindade de Jakaira, quando

ele é plantado de qualquer maneira produz muita praga e coloca

em risco a organização social daquele grupo ou das famílias.

Tive a oportunidade de acompanhar no final da década de 1990

uma família que cultivava muito essas plantas, esse milho-branco,

mas chegou determinado momento em que ela plantou bem pró­

ximo da escola, onde havia uma grande circulação de pessoas.

Essa família foi alertada por um rezador experiente para que na

próxima vez não plantasse mais naquele local. Essa família, que



Al1at/JaRaim,em Panambizinho,Douradas(MS)

não tinha condições de plantar em outro lugar, novamente plan­

tou ali, e então aconteceu uma grande morte na família. Observei

que haviam sido alertados por um grande e experiente rezador,

o que não significa qu e não queri am obedecer, mas não havia ou­

tro espaço para poder plantar. Outro rezador novamente alertou :

"Você pare de plantar!", e essa pessoa parou de plantar. Já tinha

perdido a esposa, os filhos, as filhas... e aí aconteceu esse desastre

na família. Esse milho-branco tem uma séri e de regras qu e pre­

cisam ser obedecidas, de acordo com regra da lógica dos Kaiowá.

Também quero mo strar aqui uma senhora com quem eu tive

oportunidade de diálogo muito grande e constante. Essa se­

nhora já é falecida e era uma das últimas que sabia fazer um

canto específico para ytymbyry, para as plantas. Agora existe

outra mulher, que ainda est á viva lá no Panarnbizinho, que tam­

bém sabe o canto. Essa senhora me passou várias informações, a ­CI
C'"2



'CCl

::3
o
cu

:::x::
o

' CU
o

-::J
QJ

::::l
=CCl
N

Kunha Pot\ijuebisneto

bas e da alimentação de la, ela produz na sua roça. Ela que cuida

da s plantas. Elas não comem outros ti pos de comida, se mp re

come m das plantas que pr oduzem na sua roça. Eu me lembro

que, dois meses antes da sua mort e, quando fui na casa dela, ela

estava lá na sua roça. Com um a idade de aproximad am ente no­

venta anos, ela não conseguia mais fazer força para limpar sua

roça, mas levava um banquinho e se ntava lá e, onde su a mão

alcançava, retirava os ma tos do meio da sua batata. Quando eu

chegava lá, ela me chamava pa ra que eu levasse água para ela,

mas dizia que eu não pod ia ajudar. Mas por que eu não posso te

ajuda r? "Não, deixa que eu faço esse tr abalho, mas traz a água

pra mim qu e eu beb o." Isso significa que, quando uma pessoa

cuida da sua roça, é ela que m enten de perfeita me nte das suas

plantas . Como é que elas estão d ialogando com suas plantas? Por

se r kaiowá que eu cheguei lá, mas eu não conheço perfeitamente

para dial ogar com as plantas delas, então nes se momento eu fiz



várias perguntas a respeito das plantas que ela havia plantado

naquela roça, e aí ela falou para mim: "Esse daqui eu plantei tal

período e já passaram vários dias, mas ainda não cresceu, eu

acho que ele está anunciando minha morte", assim ela foi con­

tando sobre cada uma das suas plantas.
Naquele momento tive muitas curiosidades, porque ela foi

uma senhora que me ajudou muito também ao passar as infor­

mações de quando ela estava nova ainda, quando ela fez esse

ritual. Essa senhora faleceu em 2019, e todos os ensinamen­

tos que ela me passou, sempre procuro repassar para as outras

gerações. Porque, no nosso sistema kaiowá, não é só apenas

ser um pesquisador; se eu adquirir esses conhecimentos, não
posso ficar com eles só para mim, tenho que repassar para o ou­

tro, tenho que repassar para várias pessoas esses conhecimen­

tos. Eu não posso somente ficar comigo esses conhecimentos.
Então todas as informações que ela passou para mim, repasso

para as outras pessoas. E assim, nós convivemos lá na comuni­

dade. Essa pessoa que está junto [na foto] é o bisneto dela. Eles

estavam deitados na sua rede e aí eu cheguei lá e tirei foto deles.

Tem algumas imagens aqui que eu gostaria de também men­

cionar. No mundo kaiowá, para fazer toda a ritualização tem o

instrumento certo para usar em determinadas plantas. Aqui tem

vários, só tem um que quando se faz um ritual para as plantas
pode ser utilizado. Eles pegam aquele determinado instrumento
e levam para poder ser utilizado naquele local. Os demais instru­

mentos ficam nesse mesmo lugar. Agora, se existir uma neces­
sidade de usar outro instrumento, eles podem até usar, dentro
de uma certa delimitação. Na comunidade Panambizinho; onde
ainda existe esse material, ele fica guardado dentro de uma oca.
Nós chamamos de kurusu, chyru,gua'a,yvyrá marangatu. Esses

objetos não são utilizados por qualquer pessoa, só o dono deles
pode pegar, só o dono deles pode usar no ritual.

N
o
::>
cu
C/.l
co
o
s::
cu

E
Q.J
::>
::3
o
C/.l
cu......
s::
~=C/.lc::x:

"'"LJ..J
I--=
~



Também já falei um pouco aqui o que é o jerosypuku. Em

2008 eu tive a oportunidade de pesquisar intensamente o ri­

tual de jerosypuku. Apesar de serem vários anos que eu estudo,

eu busco entender como eles acontecem em uma comunidade

kaiowá, ainda existem muitas coisas que eu preciso buscar. E até o

momento o que eu sei é que existe uma série de cantos que vão no

diálogo com as plantas. Um é que as plantas precisam do diálogo

especificamente para que elas se desenvolvam sucessivamente.

E há outros diálogos para que quando eu consumir essas plantas

ou esse produto ele não me faça mal à saúde. E há outras que o

diálogo é uma forma de oferecer para a divindade. Eu plantei, eu

ritualizei essas plantas, mas agora eu estou oferecendo para essa

divindade. E então ojerosypuku se divide nessas coisas. E, se não

tiver o milho-branco, não se pode fazer esse ritual. É só com o

milho-branco que eu posso fazer uma bebida que se chama kagui.

Com outros milhos eu não posso fazer. Mas com milho-branco eu

posso fazer, para poder ritualizar essas plantas. Então, no nosso

mundo, do qual eu faço parte, fazer uma roça não é apenas fazer

uma roça de qualquer jeito. Mas eu preciso conhecer quais são

as regras específicas para que eu possa produzir um alimento de

qualidade, saudável e que quando eu consumir aquela planta ela

não vá fazer mal. E quando eu colher essas plantas eu preciso le­

var para ritualizar, fazer outros diálogos, não mais com as plantas,

mas diante de uma divindade. No nosso sistema, quando eu faço

esse ritual de canto, as divindades estão presentes naquele espaço

e diante delas que eu faço essa ritualização.

Quando eu fui convidado para escrever neste livro, que tem

o título Vozes vegetais, eu fiquei pensando muito que os dife­

rentes indígenas que existem aqui no Brasil têm uma forma de

dialogar com as plantas. Têm uma forma de cultivar, fazer sua

roça. No nosso modo kaiowá de dialogar, tem uma forma de você

plantar, tem uma forma de você colher e tem uma forma de você

consumir. Então eu considero que todos esses Kaiowá que estão



ObjetodeusoexclusivodeNhanderu KaiOlua

cultivando não vão fazer por muito tempo. Porque existe muito

forte o agronegócio. Também isso está indo para a comunidade

indígena, que coloca na cabeça indígena que tem que plantar

igual a eles, não mais do modo trad icional. Mas também existem

os Kaiowá que são muito resist entes, qu e continuam fazendo

a sua roça do seu jeito, da sua tradição. É isso que está aconte­

cendo no estado de Mato Grosso do Sul. Eu tive uma oportun i­

dade de andar vários municípios, nas comunidades indígenas.

A Prefeitura, junto com a Embrapa, vai lá e diz: "Vocês têm que

usar dessa forma, vocês têm que usar ve ne nos para poder con­

trolar as pragas". Diante d isso, os que são ma is experientes, o seu

Atanás io, que nós cons ide ramos um rezad or mu ito experiente,

ele já passou qu ase de noventa anos, diz: "No dia que nós plan­

tarmos de qualqu er jeit o, o dia qu e nós não conhecermos mais

como dial ogar com as plantas, nós estamos expondo nossa vida".

E isso ele sempre fala para nós. Aguyjevete!Muit o obrigado!

N
o
:::o>
cu
(J)
(J)

o
c
cu

E
QJ
:::o>
::J
o
(J)

cu
+­
C

~

=
(J)

c:::r:

<::T
l.LJ
f-­
ex:
c:::r:
CL





BIBLIOGRAFIA GERAL

ACEVEDO, Rosa &Edna CASTRO

1998. Negros deTrombetas:
guardiães dematase rios. Belém:

Cejup/UFPA-NAEA.
ACOSTUPA, Richard J. Huaranca;

Jenny J. Armas BARDALES &Rubi

M.VigoTECO
2013. "Uso de las plantas
medicinales en la comunidad El

Chino dei área de conservación
regional comunal Tamshiyacu­

Tahuayo, Loreto, Peru".

Conocimiento Amazónico, v.4,

n. 2, pp. 77-86.
AGUIRRE-DUGUA, Xitlali, Luis E.

EGUIARTE. Antonio GONZÁLEZ­
RODRÍGUEZ &Alejandro CASAS
2012. "Round and large:

morphological and genetic
consequences of artificial
selection on the gourd tree
Crescentia cujete by the Maya
of the Yucatan Peninsula,
Mexico".AnnalsofBotany, V.109,
n. 7,pp, 1297-306. DOI: doi.

org/1o.1093/aob/mcso68.
AGUIRRE-DUGUA, xitlali,

Edgar PÉREZ-NEGRÓN &

Alejandro CASAS
2013. "Phenotypic differentiation
between wild and domesticated

varieties of Crescentia cujete L.

and culturally relevant uses
oftheir fruits as bowls in the
Yucatan peninsula, México",

JournalofEthnobiology and
Ethnomedicine, v. 9. DOI: doi.

org/1o.1186/1746-4269-9-76.
ALBERT, Bruce

1985. Temps du sang,tempsdes
cendres: Représentation de la
maladie, systême rituelet espace
politiquechezlesYanomani du
sud-est(Amazonie brésilienne).
Tese de doutoramento. Paris:
Laboratoire d'Ethnologie et
de SociologieComparative ­

Université de Paris x.
ALBERT, Bruce &François Michel LE

TOURNEAU
2007 (ago.), "Ethnogeography
and resource use among
the Yanomami: toward a
model of 'reticular space'".

CurrentAnthropology, v.48,
n. 4, pp. 584-92. DOI: doi.

org/1o.1086/519914.
ALDÉ, Verônica

2013. Sustentando oCerrado na
respiração domaracá: Conversas
comosmestres krahõ. Dissertação
de mestrado. Brasília: Mestrado

C"Cl
L­
a:>
=
C"Cl

<h
C"Cl
L-
=.9
;§
=



Profissional em Sustentabilidade

junto a Povos e Territórios

Tradicionais - Centro de

Desenvolvimento Sustentável­

Universidade de Brasília.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno

de (coord.)

2013. Nova cartografia social
daAmazônia:artena cuia,
experiência tradicional dosaber
fazer. Manaus: Universidade do

Estado do Amazonas.

ALMEIDA, Alfredo W.B. de &Judith

C. VIEIRA

2013. Nova cartografia social
daAmazônia: Arte na cuia,
experiência tradicional dosaber
fazer.Manaus: Universidade do

Estado do Amazonas.

ALMEIDA, Mauro WiJliam

Barbosa de

2012. "Ascolocações: Forma

social, sistema tecnológico,

unidade de recursos naturais".

Mediações: RevistadeCiências
Sociais, Londrina, v. 17, n. 1,

pp.121-52.

ALVES-PEREIRA, Alessandro;

Charles R. CLEMENT et alo

2018 (14 mar.), "Patterns of

nuclear and chloroplast genetic

diversity and structure of manioc

along major Brazilian Amazonian

rivers". AnnalsofBotany,
V. 121, n. 4, pp. 625-39. DOI: doi.

org/10.1093/aob/mcx190.
AMOROSO, Marta R.

2013. "O nascimento dá aldeia

mura: Sentidos e modos de

habitar a beira", in M. Amoroso

& G.Mendes dos Santos

(orgs.), Paisagens ameríndias:
Lugares, circuitos e modos de
vidanaAmazônia.São Paulo:

Terceiro Nome.

2016. "Impasses do

ambientalismo no Baixo Madeira:

O caso mura", in C.Fonseca, F.

Rohden, P.Sandrine Machado &

H. Salvatti Paim. Antropologia da
ciência eda tecnologia: Dobras
reflexivas. Porto Alegre: Sulina,

2016.

ANDRADE, Lúcia M. M. de

1995. "Os quilombos da bacia do

rio Trombetas: breve histórico".

Revista deAntropologia, v.38, n. 1,

pp.79-99.

ANDRELLO, Geraldo

2010. "Escravos. descidos e

civilizados: Índios e brancos na

história do rio Negro". Revista
Estudos Amazônicos, v.5, n. 1,

pp. 107-44. DOI: doi.org/10.26512/
rblavníoz.zecoo.

ANTUNES, André P.; GlennH.
SHEPARD JR. &Eduardo M.

VENTICINQUE

2014. "O comércio internacional

de peles silvestres na Amazônia

brasileira no século xx", Boletim
doMuseu Paraense Emílio Goeldi.
Ciências Humanas, Belém,

v. 9, n. 2, pp. 487-518. DOI: doi.

org/1O.1590/1981-81222014000

200013.

ANTUNES, André P.; Rachei M.

FEWSTER; et alo

2016 (12 out.), "Empty forest

or empty rivers? A century



of commercial hunting in
Amazonia".ScienceAdvances,
v.2, n. 10.DOI: doí.org/io.uze/
sciadv.1600936.

APARICIO, Miguel
2014. Presas dotimbó:
Cosmopolítica e transformações
suruwaha.Dissertação de
mestrado. Manaus: Museu
Amazônico - Universidade
Federal do Amazonas.
2015. Presas deIVeneno:
Cosmopolíticay transformaciones
suruwaha.Quito:Editorial
Universitaria AbyaVala.
2017. "Aexplosão do olhar".
Mana,v.23, n. 1,pp. 9-35.DOI:

dx.doi.org/10.1590/1678-49442017

V23n1p009.
2019. A relação banawá,
socialidade e transformação
nosArawádoPurus. Tese de
doutoramento. Riode Janeiro:
Museu Nacional- Universidade
Federal do Rio de Janeiro.

APARICIO, Miguel&VerónicaLEMA

2018 (ago.), "Haciauna
teoría etnográfica de la
contradomesticación: Críticas
amerindias al concepto de
florestaantropogénica". Simpósio
temático no XVI Congresso da
Sociedade Internacional de
Etnobiologia. Belém.

ARANGO-ULLOA, Johanna: Adriana
BOHÓRQUEZ; Myriam C.DUQUE &

BrigitteL. MAASS

2009. "Diversityof the calabash
tree (Crescentia cujete1.) in
Colombia". Agroforestry Systems,

v.76,n. 3,pp. 543-53. DOI: doi.
org/10.1007/S10457-009-9207-0.

ATHIAS, Renato
2007. "Kumuá, baiároá e yaís:

Osespecialistas da cura entre
os índios do rio Uaupés-Am",

Somanlu: RevistadeEstudos
Amazônicos, v.7,n. 1,pp. 87-105.

ATWOOD, Margaret
[1985]1998. TheHandmaid's
Tale. NewYork: Anchor Books.
[ed. bras.: Ocontoda aia, trad.
Ana Deiró.Riode Janeiro:
Rocco, 2017.]

AUBERTIN, C.

2000. "Aocupação da
Amazônia. Dasdrogas do
sertão à biodiversidade", in L.

Emperaire (org.), Aflorestaem
jogo: O extrativismo naAmazônia
Central, trad. Paulo Cohen. São
Paulo:Unesp / Imprensa oficial.

AZEVEDO, Dagoberto Lima
2018. Agenciamento domundo
pelosKumuã Ye'pamahsã. O

conjunto dosbahsese na
organização doespaço Dita Nu
hku. Manaus: Núcleo de Estudos
da Amazônia Indígena / Edua
(Coleção Reflexividades
Indígenas).

BACHELET, Caroline
2014, "Pré-história no Cerrado:
análises antracológicas dos
abrigos de Santa Elina e da
Cidade de Pedra (MatoGrosso)".
Fronteiras: Journalojsocial,
Technological and Environmental
Science, V. 3,n. 2, pp. 96-110.DOI:

cu
L
Q)
OJ
cu
~
cu
L
OJ

ª:9=



doi.org/l0.21664/2238-8869.201

4v3i2.
BAIDER, claudia &Carlos A. PERES

1997. "Aseed dispersal, spatial

distribution and population

structure ofBrazil nut trees

(Bertholletia excelsa) in

Southeartern Amazonia".

JournalofTropicalEcology,
v. 13,n. 4, pp. 595-616. DOI: doi.

org/lo.l017/S0266467400010749.

BALÉE, william.

1989a (27 JOD.). "The culture of

Amazonian forests". Advancesin
EconomicBotany, v.7, pp. 1-21.

1989b. "Nomenclatural patterns

in Ka'apor ethnobotany". Journal
ofEthnobiology, v.9, n. 1, pp. 1-24.

1993. "Biodiversidade e os índios

amazônicos", in M. Carneiro da

cunha &E. Viveiros de Castro.

Amazônia, etnologia ehistória
indígena. São Paulo: NHII, USP.

1998. "Historical ecology:

premises and postulates", in

Advancesin Historical Ecology.
New York:Columbia University

Press, pp. 13-29.

2008. "Sobre a indigeneidade

das paisagens". Revistade
Arqueologia, v. 21, n. 2, pp. 9-23.

DOI: doLorg/1O.24885/sab.

V21i2.248.

2000. ''Antiquity oftraditional

ethnobiological knowledge in

Amazonia: The Tupi-Guarani

family and time". Ethnohistory,
v. 47,n. 2. pp. 399-422.

BALZAC, Honoré de

2008. A peledeonagro, trad.

Paulo Neves. Porto Alegre: L&PM.

BELAUNDE, Luisa

2006. ''Aforça dos pensamentos,

o fedor do sangue: hematologia

e gênero na Amazônia. Revista
deAntropologia, n. 49, v. 1,

pp. 205-43. DOI: doí.orgno.isso/

S0034-77012006000100007.

BELLACASA, María Puig de la

2017. MattersofGare: Speculative
Ethicsin More than Human
Worlds. Minneapolis / London:

University of Minnesota Press.

BERNARDES. Keila; RUIVO,

Mariaet al.
2017. "Chemícal attributes of

archaeological black earth soils

in Brazilian Amazon". Australian
JournalofGrop Science, v.11,

n. 10, pp. 1334-38.

BERQUE, Augustin

2013. Thinking through
Landscape. New York:Routledge.

BETANCOURT, Carla Jaimes

2011. "La cerámica de los

afluentes del Guaporé en

la colección de Erland von

Nordenskíôld". Zeitschriftfür
ArchãologieAufiereuropiiischer
Kulturen, v. 4, pp. 311-40.

BITENCOURT, Ana Luisa Vietti &

Patrícia Maria KRAUSPENHAR

2006. "Possible Prehistoric

Anthropogenic effect on

AraucariaAngustifolia (BeL)

O.Kuntze expansion during

the Late Holocene". Revista
Brasileira depaleontologia.



v.9, n. 1,pp. 109-16.DOI: doi.
org/10,4072/rbp.2006.1.12.

BLAKE, Michael
2015. Maizefor the Gods:
Unearthing the 90oo-year
HistoryofCom. Oakland:
University of California Press.

BOEDA, Eric et ai.

2016. "NewData on a Pleistocene
ArchaeologicalSequence
in South America:Toca do
Sítiodo Meio,Piauí, Brazil".
PaleoAmerica: A JournalofEarly
Human Migration and Dispersai,
n. 247, pp. 16-21.DOI: doi.org/io.i

080/20555563.2016.1237828.
BONILLA, Oiara

2007. "Des Proiessi désirables:
Soumission et prédation pour les
Paumari d'Amazonie brésilienne".
Tese de doutoramento. Nanterre:
Université de Paris x.

BONNEUIL, Christophe & Frédéric
THOMAS
2009. Genes, pouvoirs etprofits:
Recherchepubliqueet régimes de
productiondessavoirs deMendel
aux OGM. Paris:FPH/Quae.

BORÉM, Aluízio;MariaTeresa
GOMES LOPES et ai.
2012. Domestication and
BreedingAmazonianSpecies.
Viçosa:Universidade Federal de
Viçosa.

BORGES, Júlio César& Fernando
NIEMEYER
2012. "Cantos, curas e alimentos:
reflexõessobre regimes de
conhecimento krahô".Revista

deAntropologia, v.55. v.1,

pp.255-90.
BRAIDOTTI, Rosi

2006. Transpositions:
OnNomadicEthics.
Cambridge/ Malden: Polity Press.

BRONDÍZIO, Eduardo
2008. TheAmazonianCaboclo
and theAçaíPaim: Forest
Farmers in the Global Market.

NewYork: The NewYork
Botanical Garden Press.

BRONDIZIO, Eduardo; Josef
SETTELE; Sandra DÍAZ & Hien
NGO et al,
2019. "Summary for
policymakers of the global
assessment report on biodiversity
and ecosystem services of the
Intergovernmental Science­
PolicyPlatform on Biodiversity
and Ecosystem Services".Bonn:
Science and Policyfor People
and Natures (IBPES). DOI: doi.
org/10.5281/zenodo.2671522.

BROWN, CecilH.; CharlesR.
CLEMENT et ai.
2014. "The Paleobiolinguiscs
of Maize (Zea mays1.)".

Ethnobiology Letters, v. 5,

pp.52-64.
BUFFON, Georges-Louis Lec1erc,

conde de
[no prelo]. História natural,
trad. I. Fragelli,P.Pimenta e A.C.
Soliva.SãoPaulo:Unesp

BUTLER, Octavia
[1979]2003. Kindred. Boston:

BeaconPress. [ed. bras.: Kindred:
Laços desangue, trad. Carolina

cu
L
ClJ=cu
~
cu
L=
ª:9=



Caires Coelho.São Paulo: Morro
Branco, 2017.]

CABRAL DE OLIVEIRA, Joana
2006. Classificações emcena:
Algumasformasdeclassificação
dasplantas cultivadaspelos
WajãpidoAmapari (AP).
Dissertação de mestrado. São

Paulo: Faculdade de Filosofia,
Letras e Ciências Humanas ­
Universidade de São Paulo.
2008. "Social networks and

cultivated plants", Tipití, Oxford,
v. 6, n. 1-2, pp. 101-10.

2012. Entreplantasepalavras:
Modos deconstituição desaberes
entreos Wajãpi (AP). Tese de
doutoramento. São Paulo:

Universidade de São Paulo.
2016. "Mundos de roça e floresta'.
BoletimMuseuParaense Emílio
Goeldi. Ciências Humanas,
Belém, v. 11, n. 1,pp. 115-31. DOI:

doi.org/1O.1590/1981.8122201600

0100007.
2018. "Saberes agrícolas entre
os Wajãpi:desafios de uma
cosmopolítica contemporânea",
in J. Cabral de Oliveira
et aI.Práticas e saberes
sobre agrobiodiversidade:
A contribuição dos povos
tradicionais. Brasília: MilFolhas.
2019. "Asedução das mandiocas",
in B.C.Labate &S.L. Goulart
(org.),Ousodeplantas
psicoativas nasAméricas. Rio de
Janeiro: Gramma/NEIP.

CAETANO-ANDRADE, Victor Levy

2017. A históriahumana através
dos padrõesderecrutamento
e trajetórias decrescimento
da Bertholletia excels emum
castanhaldaAmazôniaCentral.
Dissertação de mestrado.
Manaus: Instituto Nacional de

Pesquisas da Amazônia (Inpa).
CAETANO-ANDRADE, Victor1.;

Bernardo M. FLORES et ai.

2019. "Growth rings ofBrazil
nut trees (Bertholletia excelsa)
as a living record of historical
human disturbance in Central
Amazonia", PLoS ONE, v.14,

n. 4. DOI: doi.org/1O.1371/journal.
pone.0214128.

CANGUILHEM, Georges

[1952]1965. "Machine et
organisme", inLa Connaissance
delavie.2.ed. Paris: Vrin.

CARDOSO, Domingos; Tiina
SÃRKINEN &Sara ALEXANDER

etal.
2017. "Amazonplant diversity
revealed by a taxonomically
verified species list",PNAS, v. 114,

n. 40, 106095-10700. DOI: 10.1073/
pnas.1706756114.

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela &

Mauro Barbosa de ALMEIDA
2002. Enciclopédia dajloresta.
O AltoJuruá:Práticas e
conhecimentos daspopulações.
São Paulo: Companhia das Letras.

CARVALHO, Luciana Gonçalves de
2011. "Artesanato e mudança
social: Sobre projetos e
comunidades em Santarém",



in L. G. de Carvalho (org.),

aartesanato decuiasem
perspectiva. Rio de Janeiro:

Iphan/ CNFCP, pp. 19-46.

CASTIBLANCO, Victor A. L.

2018. Percepciones sobre el
manejodebebidas nativasy
foráneas entrelagentedecentro
delresguardo Tikuna-Ultoto Km.
6-11, delTrapecio Amazónico
colombiano. Dissertação de

mestrado. Leticia: Universidad

Nacional de Colombia Sede

Amazonia.

CESARINO, Pedro Niemeyer

2018. "WenÍa: O surgimento dos

antepassados: Leitura e tradução

de um canto narrativo ameríndio

(Marubo, Amazônia ocidental)".

Estudos deLiteraturaBrasileira
Contemporânea, n. 53,pp. 45-99.

DOI: doi.org/l0.1590/2316-4018533.

CHAGAS FILHO, Admilton

Freitas das

2017. A roça, a colheita eafesta:
Uma etnografia dosroçados
apurinãdaaldeiaTerra Nova.
Dissertação de mestrado.

Manaus: Universidade Federal do

Amazonas.

CLASTRES, Pierre

[1974] 2017. A sociedade contra
o Estado, trad. São Paulo: ubu

Editora.

CLEMENT, Charles R.

1999. "1492 and the loss

of Amazonian crop genetic

resources. I. The relation

between domestication and

human population decline".

Economic Botany, New York, v. 53,

n. 2, pp. 188-202.

CLEMENT, Charles R.; Michelly

CRISTO-ARAÚJO et ai.
2010. "Orígin and domestication

of native Amazonian crops".

Diversity, v. 2, n. 1,pp. 72-106.

DOI: doi.org/l0.3390/d2010072.

CLEMENT, Charles R.; Aluizio

BORÉM & Maria Teresa LOPES

2012. "From plant domestication

to breeding", in BoRÉM, A. et ai.

CLEMENT, Charles R.; William M.

DENEVAN et ai.

2015. "The domestication of

Amazonia before European

conquest". Proceedings ofthe
RoyalSociety B - Biological
Sciences, London, V.282,

n. 1812. DOI: dx.doi.org/io.ioss/
rspb. 2015.0813.

CLEMENT, charles R.; Doriane P.

RODRIGUES et alo
2016. "Domesticação de plantas

cultivadas na bacia do Alto Rio

Madeira". Boletim doMuseu
Paraense EmílioGoeldi. Ciências
Humanas, Belém, vn, n. 1,

pp. 193-205. DOI: dx.doí.org/io.rs

90/1981.81222016000100010.

COELHO-FERREIRA, Márlia

2009. "Medicinal knowledge

and plant utilization in an

Amazonian coastal community

ofMarudá, Pará State (Brazil)".

Joumal ojRthnopharmacology,
v. 126, n. 1,pp. 159-75. DOI: doi.

org/1O.1016/j.jep.2009.07.016.

co
L
m
O)

co
<h
co
L
O)

ª=cõ



COCCIA, Emanuele

2018. A vidadasplantas: Uma
metafísicada mistura, trad.
Fernando Scheibe. Florianópolis:

Cultura e Barbárie.
COOMES, OliverT.;shawn J.

MCGUIRE et a!.
2015 (out.), "Farmer seed

network.rnake a limited

contribution to agriculture? Four
commun misconceptions". Food
Policy, v.56,pp. 41-50. DOI: doi.
org/10.1016/j.foodpoI.2015.07.008.

COPÉ, SilviaM.

2015. "A gênese das paisagens
culturais do planalto sul

brasileiro". Estudos Avançados,
V. 29,n. 83,pp. 149-71.
DOI: dx.doí.org/to.isso/

S0103-40142015000100007.
CORTELETTI, Rafael;Ruth DICKAU;

Paulo DEBLASIS &José IRIARTE
2015 (jun.), "Revisiting

the economy and mobility
of southern proto-Jê

(Taquara-Itararé) groups in the
southern Brazilian highlands:
starch grain and phytoliths
analyses from the Bonin site,
Urubici, Brazil",Journalof
Archaeological Science, V. 58,
pp. 46-61. DOI: doi.org/ío.iore/].

jas.2015.03.017.
CUEVA, Fernando A.

2007. Lasantiguas
plantacionesde Chilmá:

Estudioarqueobotánico sobre
la agricultura de unyacimiento
pasto. Dissertação de mestrado.

Quito: Pontificia Universidad

Católica deI Ecuador.
DAGOGNET, François

1970. Le Catalogue dela vie:
Étudeméthodologique sur la
taxinomie.Paris: PUF.

DALY, Lewis

2016. "Cassavaspirit and the
seed of history: The biocultural

history of a staple crop in
Amazonian Guyana".Commodity
Histories online.The Open

University.
DARWIN,C.

[1859)2018. A origem dasespécies,
trad. Pedro Paulo Pimenta. São

Paulo: Ubu Editora.
DE SOUZA, Jonas G.;Rafael

CORTELETTI; Mark ROBINSON &

José IRIARTE
2016. "The genesis of

monuments: resisting outsiders
in the contested landscapes
of southern Brazil",Journalof
AnthropologicalArchaeology,
v.41,pp. 196-212. DOI: doi.
org/10.1016/j.jaa.2016.01.003.

DELAPORTE, François
1979. LeSecond rêgne dela

nature:Essai sur lesquestions
devégétalitéau XVlle siêcle.
Paris: Plon.

DELÊTRE, Marc
2012. Agrobiodiversity in
Perspective. A Review of
Questions, Tools, Concepts and
Methodologies inPreparation
ofSEP2D. Roma: Bioversity .

International.



DENEVAN, William M.

1992. "Stone vs. metal axes: The

ambiguity of shifting cultivation

in prehistoric Amazonia".

Journalofthe Steward
AnthropologicalSociety, v.20,

n. 1-2, pp.lS3-65.

DESANO, Jaime D.

2019. "Wame: Gaapi, la bebida

cósmica dos Desana",Mundo
Amazónico, v.10, n. 1. DOI: doi.

org/10.15446/ma.v10n1.76159.

DESCOLA, Philippe

1992. "Societies of nature and the

nature of socíety", in A. Kuper

(org.). Conceptualizing Society.
London: Routledge, pp. 107-26.

2004. "Le sauvage et le

domestique". Communications,
v. 76, pp. 17-39.

2016. "Landscape as

Transfiguration". Suomen
Antropologi, v. 41, n. 1, pp. 3-14.

2020 (21-22 maio). "Nous

sommes devenus des virus pour

la planête", LeMonde, p. 27.

DESPRET, Vinciane &Stengers,

Isabelle

2015 (mar.), "Entrevista com

Isabelle Stengers e Vinciane

Despret: Entrevista concedida a

Oiara Bonilla e Tatiana Roque".

Revista DR, "Entrevista da Vez",

ed. 1. Disponível em revistadr.

com.br/posts/entrevista-com­

isabelle-stengers-e-vinciane­

despret-z,

DESTUTT DE TRACY, Antoine L.

2012. "Extrait raisonné

d'ídéologie, servant de table

analytique", in Éléments

d'idéologie: Oeuvres completes,

v. 3, ed. Claude Jolly. Paris: Vrin.

DIAS, Terezinha A. B.;Sandra B.

B. C. ZARUR; Rosa B. N. ALVES;

Ivo R. S. COSTA &Patricia G.

BUSTAMANTE

2007. "Etnobiologia e

conservação de recursos

genéticos: O caso do povo Krahô",

in L. L. Nass (org.). Recursos
genéticos vegetais. Brasília:

Embrapa Recursos Genéticos e

Biotecnologia, pp. 654-75.

DIDEROT, Denis

[1754] 2005. Pensées sur
l'interpretation de lanature,ed.

Colas Duflo. Paris: Flammarion.

[ed. bras.: Dainterpretação da
naturezaeoutrosescritos, trad.

Magnólia Costa Santos. São

Paulo: Iluminuras, 1989.]

DUCKE, Adolfo

1946. "plantas de cultura

precolombiana na Amazônia

brasileira. Notas sobre as

espécies ou formas espontâneas

que supostamente lhes teriam

dado origem". BoletimTécnico
doInstitutoAgronômico doNorte,
v. 8, pp. 1-25.

ELIAS, Marianne; Laurent PENET;

P. VINDRY; Doyle MCKEY; Olivier

PANAUD &Thierry ROBERT

2001. "Unmanaged sexual

reproduction and the

dynamics of genetic diversity

of a vegetatively propagated

crop plant, cassava tManihot .
esculenta Crantz), in a traditional

....
N
~



N
N
C":B

farming system", Molecular
Ecology, v. 10, n. 8, pp. 1895-1907.
DOI: doLorg/10.1046/

j.0962-1083.2001.01331.X.
EMPERAIRE, Laure

2005. ''Abiodiversidade agrícola

na Amazônia brasileira: recurso
e patrimônio". Revistado
Patrimônio Histórico eArtístico
Nacional, Rio de Janeiro, v.32.
2017. "Saberes tradicionais

e diversidade das plantas
cultivadas na Amazônia", in
B. Baptiste, D.Pacheco, M.

Carneiro da Cunha & S. Diaz
(org.).Knowing ourLandsand
Resources: Indigenous and
LocalKnowledge ofBiodiversity
and Ecosystem Services in
theAmericas. Paris: Unesco,

pp.41-62.
[no prelo]. "Les Savoirs locaux

entre urgence écologique
et mercantilísatíon", Atas

do workshop Musées et
Connaissances traditionnelles:
titiller leprotocole deNagoya,
Toulouse, 28-29 novo 2019.

EMPERAIRE, Laure & Ludivine ELOY
2008. ''A cidade, um foco de
diversidade agrícola no rio
Negro (Amazonas, Brasil)?".

BoletimdoMuseuParaense
EmílioGoeldi. Ciências
Humanas,Belém, v.3,n. 2,

pp. 195-211. DOI: doLorg/10.1590/
51981-81222008000200005.
2014. "Amerindian agriculture
in an urbanising Amazonia (Rio
Negro, Brazil)", BulletinofLatin

AmericanResearch, London,

V. 34, n. 1,pp. 70-84. DOI:doL

org/10.1111/blar.12176.
EMPERAIRE, Laure & Nivaldo

PERONI
2007 (dez.), "Traditional

management of agrobiodiversity

in Brazil:a case study of
maníoc", Human Ecology, V. 35,

pp. 761-68. DOI: doLorg/10.1007/
s10745-007-9121-x.

EMPERAIRE, Laure: G.S.MÜHLEN;
et alo
2003. "Approche comparative
de la diversité génétique et de

la diversité morphologique des
maniocs en Amazonie (Brésil
et Guyanes)", in V. BRENUGAT,

F. FRIDLANSKY, F. MARIE & M.

MITTEAU (org.),LePatrimoine
génétique: La diversitéet la
ressource. Paris: BRG / Ministere

de la Jeunesse, de l'Education

Nationale et de la Recherche,

pp.247-67.
ERIKSEN, Love& swíntha

DANIELSEN
2014. "The Arawakan matrix", in
L. O'CONNOR & P. MUYSKEN (org.),

TheNativeLanguages ofSouth
America: Origins, Development,
Typology. Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 152-76.

FARAGE, Nádia
2012. "De ratos e outros homens:
resistência biopolítica no Brasil
moderno", in C.Lepine, A.

Hofbauer & L. K. Schwarcz (org.),
ManuelaCarneiro da Cunha:
olugarda culturae opapelda



antropologia. Riode Janeiro:

Becodo Azougue,pp. 279-309.
2013. "Nocollar, no master:
workers and animals in the
modernization of Riode Janeiro".
in Model House Research Group
(org.). TransculturalModernisms:
Publication Series ofthe Academy
ofFineArts Vienna. Viena:
Sternberg, v.12, pp. 110-27.

FAUSTO, Carlos
2001. Inimigosjiéis: História,
guerraexamanismo na
Amazônia. SãoPaulo:Edusp.
2008. "Donos demais: Maestria
e domínio na Amazônia".
Mana,v.14,n. 2,pp. 329-66.
DOI: doi.org/io.rgço/

S0104-93132008000200003;
FAUSTO, Carlos &Eduardo G.NEVES

2018. "Wasthere ever a neolithic
in the neotropics? Plant
familiarization and biodiversity
in the Amazon".Antiquity, v.92,
n. 366,pp. 1604-18.

FAVRET-SAADA, Jeanne
[1990]2005. "Être affecté",

Gradhiva: Revued'Histcire et
d'Archives de l'Anthrcpologie, v.8,

pp, 3-9. fedo bras.: "Serafetado",
trad. Paula Siqueira. Cadernos de
campo, n. 13. 2005,pp. 155-61.]

FERNANDES. Mario Rique
2018. O umbigo domundo:A

mitopoética dosíndiosApurinã
eo espírito ancestraldafloresta
(AM). Tese de doutoramento.
Manaus: Programa de
Pós-Graduação em Antropologia

Social- Universidade Federal do

Amazonas.
FERREIRA, Ana Patrícia Chaves

(org.)
2014. Mitologias dopovoApurinã:
origens esentidosda vida edo
mundo.SãoLeopoldo:Oikos,

FEYT,Henri
2001. "LaProtection de la
propriété intellectuelle sur le
vivant: historique et débats
actuels autour des variétés
végétales".oléagineux, Corps
Gras, Lipides, v.8, n. 5,pp. 514-23.
DOI: doi.org/l0.l051/0c1.2001.0514.

FIGUEROA, AlbaLucyG.
2016. "Guaraná, a máquina do
tempo dos Sateré-Mawé". Boletim
doMuseuParaense EmílioGoeldi.
Ciências Humanas, Belém,v.11,
n. 1,pp. 55-85.DOI:
doi.org/l0.1590/1981.8122201600
0100005.

FILENO, Fernando Augusto
2018. No seio dorio: Linhasque
casam,quecuram e quedançam:
Parentesco e corporalidade entre
osMura doIgapô-Açu. SãoPaulo:
Alameda.

FLORIDO, Marcelo
2013. OsDenidoCuniuá: Um
estudodoparentesco. Tese '
de doutoramento. SãoPaulo:
Faculdade de Filosofia,
Letras e CiênciasHumanas ­
Universidade de SãoPaulo.

FONTENAY, Elisabeth
1998. LeSilence desbêtes. La
philosophie à Tépreuve de
l'animalité.Paris: Fayard.



FOUCAULT, Michel
1966. LesMotset leschoses: Une
archéologie dessciences humaines.
Paris: Gallimard. [ed.bras.: As
palavrase ascoisas, trad. Salrna
Tannus Muchail.SãoPaulo:
Martins Fontes, 1981].

FOYER,Jean
2015. li Était Une Fois labio­
révolution: Natures et savoirs
danslamodernitéglobale. Paris:

LeMonde/PUF.
FRISON, Christine

2018. "MalTraitée, La
Biodiversitéagricole?six
principes invariables pour un
'commun global des semences"',
in C.Hecquet, J. Hermesse &

P.Stassart (org.), LesSemences,
approche multidimensionnelle
de labiodiversitécultivée. Paris:
ÉtudesRurales, pp. 56-75.

FULLER, Dorian Q.;

Tim DENHAM et alo
2014 (29abr.), "Convergent
evolution and parallelism in
plant domestication revealed
by an expanding archaeological
record", PNAS, V. 111, n. 17,
pp. 6147-52. DOI: doLorg/1O.1073/
pnas.1308937110.

FUNES, Eurípedes A.
1995. Nasci nasmatasnuncative
senhor: história e memória dos
mocambos doBaixoAmazonas.
Tese de doutoramento. SãoPaulo:
Universidade de SãoPaulo.
1999. "Áreas das cabeceiras:
Terra de remanescentes: Silêncio,
Matá, Castanhaduba, CuecéApuí

e SãoJosé". Boletimda Comissão
Pró-Índio, SãoPaulo, v.1,pp. 1-39.
2004. "Mocambosdo Trombetas:
história, memória e identidade".
EA.Virtual, Barcelona, v.1,n. 1,
pp.5-25.
2007. "Comunidades negras:
Resistência e africanidade na
Amazônia brasileira". Territórios
eFronteiras, v.7,47-72.
2009. "Mocambos:natureza,
cultura e memória".História
Unisinos, v.13, n. 2,pp. 147-53.

FURQUIM, Laura
2015. "Análisecerâmica do
SítioSãoMigueldo Cacau:Um
contexto funerário no lago
Amanã (RDSA - AM)". Revista do
Museu deArqueologia eEtnologia,
Suplemento n. 20, pp. 251-56.
2018. Arqueobotânica e
mudanças socioeconõmicas
duranteoHoloceno Médio
nosudoeste daAmazônia.
Dissertação de mestrado. São
Paulo: Museu de Arqueologia
e Etnologia - Universidade de
SãoPaulo.

FURQUIM, Laura et alo
[no prelo]. "O testemunho
da Arqueologiasobre a
biodiversidade, o manejo
florestal e o uso do fogonos
últimos 14.000 anos de história
indígena", in CARNEIRO DA
CUNHA, M.SANTOS. B. M. e
ADAMS, C. (orgs).Diagnóstico
povos indígenas e comunidades
locais tradicionais no
Brasil: Contribuições para



a biodiversidade, ameaças e
políticaspúblicas.

GALAIS, André
2018. Histoire delagénétique
et del'amélioration desplantes.
Versailles: Quae.

GALLOIS, DominiqueT.
1988. O movimento nacosmologia
waiãpi: criação, expansão e
transformação douniverso. Tese
de doutoramento. SãoPaulo:
Universidade de SãoPaulo.
1996. "Xamanismowaiãpi:nos
caminhos invisíveis,a relação
i-paie", in E. Jean Matteson
Langdon (org.), Xamanismo
noBrasil: novasperspectivas.
Florianópolis:Editora da UFSC.

2012. "Donos,detentores e
usuários da arte gráficakusiwa".
RevistadeAntropologia, São
Paulo,v. 55, n. 1.

GAN, Elaine;Anne TSING; Heather
SWANSON & NilsBUBANDT

2017. "Haunted Landscapes of
the Anthropocene", in Anne
Tsing, H.Swanson,E. Gan&

NilsBubandt. Arts ofLivingin a
Damaged Planet. Minneapolis:
UniversityofMinnesota Press,

pp.1-17.
GARNETT, Stephen T.;NeilD.

BURGESS et alo
2018. "A spatial overviewof the

global importance of indigenous
lands for conservation",
NatureSustainability, v.1, n. 7.

Pp·369-74.

GENTRY, AlwynH.
1980. "Bignoniaceae: Part 1
(Crescentieaeand Tourrettieae)",
in Flora Neotropica. NewYork:
NewYork BotanicalGarden
Press. Disponívelem jstor.org/
stable/4393736.

GIL, Laura P.
1999. Pelos caminhos de Yuve:
conhecimento, curaepoder
noxamanismoyawanáwa.
Dissertação de mestrado.
Florianópolis:Departamento
de AntropologiaSocial­
Universidade Federal de
Santa Catarina.

GILBERT, Seott F.;Jan SAPP; Alfred
L TAUBER

2012. "Asymbiotic view of life:
we have never been indívíduals",

TheQuarterlyReview ofBiology,
V. 87, n. 4, pp. 325-41. DOI: doi.
org/1O.1086/668166.

GOETHE, Johann W.von
[1790] 2019. A metamorfose das
plantas, trad. FábioM.Nolasco.
SãoPaulo:Edipro.

GOLDMAN. Marcio
2012. "Antropología pós-
social, perspectivas e dilemas
contemporâneos: entrevista com
MareioGoldman",concedida a

- SilviaGarciaNogueirae Flavia
Ferreira Pires. Campos: Revista
deAntropologia Social, V. 13,
n. 1,pp. 93-108.DOI: dx.doi.
org/10.5380/cam.v13i1.32768.

GOSLINGA, Gillian
2011. "Embodiment and the
metaphysics ofVirgin birth in

cu
L
O)=cu-.=.cu
L=
ª:9=



South India: a case study", in A.
Dawson(org.), Summoningthe
Spirits: Possession and Invocation
in Contemporary Religion.
London: r.B.Tauris, pp. 109-23.

GOW, Peter
1995. "Land, people and paper
in WesternAmazonia",in E.
Hirsch & M.O' Halon (org.),The
Anthropology ofLandscape:
Perspectives ofPlaceand
Space. Oxford:Claredon Press,
pp.43-62.

GRAEUB. B.E.;M.J. CHAPPELL; H.
WITTMAN; S. LEDERMANN; R.B.
KERR & B. GEMMILL-HERREN
2016. "The state of family
farms in the world",World
Development, v.87, pp. 1-15.
DOI: doLorg/10.1016/j.
worlddev.2015.05.012.

GUIMARÃES JR.•Paulo R.;Mauro
GALETTI & Pedro JORDANO
2008. "Seed dispersai
anachronisms: rethinking
the fruits extinct megafauna
ate".PLoS ONE, v.3,n. 3.e1745.
DOI: doi.org/io.izn/joumal.
pone.0001745.

HAN,Kang
2016. The Vegetariano London:

Portobel1o Books.[ed.bras.:
A vegetariana, trad. Jae Hyung
Woo. São Paulo:Todavia,2018.)

HARAWAY, Donna
1995. "Saberes localizados:
a questão da ciência para o
feminismo e o privilégioda .
perspectiva parcial", in Cadernos
Pagu, Campinas, n. S,

[2003] 2021. TheCompanion
Species Manifesto: Dogs, People
and SignificantOtherness.
Chicago: PricklyParadigm Press.
[ed. bras.: Manifesto dasespécies
companheiras, trad. Jamille
Pinheiro Dias.SãoPaulo:ubu
Editora, 2021, no prelo]
2016a. "Antropoceno,
Capitaloceno, Plantationoceno,
Chthuluceno: fazendo parentes".
Revistaclimacom. ano 3,n. S,
Disponível em c1imacom.
mudancasc1imaticas.net.
br/?p=5258.
2016b. Stayingwith the Trouble:
Malcing Kin in the Chthulucene.
Durham/London: Duke
University Press,

HARLAN, Jack
1975. Crops andMan. Madison:
American Societyof Agronomy.

HARRIS, David
2002. "The expansion capacity
of early agricultural systems:
a comparative perspective
on the spread of agriculture",
in P.Bel1wood & C.Renfrew
(org.), ExaminingtheFarming/
Language Dispersai Hypothesis.
Cambridge:McDonaldInstitute
for ArchaeologicalResearch,
pp.31-39.

HAUDRICOURT, André-Georges
1962. "Domestication des
animaux, culture des plantes et
traitement d'autrui", L'Homme,
V.2, n. 1,pp. 40-50.
1964. "Nature et culture dans
la civilisation de l'igname:



l'origine des clones et des clans",

L'Homme, v.4, n. 1,pp. 93-104.

HAUGAASEN, Joanne M.T.;
Torbjern HAUGAASEN; Carlos

A. PERES; Rogério GRIBEL &Per

WEGGE
2010. "Seed dispersal of the
Brazil nut tree (Bertholletia
excelsa) by scatter-hoarding

rodents in a central Amazonian
forest".JournalofTropical
Ecology, v.26, n. 3, pp. 251-62.

DOI: doLorg/10.1017/

S026646741000002~

HECKENBERGER, Michael;J.

RUSSELL; Joshua TONEY &

Morgan SCHMIDT
2007. "The legacy of cultural

landscapes in the Brazilian
Amazon: implications for
biodiversíty",Philosophical
Transactions ofThe RoyalSociety
B, v.362,n. 1478, pp. 197-208.DOI:

doLorg/10.1098/rstb.2006.1979.
HECKENBERGER, Michael; J.

RUSSELL et aI.
2008. "Pre-Columbian urbanism,
anthropogenic landscapes,
and the future of the Amazon".
Science Reports, v.321, n. 5893,
pp. 1214-l7. DOI: 10.1126/
scíence.nssreo.

HEISER, Charles B.
1993. TheGourd Book. Norman:
University of Oklahoma Press.

HELMERICH, Stefan &S. Eben
KIRKSEY
2010. "The emergence of multi
species ethnography", Cultural
Anthropology, v.25,n. 4.

HERMENEGILDO, Tiago; C.

TAMSIN; Vera O'CONNELL; L. C.

GUAPINDAIA &Eduardo G.NEVES

2017 (ago.), "Newevidence for

subsistence strategies ofIate pre­
colonial societies ofthe mouth of

the Amazon based on carbon and
nitrogen isotopic data". Forests of
Plenty, v.448, pp. 139-49. DOI: doi.
org/10.1016/j.quaint.2017.03.003.

HILBERT, Lautaro
2017. "Investigating plant
management in The Monte
Castelo (Ro-Brazil) and Tucumã

(PA-Brazil) Shell Mounds using
phytoliths analysis". Tese de

doutoramento. Exeter: University
of Exeter,

HILBERT, Lautaro; Eduardo G.

NEVES etaI.
2017. "Evidence for míd­
Holocene rice domestication
in the Amerícas". Nature
Ecology &Evolution, v.1, n. 11,

pp. 1693-98. DOI: doi.org/10.1038/

s41559-017-0322-4.
HORNBüRG, Alf

2005. "Ethnogenesis, regional
integration, and ecology
in prehistoric Amazonia:
toward a system perspective",
CurrentAnthropology, v. 46,
n. 4, pp. 589-620. DOI: doi.

org/10.1086/431530.
HUBER, Adriana

2012. Pessoasfalantes, espíritos
cantores, almas-trovões: História,
sociedade, xamanismoe rituais
deautoenvenenamento entre
osSuruwahadaAmazônia

ro
l:­
m
=
ro
~ro
I:-=
ª:9=
.....
N
~



ocidental. Tese de doutoramento.
Berna: Universidade de Berna.

HUBER, Jacques
1900. Arboretum Amazonicum:
iconographia dosmais
importantes vegetaes espontaneos
ecultivados da região amazônica.
la. década. Zurique: Instituto
Polytgraphico A. G.

HUGH-JONES, S.

2009. "The fabricated body:
objects and ancestors in
northwest Amazonia", in F.
Santos-Granero (org.),TheOccult
LifeofThings: NativeAmazonian
Theories ofMateriality and
Personhood. Tucson: The
University of Arizona Press,

pp.33-59.
HUMPHREYS, AelysM.;Rafael

GOVAERTS et alo
2019. "Globaldataset shows
geography and life form predict
modem plant extinction
and rediscovery". Nature
Ecology & Evolution, v.3, n. 7,

pp. 1043-47.DOI: doí.org/io.iogê/

S41559-019-0906-2.
INGOLD, Tirn

2000. ThePerception ofthe
Environment: Essays on
Livelihood, Dwelling andDlcill.
London/New York: Routledge.
2012. "Caminhando com dragões:
em direção ao lado selvagem", in
C.A. Steil &L C.de M. Carvalho
(org.),Cultura, percepção e meio
ambiente: diálogo com Tim
ingold. São Paulo: Terceiro Nome,
pp.as-si.

IRIARTE, José & Hermann BEHLING

2007. "The expansion of

Araucaria forest in the southern
Brazílian highlands during

the last 4000 years and its
implications for the development
of the Taquara/Itararé Tradition",

EnvircnmentalArchaeology,
v.12, n. 2, pp. 115-27. DOI: doi.

org/10.1179/174963107X226390.
IRIARTE, José; MOEHLECKE cOPÉ,

Silvia et a!.
2013. "Sacred landscapes
of the southern Brazilian
highlands: Understanding
southern proto-Jê mound and

enclosure cornplexes",Journal
ofAnthropologicalArchaeology,
V.32, n. 1,pp. 74-96. DOI: doi.
org/1O.1016/j.jaa.2012.10.003.

IRION, G.; W.J. JUNK & J. A. S. N.

MELLO

1997. "The large central
Amazonian river floodplains
near Manaus: geological,
climatological, hydrological and
geomorphological aspects", in
W.J. Junk (org.),TheCentral
AmazonFloodplain: Ecology ofa
PulsingSystem. Berlin: Springer,
pp.23-46.

JAMES, Clive
2009. Global Statusof
CommercializedBiotechjGM
Crops: 2009. ISAAA Brief,n. 4l.
Ithaca: ISAAA.

JANZEN, Daniel H. & Paul S.MARTIN

1982. "Neotropical anachronisms:
the fruits the Gomphotheres Ate".



Science, v.215, n. 4528, pp. 19-27.
DOI: 10.1126/science.215.4528.19.

JOÃO, Izaque Kaiowá [JerosyPuku]
2013. Piseagrama, n. 6, pp. 15-1].
2011. Jakairareko nheypyríl
marangatumborahéi: Origem
efundamentosdocantoritual
jerosypuku entreosKaiowá
dePanambi, Panambizinho
eSucuri'y. Dissertaçãode
mestrado. MatoGrossodo sul:
Universidade Federal da Grande
Dourados.

JOHNSON, Cheri
2019. Forcer l'agriculture:
Comment lesorganismes modiftés
parforçage génétique pourraient
renforcer l'agriculture industrielle
et menacer lasouveraineté
alimentaire. ETC Group/
Fondation Heinrich Bõll.

JUNQUEIRA, André B.;Glenn
SHEPARD JÚNIOR & Charles
CLEMENT

2010. "Secondary forests
on anthropogenic soils in
BrazilianAmazonia conserve
agrobiodíversity",Biodiversity
andConservation, v.19, n. 7,
pp. 1933-61. DOI: 10.1007/
S10531-01O-9813-1.

KANT, Immanuel
[1781]1978. Crítica da razão
pura, trad. U. B.Moosburger
e V. Rodehn. SãoPaulo:Abril
(Coleção OsPensadores).

KELLY,José Antonio & Marcosde
AlmeidaMATOS

2019. "Políticada consideração:
Açãoe influência nas terras

baixas da Américado Sul".Mana,
v.25, n. 2,pp. 391-426. DOI: doi.
org/10.1590/1678-49442019v25
n2p391.

KEVLES, DanielJ.
2018. "Nouveausang, nouveaux
fruits", in F.Graber& F.Locher
(orgs.), Posséder lanature,
environnement etpropriété
danslanature.Paris:Édítions
Amsterdam, pp. 143-61.

KISTLER, Loganet alo
2018. "Multiproxyevidence
highlights a complex
evolutionary legacyof maize in
South América". Science, v.14,
n. 362, pp. 1309-13. DOI: doi.
org/io.nzõ/scíence.aavozoz

KOCH, Alexander;ChrisBRIERLEY;

MarkMASLIM & Simon LEWIS

2019. "Earth system impacts
ofthe European arrival and
GreatDyingin the Americas
after 1492". ouatemary Scíence
Reviews, v.207, pp. 13-36.
DOI: doi.org/io.totõ/].

quascirev.zoiê.iz.ooa,

KOHN, Eduardo
2013. How Forests Think:Toward
an Anthropology beyondthe
Human.Berkeley: Universityof
CaliforniaPress.

KOPENAWA, Davi
2019 (jan--abr.), "Fala
Kopenawa! Sem floresta não
tem história",entrevista de Davi
Kopenawaa CarlosDiasJr, e
StelioMarras.Mana,Riode
Janeiro, V.25, n. 1.DOI: doi.org/io.

1590/1678-49442019v25mp236.

ro
L
lD
CD
co
~co
L
CD

ª:9=
In
N
~



KOPENAWA, Davi & Bruce ALBERT

2015. A quedadocéu: Palavras
deum xamãyanomami, trad.

Beatriz Perrone-Moisés. São

Paulo: Companhia das Letras.

KRAHÔ, Creuza Prumkwyj

2017. "Mulheres-

cabaças". Piseagrama, n. 11,

pp.110-l7-

KRENAK, Ailton

2016. "Depoimento de Ailton

Krenak", in ISA, Povos Indígenas
noBrasil: 2011-2016. são Paulo:

Instituto Socioambiental.

KROEMER, Gunter

1989. A caminhodasmalocas
zuruaha. São Paulo: Loyola.

KROPOTKIN, Piotr

2009. A ajudamútua como
fator deevolução. São Sebastião:

ASenhora Editora.

KRUSE, Nelson D.;M.Trezzi

MICHELANGELO & A. Vidal RIBAS

2000. "Herbicidas inibidores

da EPSPS: Revisão de literatura".

RevistaBrasileira deHerbicidas,
v. 1, n. 2. DOI: doi.org/io.zêza/rbh.

v1Í2.328.

LAMARCK, Jean-Baptiste de

[1809] no prelo. Filosofia
zoológica, trad. C. Hirata, J.

Namba e A. C.Soliva. São Paulo:

Unesp.

LATOUR, Bruno

1991. Nousn'avonsjamais été
modernes: Essaid'anthropologie
symétrique. Paris: La Découverte.

[ed. bras.: Jamaisfomos
modernos, trad. Carlos Irineu

da Costa. São Paulo: Editora 34,

2000].

1999. Politiques de lanature.
Commentfaireentrerles
sciences endémocratie. Paris: La

Découverte. [ed, bras.: Políticas
da natureza:comofazer ciência
na democracia, trad. Carlos

Aurélio Mota de Souza. Bauru:

Edusc, 2004].

2000. Ciência emação: Como
seguircientistas eengenheiros
sociedade afora, trad. Ivone C.

Benedetti, São Paulo: Unesp.

2005. Reassembling theSocial:
an Introduction toActor­
-Network-Theory, Oxford: Oxford

University Press.

2015. Face à Gai"a: Huit
conférences sur leNouveau
Régime Climatique.Paris: La

Découverte. [ed. bras.: Diante
decaia. Oito conferências sobre
a naturezanoAntropoceno,
trad. Maryalua Meyer. São

Paulo: Ubu EditoraiAteliê de

Humanidades, 2020].

LE GUIN, Ursula K.

[1969]2014. A mãoesquerda
da escuridão, trad. Susana

Alexandria. São Paulo: Aleph.

LEMA, Verónica S.

2020. "Alteridades semejantes:

plantas y contradomesticación

en comunidades andinas",

Cuadernos materialistas, n. 5.

Disponível em colectivamateria.

wíxsite.com/cuadmaterlalistas/s.



LÉVI-STRAUSS, Claude

[1949]1982. As estruturas
elementares doparentesco.
Petrópolis, Vozes.

1950. "The use of wild plants

in tropical South America", in

J. Steward (org.). Handbook
ofSouthAmericanIndians,
v. 6: Physical Anthropology,
Linguistics and Cultural
Geography ofSouthAmerican
Indians. Washington:

Smithsonian Institution,

pp. 465-86. fedo bras. 1987. "O uso

das plantas silvestres da América

do Sul tropical", in D. Ribeiro

(ed.), B. G. Ribeiro (coord.),

Suma etnológica brasileira
Vol. 1: Etnobiologia. Petrópolis:

Vozes/Finep, pp. 27-46.]

[1958] 2017. ''A noção de arcaísmo

em etnologia", in: Antropologia
estrutural I, trad. Beatriz

Perrone-Moisés, São Paulo: Ubu

Editora.

1964. LeCruet lecuit:
Mythologiques 1. Paris: Plon.

[ed. bras. Ocrue o cozido, trad.

Beatriz Perrone-Moisés. São

Paulo: Cosac Naify, 2004].

[1967]. Domelàscinzas
(Mitológicas v.2), trad. Carlos

Eugênio Marcondes de Moura

(coord.); trad. Beatriz Perrone­

Moisés. São Paulo: Cosac Naify,

2004.

[1962]1989. Opensamento
selvagem. Campinas: Papirus.

[1968]2006. A origem dosmodos
à mesa.Mitológicas V. 3, trad.

Beatriz Perrone-Moisés, São

Paulo: Cosac Naify.

1985. La Potiêrejalouse.
Paris: Plon.

[1991]1993. Históriade lince,
trad. Beatriz Perrone-Moisés, São

Paulo: Companhia das Letras.

LEVIS, Carolina; Priscila Figueira de

SOUZA et al.

2012 (nov.). "Historical human

footprint on modem tree species

composition in the Purus­

Madeira interfluve, Central

Amazonia". PLoS ONE, V.7, n. 11.

DOI: doi.org/io.rsvr/joumal.
pone.0048559.

LEVIS, Carolina; Flávia R. C. COSTA

et alo

2017. "Persistent effects

of pre-Columbían plant

domestication on Amazonian

forest composition". Science,
V. 355, n. 6328,pp. 925-31.DOI: doi.

org/io.nze/scíence.aaloasz.

LEVIS, Carolina; Bernardo M.

FLORES et aI.

2018. "How people domesticated

Amazonian forests". Frontiers
inEcology andEvolution,
V. 5. DOI: dx.doí.org/io.sgêç/

fevo.2017.00171.

LIMA. Tânia Stolze

1996. "O dois e seu múltiplo:

reflexões sobre o perspectivismo

em uma cosmologia tupi".

Mana, V.2,n. 2, pp. 21-47.

DOI: dx.doí.orgno.isco/
S0104-93131996000200002.

m
L
Q.J
O)

m
~
m
L
O)

ª:9=



2002. "Oque é um corpo".
Religião & Sociedade, v.22,n. 1,

pp.9-20.
2005. Umpeixeolhoupara mim:
OpovoYudjáe aperspectiva. São
Paulo: Unesp / ISA/NUTI.
2011. "Por uma cartografia
do poder e da diferença nas
cosmopolíticas ameríndias".
Revista deAntropologia, v.54,n. 2.

DOI: doi.org/10.11606/2179-0892.
ra.2011.39641.

LINS, Juliana; Helena LIMA;
Fabricio BACCARIO; Valdely
KNUPP; Gleen SHEPARD & charles
CLEMENT
2015. "Pre-Columbían floristic
legacies in modem homegardens
of Central Amazonia".PLoS
ONE, v. io, n. 6, pp. 1-10.DOI: doi.

org/10.1371/journal.pone.0127067.
LOCKE,John

[1689] 1978. AnEssay Concerning
Human Understanding, I, 3, 1.
Ed. P.H. Nidditch. Oxford:
Clarendon Press.

LOMBARDO, Umberto; IRIARTE,
José et alo
2020. "Early Holocene
Crop Cultivation and
Landscape Modification in
Amazonia".Natures Research,
v.581, n. 7807, pp. 190-93.

LONDRES, Flávia;Terezinha Borges
DIAS; Ubiratan PIOVEZAN &

Fernando SCHIAVIVI
2014. Assementes tradicionais
dosKrahô: uma experiência de
integração dasestratégias on
farm e exsitu deconservação

derecursos genéticos.
(Sementes locais: experiências
agroecológicas deconservação e
uso). Riode Janeiro: AS-PTA.

LORENZI, Harri
2000. plantasdaninhasdoBrasil:
terrestres, aquáticas, parasitas,
tóxicas e medicinais. Nova
Odessa: Instituto Plantarum.

MACEDO, Rodrigo;TEIXEIRA,
Wenceslau et alo
2019. "Amazonian dark earths
in the fertile floodplains of
the Amazon River,Brazil:An
example of non-intentional
formation of anthropic soils in
the Central Amazon region".
BoletimdoMuseuParaense
EmílioGoeldi Ciências Humanas,
V.14, n.i,

MAEZUMI, S.Yoshi; Daiana ALVES
et al,

2018. "The legacy of 4,500years
of polyculture agroforestry in the
eastern Amazon",NaturePlants,
V. 4, n. 8, pp, 540-47. DOI: doi.
org/10.1038/s41477-018-0205-Y·

MAIA, GabrielS.
2016. Bahsamori: O tempo, as
estações e asetiquetassociais
dosYepamahsã (Tu1cano).
Dissertação de mestrado.
Manaus: Universidade Federal do
Amazonas.

MAIZZA, Fabiana
2012. Cosmografia deum mundo
perigoso: Espaço e relações de
afinidadeentreosJarawara
daAmazônia.São Paulo:
Edusp / Nankin.



2014. "Sobreas crianças­
planta: Ocuidar e o seduzir
no parentesco jarawara",
Mana,v.20, n. 3,pp. 491-518.
DOI: dx.doí.org/io.isco/
S0104-93132014000300003.
2017. "Persuasivekinship:
human-plant relations in
Southwest Arnazonia", Tipiti:

Jounalofthe Societyfor the
Anthropology ofLowlandsoutn
America,v.15, n. 2, pp. 205-20.

MARENGO, José A.;CarlosA. NOBRE

& WagnerR.SOARES (org.)
2018. Climatechange risksin
Brazil.Amsterdam: Springer.

MARIS, Virginie
2018. LaPartsauvagedu monde.
Paris:Seuil.

MARRAS, Stelio
2016. "Qualciência visar?".
RevistaClimacom, Campinas,
ano s.n.e.
2018. "Poruma antropologia do
entre: Reflexões sobre um novo
e urgente descentramento do
humano". RevistadoInstituto
deEstudosBrasileiros, São
Paulo,n. 69,pp. 250-66. DOI:

doí.org/10.11606/issn.2316-90lX.
voi69p250-266.

MARQUES, Luiz
2018. Capitalismo e colapso
ambiental. Campinas:Editora da
Unicamp.

MARTINS, Renata Maria de A.
2017. "Cuias,cachimbos,
muiraquitãs: a arqueologia
amazônica e as artes do período
colonial ao modernismo".

BoletimdoMuseuParaense
EmilioGoeldi. Ciências Humanas,
Belém,v.12, n. 2,pp. 403-26. DOI:

dx.doí.org/1O.1590/1981.81222017
000200009.

MARTIUS, K.F.P.von
1854. Systemade materiamedica
vegetalbrasileira. Riode Janeiro:
Eduardo Henrique Laemmert.
Disponívelem digital.bbm.usp.
br/handle/bbm/4945.

MATAREZIO FILHO, Edson T.

2019. A Festa daMoçaNova:
Ritual de iniciaçãofeminina
dosíndiosTicuna.SãoPaulo:
Humanitas/Fapesp.

MATOS, Beatrizde Almeida
2019. "O perigo do olhar da
mulher: reflexõessobre gênero
e perspectiva a partir de um
ritual de iniciação masculina
matses".Amazônica:Revista
deAntropologia, v. 11, n. 2,
pp, 637-56. DOI: dx.doí.
org/10.18542/amazonica.
v11i2.7637.

MAUÉS, MarciaM.
2002. "Reproductivephenology
and pollination of the Brazil
nut tree (Bertholletia excelsa
Humb.& Bonpl.Lecythidaceae.)
in Eastern Amazônia",in P.
Kevan& V. Imperatriz-Fonseca
(org.), PollinatingBees: The
Conservation Link between
Agricultureand Nature. Brasília:
Ministério do MeioAmbiente,
pp.245-54.

CIJ
L
m=
CIJ
~
CIJ
L=
ª:9=



MEGGERS, Betty & Eurico MILLER
2003. "Hunter-Gatherers
in Amazonia during the
Pleistocene-Holocene
Transition", in J. Mercader
(org.), Under the Canopy:
TheArchaeology ofTropical
Rainforests. London: Rudges
UniversityPress, pp. 291-316.

MELATTI, Júlio Cesar
1978. Ritosdeuma tribotimbira.
SãoPaulo: Ática.
2001. "Agrande árvore, mitos
indígenas", aula expositiva, UnB­
ICS-DAN.

MENDES DOS SANTOS, Gilton
2001. Seara dehomense
deuses: uma etnografia dos
modos desubsistência dos
Enawenê-nawê. Dissertação de
mestrado. Campinas: Instituto
de Filosofiae CiênciasHumanas
- Universidade Estadual de
Campinas.
2006. Daculturaà natureza:
cosmologia eecologia dos
Enawenê-Nawê. Tese de
doutoramento. São Paulo:
Universidade de SãoPaulo.
2010. "Imagens da Amazônia:
natureza e humanidade", in V.
A.Silva, A.L. Almeida &U. P.
Albuquerque (org.), Etnobiologia
e etnoecologia: pessoas e natureza
naAméricaLatina. Recife:
Nupeea, pp. 111-31.
2016. "Plantas e parentelas:
Notas sobre a história da
agricultura no Médio Purus", in G.
Mendes dos Santos &M.Aparicio

(org.), Redes arawa: Ensaios
deetnologia noMédio Purus.
Manaus: EDUA, pp. 19-40.

MENDES DOS SANTOS, Gilton & G.
HENRIQUES SOARES
[no prelo]. "Amazônia
indomável: Relaçõesfora do
alcance da domesticação". HAU:

JournalofEthnographic Theory,
MENEZES, E. S.de

2019. Relações sociais, processos
dedominação eestratégias de
enfrentamentonosistemade
aviamentoemBarcelos-AM.
Tese de doutoramento. Manaus:
Universidade Federal do
Amazonas.

MÉTRAUX, Alfred

1948. "Tribes ofthe middle
and upper Amazon river", in
J. H. Steward (org.), Handboolc
ofSouthAmericanIndians:
TheTropical Forest Tribes.
Washington: Smithsonian
Institution Press,pp. 687-712.

MEYER, Rachei;Ashley DUVAL &

Helen JENSEN
2012. "Patterns and processes in
crop domestication: an historical
review and quantitative
analysis of 203global food
crops",NewPhytologist, v. 196,
pp. 29-48. DOI: doLorg/10.1111/
j.1469-8137.2012.04253.x.

MILLER, Theresa
2015. Bio-Sociocultural
Aesthetics: Indigenous
Ramkokamekra-Canela
Gardening Practices and
Varietal DiversityMaintenance



in Maranhão, Brazil.Tese

de doutoramento. Oxford:

Institute of Social and Cultural

Anthropology - University

of Oxford.
MONGELÓ, Guilherme

2015. "Apontamentos sobre o

Período Formativo nas Terras

Baixas". RevistadoMuseu
deArqueologia eEtnologia
Suplemento n. 20, pp. 43-47.

MOORE, Gerald &Witold TYMOWSKI

2008. Guíaexplicativa del
tratadointernacional sobre los
recursos fitogenéticos para la
alimentacióny laagricultura.
Gland: UICN.

MOREIRA, Priscila A.; Juliana LINS

et alo

2015. "The domestication of

annatto (Bixa orellana) from

Bixa urucuranain Amazonia".

Economic Botany,v.69, n. 2,

pp. 127-35. DOI: doi.org/io.iooz/
S12231-015-9304-0.

MOREIRA, Priscila A.; Cédric

MARIAC et alo

2016. "Chloroplast sequence

of treegourd (Crescentia
cujete, Bignoniaceae) to

study phylogeography and

domestication", Applications in
PlantSciences, v. 4, n. 10. DOI: doi.

org/10.3732/apps.1600048.

2017. "Human management and

hybridization shape treegourd

fruits in the Brazilian Amazon

Basin". Evolutionary applications,
v. 10, n. 6, pp. 577-89. DOI: doi.

org/10.1111/eva.12474.

MOREIRA, Priscila A.; Xitlali

AGUIRRE-DUGUA et alo

2017. "Diversity of treegourd

(Crescentia cujete) suggests

introduction and prehistoric

dispersal routes into Amazonia".

Frontiers in Ecology and
Evolution, V.5. DOI: doi.

org/10.3389/fevo.2017.00150.

MORI, Scott A. &Ghillean T.

PRANCE

1979.Le~thidaceae.Flora

Neotropica, V. 21.New York: The

New York Botanical Garden.

1990. "Taxonomy, ecology, imd

economic botany of the Brazil

nut (Bertholletia excelsa Humb.

&Bonpl.: Lecythidaceae)",

Advances in Economic Botany,
V. 8, pp. 130-50.

MORIM DE LIMA, Ana Gabriela

2016. "Brotou batatapara mim":
cultivo, gênero e ritual entre
os Krahô (TO, Brasil). Tese de

doutoramento. Rio de Janeiro:

Universidade Federal do Rio

de Janeiro.

2017. "Acultura da batata-doce:

cultivo, parentesco e ritual entre

os Krahó". Mana,Rio de Janeiro,

V.23, n. 2, pp. 455-90. DOI: dx.doi.

org/1O.1590/1678-49442017V23

n2p455.

2018. "Etnografia das roças

krahô: a vida sociorritual das

plantas, a estética e a poética da

diversidade", in A. G.Morim de

Lima, I. Scaramuzzi, J. Cabral

de Oliveira, L. Santonieri, M.

Arruda Campos &T. M. Cardoso



(org.), Práticas e saberes
sobre agrobiodiversidade:
a contribuição depovos
tradicionais. Brasília:

IEB/ Mil Folhas.

MORIM DELIMA, Ana Gabriela;

Verônica ALDÉ &Creuza

PRUMKWYJ KRAHÔ

2020. "As festas do milho krahô:

cantando sementes e semeando

cantos". AnuárioAntropológico,
v. 3, pp. 106-26. DOI: doi.

org/10,400o/aa.6573.

MORCOTE-RÍOS, Gaspar &

Rodrigo BERNAL

2001. "Remains of palms

(Palmae) at archaeological aites

in the New World: a review".

TheBotanicalReview, v. 67, n. 3,

pp.309-50.

MORTON, Julia F.

1968. "The calabash (Crescentia
eujete) in folk medicine".

Economic Botany,v.22,

pp.273-80.

MOTAMAYOR, Juan; A. M.

RISTERUCCI et aI.

2002. "Cacao domestication I:

the origin ofthe cacao cultivated

by the Mayas". Heredity, v. 89,

n. 5, pp. 380-86. DOI:10.1038/

sj.hdy.6800156.

MOTAMAYOR, Juan C.; Philippe

LACHENAUD et ai.
2008. "Geographíc and genetic

population differentiation of

the Amazonian chocolate tree

tTheobroma cacao 1.)". PLOS ONE,

V. 3, n. 10. DOI: doi.org/10.1371/

joumal.pone.000331.

MOTTE, Charles Etienne Pierre

1834. Litografia, in DEBRET,

Jean-Baptiste 1834. Végétauxqui
serventeafaire desliens: imbire,
cipóImbé, sapoucaya, cotonnier.
Paris: Firmin Didot Frêres, 1834.

MULLER, Jean Claude: Wolf

DIETRICH &Ruth MONSERRAT

2019. Dicionário delíngua
geralamazônica. Primeira

transcrição por Gabriel Prudente.

Edição diplomática, revisada

e ampliada com comentários

e anexos. Potsdam/Belém:

Uníversitâtsverlag

Potsdam / Museu Paraense

Emílio Goeldi.

MURPHY, Robert F.

1960. Headhunter's Heritage.
Social and Economic Change
amongtheMunduruku Indians.
Califomia: Berkeley and

Los Angeles.

NEVES, Eduardo G.

2013. "Was agriculture a key

productive activity in pre­

colonial Amazonia? The stable

productive basis for social

equality in the Central Amazon",

in E. Brondízio &E. Moran

(org.), Human-environment
Interactions: Currentand Future
Direction. NewYork: Springer,

pp.371-88.

2014. "La incipiencia

permanente: La Amazonia

bajo el insistente destino de la

incompletitud", in M. Campagno

(org.), Pierre Clastresylas



sociedades antiguas. Buenos

Aires:Minoy Dávila, pp. 65-80.
2016. ''Atale ofthree species or
ancient soul oftropical forests",
in N. Sanz et al. (org.). Tropical
Forest conservation: Long-term
Process ofHuman Evolution,
culturaladaptationsand
consumption Patterns. México:
Unesco,pp. 228-46.

NEVES, Eduardo G.; James
PETERSEN; Robert BARTONE &

Carlos SILVA

2004. "Historical and socio­
cultural origins of Amazonian
dark earth", in J. Lehmann,
D.C.Kern, B.Glaser&W.L

Wodos(org.), Amazonian
darkEarths. Dordrecht:
Springer, pp. 29-50. doi: doi.
org/1O.1007/1-4020-2597-1_3.

NEVES, Eduardo G.; Laura FURQUIM

etal.
2016. "Pesquisa e formação
nos sítios Espinhara e Solde
Campinas do Acre". Relatório
Final de Atividades. Rio
Branco:Iphan.

NEVES, Eduardo G.&Michael J.
HECKENBERGER

2019. "The call of the wild:
rethinking food production in
ancient Amazonia".Annual
Review ofAnthropology, v.48,n. 1,

pp. 371-88. DOI: 10.1146/annurev­
anthro-102218-011057.

NIETZSCHE, Friedrich
[1886] 1992. Alémdobemedo
mal:Prelúdio de umafilosofia
dofuturo, trad. Paulo César de

Souza. SãoPaulo: Companhia
das Letras.

OTERO, R.;V. NÚNEZ et alo
2000. "Snakebites and
ethnobotany in the northwest
region of ColombiaPart
III: neutralization ofthe
haemorrhagic effect ofBothrops
atrox venom".Journalof
Ethnopharmacology, V. 73, n.1-2,
pp. 233-41. DOI: doí.org/io.ioie/

S0378-8741(00)00321-4.
OVÍDIO

2017. Metamorfoses, trad.
Domingos LucasDias.SãoPaulo:
Editora 34.

OWEN, Richard
2007. OntheNatureofLimbs:
A Discourse. Ed. R.Amundson.
Chicago:University of
ChicagoPress.

PANOFF, Michel
1982. "Rapport introductif",
"Tubercules et Pouvoir".Journal
d'agriculture traditionnelle et
debotanique appliquée, ano 29,
n. 3-4, pp. 221-22.

PAROLIN, P.;D. WALDHOFF &

M T. F. PIEDADE

2010. "Fruit and seed chemistry,
biomass and dispersal", in W.

Junk, M.Piedade, F.Wittmann,
J. Schõngart &P.Parolin (org.)
AmazonianFloodplain Forests.
Dordrecht: sprínger, pp. 243-58.

PAZZARELLI, Francisco &

VerónicaLEMA

2018. "Paisajes,vidas y
equivocaciones en los Andes
Meridionales Jujuy, Argentina".

cu
s:....
CD
O)

cu
<+=.
cu
s:....
O)

ª:9=



Chungara: Revistade
Antropología chilena, v.50,n. 2,

pp. 307-18. DOI: doí.org/io.aoez/

S0717-73562018005000602.
PEDROSO JUNIOR, Nelson Novaes;

MURRIETA, RuiSérgioSereni &

ADAMS, Cristina
2008. "Aagricultura de corte
e queima: um sistema em
transformação". Boletimdo
MuseuParaense EmílioGoeldi
Ciências Humanas,v.3, n.2,
pp.153-74.

PERRONE-MOISÉS, Beatriz
2006. "Mitosameríndios e o
princípio da diferença", in A.
Novaes, Oito visões daAmérica
Latina.São Paulo: Senac,

pp.241-57.
PERRONE-MOISÉS, Beatriz &R.

SZTUTMAN

2010. "Notícias de uma certa
confederação tamoio".Mana,
v.16, n. 2,pp. 401-33.

PESQUISADORES WAJÃPI

2017. Plano degestão ambiental:
Terra Indígena Wajãpi. São
Paulo: Iepé, Awatace Apina.

PESTRE, Dominique
2003. Science, argentetpolitique:
Unessaid'interprétation.
Versailles:Qure.

PIPERNO, Dolores R.
2011. "The origins of plant
cultivation and domestication in
the Newworld tropics: patterns,
process, and new developments".
CurrentAnthropology, v.52,

n. S4,pp. 453-70.DOI: doí.
org/10.1086/659998.

PITROU, Perig
2017. "Lifeform and form
of !ifewhiten an agentive
configuration". Current
Anthropology, v.58,n. 3,

pp.360-80.
PLATEFORMEINTERGOUVERNE­

MENTALE SUR LA BIODIVERSITÉ

ET LES SERVICES ÉCOSYSTÉMI­

QUES (IPBES)

2019. "Ledangereux déclin de la
nature: Un taux d'extinction des
especes 'sans précédent' et qui
s'accélere", Comunicado para a
imprensa. Disponível em ipbes.
net/news/Media-Release-Global­
Assessment-Fr.

POMPEIA, Caio
2020. "'Agroé tudo': simulações
no aparato de legitimação
do agronegócio".Horizontes
Antropológicos, Porto Alegre,
ano 26,n. 56,pp. 195-224.
DOI: dx.doi.org/io.rsço/

S0104-71832020000100009.
PONTIFICIO STATO

1833/1835. Raccolta delle leggi
e disposizioni dipubblica
amministrazione nello Stato
Pontificio, vol. v/VI. Roma.

POSTH, Cosimo;Nathan
NAKATSUKA et ai.
2018. "Reconstructing the deep
population history of Central
and South América", Cell, v.175,
n. 5,p. 1185-1197.e22. DOI: doi,
org/10.1016/j.ceI1.2018.1O.027.



PRICE, DavidJr.

1972. Nambikwara society.
Doctoral Dissertation in
Anthropology.Faculty ofthe
Divisionof the SocialSciences.
Chicago:Illinois.

PROFESSORES WAJÃPI
2007. IjaMa'ê kõ.SãoPaulo: Iepé.

PRÜMERS, Heiko &CarlaJaimes
BETANCOURT
2014. "100 afiosde

investigaciones arqueológicas
en los L1anos de Mojos".
Arqueoantropológica, v.4, n. 4,

ppu-sg,
PRUMKWYJ KRAHÔ, Creuza

2017. Wato nehômpune kãmpa
(Convivo, vejo e ouço a vida
Mehi(Mãkrare). Dissertação de
mestrado. Brasília:Universidade
de Brasília.

PUGLIESE, Francisco; CarlosZIMPEL
&Eduardo G.NEVES
2017. "Losconcheros de la
Amazonía y la historia indígena
profunda de AméricadeI Sur",
in S.Rostain &C.J. Betancourt
(org.),Lassietemaravillas de
laAmazoníaprecolombina. La
Paz:Plural.

PUJOL, Benoit: François RENOUX;
Marianne ELIAS; Laura RIVAL &

DoyleMCKEY
2007. "The unappreciated
ecologyof landrace populations:
conservation consequences
of soi!seed banks in Cassava".
Biological Conservation, v.136,

n. 4, pp. 541-51. DOI: doi.
org/lo.1016/j.biocon.2oo6.12.025.

RAMBERG, Lucinda
2014. Given to the Goddess:
SouthIndian Devadasis and the
SexúalityofReligion. Durham:

Duke University Press.
RAMIREZ, Henri &Glenn

SHEPARDJR.
2011. "Madein Brazi!: human
dispersal ofthe Brazi!nut (BEL)
in Ancient Amazônia".Economic
Botany,v.65, n. 1, pp. 44-65.

RANCIERE, Jacques
1998. LaParole muette:Essaisur
lescontradictions de la littérature.
Paris: Hachette.
[2001]2009. O inconsciente
estético, trad. Mônica Costa Neto.
SãoPaulo: Editora 34.

RESENDE, E. T.&André PROUS
1991. "Osvestígiosvegetais do
Grande Abrigode Santana do
Riacho". ArquivosdoMuseude
História Naturalda Universidade
Federal deMinasGerais, v.12,
pp.87-111.

RIBEIRO, Berta G.
1995. Osíndios daságuaspretas:
modo deprodução eequipamento
produtivo.São Paulo:
Edusp / Companhia das Letras.

RIBEIRO, Ricardo Gomes
2018. Estudo etnobotânico e
físico-químico da batata mairá
(Casimirella spp. Icacinaceae).
Dissertação de mestrado.
Manaus: Instituto Nacional de
Pesquisas da Amazônia.

co
L
QJ
OJ
co

<+==.co
L
OJ

ª,g=



RICARDO, Fany &Majoi GONGORA
(org.)

2019. Cercos e resistências: povos
indígenasisolados naAmazônia
brasileira. São Paulo: Instituto
Socioambiental.

RIVAL, Laura

1998. "Domestication as a
historical and symbolic process:

wild gardens and cultivated
forests in the Ecuadorian
Amazon", in W. Balée (org.),

Advancesin historicalecology.
NewYork: Columbia University
Press, pp. 232-50.
2002. Treklcing throughHistoryi
TheHuaoraniofAmazonian
Ecuador. NewYork: Columbia

University Press,

RIVAL, Laura &Doyle MCKEY

2008. "Domestication and

diversity in manioc (Manihot
esculenta Crantzssp. esculenta,
Euphorbiaceae)", Current
Anthropology, v.49, n. 6,
pp. 1119-28.

ROBERTS, Patríck

2019. Tropical Forests in
Prehistory, History, and
Modernity. Oxford:Oxford
University Press.

RODRIGUES-FERREIRA, Alexandre
1933. "Memoria sobre as cuyas",
RevistaNacionaldeEducação,
ano 1,n. 6, pp. 58-63.

ROOSEVELT, Anna
1991. Moundbuilders of
theAmazon:Geophysical
Archaeology onMarajo Island,

Brazil. Cambridge: Academic
Press,

ROOSEVELT, Anna; M. COSTA et ai.
1996. "Paleoindians cave
dweelers in the Amazon: the
peopling of Américas". Science,
New Series, v. 272, n. 5260,

pp. 373-84.DOI: doLorg/1O.1126/

science.272.5260.373.
ROSA, João Guimarães.

[1970]2001. Avepalavra. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira.

RUDWICK, Martin J. S.

1997. Georges Cuvier, Fossil Bones,
and Geological Catastrophes.
Chicago:University of

Chicago Press.
RUYSSCHAERT, S.;T. VAN ANDEL; K.

VAN DE PUTTE &P.VAN DAMME

2009. "Bathe the baby to make it
strong and healthy: Plant use and
child care among Saramaccan

Maroons in Suriname", Journal
ofEthnopharmacology, V.121, n.1,

pp. 148-70. DOI: dol.org/io.iore/j.
jep.2008.10.020.

SAHLINS, Marshal

[1972]1978. "Aprimeira
sociedade da afluência", in E.

Carvalho (org.),Antropologia
econômica. São Paulo: Livraria
Editora Ciências Humanas.

SALDANHA, João &Mariana

Petry CABRAL
2014. "Alonga história indígena
na costa norte do Amapá".
AnuárioAntropológico, v.11,

pp. 99-114.DOI:doLorg/10AOOO/
aa.1261.



SALLES, Vicente

1988. O negro noPará: sob
o regime da escravidão.
Brasília/Belém: Ministério da

Cultura / Secretaria de Estado da

Cultura; Fundação Cultural do

Pará Tancredo Neves.

SAMPAIO, Francisco Xavier

Ribeiro de

1825. Diário da Viagem queem
visita,e correição daspovoações
da capitaniadeSãoJosédoRio
Negro fez o Ouvidor, e intendente
geralda mesma.Lisboa:

Tipografia da Academia.
SANTILLI, Juliana

2009. Agrobiodiversidade e
direitos dosagricultores. São

Paulo: Peirópolis.

2016. "Biodiversidade,

agrobiodiversidade e

conhecimentos tradicionais

associados: o novo regime

jurídico de proteção", in C.Udry

& J. Simoni (org.), Conhecimento
tradicional, conceitos e marco
legal. Brasília: Embrapa,

pp.229-88.

SANTONIERI, Laura

2015. Agrobiodiversidade e
conservação ex situ: reflexões
sobre conceitos epráticasapartir
docaso daEmbrapa/Brasil. Tese
de doutoramento. Campinas:

Universidade Estadual de

Campinas.
SANTONIERI, Laura, & Patricia G.

BUSTAMANTE

2016. "Conservação exsitu e

onfarm de recursos genéticos:

desafios para promover sinergias

e complementaridades". Boletim
doMuseuParaense EmílioGoeldi.
Ciências Humanas,v.11, n. 3,

pp. 677-90. DOI: dx.doi.org/io.iss

0/1981.81222016000300008.

SANTOS, Antonio M. de S.

1982. Aritapera: uma
comunidade depequenos
produtores na várzeaamazônica
(Santarém-PA). Belém: Museu

Paraense Emilio Goeldi.

SARRAF, Moisés

2019 (8 abr.), "Agricultores

denunciam uso de agrotóxico

como arma química em

fazenda de Daniel Dantas".

Pública: Agência deJornalismo
Investigativo. Disponível

em apublíca.org/zoiç/oa/

agricultores-denunciam-uso-de­

agrotoxico-como-arma-quimica­

em-fazenda-de-daniel-dantas/.

.SASS, Walter (org.)

2004. ImaButeDenikha: Mitos
Deni. São Leopoldo: Oikos,

SCARAMUZZI, Igor

2016. Extrativismoeasrelações
coma naturezaemcomunidades
quilombolas dorioTrombetas,
Oriximiná(PA). Tese de

doutoramento. Campinas:

Universidade Estadual de

Campinas.

2018. "Apelidar é entender:

onomástica das castanheiras

entre os quilombolas do Alto

Trombetas, Oriximiná (PA)", in

A. G.Morim de Lima, J. Cabral

de Oliveira et aI. Práticas e

cu
L
m
=
cu

;+=.
cu
L

=

ª:9=



saberes daagrobiodiversidade:
a contribuição dos povos
tradicionais. Brasília: Mil

Folhas/IEB.

2020. "Concepções e

conhecimentos quilombolas

e as hipóteses científicas

sobre a criação e a

reprodução das florestas de

castanhais-Alto Trombetas,

oríxírníná-as". Anuário
Antropológico, v. 25. n. 3. DOI: doi.

org/io.aooo/aa.õõ-rz,
SCHIEL, Juliana

2004. Tronco velho: histórias
apurinã.Tese de doutoramento.

Campinas: Universidade

Estadual de Campinas.

SCHMITT, Stéphane

2006. Aux Origines de labiologie
moderne: L'anatomie comparée
d'Aristote à la théorie de
l'évolution. Paris: Bélin.

SCHULTES, Richard E.

1957. "Alittle-known cultivated

plant from northern South

America". BotanicalMuseum
leaflets, v. 18,pp. 229-44.

1984. "Amazonian cultigens and

their northward and westward

migration in pre-Colurnbian

times", in D. Stone (org.),

Pre-Columbian plantMigration:
Papers ofthePeabody Museum
ofArchaeology andEthnology,
pp. 19-38. Cambridge: Harvard

University.

1993. "The domestication of

the rubber tree: economic and

sociological implications".

AmericanJournalofEconomics
and Sociology, v. 52, n. 4,

pp.479-86.

SCOLES, Ricardo E.

2010. Ecologia eextrativismo
da castanheira (Bertholletia
excelsa Lecythidaceae) em duas
regiões daAmazônia brasileira.
Tese de doutoramento. Manaus:

Instituto Nacional de Pesquisas

da Amazônia.

.SCOLES, Ricardo & Rogerio GRIBEL.

20U. "Population structure of

Brazil nut (Bertholletia excelsa,
Lecythidaceae) stands in two

areas with different occupation

histories in the Brazilian

Amazon". Human Ecology,
v. 39, n. 4, pp. 455-64. DOI: doi.

org/lo.lO07/S10745-011-9412-0.

2016. "Do rio Madeira ao rio

Trombetas, novas evidências

ecológicas e históricas da

origem antrópica dos castanhais

amazônicos". Novos cadernos
NAEA, v. 14, n. 2, pp. 266-82. DOI:

dx.doí.org/io.ssoi/ncn.viaía.sas.
SCOTT, James C.

2017. Against theGrain: A Deep
HistoryoftheEarliestStates.New

Haven: Vale University Press.

SEEGER, Anthony; Roberto da

MATTA; Eduardo VIVEIROS

DECASTRO

1987. "Aconstrução da pessoa

nas sociedades indígenas

brasileiras", in J. P. de Oliveira

(org.), Sociedades indígenas e
indigenismo noBrasil. Rio de



Janeiro: Marco Zero/ Editora
UFRJ, ppu-zç,

SERRES, Michel

1990. Ocontrato natural. Lisboa:
Instituto Piage.

SHEPARD JR., Glenn

1999. "Shamanism and diversity:
a Machiguenga perspective", in
D.A. Posey (org.).Culturaland
spiritualvaluesofbiodiversity.
Nairobi: UNEP (Intermediate

Technology Publication).
SHEPARD JR., Glenn: E. NEVES;

Charles R. CLEMENT et alo

2020. "Ancient and traditional

agriculture in South America:
tropicallowlands". Oxford

Research Encyclopedia

of Environmental Science.
DOI: doí.org/io.ioçg/

acrefore/9780199389414.013.597.
SHIRATORI, Karen

2019. "Oolhar envenenado:
a perspectiva das plantas e o

xamanismo vegetal jamamadi
(médio Purus, AM)". Mana,v.25,
n. 1,pp. 159-88. DOI: doí.org/io.as

90/1678-49442019V25n1P159.
SHOCK, Myrtle

2010. Holocene Hunter-Gatherer
Plant Use and Foraging Choice:
a Testfrom MinasGerais,
Brazil.Tese de doutoramento.
Santa Barbara: Department of
Anthropology, University of
California.

SHOCK, Myrtle &Claide MORAES
2019. "Afloresta é o domus: A
importância das evidências
arqueobotânicas e arqueológicas

das ocupações humanas

amazônicas na transição

Pleistoceno/Holoceno". Boletim
doMuseuParaense EmilioGoeldi,
Ciências Humanas,v.14,n. 2,

pp. 263-89. DOI: dx.doí.orgno.iss

0/1981.81222019000200003.
SILVA, Marcio

1987. Romance deprimas e
primos:- Uma etnografia do
parentesco Waimiri-Atroari.
Manaus: Valer/ EDUA.

SILVA, Aglair Gomes da et al.

2008. Aldeiasindígenas mura.
Manaus: Editora da Universidade

Federal do Amazonas.
SILVA, João B.F.&Charles

R.CLEMENT

2005. "Pupunha-brava (Bactris
gasipaes Kunth varo chichagui)
no sudeste da Amazônia".Acta
BotanicaBrasilica, v. 19,n. 2,

pp.283-86.
SIMON, Samson; Mathias OTTO &

Margret ENGELHARD
2018. "Synthetic gene drive:

between continuity and novelty:
crucial differences between

gene drive and genetically
modified organisms require
an adapted risk assessment for
their use". EMBO Rep., v.19,n. 5,

e45760.DOI: doLorg/l0.15252/
embr.201845760.

SMITH, Maira &Carlos FAUSTO
2016. "Socialidade e diversidade
de pequis (Caryocar brasiliense,
Caryocaraceae) entre os Kuikuro
do alto rio Xingu (Brasil)".
BoletimdoMuseuParaense

CIJ
l:..­
m=
CIJ
~
CIJ
I:..-=
ª:9=



Emitio Goeldi Ciências Humanas,
v.11. n. 1,pp. 87-113. DOI: dx.doi.
org/10.1590/1981.8122201600010
0006.

SOLBRING, Otto T.;Edward O.
WILSON; CarrollE. WOOD; Donald
H.PFISTER
2003 (18 set.). "Richard Evans
Schultes: memorial minute". The
HarvardGazette.

SOLIS, Ruth S.
2006. "America's first city? The
case ofLateArchaic Caral",in
W.Isabell &H. Silverman (org.)
Andean archaeology Ill, Boston:
Springer, pp. 28-66.

SPRUCE, Richard
1851. "Journal of a voyageup
the Amazon and rio Negro", in
W.Hooker &W.Jackson (1853),
Hooker's JournalofBotanyand
Kew Garden Miscellany. London:
LovellReeve/ John Edward
Taylor Printer, v.5.pp. 210-12.

STENGERS, Isabelle
2002. A invenção dasciências
modernas, trad. MaxAltman. São
Paulo: Editora 34.
2015. No tempodascatástrofes:
Resistirà barbárie quese

aproxima. trad. EloísaAraújo.
SãoPaulo: CosacNaify.
2017 (dez.), "Opreço do
progresso: Conversacom Isabelle
Stengers".Entrevista concedida a
Mathieu Rivate Aurélien Berlan.
RevistaDR, Dossiê ''Magia e

Reprodução", ed. 4. Disponível
em revistadr.corn.br/posts/o-

prece-do-progresso-conversa­

com-isabelle-stengers.
2018. "A proposição
cosmopolítica".Revistado
Instituto deEstudos Brasileiros,
n. 69,pp. 442-64. DOI: doi.
org/10.11606/issn.2316-90lX.

voi69P442-464.
STENGERS, Isabelle &Bernadette

BENSAUDE-VINCENT
2003.100 motspour commencer
àpenserlessciences. Paris: Les
Empêcheurs de Penser en Rond.

STENGERS, Isabelle &Philippe
PIGNARRE
2005. LaSorcellerie capitaliste:
Pratiques dedésenvoütement.
Paris: La Découverte.

STEWARD, Julian
1949. Handbook ofSouth
AmericanIndians.v.5.

United States: Government
Printing Office. Disponível
em etnolinguistica.org/
hand book:intro.

STONE, Glenn D.
2002 (ago.-out.). "Fallacíes in
the genetic-modification wars,
implications for developing
countries, and anthropological
perspectives", Current
Anthropology, v.43,n. 4. DOI:
doi.org/10.1086/341532.
2010. "The anthropology of
genetically modified crops".
Annual Review ofAnthropology,
v.39,n. 1,pp. 381-400.DOI:
dol.org/io.nae/annurev,

anthro.012809.105058.



STRATHERN, Marilyn
1987. "Out of context: the
persuasive fictions of
anthropology [and comments
and reply]". Current
Anthropology, Chicago,v.28,n. 3,

PP·251-81.
1988. TheGender ofthe Gift:
Problems with Women, Problems
withSociety inMelanesia.
California:Universityof
California Press.
1995. TheRelation: Issues
In Complexity And Scale.
Cambridge:PricklyPear,
2016. "Revolvendoas raízes
da antropologia: algumas
reflexõessobre 'relações"'.
Revista deAntropologia,
v.59,n. 1,pp, 224-57. DOI:
doi.org/10.11606/2179-0892.
ra.2016.116918.

SUJII, Patricia; Karina MARTINS;
Lucia H. de O. WADT; Vânia C.R.
AZEVEDO & VeraN. SOLFERINI
2015. "Genetic structure of
Bertholletia excelsa populations
from the Amazon at Different
spatial scales".Conservation
Genetics, v. 16,pp. 955-64.

SZTUTMAN, Renato
[no prelo]. "Um curioso manual
de ética".Prefácio a C.Lévi­
Strauss, Origem dosmodos à mesa.
SãoPaulo: Companhia das Letras.

TARDE,Gabriel
2007. "Monadologiae
sociologia", in E. V. Vargas(org.),
Monadologia e sociologia: E

outrosensaios. SãoPaulo:Cosac

Naify, pp. 51-133.
TAVARES, Geraldo dos S.& Alfredo

K.O.HOMMA
2015. "Comercialização
do açaí no estado do Pará:
Algunscomentários". Revista
Observatorio Economia
Latinoamericana.

TAYLOR, Anne-Christine
2012. "O corpo da alma e seus
estados: Uma perspectiva
amazônica sobre a natureza
do ser-se humano". Cadernos
deCampo, SãoPaulo,v.21,
n. 21. DOI: doi.org/1O.11606/
issn.2316-9133.V21i21p213-228.

TEOFRASTO
2016. História dasplantas, trad.
Maria de Fátima Sousa e Silvae
Jorge Paiva, Coimbra:Coimbra
University Press/ Annablume.

TER STEEGE, Hans; NigelC.A.

PITMAN et al.

2013. "Hyperdominance in
the Amazonian tree flora".
Science, v.342, n. 6 156. DOI: doi.
org/10.1126/science.1243092.

THOMAS, Evert;Maarten VAN
ZONNEVELD; Judy LOO et al.
2012. "Present spatial diversity
patterns of Theobroma cacao L.

in the Neotropics reflect genetic
differentiation in Pleistocene
refugia followedby human­
influenced dispersal". PLoS ONE,
v.7,n. 10.DOI: doí.org/to.iazt/
journal.pone.ooazeze,

cu
L
Q.)

cn
cu

-.=,
cu
L
cn

ª-=o:í



THOMAS, Evert; Carolina A.

CAICEDO, Judy A. LOO &

Roeland KINDT

2014. "The distribution of

the Brazil nut CBertholletia
excelsa) through time: from

range contraction in glacial

refugia, over human-mediated

expansion, to anthropogenic

climate change". Boletim do
Museu Paraense EmílioGoeldi.
Ciências Naturais, Belém, v. 9,

n. 2, pp. 267-91.

THOMAS, Frederic

2015. "Droits de propriété

industrielle et 'communs'

agricoles", in S. Vanuxem &C.

Guibet Lafaye (org.), Repenser la
propriété, un essai depolitique
écologique. Aix en Provence:

Presses Universitaires d'Aix­

Marseille, pp. 171-89.

TIMMERMANN, Cristian &

Zoe ROBAEY

2016. ''Agrobiodiversity under

different property regimes".

JournalofAgricultural &

Environmental Ethics, v. 29, n. 2,

pp. 285-303.

TOLA, Miriam

2016. "Composing with Gaia:

Isabelle Stengers and the

feminist politics of the Earth".

Phcenlix, v. 11, n. 1,pp.1-21. DOI:

doLorg/10.22329/p.Vlli1.4390.

TSING, Anna Lowenhaupt

201sa (13-16 abr.). "In the

midst of disturbance: symbiosis,

coordination, history, landscape".

ASA Annual Conference 2015,

Symbiotic Anthropologies:

Theoretical Commensalities and

Methodological Mutualisms.

Exeter: University ofExeter.

2015b. TheMushroom at the
Endofthe World. Princeton:

Princeton University Press.

2019. Vivernasruínas: Paisagens
multiespécies noAntropoceno.
Brasília: Mil Folhas.

TYLOR, R. E. &M. J. AITKEN.

1998. Chronometric Dating
inArchaeology: Advances in
archaeological and museum
science, m. NewYork:

Plenum Press.

UGGÉ, Henrique (org.)

1991. As bonitashistórias Sateré­

Mawé. Manaus: Secretaria de

Estado de Educação e Qualidade

de Ensino do Amazonas.

VAN ANDEL, Tinde R.

2000. Non-timber Forest Products
oftheNorth-West District of
Guyana Part1.Tropenbos-Guyana

Series. Georgetown: Guyana.

VAN ANDEL, Tinde; S.

RUYSSCHAERT; K. de VAN PUTTE

&S. GROENENDIJK

2013. "What makes a plant

magical? Symbolism and sacred

herbs in Afro-Surinamese winti

rituais", in R. Voeks & J. Rashford

(org.), AfricanEthnobotany in
theAmericas. NewYork: Springer,

pp.247-84.

VAN DOOREN, Thorn

2012. "wild seed, domesticated

seed: companion species and

the emergence of agriculture".



Philosophy ActivismNature, v.9,

pp.22-28.

2014. "Care: living lexicon for

the environmental humanities".

Environmental Humanities, v. 5,

PP·291-94.
2016. Flightways: LifeandLoss at
theEdge ofExtintction.New York:

Columbia University Press.

VAN DOOREN, Thom: Eben KIRKSEY

& Ursula MUNSTER

2016. "Multispecies Studies:

Cultivating Arts of Attentiveness".

Multispecies Studies,
Bnvironmental Humanities,
v.s, n. 1, pp. 3-23. DOI: doi.

org/lo.1215/22011919-3527695.

VANDEBROEK, Ina; Michael J.

BALICK et alo

2010. "The importance of

botellas and other plant

mixtures in Dominican

traditional medícine", Journal of
Ethnopharmacology, V.128, n. 1,

pp. 20-41. DOI: doí.org/ro.ioiõ/].

jep.2009.12.013.

VAN VELTHEM, Lucia H.

2012. "Cestos, peneiras e outras

coisas: A expressão material do

sistema agrícola no rio Negro".

RevistadeAntropologia, V. 55, n. 1.

DOI: doi.org/10.11606/2179-0892.

ra.2012A6970.

VAN VELTHEM, Lucia H. & Laure

EMPERAIRE (org.)

2016. Manivas, aturás,beijus:
O sistema agrícola tradicional do
rioNegro: Patrimôniocultural
doBrasil. Santa Isabel do Rio

Negro: ACIMRN.

VASCONCELOS, Ana Carolina F.;

Michelle BONATTI et alo

2013. "Landraces as an

adaptation strategy to climate

change for smallholders in

Santa Catarina, Southern

Brazil". Land Use Policy, V. 34,

pp. 250-54. DOI: doi.org/io.iore/j.

landusepo1.2013.03.017.

VAZ, Nelson M.; Jorge

MPODOZIS; João F. BOTELHO &

Gustavo RAMOS

2011. Onde estáo organismo?
Derivas e outrashistórias
na biologia e imunologia.
Florianópolis: Editora da UFSC.

VENTURINI, Tommaso

2010. "Diving in magma: how

to explore controversies with

actor-network theory". Public
Understanding ofScience,
London, V. 19,n. 3, pp. 258-73.

VIALOU, Denis; Mohammed

BENABDELHADI et alo

2017. "Peopling South America's

centre: the late Pleistocene

site of Santa Elina". Antiquity,
V. 91,n. 358,pp. 865-84. DOI: doi.

org/lo.15184/aqy.2017.101.
VILAÇA, Aparecida

2008. "Conversão, predação

e perspectiva". Mana,
V. 14, n. 1, pp. 173-204.
DOI: dx.doí.org/io.tgco/

S0104-93132008000100007.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo

1986. Araweté: Osdeuses
canibais. Rio de Janeiro: Jorge

Zahar/ Anpocs.



1996. "Ospronomes
cosmológicose o
perspectivismo ameríndio".
Mana,v.2, n, 2, pp. 115-44.

DOI: dx.doí.org/io.isço/

S0104-93131996000200005.
[reeditado inA inconstância da
almaselvagem. SãoPaulo: ubu
Editora, 2017].
2004. "Perspectival anthropology
and the method of controlled
equivocation". Tipití:Journalof
theSocietyfor theAnthropology of
LowlandSouthAmerica, v.6, n. 1.
2007. "A natureza em pessoa:
sobre outras práticas de
conhecimento". Encontro
Visõesdo rio Babel.Conversas
sobre o futuro da bacia do
rio Negro.Manaus: Instituto
Socioambiental I Fundação
Vitória Amazônica.
[2015]2018. Metafísicas canibais:
Elementospara uma antropologia
pós-estrutural. SãoPaulo:Ubu
Editorai n-i Edições.

VOGEL,A1an
2019. Textos interlineares
jarawara,v.2.Sociedade
Internacional de Linguística (SIL).

VOLPATO, Gabriele;Daimy
GODÍNEZ; AngelaBEYRA &

Adelaida BARRETO
2009. "Usesof medicinal plants
by Haitian immigrants and their
descendants in the province of
Camagüey,Cuba".Journalof
Ethnobiology andEthnomedicine,
v.5, pp. 16-24.

WAGLEY, Charles & Eduardo GALVÃO
1955. Os índios Tenetehara
(Uma culturaem transição).
Riode Janeiro: Ministério da
Educação e Cultura, Serviçode
Documentação.

WATLING, Jennífer: Myrtle SHOCK;
Guilherme MONGELÓ; Fernando
ozórío ALMEIDA; Thiago KATER;

Paulo OLIVEIRA & Eduardo
G.NEVES
2018. "Direct archaeological
evidence for Southwestern
Amazonia as an early plant
domestication and food
production centre". PLoS ONE,
v.13, n. 7,pp. 1-28.DOI: doi.
org/10.1371/journal.pone.0199868.

WINTERHALDER Bruce &

DouglasKENNETT
2006. "Behavioralecologyand
the transition from hunting
and gathering to agriculture",

in D.Kennett & B. Hinterhalder
(org.). BehaviorEcology and
theTransition toAgriculure.
Berkeley:University of California
Press, pp. 1-21.

WÜST, Irmhild & Cristiana BARRETO
1999 (mar.). "The ring villages
of Central Brazil: Achallenge for.
Amazonian archaeology".Latin

American Antiquity,v.10,n. 1.
DOI: doi.org/10.2307/972208.

YOUNG, W.J.
1911. "The Brazilnut". Botanical
Gazette, v.52,n. 3,pp. 226-31.



ZARRILLO Sonia; Nilesh
GAIKWAD et a!.
2018. "The use and
domestication of Theobroma
cacao during the mid-Holocene

in the upper Amazon".Nature
Ecology & Evolution, v.2,

pp. 1879-88.
ZIMPEL, CarlosAugusto

2018. ''Afase Bacabal e seus
correlatos arqueológicos
na Amazônia".Tese de
doutoramento. SãoPaulo:
Universidade de SãoPaulo.

zusE,Silvana
2014. Variabilidade cerâmica
ediversidade culturalnoalto
rioMadeira, Rondônia. Tese de
doutoramento. SãoPaulo: Museu
de Arqueologiae Etnologia ­
Universidade de SãoPaulo.

lNSTll'U1ÇÕES EORGANIZAÇÕES

FOOD AND AGRICULTURE
ORGANISATION (FAO)
1983. Engagement international
surlesressourcesphytogénétiques.
Disponível em fao.org/fileadmín/

templates/nr/documents/CGRFA/
Resolution8-
83Jpdf.
1997. Stateofthe World's Plant
Genetic Resourcesfor Food and
Agriculture. Roma:FAO.
2003. Tratado Internacional
sobre osRecursos Fitogenéticos
paraAlimentação eAgricultura.
Disponívelem fao.org/3/i051Opt/
I051OPT.pdf.

FUNDAÇÃO DE PESQUISA SOBRE A
BIODIVERSIDADE (FRB)
2019. Rapportde l'étudesur
l'utilisation desdonnées de
séquençage desressources
génétiquespour iulimentation et
l'agriculture. Paris: FRB.

INSTITUTO CHICO MENDES
DE CONSERVAÇÃO DA
BIODIVERSIDADE - ICMBro
2011. Termo de compromisso
para a coleta e comercialização
da castanha (Bertholletia
excelsa) pelas comunidades
quilombolas na Rebiodo
RioTrombetas. Processo
n. 02070.000643/2011-16, Porto
Trombetas.

C'CS
L
CD
CD
C'CS

:ç=.

E
CD
.9
:E
ro



INSTITUTO DO DESENVOLVIMENTO

SUSTENTÁVEL E DAS RELAÇÕES

INTERNACIONAIS (DDRI)

2018. SettingaCoursefor Beijing:
theHopes andFears After the COP
14onBiodiversity. Disponível em

iddri.org/en/publícations-and­
events/blog-post/settíng-course­
beíiíng-hopes-and-fears-after­

cop-ra-biodiversity,

NUSOKEN. Portal dos Filhos do

Waraná

2020. Disponível em

nusoken.com.

ORGANIZAÇÕES DAS

NAÇÕES UNIDAS

2019. "Déclaration des Nations

Unies sur les droits des paysans

et des autres personnes

travaillant dans les zones

rurales", 2018,n. 73/165. Conseil
des droits de I'Homme.

PLATEFORMEINTERGOUVERNE­

MENTALE SUR LA BIODIVERSITÉ

ETLES SERVICES ÉCOSYSTÉMI­
QUES (IPBES)

2019. "Le dangereux déclin de la

nature: Un taux d'extinction des

especes 'sans précédent' et qui
s'accélere", Comunicado para a

imprensa. Disponível em ipbes.

net/news/Media-Release-Global­

Assessment-Fr.

SISTEMA NACIONAL DEPROTEÇÃO
DE CULTIVARES (SNPC)

Disponível em sistemas.

agricultura.gov.br/snpc/
cultivarweb/index.php.

UNION POUR LA PROTECTION DES

OBTENTIONS VÉGÉTALES (UPOv)

1991. Convention de L'upov.

Disponível em upov.int/upovlex/
fr/conventions/iççi/actrççi.html.



MINIBIOGRAFIAS VEGETAIS DOS AUTORES

ANA GABRIELA MDRIM DE LIMA

Filha de mãe e pai botânicos, cresci passeando pelos arboretos

do Jardim Botânico do Rio de Janeiro, e minha memória afetiva

segue atravessando o bosque iluminado dos paus-mulatos, dan­

çando com as vitórias-régias, deixando-se capturar pelas plantas

insetívoras, abraçando a grande samaúma. Ainda me vejo es­

piando as salas dos pesquisadores e ouvindo curiosidades sobre

as relíquias vegetais preservadas nas coleções do herbário. Da

mata atlântica ao Cerrado, foi a partir do encontro com o povo

indígena Krahô, e com a antropologia, que comecei a construir

meu próprio percurso pelas trilhas vegetais. As mulheres krahô

me conduziram pelo rumo dos pensamentos e sentimentos de

suas plantas, que são cultivadas como parentes. Fiz o mestrado

e o doutorado pelo Programa de Pós-graduação em Sociologia

e Antropologia do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da

Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGSA/IFCS-UFRJ), e
minha pesquisa abordou o ciclo de vida das batatas-doces, suas

histórias, cantos e danças rituais. Atualmente, sou pós-douto­

randa pelo Programa de Pós-graduação em Antropologia Social

da Universidade de São Paulo (PPGAS/USP). SOU pesquisadora

do Centro de Estudos Ameríndios CEstA da uSP. Sigo aprofun­

dando o tema das interações entre as plantas e outros humanos

e não humanos e buscando igualmente ressaltar a imensa con­

tribuição dos saberes e práticas indígenas para o incremento e a

conservação da agrobiodiversidade.

C/.l
QJ
s:....
o.......
::::l
co
C/.l
o
-o
-~

~
CD
QJ
;;:.
C/.l
co
<h
co
s:....
CD
.9
:9
.5
2'



CREUZA PRUMKWV,I KRAHÔ

Nasci em fevereiro de 1971, na aldeia Galheiro, perto de um pé de

jatobá. Minha avó sobreviveu a um massacre sofrido pelos Krahô

na década de 1940, apenas um entre os vários que meu povo en­

frentou ao longo de sua história. Atualmente moro na Aldeia Sol,

na Terra Indígena Krahô, no estado do Tocantins. Fiz magistério

na licenciatura intercultural da Universidade Federal de Goiás

(UFG) e, posteriormente, o Mestrado em Sustentabilidade junto

a Povos e Comunidades Tradicionais no Centro de Desenvol­

vimento Sustentável (MESPT-CDS) da Universidade de Brasília

(UnB). Em minha dissertação Wato ne hômpu kãmpa. Convivo,
vejo e ouço a vida mehi (Mãkrare), defendida em 2017, trato dos

diversos resguardos vivenciados pelos Krahô, dando atenção es­

pecial aos saberes das mulheres-cabaças. Trabalho com educação

dentro da Terra Indígena desde 1994, atuando para que o conceito

de "educação diferenciada" seja de fato colocado em prática.

EDUARDO GÓES NE\lES

Graduado em história pela Universidade de São Paulo (USP),

mestre e doutor em arqueologia pela Universidade de Indiana

e livre-docente pela USP, atualmente sou professor titular de

arqueologia brasileira do Museu de Arqueologia e Etnologia

(MAE) daquela instituição. Sou pesquisador do Centro de Estu­

dos Ameríndios CEstA da uSP.

Paulistano e criado em uma chácara nas aforas da metrópole,

cresci com um pé no mato e outro na cidade. Esse lugar na fron­

teira e as longas viagens de ônibus da rua para a roça me prepa­

raram para ser arqueólogo e trabalhar na Amazônia, o que faço

há mais de trinta anos. Moro em São Paulo e cultivo um jardim

na antiga garagem de casa.



FABIANA MAIZZA

Sou professora na Universidade Federal de Pernambuco (UFPE),

formada em antropologia social, mais especificamente em et­

nologia. Meu interesse pelo mundo vegetal surge com o andar

junto a mulheres indígenas. Manira, Hinabori, Narabi e Makeni
me ensinaram que o cuidado com esses seres deve ser em ritmo

lento, com gestos delicados, visitas esporádicas e muita calma.

Conviver com mulheres jarawara é conviver com seus jardins e

roçados, com suas plantas de tabaco, pupunheiras, mandiocas,
I

abacaxis, bananeiras, carás, milhos, algodoeiros, em busca de

açaizeiros em lugares mais distantes na floresta. Mas também

com enviras e seus trançados; com sinã (rapé) e outras folhas

que curam, em uma dinâmica do estar junto que não prioriza

nem hierarquiza formas de vida. E assim, seguindo os passos de
mulheres jarawara, minhas pesquisas atuais focam as relações

de gênero e entre humanos e plantas cultivadas. Publiquei ar­

tigos sobre agência feminina, políticas feministas da vida, eco­

logia e feminismo, relações humano-planta. Sou atualmente

pesquisadora associada ao Centro de Estudos Ameríndios da
Universidade de são Paulo (CEstA) e ao Centre Enseignement et

Recherche en Ethnologie Amérindienne (Erea/Lesc) em Paris.

GILTON MENDES DOS SANTOS

Assim que terminei o curso de graduação em agronomia, pela
Universidade Federal do Mato Grosso (UFMT), em 1991, fui tra­
balhar com os Enawenê-nawê, um povo de contato recente, ha­

bitante do noroeste do estado de Mato Grosso. Em visitas cons­
tantes à roça, vi homens e mulheres conversando, cantando,
tocando e oferecendo comida às plantas e fiquei impressionado

com aquilo. Alguns anos depois, fui fazer a pós-graduação ba-

C/.l
Q.)
t..­
o
+-­:::s
cu
C/.l
o
-o
.~

.s
Q.)
O)
Q.)
:>
C/.l
cu

<Ç:::.
cu
t..­
O)

.9
:9
.5
2



seada nessa minha experiência de campo. Fiz o mestrado em

antropologia na Universidade Estadual de Campinas (Unicamp)

e em seguida o doutorado, na Universidade de São Paulo (USP),

sempre sob orientação de Mareio silva, que conheci entre os

Enawenê-nawê e com quem aprendi as primeiras lições antro­

pológicas. Em 2006, ingressei como professor no recém-criado

Departamento de Antropologia da Universidade Federal do

Amazonas (Ufam). Sou pesquisador do Centro de Estudos Ame­

ríndios CEstA da uSP. Alguns anos depois, comecei a estudar e a

incentivar pesquisas entre os grupos indígenas na bacia do Pu­

rus. Interessado na história da agricultura nessa região, acabei

descobrindo que ela é uma prática muito recente e que esses

grupos desenvolveram complexos sistemas de uso das plantas

da floresta. Foi aí que descobri a importância da batata-rnairá,

uma planta venenosa produtora de grande tubérculo da qual se

extrai a goma para a elaboração de diferentes tipos de alimento.

Essa planta, por sua vez, me levou a repensar o sentido e o lugar

da agricultura, num passado não muito distante, entre os povos

nativos da Amazônia.

IGOR SCARAMUZZI

Tenho bacharelado e licenciatura em história pela Universidade

Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (Unesp) e mestrado

em antropologia social pela Universidade de São Paulo (usr).
Sou doutor em antropologia social pela Universidade Estadual

de Campinas (Unicamp). Desde 2002 atuo na Amazônia como

consultor de projetos que envolvem educação, cultural patri­

mônio e terra/meio ambiente entre populações indígenas e

tradicionais. Inicialmente, minha ide ia de pesquisa de douto­

rado sobre o extrativismo comercial da castanha realizado pelos

quilombolas do Alto Trombetas, em Oriximiná (PA), era realizar



uma descrição etnográfica dessa atividade levando em conside­

ração as formas de uso do território, de organização do trabalho

e das técnicas empregadas. A pesquisa teve uma mudança de

rumo quando, nas caminhadas pelos castanhais, observei al­

guns castanheiros quilombolas em paragens por vezes muito

distantes de suas casas visitando árvores que chamavam pelo

nome, que conheciam, e cujas histórias de vida eles narravam.

Essas histórias eram entrelaçadas com as deles próprios, mas

também envolviam os castanheiros mais antigos, os animais,

os rios, outros vegetais e as montanhas que convivem com as

castanheiras. Senti-me compromissado com a consideração e

com o afeto que alguns quilombolas castanheiros tinham pelas

castanheiras, e então eles acabaram se tornando, além de perso­

nagens, os sujeitos da minha etnografia.

IZAOUE JOÃO KAIOWÁ

Izaque João, da etnia Kaiowá,é pesquisador dedicado ao estudo

dos cantos-rezas e dos conhecimentos tradicionais dos povos

Kaiowá e Guarani. Mestre em história pela Universidade Fede­

ral da Grande Dourados (UFGD), no Mato Grosso do Sul, vive

atualmente na Reserva Indígena de Dourados, onde coordena o
Magistério Indígena Ára Verá. Fez parte da equipe de produção
de "Monocultura da fé" (Brasil, 2018, 23"), finalista do Prêmio
Gabriel Garcia Márquez de Jornalismo como uma das dez me­

lhores reportagens em vídeo da América Ibérica.

JOANA CABRAL DE OLIVEIRA

Filha de uma ecóloga-educadora e de um velho naturalista, fi­
cólogo e afeito a canoas, cresci em meio a nomes científicos e

C/.J
QJ
L
o.......
:::::l
rn
C/.J
o
-o
.~
rn
10
=QJ
~

C/.J
rn

Oh
rn
L

=.9
:9
.s
:2:



à observação de plantas e animais. Durante a graduação em

ciências sociais, o encanto pela existência de outras formas de

existência me levou à etnologia, enquanto o gosto cultivado em

família pelas plantas me fez cursar disciplinas na botânica. Em

2004 iniciei um trabalho junto ao povo Wajãpi, aliando a botâ­

nica e a antropologia, o que me rendeu um mestrado sobre a

agricultura wajãpi, em que enfrentei os processos de produção

da agrobiodiversidade, e o doutorado Entre plantas epalavras,

que versa sobre os modos de conhecimento wajãpi sobre a flo­

resta e suas árvores, em contraste com os procedimentos cien­

tíficos da botânica. Atualmente sou professora de antropologia

da Unicamp, pesquisadora do Centro de Pesquisa emEtnologia

Indígena (Cepei-Unicamp) e cocoordenadora do Laboratório de

Estudos pós-disciplinares (LPOD-USP e Unicamp). Sou pesquisa­

dora do Centro de Estudos Ameríndios CEstA da USP. Mantenho

pesquisas no diálogo entre antropologia e biologia nos campos

de estudos indígenas e científicos.

JÚLlA HANSEN

Júlia de carvalho Hansen nasceu em São Paulo, em 1984. Cres­

ceu entre muitos gatos e cachorros, num jardim cultivado pelo

seu pai. Nesse quintal da infância, tinha medo que a Lua Cheia

caísse em sua cabeça e talvez por isso tenha se tornado astróloga.

Poeta, tomou, fumou e se banhou de muitas plantas até encon­

trar seus ritmos no próprio corpo do verbo.

KAREN SHIRATDRI

Sou graduada em filosofia pela Universidade de São Paulo (usr),
mestre e doutora em antropologia social pelo Museu Nacional



do Rio de Janeiro (UFRJ). SOU pós-doutoranda do Departamento

de Antropologia da uSP e pesquisadora do Centro de Estudos

Ameríndios (CEstA-USP).

Na cosmografia jamamadi, a extremidade oposta da terra

é habitada por seres comedores de carne crua e propensos a

guerrear, que ao mesmo tempo são conhecedores de tecnolo­

gias avançadas e têm uma fisionomia estranhamente familiar.

O Jabao me tabori, as aldeias do Japão, são habitadas por pa­

rentes que foram embora há muito tempo, quando a terra ainda

era jovem. Se dia e noite são invertidos, também as plantas dos

antípodas diferem como imagens espelhadas. Em comum, têm

o hábito de observar as plantas sabendo que possuem alma: aqui,

dizem kakatoma; lá, falam hanami. Dessas almas distantes, um

pajé emprestou para mim o nome de uma planta e passaram a

me chamar nemeaboni, "céu sem nuvens". Das folhas antípodas,

cultivadas entre a opulência anfitriã, é louvado o amargor, sutil,

também a nostalgia de uma terra arrasada da qual resta a memó­

ria dos bosques. O chadô tem suas vertigens tropicais.

LAURA PEREIRA FllRUlIIM

Com avô e mãe historiadores, o gosto por estudar a passagem

do tempo veio de família. Já o gosto pelas plantas apareceu

primeiro no interesse pelos remédios dos caipiras que conheci

na vida vale-paraibana (onde existe um chá para todo tipo de

doença, do corpo e da alma) e depois na convivência com os ri­

beirinhos do rio Solimões, por ouvir seus diálogos com "as plan­

tas dos antigos" que nascem em seus quintais. Durante minha

formação em história, comecei a pesquisar as redes de troca in­

dígenas na Amazônia, com o objetivo de entender possibilidades

de vida e comércio fora do sistema capitalista - que depois vim a

entender serem contra o próprio Estado e a noção de economia.

co
QJ
L
o
+-­
::::::l
cu
co
o
-o
.~
cu
+-­
QJ
O)
QJ
;::.
co
cu
~
cu
L
O)

.9
:9
.5
2



Daí veio a aproximação com a arqueologia, que estreitei durante

meu mestrado no Museu de Arqueologia e Etnologia (MAE-USP),

quando enveredei pelo mundo das plantas arqueológicas e bus­

quei compreender o consumo de plantas em um sambaqui no

Pantanal do Guaporé ao longo de seus 7 mil anos de ocupação.

Atualmente circulo em uma história mais "recente", com vistas

a compreender as redes de relações ameríndias, o uso de plantas

domesticadas e silvestres e suas implicações para a mobilidade

humana nos últimos quinhentos anos antes da colonização eu­

ropeia. Entre plantas e histórias, trabalho também em um pro­

jeto de identificação de biotecnologias, receitas e consumo junto

aos Jamamadi do rio Purus.

LADRE EIVlPERAIRE

A botânica me levou a percorrer vários caminhos, inicialmente

nas caatingas do Piauí, praticando uma botânica descritiva de

levantamentos de flora e vegetação. Depois vieram as trilhas

amazônicas dos piaçavais, seringais, castanhais... em 1992,

quando novos modelos de "floresta em pé" se desenhavam após

a Rio-92. O caminho da roça foi um desdobramento lógico do

trabalho sobre extrativismo. Sem roça, sem farinha de mandioca,

não há "produto" da floresta. A partir da roça, de sua diversi­

dade, tentei entender o que plantas e gentes revelam umas das

outras, principalmente no rio Negro, e como a roça é um espaço

de resistência, mas também de negociação com uma "moderni­

dade agrícola". Essas problemáticas são analisadas igualmente

no contexto de Timor-Leste. Em outros termos, sou formada em

botânica, diretora de pesquisa no Institut de Recherche pour

le Développement (IRD) e fui responsável de 2005 a 2019, com

Mauro Almeida (Unicamp), pelo programa PACTA (Populações,

Agrobiodiversidade e Conhecimentos Tradicionais Associados),



cxrq-unícamp/mn e diretora de 2016 a 2019 da Unidade de

Pesquisa Patrimoines locaux, Environnement et Globalisation

(PALOC) (IRD-MNHN / su).

MARIA RODRIGUES DOS SANTOS

Agricultora e mais recentemente formada em agronomia, dona
Maria reflete sobre a terra da perspectiva dos "sem terra". Ini­

cialmente seu artigo se volta para os modos nativos de cultivo da

terra, entretecidos pelos moradores da terra antes da conquista

europeia, práticas diante das quais dona Maria se afirma uma

aprendiz. Descendente de africanos e participando da "trajetória

histórica trágica" da escravidão, registra que, "quando a gente

caminha para a libertação dos escravos, a terra foi aprisionada

pela Lei de Terras usso), virou propriedade privada". O movi­

mento da luta pela terra do qual participa na região de Sorocaba,

no estado de São Paulo, reúne um contingente de desagregados
da terra: indígenas, afrodescendentes como ela e imigrantes

europeus, que constituem comunidades em assentamentos de

famílias que se reúnem em torno da agroecologia e da biodinâ­

mica e consolidam uma rede de comercialização de produtos

orgânicos que se apoia também no amplo diálogo com setores
da pesquisa acadêmica.

MARIO RIOUE FERNANDES

Descobri a antropologia durante a graduação em ecologia na
Universidade Estadual Paulista (Unesp - Rio Claro/ sr), quando

passei a cursar disciplinas no Núcleo de Estudos sobre Popu­
lações Humanas e Áreas Úmidas Brasileiras (Nupaub/usp).

Graduei-me com uma pesquisa etnobotânica sobre os sistemas

C/.l
Q.)
L.­
o.......
::::::s
m
C/.l
o
-o
.~

.s
Q.)
O)
Q.)
:::­
C/.l
m

:ç=,
m
L.­
O)

.9
:9
.5
~



tradicionais agrícolas em aldeias da região de Trás-os-Montes,

Portugal. Desde então, passei a estudar o conhecimento ecoló­

gico popular, dando voz a outros conhecimentos, outras eco­

logias, para pensar os fundamentos da ecologia. Conheci e me
apaixonei pelo Ser-tão natureza de Guimarães Rosa durante a

pesquisa de mestrado no Centro de Desenvolvimento Susten­

tável da Universidade de Brasília (CDS/UnB) num povoado

sertanejo de Goiás, no entorno do Parque Estadual de Terra

Ronca, em São Domingo. Inspirado no pensamento complexo

do educador Edgar Morin e pela literatura de Guimarães Rosa,

investiguei os conhecimentos ecológicos e os vínculos históri­
cos daquela gente com as paisagens do sertão-cerrado, em es­

pecial com suas veredas e buritis. Após o mestrado, mudei-me

para a Amazônia, mergulhando de vez na seara antropológica e

no mundo ameríndio com os Apurinã durante o doutorado em

antropologia no Programa de Pós-graduação em Antropologia

Social da Universidade Federal do Amazonas (PPGAs/Ufam).

Atualmente, estou fazendo pós-doutorado em um projeto de

pesquisa sobre políticas de saúde indígena na Fundação Os­
waldo Cruz (Fiocruz/ Manaus).

MARTA AMOROSO

Nasci em São Paulo, filha de um médico e de uma professora, e

fui criada aos pés da serra da Mantiqueira, em uma casa cons­
truída sob um imenso jatobá. Nessamesma serra, entre canteiros

cultivados, anos mais tarde criamos nossos filhos. Sou antropó­
loga, professora da Universidade de São Paulo (usr) e coordena­
dora do Centro de Estudos Ameríndios CEstA (USP). Minhas pes­

quisas acompanham as teorias ameríndias sobre as paisagens e
as territorialidades na Amazônia. Desde a década de 1990, atuo
junto aos Mura da Terra Indígena Cunhã-Sapucaia (bacia do rio



Madeira, Amazônia) inicialmente nos programas de regulariza­

ção fundiária das Terras Indígenas Mura. Mais recentemente ve­

nho aprendendo com as horticultoras a ouvir as vozes vegetais

que elas me auxiliam a reconhecer nos caminhos dos Mura.

MIGIIEL APARII:m

Nasci no vale do Douro, em uma cidade cercada por pinheiros e

campos de trigo no planalto da Castela, mas a vida me levou às

florestas do vale do Purus, no Amazonas. Conheci os Suruwaha

em 1995: inalando seu tabaco temperado com cinzas de cupuí,

aprendi a falar como gente e a andar pelos caminhos nas terras

do Jukihi. Soube também dos perigos das plantas, Xarntiria e

Hamy me ensinaram a ter cautela com os cipós do curare e com o

timbó plantado nas roças. Seguindo caminhos distantes, conheci

outros povos e convivi nas suas casas: os Deni do rio Cuniuá, os

Katukina do Bíá, os Banawá do igarapé Kitiya, cujo tabaco tem

um perfume doce graças às cinzas do cumaru. Escrevi um livro

chamado Presas do veneno, e o tempo me fez professor em uma

cidade na foz do rio Tapajós, onde moro atualmente. Continuo

ouvindo histórias dos Suruwaha e dos Banawá nas suas rodadas

de rapé, em casa de Kwakwai ou do Inácio, e conto algumas de­

las aos jovens que encontro na Universidade Federal do Oeste

do Pará (Ufopa), em Santarém. Leio muita etnologia, escrevo de

vez em quando e gosto de conversar com os botânicos que, como

Arihuina e Damani, passam muito tempo escutando as plantas.

PEDRO PAIILO PIMENTA

Professor de História da Filosofia Moderna na Universidade de

São Paulo (usr), na qual é livre-docente. Dedica-se a estudos

C/.l
Q)
L..­
o

"'--'
::J
cu
C/.l
o
-o
.~
cu

1D
=Q)
:=­
C/.l
cu
~
cu
L..-=o
;§
.5
~



sobre as relações entre filosofia e história natural nos séculos

XVIII e XIX.

Confesso francamente: minha vegetalização, ainda em

curso, teve início com os franceses, que fizeram o Jardim Botâ­

nico do Rio do Janeiro, onde pela primeira vez prestei atenção

em árvores, plantas, flores e frutos, não em uma epifania, mas

passeando por lá com minha filha bebê e depois sozinho, lendo

um livro, quieto. Depois, nas páginas do filósofo-xamã Diderot,

apologista das artes mecânicas, aprendi que o homem é um

animal-planta e que tudo o que insistimos em separar, como se

houvesse gente, bicho e planta, a Natureza (assim mesmo, com N

maiúsculo) volta a juntar. No Jardim Botânico de Paris contem­

plei em silêncio profundo os fósseis de árvores pré-históricas, já

sabendo que a única história que conta é a gravada nas espécies.

PRISCILA AMBRÓSIO MOREIRA

Quando criança, acompanhei meus pais em uma vida itinerante,

da beira do rio Eufrates até a serra amazônica dos Carajás. En­

quanto meu pai, engenheiro, amava tratores e abria estradas,

minha mãe, professora, contava histórias. Dessa mistura tomei

gosto desde cedo por ciência, literatura e diversidade vegetal:

seus frutos, cheiros, coloridos; sempre tão imersos em paisagens

e pessoas de todo canto. Em 2005, terminei a graduação em bio­

logia, iniciando os estudos em sistemas agrícolas tradicionais.

No mestrado, documentei a genética e a ecologia das florestas

de bracatingas cultivadas em assentamentos da reforma agrária

no sul do Brasil. No doutorado, descrevi histórias de difusão e

diversificação das árvores de cuia na Amazônia. Desde que me

tornei mãe, estreitei relações com a filosofia, a antropologia e a

educação, colaborando na integração entre saberes e sensibili­

dades na ciência.



STELlO MARRAS

Bacharel em ciências sociais, mestre e doutor em antropologia

pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Uni­

versidade de São Paulo (FFLCH-USP). Professor e pesquisador

em antropologia do Instituto de Estudos Brasileiros (IEB) da uSP.

Sou pesquisador do Centro de Estudos Ameríndios CEstA da USP.

Atua principalmente em Antropologia da Ciência e da Tecnolo­

gia, Antropologia da Natureza e da Modernidade, Estudos Pós­

-disciplinares em Multiespécies e Cosmopolíticas, Antropologia

e Meio Ambiente, Antropologia do Antropoceno, Teoria Antro­

pológica.

Minha primeira urbanidade no interior de Minas Gerais foi,

contudo, cercada por montanhas densamente arborizadas de

um contraforte da Mantiqueira. Mas foi na megalópole paulis­

tana, tão pobre de cobertura vegetal, e decerto por isso mesmo,

que afinal descobri a riqueza das plantas cultivando-as em de­

zenas de vasos caseiros. Senti e entendi que, desde então, eu

mesmo era ali cultivado. Parece que mais me humanizo quanto

mais deixo de ser humano. Silogismo batesoniano interespecí­

fico: ''A planta morre. Os homens morrem. Os homens são plan­

tas". Claro enigma.

VERONICA ALOÉ

Sou mãe, flautista, pesquisadora e educadora. Nasci na Itália,

mas moro no Cerrado desde pequena. Depois de me formar em

música e licenciatura pela Universidade Federal do Estado do

Rio de Janeiro (UFRJ), retornei para Goiás, onde iniciei as pes­

quisas em etnomusicologia junto a povos do Cerrado no Insti­

tuto do Trópico Subúmido (ITS) da Pontifícia Universidade Ca­

tólica de Goiás (ruc-coíás), onde desenvolvemos o projeto Sons

CI)
QJ
l:­
o.......
:::J
cu
CI)
o

""CJ

.~

rs
QJ
O)
QJ
~

CI)
cu
~cu
l:­
O)

.9
:9
.5
~



do Cerrado. Em 2013 concluí o Mestrado em Sustentabilidade

junto a Povos e Terras Tradicionais no Centro de Desenvolvi­

mento Sustentável (MESPT-CDS) da Universidade de Brasília

(Unb). Atualmente sou doutoranda pelo Programa de Pós-gra­

duação em Antropologia Social (PPGAS) da Universidade Fede­

ral de Goiás (UFG). Venho trabalhando junto ao povo Krahô há

mais de uma década, com o objetivo de apoiá-los em ações de

salvaguarda dos cantos e partes de sua oralidade. Entre 2011 e

2015, participei do projeto O Trabalho da Memória Através dos

Cantos de documentação das sonoridades indígenas (Prodoc­

son) do Museu do Índio do Rio de Janeiro/Unesco, quando foi

possível registrar, dentre outros rituais, os repertórios de cantos

do ciclo do milho (Pohy jõ Crow, Pohypre e Cacot). A espécie ve­

getal que mais me afeta é o buriti: cresci nadando nas águas de

suas veredas e admirando seus cachos com araras barulhentas.

Reencontrei o buriti com os Krahô, no coração de suas vivências

e cosmologia.



AGRADECINlENTOS

Este livro tem suas raízes no seminário Vozes Vegetais,organi­

zado em abril de 2019 pelo Centro de Estudos Ameríndios (CEStA­

-USP), pelo laboratório de Estudos pós-disciplinares (Lapod-usr),

pelo Instituto de Estudos Brasileiros (IEB-USP), e pelo Centro de

Pesquisa em Etnologia Indígena (cPEI-Unicamp). Com o apoio

e o financiamento da unidade de pesquisa Patrimoines Locaux,

Environnement et Globalisation (L'UMR 208 Paloc-IRD/ MNHN)

e do Institut de Recherche pour le Développement (IRD), o livro

floriu e frutificou. Aparceria com a Ubu possibilitou, finalmente,

que o livro viesse a público lançar suas sementes.

Somos imensamente gratos ao ambiente enriquecedor e

generoso que o Seminário produziu, aos estimulantes diálogos

que dele brotaram, bem como às alianças desde então tecidas e

fortalecidas. Gostaríamos de agradecer a Biblioteca Brasiliana

Guita e José Mindlin (BBM-USP) por ter concedido as imagens

de seu acervo. Agradecimentos especiais a Lucas Ramiro, Frank

Nabeta, Isabela Zangrossi e Tatiane Klein pelo apoio na prepara­

ção do livro; a Luísa Girardi, Jennifer Wat1ing, Regina Aparecida

Pereira e Lucimara Rosa de Aguia do Quilombo Cafundó; Gui­

lherme Henrique Soares, Ari Junior e Rafael versolato do Ins­

tituto chão; Caio Rennó do Terra Viva, Cássia D'Elia e Carolina

Fenati, por participarem dos diferentes processos que antecede­

ram e permitiram sua materialização.

Cf.)
o.......
c
CD

E
"u
CD

-c:s
cu
I:....
O)

<:I:



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

Bibliotecário Odílío Hilario Moreira Junior - CRB 8/9949

V9n Vozes vegetais: diversidade, resistências e his­

tórias da florestal organizado por Joana Cabral de

Oliveira et al.. São Paulo: Ubu Editora/IRD, 2020.

386 pp., 38 ils.

ISBN UBUEDITORA 978 65 86497 23 6

ISBN IRD 978 2 7099 2879 3

1. Meio-ambiente. 2. Ecologia. 3. Ensaios. 4. Agricultura.

·5.Botânica. 6. Povos tradicionais. 7. Crise ecoloígica

I. Oliveira, Joana Cabral de. n, Amoroso, Marta.

IlI. Lima, Ana Gabriela Morim de. IV. Shiratori, Karen.

V. Marras, Stelio. VI. Emperaire, Laure. VII. Título.

2020-3072

Índice para catálogo sistemático:

1.Ecologia 577 2. Ecologia 574

APOIO

CDD 577 CDU 574

_ .. omaLOCAlJl"DRmOIUlDIDn"

"GI.OII&lWtIOII • 1JtD·""1f1C

tJU)
Editions

~Est~
centro de EstudosAmeríndios
UNIVERSIDADE DE sAo PAULO

ubu



© Ubu Editora, 2020

©IRD,2020

© textos, os autores, 2020

ILUS'rRAÇÃO DA CAPA Elisa Carareto

COORDENAÇÃO EDITORIAL Florencia Ferrari

ASSISTENTES EDITORIAIS Isabela Sanches e Júlia Knaipp

PREPARAÇÃO Mariana Delfini

REVISÃO Cláudia Cantarin, Leonardo Ortiz e Valquíria della Pozza

DIREÇÃO DE ARTE Elaine Ramos

PROJETO GRÁFICO Livia Takemura

PRODUÇÃO GRÁFICA Marina Ambrasas

TRATAMENTO DE IMAGEM Carlos Mesquita

COMERCIAL Luciana Mazolini

ASSISTENTE COMERCIAL Anna Fournier

GESTÃO SITE/CIRCUlTO UBU Beatriz Lourenção

CRIAÇÃO DE CONTEÚOO/CIRCI,J1TO UBU Maria Chiaretti

ASSISTENTE DE COMUNICAÇÃO Júlia França

Nesta edição, respeitou-se onovo

Acordo Ortográfico daLínguaPortuguesa.

UBU EDITORA

Largo do Arouche 161 sobreloja 2

01219 011 São Paulo SP

(11) 33312275 ubueditora.com.br

professor@ubueditora.com.br

11 @ /ubueditora



FDNTES Política e Tiempos

PAPEL Pólen soft 70 g/m2

IMPRESSÃD Maistype



CADERI~O DE IMAGENS

[1]

[1J 'Vegetaisunüzacos para fazer coroas erntnra, CIDOimn é, saoucaía,

algodoetro· Gravura,lit grafiadeCharlesEtienne Pierie O e,1834



12)



(3J

(41

(21 Castaonais, {.I.ltoTrombetas roro IgorSrararruzzí
(31(4) Iastamais.paisagens-mundo- 'empo Fo os M rlü RIQue Fernandes



[51 "A castanha tem história", diz otaty apurlnã Camllo Matoma.

(lil Dona Elza, anclã apurlnã.

[71 Vestígios do dente da cutia num ouriço de castanha.
Fotos: Mario Rlque Fernandes.



1&1

llil

171



lal

191

laI Alíngua Mano reconhece dois unos de árvorede CrescenlirJ cuiete.

AlIoRio Negro Frutos redondosoucuias (wahatowê) Desenhodos

pesquisaderes Indigenas Ismael Pimentel dosSantos eLucas Alues Bas os,
gentilmente cedidos pelo Instituto Socioambiental

EXEMPLOS DE USOS DOS FRUTOS DE CRESCENTlA CUJETE NA AMAZÕNIA
191 Comboró, tipo de balsa com alças dePlaÇ<lba Fonte Richard Soruce,
1853,co leção digilal Kew Ecanomic Botanlj

110I RecIpientetcantoesquertín inferior) Que armazena látex de

seringuetra na defumação da borracha,foz dorioAmazonas

Fonte Jacqoes Huber, 1900

1111 Caio,tlno de balde, fozdorioAmazonas foto Nlgel Smith



(la)

(111



[121

1131



1141

1161

1121 Mandiocas emanivas,ruça dedona Maria LopesemAcanQuara, Santa
Isabel CIO RioNegro, 2014 Foto laurefm peraíre
113) VarledaOBsdemlhosem viasde virar farintla,Terra Indlgena Wajapi

(AP),200S ato JoanaCabrdl de livetra

1141 Batata manHafã,Terra IndígenaCunhà -Sapucala (AM), ZOl r, Foto Mar ta

Amoruso
116) Variedaoes de mancoca descascadas, Terra Indígena Wajàpi (AP),

20n Foto JoanaCabrai deOliveira



(16)

1161 Variedades de urucum acaminho de setransíormar ern tintapara

ouuura corporal, Terra Indígena Waj OI (AP), 2007 Foto Joana Cabral
deOliveira
1171 Mulheres suruwaha trituramraizes de l imbo (Deguelia se)

em pescaria Foto PauloMúrnla,2020

1181 Preoaro docuram suruueha Foto Jullana Lins,2020

[191 Detalhes das "echas suruwaha Fot Paulo Mumia,2020



(171

(181

1191



1201



(21)

(22)

(20) Meninas larnarna rn rarreçam cestos com bananas

(21) Damaris na casinha dereclusão, wawasa, 2013
(22) Memnas iarnarnad, durantentualQljalla que martaofimela recíusao

deIríca,2017 Fotos Karen Shiratori



[Z3 !

[Z4!

[Z3! Olegáno leJapõc I{rahô eseu nela Wohôre Krahó Foto Ana

uabnela Monm deuma, 2012

1241 Pi!hlJ[Jre osIeíxe demilho Festa decolheita damilha krahô

Foto Ana GabrielaMorimDe Uma 2014



(25)

121i)

(25) Callitu arrastando o tatu deburilI edelecando outras senen es

Desenho de TI HalllJkri KrahO

(21i) Arvore CUWrVI'e,Escor ega-Macaco Desenho de Aeglnaldo Xaj Kraho



1271

, ,,,
I

I •

4, ..
l I.. ~

1301 Arara 'bagunçando' os frutos obuntí Desenho deSldnel/

POhl/pej KrahO








