
La reproduction sociale:
un enjeu clé pour l'économie

solidaire féministe

Isabelle Guérin, Isabelle Hillenkamp
et Christine Verschuur

L'organisation actuelle de la reproduction sociale, qui s'appuie sur
des rapports inégaux de genre de classe et de race, sur l'oppres­
sion et la dépossession, est la condition de l'accumulation dans le
système capitaliste globalisé. Elle est aussi, de manière grandis­
sante, un terrain de luttes et transformations sociales. Nous défi­
nissons la reproduction sociale comme l'ensemble des activités,
des rapports sociaux et des institutions qui sont nécessaires à
la reproduction de la vie, aujourd'hui et pour les générations
futures. Cette définition est enrichie par les apports des pratiques
et luttes politiques des groupes les plus marginalisés, et demande
ainsi à être contextualisée, comme les diverses études de cas de
ce livre le montrent.

Ce concept, qui a émergé de divers courants théoriques
et politiques, notamment de la littérature féministe marxiste
critique, s'est enrichi grâce aux apports des mouvements fémi­
nistes alter-capitalistes, agroécologiques, de l'économie solidaire,

Guérin, L, Hillcnkamp, L et Verschuur, C. (2021). La reproduction sociale: un enjeu
dé pour L'économie solidaire féministe. III Effervescences féministes: Réorganiser la
reproduction sociale, démocratiser l'économie solidaire, repenser la valeur. Genre et
développement. Éclairages N°]. C, Verschuur, 1. Guérin, et Lllillenkamp. 15-36. Paris:
L'Harmattan.



16 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

de migrantes, contre la violence de genre ou pour la paix, locaux
ou transnationaux. Ainsi peut-on mentionner le mouvement des
femmes Chipko en Inde, luttant pour la défense des forêts (Shiva
1993), le mouvement des femmes Zapatistas au Mexique, enga­
gées dans la lutte pour la vie, ou le mouvement Ni Una Menos,
débuté en Argentine, contre la violence envers les femmes, dont la
lutte s'inscrit dans une critique politique du système. La compré­
hension de la reproduction sociale s'est ainsi renouvelée à partir
des pratiques et luttes politiques des mouvements féministes ou
de femmes dans le Sud global (Arruzza, Gawel2020). Elle inclue
les notions de maintien et renouvellement de la vie, des humains
et non-humains, des corps et des territoires. Elle insiste sur l'im­
portance des interactions sociales, la dimension affective, spiri­
tuelle, culturelle tout autant que les relations d'interdépendance
matérielle ou les rapports sociaux et les institutions.

Étant donné l'importance que nous accordons au concept de
reproduction sociale, en lien avec la critique du système capita­
liste financiarisé global et la recherche de voies pour sa transfor­
mation, nous allons d'abord préciser dans ce chapitre les bases
théoriques et politiques du débat. Après avoir discuté de la crise
de la reproduction sociale, nous montrons en quoi une analyse
féministe de la reproduction sociale permet d'en renouveler la
compréhension, nourrie par les pratiques et luttes politiques.
Nous affirmons que la reproduction sociale est un concept puis­
sant pour comprendre les possibilités de résistances collectives,
de changement social et pour les mettre en œuvre. Ce concept
est central pour comprendre sous quelles conditions l'économie
solidaire, analysée dans une perspective féministe, peut consti­
tuer une voie de transformation du système capitaliste financia­
risé global. Nous précisons également les différences théoriques
entre care et reproduction sociale et insistons sur la politisation
de la reproduction sociale, qui exige l'organisation collective et
des luttes politiques. Nous présentons pour terminer les épisté­
mologies féministes et la perspective décoloniale dans lesquelles
s'est inscrite cette recherche en réseau. Cela nous permet de
rappeler que le processus de recherche ainsi mené fait partie du
changement social.



Effervescences féministes

La crise de la reproduction sociale:
périls et opportunités

17

Dans un contexte de capitalisme financier mondialisé, nous
sommes confronté-es à une crise de la reproduction sociale, asso­
ciée à des inégalités croissantes, à la dépossession et à la paupé­
risation d'un côté, à l'accumulation et à la prospérité de l'autre.
Cela entraîne la dévastation de l'environnement et des corps des
personnes subalternes, l'érosion du tissu social, la concentration
du pouvoir ainsi que des turbulences politiques, conduisant à un
certain nombre de régimes autoritaires.

Pourtant, les crises, dans un sens étymologique, conduisent
aussi à la prise de décisions et elles ouvrent des opportunités.
Il y a eu dans le passé de nombreuses initiatives de changement
lors de situations de crise de la reproduction sociale; pour n'en
citer que quelques-unes: l'associativisme paysan et ouvrier au
XîX" siècle en Europe (Laville 2000; Riot-Sarcey 2016) et en
Amérique du Nord (Mohandesi, Teitelman 2017), les villages
communautaires au Mozambique dans les années 70 (Verschuur
1986), les cuisines communautaires au Pérou également dans les
années 70 (Anderson 2015), diverses formes de groupes d'entraide
de femmes en Afrique de l'Ouest et en Europe dans les années 90
(Guérin 2003), des garderies collectives (Fournier et aI2013), des
groupes de femmes indigènes travaillant dans le commerce équi­
table en Bolivie (Charlier 2011; Hillenkamp 2013a; Wanderley
e. a. 2014), ou encore des groupes de femmes travaillant dans
l'économie informelle dans diverses parties du monde dans les
années 2000 (Kabeer, Sudarshan, Milward 2013). Ces pratiques
ont été non seulement des manières d'atténuer les effets d'une
situation critique pour la survie quotidienne, conséquence de la
crise de la reproduction sociale, mais aussi de remettre en cause
l'organisation dominante de l'économie, du pouvoir et du poli­
tique et de tenter de construire des rapports sociaux différents et
plus égalitaires.

Les historiennes féministes ont montré comment la reproduc­
tion sociale, qu'elle soit basée sur le travail salarié ou sur le travail
non rémunéré, a été une composante essentielle mais négligée de



18 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

la lutte de la classe ouvrière à l'époque de la révolution indus­
trielle. Initiées principalement par des femmes ouvrières, ces
luttes combinaient des réseaux quotidiens d'entraide, des asso­
ciations et des coopératives avec des protestations politiques
de grande envergure (Mohandesi, Teitelman 2017). De même,
les paysannes, les indigènes et les femmes rurales salariées, les
travailleuses urbaines marginalisées, migrantes ou employées
domestiques, se sont battues autour de questions liées à la crise de
la reproduction sociale, tout en recherchant des formes d'organisa­
tion soutenant l'empowerment'. Des études paysannes féministes
ont montré comment les femmes ont participé à des luttes autour
d'enjeux liés à la terre, au territoire, aux forêts, à l'eau, au prix des
aliments, aux semences, aux centres de santé, aux moulins ou aux
fumoirs à poisson, ainsi qu'à la constitution de groupes coopéra­
tifs ruraux, de mouvements communaux ou associatifs (Deere,
Leon 1980; Goetz 1989, Flores 1994; Agarwal 1994; Mbilinyi
1997; Destremau, Lautier 2002, Federici 2005).

La crise néolibérale de la reproduction sociale a résulté
«de coupes massives des dépenses publiques dans les services
sociaux, de dévaluations monétaires continues, du gel des
salaires, des politiques de libéralisation et de privatisation»
(Federici 1999, 52), d'expropriations et de privatisation des
terres, de la commercialisation de l'agriculture et des dommages
causés à l'agriculture de subsistance, de «l'institution d'un état
de guerre endémique [...] et des tentatives de créer un monde
où rien n'échappe à la logique du profit» (id.). Les luttes des
'féministes des groupes de base', des féministes indigènes et du
tiers-monde nous rappellent que « le discours sur l'égalité ne peut
être séparé d'une critique du rôle du capital international dans
le pillage et la recolonisation de leurs pays et que les luttes que
les femmes mènent, au quotidien, pour survivre, sont des luttes
politiques et des luttes féministes» (id., 63).

La nature omniprésente du capitalisme financier mondialisé
actuel et les énormes différences de pouvoir qu'il génère peuvent

1 NdIT: les termes empowerment et empowering sont laissés en anglais dans le texte.
Ils correspondent à des processus de renforcement du pouvoir et de l'autonomie.



Effervescences féministes 19

faire apparaître la lutte pour la construction de rapports sociaux
plus égalitaires comme utopique ou dépassée. Pourtant, à une
époque où la crise de la reproduction sociale n'a probablement
jamais été aussi aiguë (Federici 1999; Verschuur 2013; Fraser
2017), nous observons des myriades d'initiatives qui bouil­
lonnent dans toutes les régions du monde, dans lesquelles les
personnes-et c'est l'argument central de ce livre-réinventent les
rapports sociaux, ouvrant des possibilités pour remettre en ques­
tion les rapports de genre et de pouvoir et constituer de nouvelles
subjectivités politiques. Dans ces initiatives, les personnes orga­
nisent leur vie selon les principes de l'économie solidaire, redé­
finissant le sens du travail et de la démocratie. D'un point de vue
théorique, nous considérons que la contribution fondamentale de
ces initiatives est d'interroger, dans la pratique, la manière dont la
reproduction sociale est et peut être organisée. En ce sens, l'éco­
nomie solidaire offre une lueur d'espoir, comme le soutient K.
Kalpana (2021).

L'économie solidaire se définit par la poursuite de principes
plus inclusifs et égalitaires en termes d'organisation de la produc­
tion, de la consommation et de l'échange, qui ne soient pas basés
uniquement sur le profit (pour une discussion complète, voir le
chapitre 2). La solidarité est comprise ici comme des relations
volontaires d'interdépendance, inclusives et égalitaires (Guérin
2003; Servet 2007; Hillenkamp 2013b). Elle vise à contribuer
à «la démocratisation de l'économie à partir d'engagements
citoyens» (Eme et Laville, 2006, 303).

Comme nous le verrons dans cet ouvrage, les personnes qui
participent à ces initiatives solidaires ne se contentent pas de se
réunir et de lutter pour défendre leurs moyens d'existence, leurs
droits, .leur reconnaissance en tant que travailleurs et travail­
leuses, pour une meilleure protection sociale et un environnement
plus sain. Elles s'unissent également pour construire des rapports
sociaux non capitalistes, non basés sur l'exploitation mais plus
inclusifs et égalitaires. Elles inventent des moyens d'organiser de
manière communautaire les activités nécessaires à la reproduc­
tion de la vie (Hainard, Verschuur 2005; Federici 2010, 2012;
Verschuur 2012; Fournier e.a. 2013). Leurs pratiques englobent



20 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

souvent ce que nous appelons une «réinvention culturelle du
politique» (Verschuur 2008), où les voix des subalternes peuvent
être entendues et des pratiques délibératives sont encouragées.
L'économie solidaire offre des exemples d'initiatives collectives
de personnes qui recherchent un sentiment d'accomplissement à
partir de leur propre perspective, allant au-delà de l'accomplis­
sement individuel comme seul horizon de la «modernité ». Ces
initiatives mettent en avant le sentiment d'appartenance à leur
territoire et la reconnaissance sociale dans celui-ci. Les territoires
constituent un espace où sont incorporées les interdépendances
matérielles, les relations de parenté, l'histoire et la mémoire, les
dimensions culturelles, affectives et spirituelles (Escobar 2008).
Ils créent les conditions pour redéfinir les valeurs, pour redé­
finir le sens du travail et des rapports sociaux, pour résister à la
destruction de l'environnement et des corps et pour se constituer
en sujet de droits.

Les études et les politiques d'économie solidaire se multiplient
dans le monde, notamment en Europe et en Amérique latine
(Hart, Laville, Cattani 2010; Utting 2013; Vaillancourt 2013 ;
Saguier, Brent 2014; Rivera Ruiz 2019). Pourtant, les travaux
qui construisent spécifiquement une approche féministe de l'éco­
nomie solidaire sont limités (pour n'en citer que quelques-uns:
Guérin 2003; Nobre 2003; Matthaei 2010; Guérin, Hersent,
Fraisse 2011; Degavre, Saussey 2015; Farah 2016; Saussey
2018; Guérin, Hillenkamp, Verschuur 2019; Hillenkamp, Lucas
dos Santos 2019). La majeure partie de la littérature scientifique
croissante sur l'économie solidaire reste étonnamment aveugle au
genre, bien que les initiatives d'économie solidaire soient forte­
ment genrées et qu'une majorité des personnes impliquées soient
des femmes subalternes. De plus, de nombreux collectifs infor­
mels de femmes, analysés dans des études féministes, ne sont
pas considérés comme faisant partie du champ de l'économie
solidaire, que ce soit par les chercheur-es ou dans les politiques
publiques, même lorsque l'économie solidaire est reconnue au
plan institutionnel comme c'est le cas de plusieurs pays dans
le monde (comme l'Argentine, la Bolivie et le Brésil, qui sont
abordés dans ce livre). Sans surprise, beaucoup de ces collectifs



Effervescences féministes 21

déploient des activités dans le domaine des activités de repro­
duction sociale-comme la préparation de nourriture, les services
de care' aux enfants, le care environnemental (Guétat-Bernard,
Saussey 2014)-, considérées principalement de la responsabilité
des femmes.

Le genre en tant que principe organisateur imprègne la percep­
tion du monde, les institutions, les processus sociaux et toute l'or­
ganisation sociale, et donc nécessairement aussi les initiatives de
solidarité. Celles-ci déploient souvent-mais pas seulement-des
activités dans des domaines qui sont considérés dans leur contexte
spécifique comme «féminins ». Mais elles démontrent également
les capacités d'action des femmes subalternes et comment elles
contestent leur subordination et les conséquences dévastatrices
de la crise de la reproduction sociale.

Ces initiatives témoignent de divisions du travail et du pouvoir
traversées par le genre, la classe, la race et la caste. En effet, nous
n'entendons pas essentialiser les groupes de solidarité de femmes
en supposant qu'ils sont exempts de déséquilibres de pouvoir
ou en niant les tensions et les divisions, qui sont présentes dans
tout groupe ou communauté, ni de prétendre qu'ils fonctionnent
sans accrocs. Nous ne présumons pas non plus que l'économie
solidaire changerait le monde comme par magie et de manière
radicale. Il est certain que ces initiatives sont souvent fragiles et
parfois éphémères. Elles sont parfois des lieux où les identités
et les inégalités de genre sont renforcées, augmentant le fardeau
et la charge mentale de travail des femmes subalternes. Mais ce
sont aussi des espaces où les femmes vivent des expériences,
où les voix des sans-pouvoir se font entendre, où l'on discute de
questions privées et problématiques communes et où Fon prend
conscience des droits des femmes, où l'on partage aussi de lajoie et
un sentiment d'attachement. Malgré leurs fragilités et leurs ambi­
valences, elles constituent des mondes-vécus au sens d'Habermas
(1987), dans lesquels se déploie une rationalité communicative

2 NdIT: le terme de care est laissé en anglais dans le texte. Il correspond à l'ensemble
des tâches consistant à prendre soin des personnes et de l'environnement, tant affec­
tivement que matériellement.



22 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

qui résiste à la colonisation par une rationalité instrumentale, et
où peuvent émerger des subjectivités politiques subalternes.

Quelle différence cela fait-il de reconnaître l'énorme parti­
cipation des femmes aux initiatives de l'économie solidaire?
Comme l'a écrit Louise Tilly, une historienne féministe, «l'étude
des vaincus permet de mieux comprendre les vainqueurs, de
comprendre comment et quand ils ont gagné [...] et de prendre
au sérieux les alternatives possibles, par exemple celles que
recherchent les femmes» (Tilly 1990, 167). Malgré les faiblesses
et les contradictions que ces initiatives de solidarité peuvent
comporter, elles confirment que les femmes subalternes font elles
aussi l'histoire (Verschuur 2014).

Malgré la dimension genrée de ces initiatives, l'intérêt crois­
sant pour l'économie solidaire, tant de la part d'universitaires que
de politiciens, n'a été que très récemment irrigué par le consi­
dérable corpus de littérature scientifique féministe. Une consé­
quence majeure de cette situation est que la recherche féministe
sur la reproduction sociale n'a pas été prise en compte. Nous
pensons que les réflexions sur le genre et le changement social
dans un contexte de crise mondiale de la reproduction sociale
exigent de placer cette question au centre de nos réflexions.

La reproduction sociale: un concept puissant pour une
analyse féministe de l'économie solidaire

Les études féministes ont identifié la reproduction sociale comme
une question centrale pour comprendre la reproduction des inéga­
lités et l'expansion du développement capitaliste. Contester la
subordination des femmes dans la famille et la division sexuelle
inégale du travail fait depuis longtemps partie des luttes des
mouvements féministes.

Nous définissons la reproduction sociale comme l'ensemble
des activités, des rapports sociaux et des institutions qui sont
nécessaires à la reproduction de la vie, aujourd'hui et pour les
générations .fùtures. La reproduction sociale comprend le renou­
vellement de la main-d'œuvre, prendre soin de soi-même et des
autres -les personnes dépendantes et non dépendantes - ainsi que



Effervescences féministes 23

de l'environnement. Cela implique aussi l'entretien du tissu social
et des institutions sociales.

La reproduction sociale s'effectue dans le cadre de différents
types de rapports sociaux. Elle est réalisée soit par les familles,
les associations, les communautés, dans lesquelles prédominent
des formes de rapports sociaux de type domestique ou basés sur
la solidarité, soit par l'État (écoles, crèches, maisons de retraite,
infrastructures,...) ou encore le marché (institutions privées,
employé-es de maison), dans lesquels prédominent des rapports
sociaux capitalistes. Dans toutes ces institutions, elle repose
principalement sur une division inégale du travail, organisée en
fonction du genre, de la classe, de la race,-ou d'appartenances à
d'autres catégories d'exclusion-, et sur un travail mal valorisé et
non ou mal rémunéré.

La reproduction sociale englobe toutes sortes d'activités, de
la production, la préparation et la transformation des aliments
à la petite production marchande; de l'entretien de son foyer à
celui de son environnement; de l'éducation des enfants aux soins
et à l'attention aux proches; des activités culturelles et festives
à la préparation de repas pour des événements sociaux ou le
nettoyage de l'église; de la revendication d'un droit à l'obtention
d'une protection sociale. Si la reproduction sociale comprend le
care, elle est bien plus large que cela. Elle englobe des activités
des dimensions à la fois intimes et structurelles de la vie. Ces
activités révèlent la reproduction sociale à la fois comme un lieu
d'exploitation du travail et un espace de luttes politiques.

Les organisations internationales et les discours dominants
sur l'égalité de genre reconnaissent aujourd'hui largement le fait
que la part inégale de travail domestique et de travail de care non
rémunérés soit l'un des principaux obstacles à l'accès des femmes
aux emplois rémunérés et aux avantages qui y sont associés, les
droits sociaux, la protection sociale et l'empowerment. La ques­
tion est même désormais incluse dans les objectifs de développe­
ment durable pour 2030 fixés par les Nations unies (objectif 5.4
des ODD) et des appels sont lancés pour que le care soit reconnu,
réduit, redistribué et revalorisé. Il s'agit d'une étape importante
pour progresser vers une plus grande égalité de genre. En outre,



24 Guérin, Hillenkamp, Verse/will'

le concept de care a enrichi la discussion sur la reproduction
sociale, puisqu'il inclut des dimensions émotionnelles et éthiques
qui étaient plutôt absentes des débats précédents.

Cependant, s'il est essentiel d'accroître la reconnaissance et de
mesurer le travail de care et le travail domestique non rémunéré, le
care apparaît comme plutôt consensuel, sans la dimension critique
et politique attachée à la reproduction sociale. Ainsi, alors que le
concept de reproduction sociale semblait dépassé, nous soutenons
qu'il est beaucoup plus vaste, plus riche et plus politique et consi­
dérons qu'il est temps de revisiter ce concept. Les luttes politiques
des mouvements féministes ou de femmes dans le Sud global
autour de la défense de la vie renouvellent de leur côté également
la compréhension de ce concept (Arruzza, Gawel 2020).

Nous utilisons le concept de reproduction sociale, inspiré
des théories féministes et décoloniales critiques, qui ont mis en
évidence le travail des femmes subalternisées et racialisées pour
alimenter la prospérité du système capitaliste mondialisé, qui ont
souligné la subordination des femmes au niveau familial et qui
ont reconnu la dimension émotionnelle du travail des femmes qui
repose sur des rapports humains (Mackintosh 1977; Verschuur
2013,2017; Federici 2014). Ce concept incarne la compréhension
de son interdépendance avec un territoire, considéré comme un
espace aux dimensions matérielles et sociales, culturelles, affec­
tives et spirituelles. «Le corps et le lieu sont inéluctablement les
bases de l'existence humaine» (Escobar 2001, 153).

Les études féministes ont souligné la nécessité d'analyser
la subordination des femmes dans la famille et la société pour
comprendre et modifier les rapports de reproduction sociale,
imprégnés notamment par le genre, mais aussi par la race, la classe,
la caste et d'autres rapports de pouvoir inégaux. Les «rapports de
reproduction humaine-la subordination des femmes, le contrôle
de leur sexualité, de leur fertilité et de leurs enfants-sont les
moyens par lesquels la reproduction de la force de travail et l'in­
sertion des individus dans la structure de classe sont contrôlées
dans le capitalisme» (Mackintosh 1977, 124). Le débat sur ces
questions et sur les droits des femmes au niveau domestique est
hautement politique, comme l'illustrent de nombreuses réactions



Effervescences féministes 25

récentes contre la soi-disant «idéologie de genre», et il est au
cœur de la lutte contre la reproduction de l'économie capitaliste.

Depuis les années 1960, les mouvements féministes de diffé­
rents continents ont mis en évidence la question du travail, invi­
sible, non rémunéré, réalisé par des femmes pour les «autres »,
au nom de la nature, de l'amour ou du devoir maternel (Kergoat
2000; voir aussi: Pedro 2013; Bhattacharya 2017). Les cher­
cheures féministes ont élaboré des théories sur le «travail domes­
tique», déconstruisant ce qu'est le travail-rémunéré et non
rémunéré-et les préjugés masculins qui s'y rattachent, le travail
domestique, le care rémunéré et non rémunéré (Benerfa 1979;
Combes, Devreux 1992; Souza Lobo 1992; Folbre 1997; Razavi
2007; Salazar et al. 2012; Laugier 2015 ; Degavre, Merla 2016).
D'intenses débats ont eu lieu sur le «mode de production domes­
tique» et patriarcal (Delphy 1970), sur l'économie politique de la
reproduction sociale et sur la séparation construite entre «produc­
tion» et «reproduction» (Mackintosh 1977; Beneria 1979, 1998;
Combes, Daune-Richard, Devreux 1991; Devreux 1995).

Le fait que le travail domestique soit considéré productif ou
non a des conséquences politiques, puisque seuls les travailleurs
dits «productifs» sont considérés comme des agents politiques de
changement, excluant ainsi des luttes sociales les femmes qui ne
travaillent pas pour un salaire. Néanmoins, comme l'ont montré
des historiennes féministes, les travailleuses ont effectivement
participé aux luttes (Tilly, Scott 1978). Et il n'est pas surprenant
que les mouvements sociaux féministes des années 1960 se soient
mobilisés spécifiquement autour des questions de la reconnais­
sance du travail domestique non rémunéré.

Un argument central de cette littérature féministe critique est
que la séparation entre production et reproduction sociale est née
avec le mode de production capitaliste. La séparation du travailleur
«libre» de ses moyens de production est allée de pair avec la sépa­
ration genrée de la production et de la reproduction sociale, par le
biais du processus d'accumulation primitive ou de ce que Marx
appelait aussi l'accumulation par dépossession. «L'expansion des
rapports capitalistes repose aujourd'hui aussi (pas moins qu'à
l'époque des enclosures anglais, de la conquista des Amériques et



26 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

de la traite atlantique des esclaves) sur la séparation des produc­
teurs des moyens de leur (re)production» (Federici 1999,53).

Le travail de reproduction sociale n'est pas une survivance de
formes de travail antérieures, «pré-capitalistes» ou appelées à
disparaître. Il est façonné par le capital et reste essentiel pour la
reproduction du capitalisme, davantage encore à l'heure actuelle.
L'économie domestique n'est pas isolée ni extérieure au capita­
lisme, mais articulée à celui-ci. Elle appartient à la «sphère de
circulation» du capitalisme, lui fournissant force de travail et
nourriture, tandis qu'elle reste principalement en dehors de la
«sphère de production» capitaliste. C'est en maintenant des liens
organiques entre les économies capitaliste et domestique que la
première assure sa croissance et sa prospérité (Meillassoux 1975,
Rey 1976,First 1977).Le genre en tant que principe organisateur,
imbriqué avec d'autres catégories d'exclusion comme la race, la
caste, la classe, constitue le pouvoir «magique» qui permet de
maintenir ce lien organique entre l'économie capitaliste et l'éco­
nomie domestique (Verschuur 2008).

Ainsi, la question pertinente dans le débat sur la reproduction
sociale n'est pas la nature du travail, mais son mode d'appropria­
tion, domestique ou capitaliste-tous deux imprégnés de rapports
patriarcaux d'exploitation -. Dans le mode d'appropriation domes­
tique, le travail est censé être effectué «gratuitement»- pour
un mari, un père, la famille ou la communauté-, et ce faisant,
il apporte un «don », ou un «cadeau », énorme et invisible au
système mondial, comme Federici l'a formulé (1999, 54). Dans le
mode d'appropriation capitaliste, le travail est censé être effectué
en échange d'un paiement monétaire, parfois avec un statut de
salariée, bien que souvent peu valorisé et dans des conditions de
travail non décentes (Verschuur 2013). Ce qui est en jeu, ce sont
les rapports sociaux dans le cadre desquels le travail est effectué.
Pour comprendre comment l'ensemble du système se reproduit, il
est ainsi essentiel de reconnaître et de comprendre l'articulation
entre l'économie domestique et l'économie capitaliste.

Alors que Marx mentionne les hiérarchies dans la famille
et parle de «l'esclavage latent» qui repose sur l'appropriation
du travail des femmes et des enfants par les hommes dans leur



Effervescences féministes 27

famille (Marx, Engels 1976, cité par Holmstrom 2010, 307), il
avait, comme la plupart des économistes politiques, un biais
productifpernicieux. Marx a concentré son analyse sur ce qu'il a
appelé le travail «productif» dans le capitalisme, défini comme
ce qui produit de la plus-value, Cela signifie qu'il ne reconnaît
pas la production de valeurs d'usage, nécessaires à la repro­
duction, au maintien et à la reconstitution de la force de travail,
tant sur le plan biologique que social. Outre le biais productif,
la reconnaissance de la subordination des femmes aux hommes
dans les familles a généralement été négligée par les théoriciens
de la reproduction sociale (Mackintosh 1977). Plus largement,
comme l'ont souligné les études féministes et décoloniales, le fait
que les rapports sociaux de type domestique soient traversés par
des rapports de pouvoir selon le genre, la classe et la race, a été
jusqu'à récemment négligé.

Rosa Luxemburg (2015 [1899]), dans sa controverse avec
Lénine, avait déjà affirmé que les économies domestique et
paysanne sont indispensables à la reproduction de l'économie
capitaliste, ce qui explique pourquoi la seconde maintient les
premières. De vastes débats ont eu lieu sur la domination et
l' «hégémonisation» du mode de production capitaliste sur
les autres modes de production et sur les transformations des
modes de production (Castex 1977). S'il n'existe pas de «mode
de production domestique» qui ne soit pas à la fois articulé aux
autres modes de produétion et dominé par eux, il est fondamental
de reconnaître la persistance de rapports sociaux de type domes­
tique ainsi que de rapports de subordination dans les familles. La
compréhension des rapports de reproduction sociale, y compris
les valeurs patriarcales sous-jacentes, et leur articulation avec
d'autres rapports sociaux est donc essentielle dans la recherche
de rapports sociaux fondés sur la solidarité.

La question de la transformation du mode de production capi­
taliste et de l'articulation avec un ou plusieurs modes de produc­
tion a été revisitée avec des perspectives différentes provenant
du Sud. Le marxiste péruvien hétérodoxe José Carlos Mariâtegui
a eu une influence majeure en affirmant que dans les sociétés
non européennes, le socialisme pouvait provenir d'une évolution



28 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

organique des pratiques et des forces locales, en particulier indi­
gènes, et non d'une révolution menée par une classe ouvrière
inexistante (Arico 1980). Dans cette veine, Anibal Quijano a plus
tard attiré l'attention sur l'effet destructeur du pouvoir colonial/
moderne sur les conditions subjectives du changement social
et sur le caractère ouvert, «sans aucune garantie historique de
victoire» (Quijano 2008, 15) de ce changement. Dans cette pers­
pective, il a caractérisé l'économie solidaire «comme un univers
hétérogène de pratiques sociales» et une «expression vitale du
mouvement non moins hétérogène et contradictoire de la société
actuelle» (ibid, 12). Partageant cette hypothèse d'hétérogénéité
structurelle et de changement social non déterministe, l'éco­
nomiste brésilien Paul Singer (2000) a défendu que l'économie
solidaire pourrait, sous certaines conditions, constituer, à travers
les rapports de travail qu'elle instaure, un mode de production
distinct et non nécessairement subordonné au capitalisme. Sur ce
point essentiel, ces auteurs marxistes convergent avec la théorie
de l'économie solidaire développée en France à partir de l'héri­
tage de l'économie plurielle de Marcel Mauss et Karl Polanyi,
dans la mesure où celle-ci reconnaît l'existence d'une pluralité
de principes économiques et de formes de propriété au sein de
systèmes économiques à dominante capitaliste (Laville 2013).

Dans l'économie solidaire, le travail est censé être soumis à
une volonté démocratique collectivement construite, les rapports
sociaux basés sur la solidarité primant sur l'intérêt individuel ou le
profit matériel (Erne, Laville 2006). Pour Singer, l'économie soli­
daire pourrait constituer un mode de production propre s'il repose
sur l'organisation des travailleurs et travailleuses à deux niveaux
principaux. Au niveau des initiatives d'économie solidaire, tout
d'abord, les travailleurs et travailleuses sont confrontées au défi
de l'autogestion démocratique. L'organisation et l'expérimenta­
tion sont les conditions nécessaires à la construction de nouvelles
compétences de gestion collective indispensables pour échapper
à la division inégale du travail des entreprises capitalistes. L'or­
ganisation entre les initiatives d'économie solidaire, ensuite,
est cruciale pour créer un «secteur intégré» qui rassemble ces
initiatives et d'autres institutions afin de générer leurs propres



Effervescences féministes 29

modalités de financement, de commercialisation, de circulation
du savoir et de rapports avec les gouvernements. La démocratie
interne par l'autogestion et l'autonomie externe par l'institution
d'un secteur intégré d'économie solidaire sont donc deux condi­
tions essentielles pour que l'économie solidaire constitue un
mode de production et de distribution qui puisse coexister avec
le capitalisme sans lui être subordonné. L'analyse de Paul Singer;
inspirée par l'expérience des coopératives de production et centrée
sur l'économie solidaire en tant qu'alternative aux rapports de
production capitalistes, demande à être confrontée aux théories
des rapports entre femmes et hommes dans la famille ou dans
les organisations de travailleurs et travailleuses, et aux débats sur
les rapports sociaux de reproduction. En effet, «aucune concep­
tualisation d'un mode de production spécifique n'est complète si
elle ne peut rendre compte de la reproduction des personnes au
sein du système et du système dans son ensemble». (Mackintosh
1977, 126). Transformer le mode de production capitaliste exige
de repenser les articulations entre l'économie domestique, l'éco­
nomie capitaliste et l'économie solidaire.

L'économie solidaire peut offrir des espaces de résistance
aux économies domestique et capitaliste d'autant plus solides et
étendus qu'ils reposent sur une démocratie interne forte, à condi­
tion de tenir compte des inégalités de pouvoir selon le genre, la
race et la classe. Nos résultats de recherche montrent également
que cela nécessite de relier entre elles les myriades d'initiatives
existantes et de tisser des liens organiques avec les réseaux,
mouvements, universitaires et alliés féministes, y compris les
institutions ou organisations non gouvernementales, gouverne­
mentales, intergouvernementales et transnationales.

Les initiatives de solidarité ne constituent pas forcément à
elles seules des transformations radicales d'un système. Pour­
tant, cumuler des expériences et s'articuler avec des mouvements
féministes, de solidarité et d'autres mouvements sociaux peuvent
ouvrir, ici et maintenant, des chemins pour faire émerger des
espaces alternatifs à l'expansion du capitalisme dans toutes les
sphères de la vie. Il est évident que le rôle de l'État dans la conso­
lidation de l'économie solidaire fait partie de la question, tout en



30 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

étant également une partie du problème (comme nous le dévelop­
perons dans la conclusion).

Les débats féministes et décoloniaux sur la reproduction sociale
montrent ainsi la puissance de ce concept. Nous défendons l'idée
quepour aborder l'économie solidaire dans une perspectivefémi­
niste, il est nécessaire de placer la reproduction sociale au centre
de l'analyse. Réciproquement, à travers une analyse féministe
de l'économie solidaire, nous proposons d'enrichir la discussion
sur le concept de reproduction sociale, en nous appuyant sur des
études approfondies d'initiatives collectives de groupes de base de
femmes. Nous cherchons à comprendre dans quelles conditions
l'économie solidaire peut offrir des espaces pour organiser diffé­
remment la reproduction sociale, sans reproduire les inégalités de
genre, de classe, de race et de caste, en d'autres mots, en repensant
les rapports sociaux de reproduction et en réarticulant les écono­
mies domestique, capitaliste et solidaire.

Nous soutenons que l'économie solidaire peut o.ffrir des
voies transformatrices et durables pour le changement social
féministe. Cela implique de réorganiser la reproduction sociale,
de construire de nouveaux rapports sociaux, ni de type domes­
tique ni capitalistes mais basés sur la solidarité. Cela nécessite
une démocratie interne, mettant l'égalité de genre, de classe, de
race, et de caste au premier plan des débats politiques, à tous les
niveaux, du foyer aux communautés, au marché et à l'État.

Épistémologies féministes, perspectives décoloniales
et contributions du Sud global pour une analyse de
la reproduction sociale

Sur la base de ces positions, la recherche collective féministe
présentée dans ce livre a exploré dans quelles conditions spéci­
fiques des initiatives d'économie solidaire peuvent représenter des
possibilités de résistance contre les modes capitaliste et domes­
tique d'appropriation du travail et contre la division inégale du
travail au niveau mondial. Elle a étudié les possibilités d'émer­
gence de nouveaux rapports sociaux, ni de type domestique ni



Effervescences féministes 31

capitalistes, mais animés par des valeurs solidaires et féministes,
pour réorganiser la reproduction sociale.

Ce projet de recherche s'est basé sur un réseau de chercheur-es
et d'acteurs et actrices d'Amérique latine, d'Inde et d'Europe. Les
réflexions présentées sont à la fois le résultat d'une maturation
de questions de recherche personnelles de longue date et d'une
maturation commune des réflexions, à travers un travail, des
interactions, des dialogues, des recherches et des écrits collec­
tifs qui ont alimenté les discussions théoriques au cœur du livre.
Les chercheur-es, issu-es de disciplines variées-anthropologie,
sociologie, économie politique, sciences politiques, agronomie,
droit-ont construit une perspective épistémologique féministe
partagée et discuté des choix méthodologiques.

Les épistémologies féministes sont basées sur des principes de
recherche collaborative, participative, non hiérarchique, réflexive
et transformatrice. Elles s'inspirent de la longue histoire des études
et des mouvements féministes qui ont forgé le concept de genre.
Cela implique de reconnaître la portée politique et heuristique du
genre comme une catégorie d'analyse qui aide à comprendre et
à remettre en question les rapports de pouvoir entre les femmes
et les hommes. En développant des capacités d'analyse et de
réflexion, les épistémologies féministes brisent les dichotomies
contestées entre théories et pratiques, entre universitaires et
professionnel-les ou militant-es. Elles contestent également la
vision homogénéisante et victimisante, qui représente les femmes
comme pauvres et impuissantes (Mohanty 1988). Utiliser des
épistémologies féministes implique d'être conscient que «notre
incarnation en tant que membres d'une classe, d'une race et d'un
genre spécifiques ainsi que nos contextes historiques concrets
jouent nécessairement un rôle important dans la perspective que
nous avons du monde [.. .]. Le savoir est considéré comme acquis
non par des individus solitaires mais par des membres sociale­
ment constitués de groupes qui émergent et changent au cours de
l'histoire» (Narayan 2004, 218). Cela implique d'être conscients
qu'aucune perspective n'a de validité universelle, de contester
les visions euro-centriques et de valoriser les connaissances des



32 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

«autres », universitaires féministes du Sud, organisations de
femmes ou féministes locales.

La perspective décoloniale est définie comme une alternative
pour penser à partir de la spécificité historique et politique des
sociétés elles-mêmes, et non seulement vers ou sur elles, comme
cela a été défendu par le courant décolonial né en Amérique latine
depuis les années 1970 (Fals Borda 1970, Quijano 1991, Escobar
2019, Viveros 2019). Celui-ci considère que la culture est entre­
lacée avec les processus politico-économiques, et qu'on ne peut
comprendre le capitalisme néolibéral globalisé sans prendre en
compte les discours de race et de genre qui organisent la popula­
tion dans une division internationale du travail (Castro-Gomez,
Grosfoguel 2007). Le terme décolonial répond ainsi à la fois à
l'exigence de déplacer les perspectives en partant des points de
vue des «autres »,mais aussi au reproche fait aux études postcolo­
niales de déserter le terrain des luttes sociales réelles (Verschuur,
Destremau 2012).En Inde également, des courants visent à déco­
loniser la recherche, en dévoilant et démantelant des rapports
inégaux de pouvoir dans les processus de production de connais­
sance et les pratiques institutionnelles et en déplaçant les pers­
pectives à partir de celles exprimées par « l'autre », la personne
subalterne (Spivak 1988).

Les tenant-es du courant décolonial ont ainsi critiqué la
colonialité du pouvoir et des savoirs qui traverse les sciences
sociales, y compris dans les études de genre/féministes. Malgré
le fait que nous défendions cette perspective, la constitution de
ce réseau de recherche n'a pu échapper à toutes les contraintes
liées à la co1onialité du pouvoir. Les conditions de recherche sont
souvent plus défavorables dans le Sud global, en particulier pour
les chercheures femmes et/ou racialisées, et plus encore dans
des contextes politiques sous tension. Elles ont plus souvent des
engagements à temps partiel ou précaires, de lourdes charges de
service, d'enseignement et d'administration dans les institutions,
et des contraintes personnelles pesantes. Certaines personnes
dans les institutions de recherche du Sud Global doivent jongler
entre des missions de consultation, des engagements institu­
tionnels divers, voire militants, et la recherche. Ces inégalités



Effervescences féministes 33

se ressentent parfois dans les capacités à trouver le temps et
les ressources pour l'écriture. De plus, la nécessité de recourir
à une langue dominante comme l'anglais-qui n'était maternelle
pour aucun-e des chercheur-es de ce réseau-a rendu difficile les
échanges entre certaines équipes, en particulier pour des équipes
latino-américaines, malgré les efforts pour trouver de l'aide en
interprétation et traduction. Ces diverses contraintes expliquent
aussi que certaines équipes qui ont contribué de manière essen­
tielle aux débats théoriques aient écrit des chapitres moins fournis
et longs que d'autres.

Les épistémologies féministes et la perspective décoloniale
ont inspiré la manière dont le réseau a conduit la recherche avec
les groupes de femmes de base et produit les résultats, qui s'ins­
crivent dans la dynamique de luttes sociales concrètes. Nous nous
réclamons ainsi d'une démarche qui postule que le processus
même de recherche participe du changement social.

Comme nous le développerons au chapitre suivant, notre pers­
pective épistémologique comporte une position à la fois critique
(en accordant une attention constante aux mécanismes structurels
de l'oppression) et ouverte au «possibilisme» (c'est-à-dire à l'idée
que le changement dans n'importe quel contexte est possible, mais
qu'il peut prendre des formes contre-intuitives voire cachées sur
lesquelles la recherche doit se pencher). Cela rejoint les approches
féministes qui prétendent que pour comprendre une situation, il
faut contribuer à la changer (Mies 1979)et qui reconnaissent qu'il
y a des marges de manœuvre personnelle et collective pour le
changement (Scott 1986, Rauber 2003). Elle résonne également
avec l'appel aux épistémologies du Sud (de Sousa Santos 2011),
la reconnaissance de différentes formes de savoir, forgées par les
positions sociales, d'après lesquelles les femmes et les hommes
organisent leur vie et donnent un sens à leur existence, selon l'ap­
proche de la pédagogie des opprimés (Freire 1974)et les méthodes
de recherche-action participative (Fals Borda 1979) utilisées par
certaines de nos partenaires dans leur travail.

Les études de cas présentées proviennent de pays où des colla­
borations intellectuelles entre les chercheur-es du réseau existent
depuis longtemps. Les études de cas sont spécifiques à chaque



34 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

pays et dépendent des particularités de chaque contexte. Nous
n'avons pas cherché de «meilleures pratiques» ou des initia­
tives emblématiques, mais avons privilégié les connaissances de
terrain et les expériences de collaboration des membres du réseau
de recherche et les initiatives les plus pertinentes pour répondre à
nos questions de recherche. Nous avons construit des approches
méthodologiques communes dans ce réseau, y compris sur la
manière de procéder à des comparaisons entre les différents
contextes, de manière qualitative et prudente. Les comparaisons
visent soit à mettre en évidence les divergences et les similitudes,
soit à soulever de nouvelles questions (la confrontation à de
nouveaux contextes permet de dépasser les cadres convention­
nels). Ces deux objectifs ont été poursuivis ici.

La comparaison et la pluridisciplinarité sont plus faciles à
dire qu'à faire. Elles nécessitent de multiples précautions afin
d'éviter les malentendus et les «faux amis» (un même mot peut
être utilisé dans différentes disciplines ou zones géographiques
avec un sens différent). Les pays étudiés se caractérisent, quelles
que soient les disciplines, par des traditions intellectuelles spéci­
fiques, ancrées dans les histoires locales, qui sont aussi des façons
spécifiques de penser ce qui doit être pris en considération. Nous
avons identifié deux conditions majeures pour la recherche colla­
borative, qui sont souvent sous-estimées (Kanbur, Shaffer 2007 ;
Bardhan, Ray 2008): le respect mutuel et une position épistémo­
logique commune. Un protocole de recherche a été conçu lors d'un
atelier de lancement du projet, où les positions épistémologiques
ont été discutées. À mi-parcours du projet, une visite collective
de terrain a été organisée dans l'une des études de cas, dans le
Yale do Ribeira au Brésil, où les méthodes, les concepts, le cadre
conceptuel et les travaux en cours ont été discutés. Une approche
pluridisciplinaire, combinant des concepts et des méthodes de l'an­
thropologie féministe (expérience vécue, subjectivités, rapports
de pouvoir), de l'économie politique, une approche substantive et
plurielle de l'économie (pratiques marchandes et non marchandes)
et des sciences politiques (action publique, mouvements sociaux,
espace public et espaces contre-publics subalternes) a été adoptée,
suivant des perspectives épistémologiques féministes communes.



Effervescences féministes 35

À partir d'études de cas ethnographiques et interdisciplinaires,
le livre examine comment les collectifs de base s'organisent,
souvent en lien avec des organisations extérieures, et comment les
rapports sociaux sont (re)construits dans ces espaces, traversés
par des rapports de genre et d'autres rapports de pouvoir. Nous
explorons dans quelles conditions les femmes marginalisées,
majoritaires dans ces initiatives, peuvent se constituer en sujets de
droits, pour transformer la reproduction des inégalités de genre et
sociales. Nous analysons les pratiques, les rapports sociaux et de
pouvoir qui organisent la reproduction sociale. Nous cherchons à
savoir si et comment le niveau élevé de participation des femmes
marginalisées conduit à des négociations de pouvoir, au niveau
domestique, local et global. Nous explorons également la contri­
bution de l'économie solidaire au renouvellement de l'action et
des politiques publiques, si et comment se négocie l'inclusion des
demandes féministes dans le domaine de la reproduction sociale.
Nous étudions à la fois les tensions et les possibilités d'imaginer
et de construire de nouveaux rapports sociaux, d'ouvrir des
brèches dans les modèles économiques et politiques dominants
et de renouveler l'action publique. Ces initiatives sont abordées
comme des processus dans lesquels des rapports de pouvoir sont
en jeu, et qui peuvent aussi bien ou en même temps renforcer les
rapports inégaux de genre, de classe, de race et de caste, l'accu­
mulation capitaliste et ouvrir des espaces de réinvention de l'éco­
nomie et du politique.

La conjonction du pouvoir subversif des organisations de base
de solidarité et des organisations féministes ainsi que de la pers­
pective féministe sur les droits des femmes, l'égalité de genre et
les transformations du pouvoir apparaissent comme des voies de
résistance aux modes d'appropriation tant domestique que capi­
taliste du travail des femmes subalternes et à leur subordination.
Elle suggère la possibilité qu'émergent des rapports sociaux diffé­
rents, basés non sur des rapports d'exploitation dus au genre, à la
classe et la race mais sur la solidarité et sur des valeurs égalitaires.
Elle offre des lueurs d'espoir pour résister à la vision hégémonique
du monde qui soutient le système capitaliste mondial financiarisé,
imprégné de valeurs patriarcales, de colonialité du pouvoir et de



36 Guérin, Hillenkamp, Verschuur

hiérarchies raciales. Une économie féministe solidaire ambitionne
de repenser, au-delà du contexte des crises, la reproduction élargie
de la vie, maintenant et pour les générations futures. En même
temps, comme nous le verrons tout au long de cet ouvrage, il faut
contextualiser et historiciser le changement social. Les compa­
raisons point par point n'ont guère de sens: seuls des processus
peuvent être comparés, et les succès ne peuvent jamais être consi­
dérés comme définitivement acquis. Les contextes changent rapi­
dement, les pratiques sont en constante évolution. Ce qui est gagné
aujourd'hui peut être perdu demain. De plus, étant donné la nature
multiple des oppressions et des luttes, ce qui est gagné ici peut être
perdu ailleurs. Cependant, même les victoires éphémères ne sont
jamais perdues; les luttes et les rêves collectifs des femmes contri­
buent à des expériences de prise de conscience, à un changement
dans la perception de la vie quotidienne et dans la compréhension
des causes des problèmes identifiés. En temps de crise de la repro­
duction sociale, ces processus font partie de la lutte féministe et
politique continue.



Guérin Isabelle, Hillenkamp Isabelle , 

Verschuur C. 

La reproduction sociale : un enjeu clé pour 

l'économie solidaire féministe. 

In Verschuur C. (ed.), Guérin Isabelle (ed.), 

Hillenkamp Isabelle (ed.). Effervescences 

féministes : réorganiser la reproduction 

sociale, démocratiser l'économie solidaire, 

repenser la valeur. 

Paris (FRA) : L'Harmattan, 2021, 15-36. 

(Genre et Développement, Eclairages), 2. 

ISBN 978-2-343-23321-5 




