Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

L’expertise anthropologique au
tribunal. Appropriation,
transformation et
instrumentalisation des savoirs
anthropologiques a la Cour
Interaméricaine des Droits de
I'Homme

Elisabeth Cunin

La Cour Interaméricaine des Droits de 'Homme (désormais Cour IDH) est saluée pour le
caractére novateur de sa jurisprudence, qui se manifeste notamment par I'émergence
d’un droit international centré sur les groupes ethniques et raciaux. Bien que I’action
de la Cour IDH soit basée sur un principe d’universalité, elle a contribué a I’élaboration
d’un droit apportant une protection spécifique aux « peuples indiens et tribaux! » du
continent. L’émergence des questions ethniques et raciales s’accompagne de
I'introduction de I'anthropologie a la Cour IDH, qui fait appel & des anthropologues,
invité-e's comme « expertess» dans le processus juridique et jouant un rdle
d’intermédiaire entre les populations minorisées et les juges, la discipline étant
considérée comme reposant sur 1'étude des différences culturelles et d’origine
(Estupifian Silva et Ibafiez Rivas 2014). Cet article porte sur la réappropriation et
réinterprétation des savoirs anthropologiques par les juges de la Cour IDH, et leurs
effets sur les pratiques des anthropologues.

L’Amérique latine a connu, depuis les années 1980-1990, une transformation des
régimes nationaux d’altérité, souvent qualifiée de « tournant multiculturel » (Gros et

Dumoulin 2011). Prenant le contre-pied des logiques républicaines d’intégration par le
métissage, les Etats latino-américains ont officiellement reconnu la multiplicité des

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

appartenances, en particulier indiennes et afrodescendantes. Ce « tournant
multiculturel » a donné lieu a de nombreux travaux sur la revendication d’une
citoyenneté ethnique, la mise en place de politiques de la différence, I'attribution de
droits sur une base identitaire, la valorisation de pratiques culturelles. Néanmoins, la
mise en ceuvre des politiques multiculturelles par les Etats n’est pas toujours effective,
ce qui a entrainé un processus croissant de judiciarisation de I'action politique (Feoli
2016), qui fait du droit un élément fondamental des demandes de citoyenneté
contemporaine. Dans un contexte latino-américain marqué par la violence, le droit
apparait comme le dernier rempart pour atteindre les promesses de reconnaissance et
redistribution des législations multiculturelles. Le droit international, en particulier le
droit international des droits humains, a ainsi été qualifié de nouvelle «légalité
cosmopolite » et de « globalisation contre hégémonique » (Rodriguez Garavito et de
Sousa Santos 2005). Un des défis de la Cour IDH est d’articuler une logique universaliste
du droit, qui dénonce toutes les formes de discrimination, et une logique
différentialiste, qui attribue des droits spécifiques aux groupes minorisés.

Par ailleurs, ’anthropologie occupe une place spécifique en Amérique latine : elle se
définit comme une « anthropologie du Sud » dans une revendication décoloniale par
rapport aux savoirs dominants et de dénonciation de I'extractivisme scientifique des
« anthropologies du Nord ». Elle est aussi une anthropologie engagée, militante,
collaborative qui vise a accompagner les mobilisations sociales et a renverser les
rapports de domination politiques et épistémologiques (Krotz 1993, Lins Ribeiro et
Escobar 2006). L’expertise anthropologique auprés des tribunaux est une des
expressions de cette recherche citoyenne, tout en suscitant de nombreuses
interrogations. Paul Burke (2011 : 22) se demande ainsi si I'expertise anthropologique
doit étre qualifiée de « junk anthropology » ; Yuri Escalante Betancourt (2018 : 72) met en
cause la scientificité de ’expertise anthropologique ; Trond Thuen (2004 : 266) oppose
la logique herméneutique interprétative de I'anthropologie a I'orientation factuelle,
voire positiviste, des tribunaux ; Anthony Good (2008) s’inquiéte de la transformation
des concepts anthropologiques en preuves juridiques objectives. Plusieurs
anthropologues sollicité-e's comme experte's par la Cour IDH se sont questionné-e's sur
leur réle et sur les effets de leurs expertises. Christopher Loperena?, Rosalva Aida
Hernéndez Castillo® et Mariana Mora ont souhaité « créer un espace de réflexion sur le
réle de 'anthropologie dans I'activisme juridique, ainsi que sur les possibilités et les
limites de I'utilisation du concept de culture, et analyser les implications éthiques et
politiques de notre participation a I'élaboration d’expertises » (Loperena, Herndndez
Castillo et Mora 2018 : 8, traduction personnelle, comme toutes celles qui suivent).
Richard Price* rappelle que «la catégorie de peuple “tribal”, “indigéne” ou
“autochtone” (un peu comme la catégorie autrefois proéminente de peuple “primitif”),
qui forme le fondement des instruments juridiques relatifs aux droits humains, porte
en elle un lourd bagage culturel que I'on retrouve dans I'esprit de bien des Occidentaux
éduqués, et parmi eux beaucoup de juges, de juristes et d’hommes politiques » (Price
2014 : 98). La place de I'anthropologie dans la démarche positiviste de 'administration
de la preuve dans le jugement, I'imposition hiérarchique de 1’anthropologue comme
producteur du savoir légitime sur les populations indiennes, le renforcement de
préjugés culturalistes sur 'authenticité des pratiques traditionnelles sont questionnés.

Cet article se situe au cceur de ces réflexions sur le rapport entre droit et

anthropologie, en posant un regard anthropologique sur la jurisprudence ethnique et
raciale de la Cour IDH, en étudiant l'utilisation, par les juges, des expertises

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

anthropologiques et en analysant le positionnement des anthropologues en tant
qu'expertess. 1l s’appuie sur une recherche de quatre années® sur la Cour
Interaméricaine des Droits de 'Homme, fondée sur une ethnographie des audiences,
une étude des trajectoires de ses acteurs et une analyse des textes juridiques produits
par le tribunal (Cunin 2023, en cours). A la différence des travaux portant sur la Cour
IDH, il ne s’agit ni d’étudier « un cas » en particulier en le replacant dans un contexte
spécifique et une histoire longue, ni de porter un regard juridique sur « les cas » traités
par la Cour (droits mobilisés, évolution de la jurisprudence, application de I'arrét). Mon
approche analyse les procédures juridiques de I'intérieur pour comprendre comment
elles orientent les stratégies des acteurs, en me centrant sur les anthropologues.

Entre 1991 et 2022, j’ai identifié 46 cas traités par la Cour IDH que je considére comme
ethniques et raciaux; 38 cas ont été résolus et 8 sont actuellement en cours de
résolution ; sur ces 38 cas résolus, 23 font appel & au moins un-e anthropologue. La
premiere partie de l'article porte sur I'origine et le fonctionnement de la Cour IDH et
sur 'apparition de deux changements majeurs : la construction d’un droit international
des droits humains des populations indiennes et afrodescendantes; le recours a
I'expertise anthropologique. Je confronte ensuite les propos des anthropologues lors de
I'audience du cas Awas Tingni (Nicaragua, 2001), considéré comme l'origine de la
jurisprudence ethnique et raciale de la Cour IDH, et leur réinterprétation par les juges,
en particulier I'imposition de la notion de cosmovision comme articulation entre droit
traditionnel et droit international. La troisiéme partie interroge les décalages dans le
statut donné a I'anthropologie: alors que les juges l'appréhendent en termes
d’objectivité scientifique et de démonstration positiviste, les anthropologues justifient
leur participation aux procés par leur soutien a la cause indienne et afrodescendante,
au nom d’une anthropologie engagée. La derniére partie analyse les alternatives que les
anthropologues ont essayé d’apporter aux « catégorisations juridiques » (Colemans et
Dupret 2021) de la Cour et a linstrumentalisation des connaissances dans une
conception essentialiste de la différence.

Juges, anthropologues, populations indiennes et
afrodescendantes a la Cour IDH

La Cour IDH est une institution de I’Organisation des Ftats Américains (Pasqualucci
2013). Elle est régie par la Convention Américaine relative aux Droits de 'Homme,
adoptée le 29 novembre 1969 au Costa Rica et entrée en vigueur le 18 juillet 1978. La
Convention établit une liste de droits que les Etats s’engagent a respecter ; la Cour IDH
veille au respect de ces droits. Les procés devant la Cour IDH opposent trois acteurs
appelés parties : la Commission Interaméricaine des Droits de I'Homme (Commission
IDH), qui saisit la Cour au nom du Systéme Interaméricain des Droits de 'Homme ; les
représentant-es de I'’Etat accusé d’avoir violé les droits définis par la Convention
Américaine ; les représentant-e's des victimes. Cette procédure contradictoire est au
cceur de I'approche juridique de la Cour; elle garantit I'impartialité institutionnelle
entre les parties et I'expression de points de vue antagoniques sur les faits et leur
interprétation. Chaque partie s’appuie sur les déclarations de victimes, témoins et
experts, qui interviennent oralement lors des audiences ou par écrit. Tout citoyen ou
organisation sociale peut déposer une plainte contre un Etat, en suivant une procédure
formelle : épuisement de tous les recours juridiques au niveau national, présentation

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

du dossier a la Commission IDH qui en vérifie la forme et le fond, soumission a la Cour
IDH par la Commission IDH. Cette procédure, qui peut durer des années, aboutit a une
résolution amiable ou & un proces ayant lieu généralement au siége de la Cour, a San
José, Costa Rica. Au terme du proces, la Cour formule des demandes de réparations aux
Etats considérés comme responsables afin de garantir la non-répétition des violations
des droits. Les jugements de la Cour sont obligatoires et définitifs mais aucun
mécanisme coercitif n’oblige les Etats a s’y conformer.

La Cour IDH est saluée pour le caractére novateur de sa jurisprudence. Ce
« particularisme interaméricain des Droits de 'Homme » (Hennebel et Tigroudja 2009)
se manifeste notamment par '’émergence d’un droit & dimension ethnique et raciale.
Bien que l'action de la Cour IDH soit basée sur un principe d’universalité, en s’appuyant
sur la Déclaration Américaine des Droits et Devoirs de 'Homme (1948) et surtout sur la
Convention Américaine relative aux Droits de I'Homme (1969), elle a promu un droit
international apportant une protection spécifique aux populations indiennes et
afrodescendantes du continent. Le cas Awas Tingni (Nicaragua, 2001), portant sur le
non-respect de la propriété collective des terres, est considéré comme le point de
départ de la jurisprudence ethnique de la Cour IDH (voir Wiggins 2002, pour une
présentation de 'accession de ce cas a la Cour IDH et ses enjeux socio-politiques). Pour
la premiére fois, la Cour IDH utilise I'article 21 de la Convention Américaine, portant
sur le droit a la propriété dans une logique individuelle, pour en faire le garant d’une
forme de propriété collective des terres, considérée comme propre aux populations
indiennes. Si le cas Awas Tingni est un précédent juridique, il repose également sur une
autre innovation : la place de I'anthropologie. Quatre anthropologues interviennent
dans le proces, en tant qu’experts et témoins: Rodolfo Stavenhagen, universitaire
mexicain qui a occupé ou occupera différents postes a I'UNESCO, I’0IT et I'ONU (dont
celui de rapporteur spécial sur les droits des peuples autochtones entre 2002 et 2008) ;
Charles Hale, professeur d’anthropologie a 1'Université du Texas, spécialiste des
questions indiennes, notamment au Nicaragua ; Galio Gurdidn, fondateur du Central
American and Caribbean Research Council, ONG d’universitaires et activistes, a laquelle
participe également Charles Hale, visant I'égalité raciale, culturelle et économique,
notamment sur la cbte caraibe de I’Amérique centrale; Theodore Macdonald,
professeur d’anthropologie a I'Université d’Harvard et associé au Committee on Human
Rights Studies de l'université, directeur de projets puis directeur de 'ONG Cultural
Survival, entre 1979 et 1994, qui a joué un grand réle dans I'’émergence d’une question
indienne au niveau international dans les années 1980.

L’expert-e est défini-e par son savoir et sa capacité d’éclairer la décision des juges.

Le terme “expert” désigne une personne qui, possédant une connaissance ou une

expérience scientifique, artistique, technique ou pratique particuliére, informe le

juge sur les points litigieux en rapport avec sa connaissance ou son expérience

particuliére. (Réglement de la Cour IDH, 2009, art. 2)
Le choix des preuves et des experts suit la procédure contradictoire caractéristique de
la Cour IDH. Les parties (Commission IDH, représentant-e's de 'Etat, représentant-e's des
victimes) proposent une liste de preuves et des noms d’expert-ess a la Cour IDH. Les
autres parties ont dix jours pour récuser ces propositions; en cas de désaccord, les
juges ont la décision finale. Ils peuvent également demander, a n’importe quel moment
de la procédure, l'introduction de nouvelles preuves ou expertises. Les parties ayant
sollicité une expertise en fixent la thématique avant 'audience. L’expert-e dispose de

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



10

11

12

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

dix minutes pour son exposé, qui est suivi par les questions des parties, également
pendant dix minutes chacune, puis par les questions des juges, sans limite de temps.

La cosmovision : faire dialoguer droit traditionnel et
droit international au nom de I'anthropologie

La comparaison entre les propos tenus lors des audiences (qui sont publiques,
retransmises en direct et archivées sur le site internet de la Cour IDH?) et le texte final
de l'arrét de la Cour permet de saisir des décalages et réinterprétations qui sont
généralement ignorés. Les audiences montrent, dans le cas Awas Tingni, comment le
président de la Cour IDH, Antdnio A. Cangado Trindade, introduit la notion de
cosmovision’, pour en faire I’équivalent d’un droit autochtone qui entrerait en dialogue
avec le droit international. Dans I'arrét de la Cour, les anthropologues semblent étre a
l'origine de I'utilisation de ce terme ; pourtant les audiences réveélent qu’ils ne I'ont pas
introduit directement et que leurs expertises n’ont pas spécifiquement porté sur les
systémes de croyance indiens.

Ant6nio A. Cangado Trindade trouve dans le cas Awas Tingni I'occasion de combiner sa
philosophie universaliste des droits humains et ses préoccupations spirituelles sur la
relation entre les vivants et les morts. D’origine brésilienne, Antdnio A. Cangado
Trindade a été élu a deux reprises a la Cour IDH (en 1994 et 2000) dont il fut également
vice-président (1997-1999) et président (1999-2001, lors du cas Awas Tingni, et
2002-2004). Il est par la suite devenu juge de la Cour Internationale de Justice de
La Haye (2009-2022). Ses nombreuses publications, les études critiques sur sa doctrine,
mais aussi ses célébres opinions personnelles dans les arréts de la Cour IDH et de la
Cour Internationale de Justice (Spielmann et Drzemczewski 2014, Tigroudja 2018), nous
permettent de mieux comprendre sa pensée. Ses écrits portent notamment sur le droit
international, ’humanisation du droit et la personne humaine dans la justice
internationale (Cangado Trindade 2008, Burgorgue-Larsen 2012). La prise en compte de
I'individu et de ses souffrances et le retour a un droit des gens (jus gentium) sont
considérés comme ses contributions doctrinales majeures. S’appuyant sur une
abondante littérature relevant de la théorie du droit et de la philosophie morale, le juge
argumente sur la relation entre la vie et la mort, les devoirs des vivants envers les
morts et leur prise en compte par le droit international. L'enjeu est de défendre les
personnes face aux FEtats; la question d’un droit collectif n’entre pas dans les
préoccupations du juge. Le cas Awas Tingni lui permet d’appliquer ses réflexions sur la
mort et la spiritualité aux populations indiennes, de faire le lien entre cosmovision,
droit traditionnel et droit international et de fonder ainsi une jurisprudence indienne
issue d'un droit autochtone.

Dans cette démarche, Antdnio A. Cangado Trindade se réclame de I’expertise
anthropologique, qui est pourtant déformée par la procédure juridique orale (audience)
et écrite (arrét). C’est ce que nous montrent ces extraits de ’entretien de Theodore
Macdonald (audience Awas Tingni, 16, 17, 18 novembre 2000).

Etat : La premiére question qui me vient  I'esprit lorsque je vois une carte censée
prouver une présence ancestrale est de savoir si I’on peut construire une histoire et
une possession ancestrale avec des indiens d’ethnies différentes ?

Theodore Macdonald : A I'époque, ce n’était pas nécessaire. Il n’y avait pas de
menace. La question des frontiéres, ou plutét le sentiment des frontiéres de la

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



13

14

15

16

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

communauté se renforce progressivement au fur et 2 mesure des interactions avec

le voisinage (...).

Antonio A. Cangado Trindade : [Pouvez-vous] nous expliquer en quoi consiste ce

sentiment de la frontiére dans la cosmovision de la communauté ?

Theodore Macdonald : Au début, il n’y avait pas beaucoup de conlflits, ils avaient

une idée de leur territoire. L’idée vient, comme vous I'avez mentionné, de la

cosmovision (...). La présence d’animaux et la possibilité d’utiliser les animaux pour

la chasse est basée sur la cosmovision (...). Il y a donc un lien trés fort dans la

cosmovision avec ces sites sacrés, des relations spirituelles avec les animaux de la

montagne. C'est le sentiment d’étre du territoire.
Le représentant de I'ftat interroge tout d’abord Th.Macdonald sur I'existence d’un
territoire appartenant aux Mayagnas alors que coexistent des populations indiennes de
différentes origines sur ce méme territoire. Th. Macdonald se référe a la notion de
« sentiment des frontiéres (sentido de fronteras) » dans une approche trés barthienne? de
I'identité : la proximité entre différents groupes produit la distinction entre les
communautés et I'identification territoriale. Le président Cancado Trindade revient sur
I'expression « sentiment des frontiéres » et introduit pour la premieére fois le terme de
cosmovision. La définition de Theodore Macdonald est désormais tout autre. Le terme
« cosmovision » est utilisé a trois reprises dans sa réponse et renvoie aux esprits de la
montagne qui contrdlent les animaux ; il conclut sur 'expression « sentiment d’étre du
territoire (sentido de ser del territorio) », qui se substitue a celle de « sentiment des
frontiéres ».

On observe un méme glissement sémantique avec lintervention de Rodolfo
Stavenhagen. Celui-ci offre un discours tres professoral, retracant lhistoire de la
domination des populations indiennes de la colonisation a nos jours, autour de notions
comme la discrimination structurelle, la citoyenneté de seconde zone, la subordination,
etc. Dans ce panorama trés politique, il rappelle que la terre « (fait) partie d’un espace
géographique, social, symbolique et religieux avec lequel I'histoire et la vie actuelle des
peuples indiens sont liées ». Anténio Cangado Trindade prend a nouveau la parole et
revient sur la question de la terre :

Professeur, vous avez parlé de la terre (...) comme d’'un espace social d’origine
religieuse, pourriez-vous me dire si cette conception a été reprise par le droit
coutumier indien et, le cas échéant, si elle a été reprise de maniére adéquate par le
droit public interne de I'Etat et les instruments internationaux relatifs aux droits de
I’homme ?

by

La encore, le président de la Cour interpréte a sa facon les propos de I'expert en
réduisant la référence a un espace géographique, social, symbolique, religieux, a la
seule dimension religieuse et en cherchant a établir une correspondance entre religion,
droit traditionnel, droit national et droit international. La réponse de Rodolfo
Stavenhagen s’inscrit dans le cadre ouvert par Ant6nio Cangado Trindade : il évoque le
lien entre terre et religion, les esprits, les morts enterrés, « tout cela fait partie de la
cosmovision indienne ». Parallélement, 'intérét récurrent d’Ant6nio Cangado Trindade
pour la religion et la cosmovision indiennes prend sens en termes juridiques : elles sont
au fondement du « droit traditionnel » des populations indiennes, que la Cour IDH a

’occasion unique de reconnaitre dans le droit international des droits humains.

Dans l'arrét, le terme cosmovision apparait dans les résumés des entretiens de
Th. Macdonald et de R. Stavenhagen, laissant entendre que ces deux intervenants I'ont
eux-mémes introduit. Ainsi dans le cas du témoignage de Th. Macdonald : « la présence
d’animaux et la possibilité de les exploiter par la chasse reposent sur la cosmovision... »

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



17

18

19

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

(arrét Awas Tingni, 2001, par. 83, c). En outre, le terme cosmovision est utilisé a deux
autres reprises dans 'arrét, dans 'opinion séparée signée par trois des sept juges de la
Cour IDH, dont Anténio A. Cancado Trindade. Le territoire est désormais considéré
comme sacré, lieu de conservation des coutumes et des ancétres. Evoquant le droit
ancestral, 'opinion séparée estime que la Cour, pour la premiére fois, établit une
correspondance entre cosmovision, droit ancestral et droit international indien.

L’anthropologie entre a la Cour mais elle est conditionnée et formatée par le cadre
juridique. L’indianité de la Cour IDH est fondée sur une appropriation sélective des
données empiriques des anthropologues. Les quatre anthropologues invités a la Cour
donnent a voir une situation complexe et changeante. Il est fait référence a une
certaine ancestralité, a des pratiques culturelles spécifiques, a une organisation
autonome. Mais il est également question de chevauchements (traslapes) et de conflits
territoriaux, de la présence de plusieurs groupes ethniques sur un méme territoire, des
dynamiques migratoires des populations indiennes de la région, de I'exploitation
économique des ressources forestiéres par les populations indiennes. Les expertises et
documents mobilisés dessinent une situation socio-historique dynamique, instable, aux
multiples acteurs (différents groupes indiens, populations afrodescendante et métisses,
Etat et ses administrations régionales, entreprises étrangéres), tout en mettant en
lumiére 'originalité du contexte nicaraguayen (révolution, autonomie de la région
caraibe, adoption d’une logique multiculturelle). Néanmoins, les juges passent de
données empiriques nuancées et contradictoires, dont ils ont pleinement connaissance,
a une représentation essentialisée et désincarnée de I« indien », au fondement de leur
jurisprudence future. Comme le remarque Tom Antkowiak (2013 : 160), « it all started
with Awas Tingni » lorsque la Cour invente des « “idealized” indigenous peoples who sustain
themselves pursuing only “traditional” relationships with ancestral lands ». La « relation
spéciale » entre indiens et nature, les caractéristiques culturelles et spirituelles
immémoriales des populations indiennes, la correspondance entre cosmovision, droit
traditionnel et droit international sont affirmées. Au nom de l'anthropologie, qui
produit pourtant un discours bien plus complexe et contextualisé que ce qu’en font les
juges.

Anthropologie positiviste, anthropologie engagée et
anthropologie pour la Cour

Alors que les juges insistent sur la scientificité et 'objectivité des expertises, les
anthropologues se réclament de leur soutien aux mobilisations des populations
indiennes. De fait, plusieurs anthropologues justifient leur participation au procés en
termes de choix épistémologique et politique : il s’agit de mener une anthropologie
engagée, permettant de contribuer 2 la lutte des populations minorisées pour le respect
de leurs droits. Deux exemples me permettent d’illustrer ce rapport différentiel au
savoir: le statut des preuves anthropologiques dans Awas Tingni et celui de
I'anthropologue Christopher Loperena dans deux cas concernant le Honduras, Punta
Piedra et Triunfo de la Cruz? (2015).

Dans le cas Awas Tingni, deux textes anthropologiques sont particuliérement
commentés lors de 'audience. 1l s’agit d’'une part du « Diagndstico de la tenencia de la
tierra de las comunidades indigenas de la Costa Atldntica » (Diagnostic du régime
foncier dans les communautés indiennes de la cote atlantique), élaboré par le Central

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



20

21

22

23

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

American and Caribbean Research Council (1998) et signé notamment par Galio Gurdian
et Charles Hale, auditionnés pendant le procés Awas Tingni. Le deuxiéme document,
intitulé « Awas Tingni un Estudio Etnogréfico de la Comunidad y su Territorio » (Awas
Tingni une étude ethnographique de la communauté et de son territoire), a été
coordonné par Theodore Macdonald, également sollicité lors du proceés Awas Tingni.
Ces deux rapports sont des éléments de preuve trés fréquemment cités lors de
'audience et dans I'arrét de la Cour IDH. Les termes « connaissance », « point de vue
scientifique », « sans aucun doute », « a démontré » accompagnent leur présentation
par les juges.
Ils ont été élaborés par leurs auteurs comme une expression de leur anthropologie
engagée et de leur soutien aux mobilisations des populations indiennes. Le texte « Awas
Tingni un Estudio Etnografico de la Comunidad y su Territorio » a été réalisé afin
d’appuyer la demande des Mayagnas de reconnaissance de leurs terres, a partir
notamment de la cartographie participative. Sa conclusion est claire :

Ce rapport montre que les Mayagnas d’Awas Tingni ont établi et continuent de

maintenir un systéme d’utilisation des terres et une forme d’installation qui lui est

lié. 1ls reconnaissent qu’il s’agit de leur territoire traditionnel. (Macdonald 1999 :

67)
Dans un écrit antérieur au proces, Theodore Macdonald affirmait que 'anthropologie
est au service de la cause juridique.

The project’s anthropological work and mapping, although guided by objectively defined

parameters, are part of the advocacy that is done in the community’s behalf. (Anaya et

Macdonald 1995, sans pagination)
De son c6té, le document « Diagndstico de la tenencia de la tierra de las comunidades
indigenas de la Costa Atldntica » suit également un principe de recherche participative
et de soutien aux populations indiennes et afrodescendantes. Quelques années plus
tard, Charles Hale fait de Awas Tingni une illustration de sa démarche d’anthropologie
engagée, qui affirme «a political alignment with an organized group of people in
struggle » (Hale 2006 : 112). 1l appelle a apporter un « crucial support to the claims of the
community, wrapping those claims in a mantle of scholarly authority » (Hale 2006 : 97).
L’enjeu n’est pas de discuter de la culture mayagna en termes académiques, approche
que Charles Hale disqualifie en tant « cultural critique », mais d’obtenir une victoire
légale susceptible de légitimer des revendications similaires de la part d’autres
populations indiennes et afrodescendantes.

Durant 'audience, les représentant-ess de I'Etat ont réfuté la 1égitimité des rapports et
de la parole des experts. D’une part, le diagnostic coordonné par le Central American
and Caribbean Research Council n’inclut pas la population mayagna. D’autre part,
I’enquéte dirigée par Theodore Macdonald fait I'objet d’une contre-expertise menée par
Ramiro Garcia Vasquez, archéologue nicaraguayen, et que I’Etat demande d’ajouter aux
documents officiels du procés. Les juges n’ont pas pris en compte ces critiques de I'Etat
sur la valeur des preuves et, au-dela, du savoir anthropologique. De fait, le soutien
affiché des experts a la cause mayagna, leur contribution a I’élaboration de documents
dont les conclusions appuient les demandes indiennes contre I’Etat et mobilisés comme
des preuves lors du procés n’ont 4 aucun moment été considérés par les juges de la
Cour IDH comme de possibles marques de partialité, de militantisme scientifique ou
d’invalidation des preuves. Plus généralement, dans leurs expertises, les
anthropologues s’appuient souvent sur les savoirs locaux, I'histoire orale et la
cartographie participative pour appréhender les caractéristiques historiques et

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



24

25

26

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

culturelles des populations indiennes et afrodescendantes, alors que les Etats ne
reconnaissent que les archives, les recensements et la cartographie réalisés par ses
propres administrations. Ce conflit sur les sources de connaissances juridiques
légitimes (Wainwright et Bryan 2009) ne fait I'objet d’aucune discussion de la part des
juges qui integrent, de facto, les savoirs oraux et populaires comme des preuves, contre
I'avis des Etats.

Les cas Triunfo de la Cruz et Punta Piedra (Honduras, 2015) confirment ces décalages
entre anthropologie positiviste de la Cour et anthropologie engagée des expertees. Ils
concernent le non-respect par I'Etat de la titularisation collective des terres des
Garifunas, groupe issu d’'un mélange entre populations africaines et indiennes.
Christopher Loperena, alors professeur d’anthropologie a I'Université de San Francisco,
participe a ces procés a plusieurs titres: il est convoqué comme expert par les
représentant-e's des victimes dans Punta Piedra ; son expertise est reprise par les juges
dans Triunfo de la Cruz ; il envoie un amicus curiae, c’est-a-dire une opinion extérieure,
d’'un spécialiste non directement lié a I'affaire judiciaire traitée, pour Triunfo de la
Cruz. Quelques années plus t6t, Christopher Loperena avait dédié sa thése de doctorat
en anthropologie a Miriam Miranda et a I’association OFRANEH, Organizacién Fraternal
Negra Hondurefia, représentant-e-s des victimes dans les cas Triunfo de la Cruz et Punta
Piedra (Loperena 2012: v). Christopher Loperena se réclame d’un positionnement
d’« activist researcher » défendu par Charles Hale, son directeur de thése (Loperena
2012: 6-9); son engagement auprés des victimes n’est jamais mentionné dans la
procédure juridique.

Les écrits de Christopher Loperena révelent également les inflexions données au
discours anthropologique : alors que I'amicus curiae et ’expertise soulignent avant tout
la richesse et I'originalité de la culture garifuna, et les menaces qui pésent sur elle, la
these de doctorat adoptait un angle d’analyse plus politique. L’expertise sur Punta
Piedra insiste ainsi sur la culture, la société et 'appartenance ethnique des Garifunas
(Christopher Loperena, expertise a la Cour IDH, 22 aofit 2024, p. 1), met en garde face
aux transformations des pratiques ancestrales provoquant une « perte culturelle » ou
un « génocide culturel », s’intéresse a la cosmovision garifuna, souligne I'opposition
entre deux groupes réifiés, Garifunas et non Garifunas, les seconds étant considérés
comme des envahisseurs aux pratiques destructrices de la terre et de I'environnement.
De son coté, la thése met davantage I’accent sur les « processes of political struggle » et
estime que la culture Garifuna est « commodified in accordance with the racial structuration
of Honduran society » (Loperena 2012 : viii). La culture apparait alors comme une
ressource mobilisable dans les revendications politiques. « Since cultural rights are an
idiom understood by the state, Garifuna land rights defenders make claims on the basis of
cultural difference » (Loperena 2012 : 210).

L’anthropologue-expert engagé ne brouille-t-il pas les régles du jeu (juridique,
anthropologique) lorsqu'il intervient a la fois comme anthropologue impartial dans la
procédure juridique (expertise, amicus curiae) et comme anthropologue « allié »
d’OFRANEH dans la thése de doctorat (Loperena 2012: v, 20), I'une des parties en
conflit ? L’Etat n’a pas manqué de souligner ces contradictions et a, 13 encore, récusé
Iexpertise. Si la réaction de I'Etat n’est pas surprenante, celle des juges interroge sur
leur rapport au savoir et leur autorité. Ils ont en effet estimé qu’il n’y avait pas de
preuve suffisante de « liens étroits » entre Christopher Loperena et les représentant-es
des victimes ; en outre, la Cour observe que les expert-e's peuvent exprimer des opinons

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



27

28

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

personnelles sans qu’elles soient considérées comme partiales si elles sont liées a leur
« savoir particulier » (Punta Piedra, Résolution du président de la Cour IDH, 31 juillet
2014, par. 15 a 21). Paradoxalement, ’expertise de Christopher Loperena est acceptée
par la Cour au nom d’un positivisme scientifique que l'intéressé lui-méme conteste en
raison de son engagement politique. Si la « activist research » vise a résoudre le décalage
entre anthropologie pour I'académie et anthropologie pour la communauté (Loperena
2012: 9), on peut se demander si I'expertise anthropologique n’introduit pas un
troisiéme terme, celui de I'anthropologie pour la Cour : une anthropologie qui, dans
une logique d’essentialisme stratégique, devrait mettre 'accent sur la culture afin de
répondre aux attentes supposées des juges et d’appuyer la cause des victimes.

Quelles alternatives pour I'expertise anthropologique ?

En 2020, Charles Hale revient sur le role des anthropologues dans les mobilisations
légales. Le ton est moins optimiste. Il ne s’agit plus de défendre une anthropologie
engagée mais de se situer dans I'alternative entre accepter le droit (« use » ou « struggle
from within ») et le refuser (« refuse» ou «active imagining of an alternative political
horizon ») (Hale 2020 : 619). Ch. Hale revisite son rdle lors du cas Awas Tingni et se
demande s’il a eu raison d’essayer de faire progresser la cause indienne «de
I'intérieur », tout en se pliant au cadre imposé par la Cour IDH (Hale 2020: 621).
Intervenir en tant qu’anthropologue aupres de la Cour IDH suppose-t-il nécessairement
d’adopter le langage dominant de I’exotisme culturel, de se convertir en expert des
savoirs autochtones et de parler au nom des populations indiennes et
afrodescendantes ? Je terminerai cet article en revenant sur certaines réflexions
proposées par les experte's anthropologues pour continuer a intervenir «de
I'intérieur », tout en échappant au conditionnement de la procédure juridique.

De nombreuses expertises anthropologiques a la Cour IDH s’inscrivent dans une
stratégie d’essentialisation, des populations indiennes et de Ianthropologie,
parfaitement assumée. Rodrigo Villagra Carron, expert paraguayen lors du cas Kichwa
de Sarayaku (Equateur, 2012), population indienne de ’Amazonie équatorienne, est un
spécialiste du chamanisme ; il n’a jamais fait de recherches de terrain en Amazonie et
n’avait jamais rencontré les Kichwas de Sarayaku avant I'audience de la Cour IDH. Il est
également avocat, consultant auprés de nombreuses organisations internationales et de
droits humains et a déja réalisé deux expertises anthropologiques a la Cour IDH
concernant des populations indiennes (Yakye Axa, Paraguay, 2005 ; Xakmok Kasek,
Paraguay, 2010). Le choix de Rodrigo Villagra Carron semble donc avant tout reposer
sur son double profil : avocat engagé dans le litige stratégique auprés des populations
indiennes, anthropologue spécialiste du chamanisme. Au cours de I'audience, Rodrigo
Villagra Carron rappelle a plusieurs reprises qu’il intervient au nom de ses
connaissances spécifiques («je voudrais parler depuis mon expertise en tant
qu'anthropologue »). Il livre ensuite un discours savant sur I'interconnexion entre
terre, culture et cosmologie, sur les croyances, le réle des chamanes, les connaissances
ancestrales, etc., distinguant a plusieurs reprises un «eux» indien de «notre
épistémologie ». Il assume parfaitement la transformation et 'instrumentalisation de
I'anthropologie, qui doit étre au service des populations indiennes et répondre aux
attentes supposées des juges (entretien virtuel, 10 mars 2021).

Appartenances & Altérités, 5 | 2024

10



29

30

31

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

Il faut exprimer des arguments qui ne sont pas dogmatiques, mais trés

catégoriques [...]. Je comprends que les juges, si je leur donne un argument relatif,

diront : « ah, en réalité, il n’y a pas d’affectation culturelle » [...]. 11 est nécessaire

d’en faire un énoncé plus cohérent, pour que le droit soit garanti. Utiliser

l'argument culturel comme un enjeu cohérent, crédible, et aussi inaliénable. Bien

slir, c’est pour gagner le proces.
Stuart Kirsch, professeur d’anthropologie a 'Université du Michigan, est réguliérement
consulté comme expert sur les questions fonciéres et miniéres concernant les
populations indiennes. 1l intervient dans le cas Pueblos Kalifia y Lokono (Surinam, 2015)
portant sur la réalisation d’activités miniéres sur des territoires revendiqués par les
populations indiennes. Stuart Kirsch refuse d’entrer dans le cadre culturaliste de la
Cour. 1l rejette le terme « survie culturelle (supervivencia cultural) » utilisé par les juges
(Kirsch 2018 : 48) et met en cause les liens sans cesse affirmés par la Cour entre
populations indiennes et conservation de la nature. Il adopte une posture originale : au
lieu de se conformer au discours culturel et territorial de la Cour, il insiste sur la
question de la liberté : chasser et pécher sur ses propres terres, avoir ses propres
connaissances et valeurs culturelles, etc. (Kirsch 2018 : 49 ; expertise écrite a la Cour
IDH, 27 janvier 2015). Stuart Kirsch transforme le réle qui lui est assigné et déplace la
perspective de son expertise : ce n’est pas tant la culture qui justifie le droit territorial
que la liberté qui permet de maintenir cette culture. Inversant les assignations
disciplinaires et s’appropriant le discours juridique, I'anthropologie se centre ici
davantage sur I'accés aux droits que sur la culture.

Richard Price, anthropologue, professeur de nombreuses universités aux Etats-Unis
(Yale, Johns Hopkins, Stanford, College of William and Mary, etc.), spécialiste reconnu
de la Caraibe, est invité en tant qu’expert a deux reprises aupres de la Cour IDH, en lien
avec les populations saramakas, descendantes d’esclaves fugitifs au Surinam
(Aloeboetoe, Surinam, 1991, concernant un massacre de population; Saramaka,
Surinam, 2007, sur le non-respect de la propriété collective des terres). Richard Price
reconnait lui-méme qu’il a produit devant la Cour une approche culturaliste des
Saramakas, supposée étre le discours que la Cour veut entendre (Price 2012 : 140,
261-262). Mais son expertise insiste également sur une ethnogénése politique et
historique, s’appuyant sur un traité de 1762 entre I'Etat hollandais et les esclaves en
fuite. Pour Richard Price (audience Aloeboetoe ; Price 2012 : 67, 94), ce traité est au
fondement de I'autonomie des Saramakas et de leur gouvernance selon leurs propres
lois, en leur garantissant la liberté, I'indépendance et le contrdle de leur territoire.
Richard Price ancre ainsi I'identité et le territoire saramakas dans une histoire de
négociation (traité de 1762) et de résistance (marronage).

Rosalva Aida Hernéndez Castillo (cas Ferndndez Ortega, Mexique, 2010, et cas Rosendo
Cantu, Mexique, 2010, portant sur le viol de deux femmes indiennes par des militaires)
a particuliérement contribué a la réflexion sur le réle des anthropologues dans les
tribunaux (Hernandez Castillo et Ortiz Elizondo 2012, Loperena, Herndndez Castillo,
Mora 2018, Herndndez Castillo 2018) et sur l'usage contre-hégémonique du droit
(Hernéndez Castillo 2016). Elle se situe dans une logique explicite d’accompagnement
de la lutte, individuelle et collective, de deux femmes indiennes bien plus que dans la
rédaction d’un rapport d’expertise formaté par la procédure juridique. En ce sens,
I'expertise n’est ici qu'une étape d’'une démarche scientifique et politique plus large.
Rosalva Aida Herndndez Castillo n’analyse pas la mobilisation d'Inés Fernandez Ortega
et Valentina Rosendo Cantu en termes de préservation des coutumes indiennes, mais

Appartenances & Altérités, 5 | 2024

11



32

33

34

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

avant tout en tant que défenseuses des droits humains. Elle se dit méfiante a 1'égard
d’un réle de « purist guardians of indigenous culture » (Hernandez Castillo 2016 : 52) des
expertes. Par de longs entretiens avec celles qu’elle appelle Inés et Valentina, par la
participation a des ateliers collectifs au sein de la population indienne, par une
méthodologie qualifiée de dialogue interculturel et de co-construction des savoirs, il
s’agit de dépasser « the essentialist perspectives of culture by incorporating history and an
analysis of political context into our affidavits » (Herndndez Castillo 2016 : 54). Dans son
intervention devant la Cour, Rosalva Aida Hernandez Castillo met en avant I'impact du
viol des deux femmes pour ’ensemble de la population indienne et leur inscription
dans un continuum de violence ayant marqué les relations entre les populations
indiennes et les forces armées dans la région. L’accent est mis sur l'intersectionnalité
genre/ethnicité, et plus secondairement genre/ethnicité/classe, qui écarte toute
représentation d'un « indien » désincarné.

Conclusion

Il faut néanmoins constater les limites des tentatives de « transformation de
I'intérieur » évoquées ci-dessus: les juges n’en ont que peu tenu compte dans leur
décision. La notion de liberté est absente de l'arrét Kalifia y Lokono; le traité
d’autonomie des Saramakas est rejeté par les juges, car il contient des mesures
autorisant la capture des esclaves en fuite et est donc considéré comme non
respectueux des droits humains; la demande de démilitarisation de la région,
présentée dans I'expertise comme la seule garantie de non-répétition des violences,
n’apparait pas dans les réparations des deux cas mexicains.

Tout en adoptant une logique de construction de la preuve, de mobilisation de données
empiriques et de recours a l'expertise scientifique, la Cour IDH se situe dans une
position d’autorité, dans laquelle elle est seule juge de la valeur des informations et
analyses apportées (Padl 2015). Elle résume et transforme les propos des témoins et des
experte's dans l'arrét; la sélection des preuves et des expertes se fait a la
« discrétion » des juges (arrét Awas Tingni, 2001, par.102); l'origine des savoirs
mobilisés n’est pas discutée. De leur coté, les expertes, pour « gagner la cause »,
tendent a produire une anthropologie pour la Cour qui se plie aux catégories juridiques,
reposant sur une conception culturelle (cosmovision) et collective (peuple,
communauté) de I'identité mais aussi a la procédure juridique qui impose un cadre
d’interprétation binaire (victime/responsable, indien/non indien), pourtant remis en
cause par les anthropologues en dehors des tribunaux.

Par ailleurs, I'instrumentalisation de ’anthropologie par les juges et la construction
d’une identité indienne idéalisée produisent également des effets sur les autres acteurs.
Certains Ftats jouent a leur tour le jeu de la surenchére identitaire et demandent aux
organisations ethniques des gages d’authenticité et d’ancestralité inaccessibles (cas
Punta Piedra et Triunfo de la Cruz, Honduras, 2015) ou au contraire dénoncent, au nom
de l'anthropologie, I'essentialisation des identités portées par les juges et les
anthropologues (cas Kichwa de Sarayaku, Equateur, 2012). Quant aux organisations
ethniques et raciales, elles tendent également a insister sur leur ancestralité et leur
authenticité, renforcant ainsi les clivages identitaires et laissant de cdté certaines
revendications mobilisées en dehors des tribunaux, en particulier la dénonciation du
racisme. En outre, si les savoirs autochtones ont bien fait leur entrée a la Cour IDH, ils

Appartenances & Altérités, 5 | 2024

12



35

Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins... 13

restent soit portés par les anthropologues, censée's jouer un rdle de traducteur, soit
transmis par les victimes ou les représentante's des victimes, aucune experte
anthropologue indien'ne ou afrodescendant-e n’ayant été convoqué-e a la Cour a ce jour.

Le statut d’anthropologue au tribunal est un véritable dilemme scientifique, politique,
humain, éthique, personnel pour celles et ceux qui acceptent ce role. Les expériences
d’anthropologues étudiées dans cet article aménent finalement a questionner
I'incommensurabilité épistémologique supposée entre l'anthropologie et le droit
(Anders 2014), que ce soit pour s’inscrire dans I'indianité fictive des juges ou pour
inverser I'instrumentalisation de la procédure juridique. Au lieu d’associer les juges a
des préjugés ethnocentriques et positivistes, I’engagement des anthropologues pourrait
étre de rappeler les fondamentaux de leur discipline: contextualisation, nuance,
complexité, contingence, ambiguité. Et, finalement, de contester l'indianité construite
par la Cour IDH plutét que d’y adhérer au sein du tribunal et de la dénoncer en dehors.

BIBLIOGRAPHIE

Agudelo, C. E. 2019. « The Garifuna community of Triunfo de la Cruz versus the State of
Honduras : territory and the possibilities and limits of the Inter-American Court of human rights
verdict. » Latin American and Caribbean Ethnic Studies 14(3) : 318-333.

Anaya, J. et Th. Macdonald. 1995. « Demarcating Indian Territory in Nicaragua’s Rain Forests. »
Cultural Survival Quarterly 19(3) : sans pagination.

Anders, G. 2014. « Contesting expertise : anthropologists at the Special Court for Sierra Leone. »
Journal of the Royal Anthropological Institute 20 : 426-444.

Antkowiak, T. 2013. « Rights, Resources and Rhetoric : Indigenous Peoples and the Inter-
American Court. » Journal of International Law 113 : 113-187.

Burgorgue-Larsen, L. 2012. « Présentation. » in Ant6nio A. Cangado Trindade, Le droit international

pour la personne humaine. Paris : Editions A. Pedone, 5-43.

Burke, P. 2011. Law’s anthropology : from ethnography to expert testimony in native title. Canberra : The
Australian National University.

Cangado Trindade, A. A. 2008. Evolution du droit international au droit des gens. L’accés des individus &
la justice internationale. Le regard d’un juge. Paris : Pedone, Collection « Ouvertures
internationales ».

Central American and Caribbean Research Council (CARC). 1998. Diagndstico general sobre la
tenencia de la tierra en las comunidades indigenas de la Costa Atldntica de Nicaragua. Austin, Bluefields
y Bilwi, Nicaragua.

Colemans, J. et B. Dupret. 2021. « Présentation du dossier thématique ‘Droit, justice et
catégorisations’. » Revue interdisciplinaire d’études juridiques 87(2) : 123-149.

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins... 14

Cunin, E. 2023. « Archives numérisées et Bibliothéque de la Cour Interaméricaine des Droits de
I'Homme (Cour IDH) & San José (Costa Rica). » Nuevo Mundo, Mundos Nuevos, Rubrique Guide de la
recherche américaniste, https://journals.openedition.org/nuevomundo/94674.

Cunin, E. en cours. El indigena de la Corte. Ficcién juridica y mentira antropoldgica en la Corte

Interamericana de Derechos Humanos. Costa Rica : Ediciones de la Universidad de Costa Rica.

Escalante Betancourt, Y. 2018. « Usos y costumbres del peritaje antropolégico. » Desacatos 57 :
72-81.

Estupifian Silva, R. et J. M. Ibafiez Rivas. 2014. « La jurisprudencia de la Corte Interamericana de
Derechos Humanos en materia de pueblos indigenas y tribales. » in Beltrdo J. F. et al. (éd.) Derechos

Humanos de los Grupos Vulnerables. Manual. Barcelone : Universidad Pompeu Favra, 301-336.

Feoli, M.V. 2016. « Judicializacién de la politica y activismo judicial : una aproximacién a América

latina. » Revista Latinoamericana de Derechos Humanos 27(1) : 75-98.

Good, A. 2008. « Cultural Evidence in Courts of Law. » The Journal of the Royal Anthropological
Institute 14 : S47-S60.

Gros, Ch. et D. Dumoulin. 2011. Le multiculturalisme. Un modéle latino-américain « au concret » ?
Paris : Presse Sorbonne Nouvelle.

Hale, Ch. 2006. « Activist Research v. Cultural Critique : Indigenous Land Rights and the
Contradictions of Politically Engaged Anthropology. » Cultural Anthropology 21(1) : 96-120.

Hale, Ch. 2020. « Using and Refusing the Law : Indigenous Struggles and Legal Strategies after
Neoliberal Multiculturalism. » American Anthropologist 122(3) : 618-663.

Hennebel, L. et H. Tigroudja (dir.). 2009. Le particularisme interaméricain de Droits de 'Homme. En
I’honneur du 40° anniversaire de la Convention américaine des droits de I’homme. Paris : Editions
A. Pedone.

Hernéndez Castillo, R. A. 2016. Multiple Injustices : Indigenous Women, Law, and Political Struggle in
Latin America. Tucson : The University of Arizona Press.

Hernéndez Castillo, R. A. 2018. « Retos y posibilidades de los peritajes antropolégicos : reflexiones
desde la experiencia Mexicana. » Revista Abya-Yala 2(2) : 57-85.

Hernéndez Castillo, R. A. et H. Ortiz Elizondo. 2012. « Violacién de una indigena Me’phaa por
miembros del Ejército Mexicano. Presentado ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos.
Abril-mayo de 2010. Una historia de agravios y desagravios : El ejército mexicano ante la COIDH. »

Boletin Colegio de Etnélogos y Antropdlogos Sociales, 67-81.

Kirsch, S. 2018. « Dilemas del perito experto : derechos indigenas a la tierra en Surinam y
Guyana. » Desacatos 57 : 36-55.

Krotz, E. 1993. « La produccién antropoldgica en el Sur : caracteristicas, perspectivas,
interrogantes. » Alteridades 3(6) : 5-12.

Lins Ribeiro, G. et A. Escobar (éd.). 2006. World Anthropologies. Disciplinary Transformations within
Systems of Power. Wenner-Gren International Symposium Series. Oxford : Berg.

Loperena, C. 2012. A Fragmented Paradise : The Politics of Development and Land Use on the Caribbean
Coast of Honduras. Dissertation for the Degree of Doctor of Philosophy, The University of Texas at
Austin.

Loperena, Ch., R. A. Hernandez Castillo et M. Mora. 2018. « Los retos del peritaje cultural. E1
antropdlogo como perito en la defensa de los derechos indigenas. » Desacatos 57 : 8-19.

Appartenances & Altérités, 5 | 2024



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

Macdonald, Th. 1999. « Awas Tingni un Estudio Etnogréfico de la Comunidad y su Territorio. »
Harvard University : Weatherhead Center for International Affairs.

Martinat, F. 2005. La reconnaissance des peuples indigénes entre droit et politique. Lille : Presses

universitaires du Septentrion.

Melo Cevallos, M. 2016. Sarayaku ante el sistema interamericano de derechos humanos : justicia para el

pueblo del Medio Dia y su selva viviente. Colombie, Bogota : Documentos Dejusticia 27.

Pasqualucci, J. 2013. The practice and procedure of the Inter-American Court of Human Rights. New
York : Cambridge University Press.

Paul, A. 2015. « Analisis sistematico de la evaluacién de las pruebas que efectia le Corte
Interamericana de Derechos Humanos. » Revista Chilena de Derecho 42(1) : 297-327.

Price, R. 2012. Peuple Saramaka contre Etat du Suriname. Combat pour la forét et les droits de 'homme.
Paris : Karthala, Collection « Esclavage », IRD.

Price, R. 2014. « L’ethnologue comme témoin expert : histoires personnelles. » Socio 3, mis en
ligne le 25 octobre 2014. URL : http://journals.openedition.org/socio/598.

Rodriguez Garavito, C. et B. de Sousa Santos (éd.). 2005. Law and Globalization from Below. Towards a
Cosmopolitan Legality. Cambridge, New York : Cambridge University Press.

Spielmann, D. et A. Drzemczewski (éd.). 2014. Judge Antdnio A. Cangado Trindade. The Construction of
a Humanized International Law. A Collection of Individual Opinions (1991-2013). Leiden, Boston : Brill
Nijhoff, Serie The Judges, vol. 6.

Thuen, T. 2004. « Anthropological knowledge in the courtroom. Conflicting paradigms. » Social
Anthropology 12(3) : 265-287.

Tigroudja, H. (éd.) 2018. Vers un nouveau jus gentium humanisé. Recueil des opinions individuelles du
Juge Anténio A. Cangado Trindade. Paris : L’'Harmattan.

Wainwright, J. et J. Bryan. 2009. « Cartography, territory, property : postcolonial reflections on
indigenous counter-mapping in Nicaragua and Belize. » Cultural Geographies 16(2) : 153-178.

Wiggins, A. 2002. « El caso Awas Tingni o el futuro de los Derechos Territoriales de los Pueblos
Indigenas del Caribe Nicaragiiense. » Wani 30 : 6-31.

NOTES

1. Le terme « tribal », utilisé par la Cour IDH a la suite de la Convention 169 de 1989 de
I'Organisation Internationale du Travail (OIT), est problématique. Il renvoie aux populations
définies par leurs différences culturelles, sociales, politiques n’ayant pas I'ancestralité territoriale
des populations indiennes. Néanmoins, le terme tribal n’a pas été approprié en Amérique latine ;
de facon implicite, il est considéré comme un synonyme de « afrodescendant ». Dans la suite du
texte, jutilise la catégorie « population afrodescendante » qui est la plus fréquente en Amérique

latine. Par ailleurs, j'utilise en frangais le terme « indien » comme une traduction de I'espagnol

« indigena » plutdt que les termes « indigéne », qui renvoie dans le contexte frangais a la

colonisation de I’Afrique et de I'Asie au 19-20° siécles, et « autochtone », qui a une signification
militante et globalisante plus marquée.

2. Expert dans les deux cas Punta Piedra et Triunfo de la Cruz, Honduras, 2015.

3. Experte dans les deux cas Fernandez Ortega et Rosendo Canttl, Mexique, 2010.

4. Expert dans les cas Aloeboetoe, Surinam, 1991 et Saramaka, Surinam, 2007.

Appartenances & Altérités, 5 | 2024

15



Lexpertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et ins...

5. Dans le cadre d’une expatriation IRD au sein du Centro de investigacién en identidad y cultura
latinoamericanas de I'Université du Costa Rica et du Laboratoire mixte international MESO.

6. Voir https://www.corteidh.or.cr/listado_escritos_principales.cfm.

7. Que 'on peut définir comme la fagon dont une personne percoit le monde et sa place dans
celui-ci. La cosmovision associée aux populations indiennes en Amérique latine a fait 'objet de
nombreuses études (voir par exemple Martinat 2005).

8. Pour Fredrik Barth, I'identité et la culture ne sont pas des caractéristiques stables et établies
mais naissent des interactions. En ce sens, les groupes ethniques sont des catégories d’(auto)
attribution.

9. Sur l'histoire de ces deux cas, voir Agudelo, 2019.

10. Sur 'histoire de ce cas, voir Melo Cevallos, 2016.

RESUMES

La Cour Interaméricaine des Droits de 'Homme a été pionniére dans la construction d’un droit
international pour les populations indiennes et afrodescendantes. Simultanément, elle a fait
appel aux anthropologues pour apporter leurs connaissances des groupes minorisés. Cet article
analyse comment le savoir anthropologique devient une expertise juridique. A partir de I’étude
de la jurisprudence ethnique et raciale de la Cour Interaméricaine, des expertises
anthropologiques et des écrits des anthropologues sur leur participation au tribunal, il cherche a
comprendre ce que les juges font a I'anthropologie et comment les anthropologues se
positionnent face a ce cadrage juridique.

INDEX

Mots-clés : Cour Interaméricaine des Droits de 'Homme, droit, indien, afrodescendant,
anthropologie, expertise

AUTEUR

ELISABETH CUNIN

URMIS, IRD

Appartenances & Altérités, 5 | 2024

16


https://www.corteidh.or.cr/listado_escritos_principales.cfm

	L’expertise anthropologique au tribunal. Appropriation, transformation et instrumentalisation des savoirs anthropologiques à la Cour Interaméricaine des Droits de l’Homme
	Juges, anthropologues, populations indiennes et afrodescendantes à la Cour IDH
	La cosmovision : faire dialoguer droit traditionnel et droit international au nom de l’anthropologie
	Anthropologie positiviste, anthropologie engagée et anthropologie pour la Cour
	Quelles alternatives pour l’expertise anthropologique ?
	Conclusion




