
La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 32 La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 33

N ous avons invité conjointement 
Oroub El-Abed et Charles Grémont1 le 
5 décembre 2024 à la bibliothèque de 

l’IRMC dans le cadre du cycle de tables rondes 
« Penser la question palestinienne depuis le 
Maghreb ». Oroub El-Abed est chercheuse 
en économie politique et spécialiste des 
migrations forcées, avec un intérêt particulier 
pour le Machreq et les cas palestinien, syrien 
et irakien. Charles Grémont est historien, 
spécialiste des sociétés pastorales du Sahara 
et du Sahel, notamment des populations 
touarègues du Nord-Mali. En leur proposant 
de dialoguer ensemble, nous souhaitions 
mettre en regard, dans une perspective 
comparée, une situation au cœur des débats 
publics internationaux, localisée au Machreq, 
avec une situation largement invisibilisée et 
méconnue, localisée au sud du Maghreb. Si la 
Palestine est souvent comparée à l’Algérie2, 
elle l’est bien plus rarement à l’Azawad, 
l’espace revendiqué par les rebelles touaregs 
et maures comme territoire autonome 
(à partir de 1990) puis indépendant (en 2012). 

Le texte qui suit est le produit de ce dialogue 
original et fécond, développé en quatre 
axes de comparaison. Il montre d’abord 
que la Palestine et l’Azawad partagent un 
même héritage d’oppression coloniale, 
qui continue d’affecter le quotidien des 
populations locales bien après le retrait 
officiel des puissances impériales. Il met 
ensuite en évidence la manière dont la 
répression étatique et la résistance collective 
s’alimentent mutuellement. Le troisième axe 
s’intéresse ensuite à l’exil comme espace 
structurant de l’engagement politique. 
Enfin, le texte analyse les jeux d’influence 
exercés par les puissances étrangères, 
amenées à se joindre aux luttes ou à leur 
répression selon des intérêts variés.

1. L’invitation de Oroub El-Abed s’est faite à l’initiative de Katharina Grüneisl, chercheuse associée à l’IRMC, et celle de Charles Grémont à
l’initiative de Camille Cassarini, chercheur permanent à l’IRMC, qui ont tous·tes les deux modéré la table ronde et la discussion.
2. Voir infra les articles de Raouf Farrah (p. 43-47), Abaher El Sakka (p. 49-55) et Arthur Asseraf (p. 57-61).

Des situations coloniales               
au cœur des conflits

La Palestine et l’Azawad sont deux cas emblé-
matiques des prolongements contemporains 
de logiques coloniales anciennes. Dans ces 
deux contextes, le retrait officiel des puis-
sances impériales européennes (en 1948 
pour la Palestine et en 1960 pour le Soudan 
français, qui devient le Mali) n’a pas signifié 
la fin des hiérarchies raciales, spatiales et 
politiques. Au contraire, les structures postco-
loniales (et simultanément coloniales dans 
le cas de la Palestine) ont souvent reproduit, 
sinon renforcé, les dynamiques de contrôle, 
de marginalisation et d’exclusion.

En Palestine, la promesse faite par le gouver-
nement britannique en 1917, dans la décla-
ration Balfour, de faciliter la création d’un 
« foyer national pour le peuple juif », sans le 
consentement des populations autochtones, 
pose les jalons d’une colonisation de peuple-
ment soutenue par une puissance impériale 
(Raheb, 2024 ; Williamson, 2024). Soulever 
la dimension coloniale de la question palesti-
nienne, c’est donc convoquer une histoire qui 
commence bien avant 1948 et continue de 
s’écrire à travers les logiques de dépossession, 
de fragmentation et de contrôle. En 1948, la 
création de l’État d’Israël – projet structuré 
d’expropriation physique et légale des autoch-
tones palestinien·nes (Fakher Eldin, 2025), 
que les historien·nes critiques qualifient de 
« nettoyage ethnique » – marque un moment 
de bascule fondamental. 

Pour autant, du point de vue palestinien, l’his-
toire coloniale ne s’est pas arrêtée avec la fin 
du mandat britannique attribué par la Société 
des Nations. Elle s’est simplement reconfigu-
rée. Aux officiers britanniques ont succédé des 

Colonialismes, exils et luttes
de la Palestine à l’Azawad

Oroub El-Abed 
Associate Professor en économie politique, School of Graduate Studies, Université de Birzeït (Palestine)

Charles Grémont 
Chargé de recherche en histoire, IRD/LPED, Aix-Marseille Université (France)

©
 S

iw
ar

 K
ila

ni
i, 

ju
in

 2
02

5



La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 34 La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 35

Dossier | Penser la question palestinienne depuis le Maghreb

colons, des soldats et des gouvernements israé-
liens. La souveraineté confisquée, les terres 
volées, les maisons détruites et les lois d’excep-
tion3 constituent les marqueurs d’un régime 
de domination enraciné dans une logique d’ef-
facement (Raheb, 2024). L’humiliation causée 
par les contrôles aux checkpoints, la peur 
permanente des bombardements, l’exclusion 
administrative et les politiques d’apartheid 
foncier ne sont pas des faits isolés, mais les 
expressions d’un pouvoir colonial contempo-
rain appuyé sur des intérêts géopolitiques et 
économiques puissants.

Cette continuité coloniale entre en résonance 
avec d’autres expériences historiques, et 
notamment celle des populations touarègues 
et maures4 de l’Azawad, qui perçoivent leur 
marginalisation comme l’héritage direct de la 
colonisation française et de sa reconduction 
postindépendance. Les frontières actuelles 
du Mali (voir carte 1), devenu indépendant 
en 1960, perpétuent celles du Soudan fran-
çais, territoire colonial qui appartenait au 
vaste ensemble de l’Afrique occidentale fran-
çaise (AOF). 

À la fin du XIXe siècle, au moment de la 
conquête coloniale française, des tribus 
guerrières et maraboutiques touarègues, qui 
dominent alors l’ensemble des populations 
du Nord-Mali actuel, mènent une résistance 
armée farouche. Mais du fait d’un rapport 
de force disproportionné (des sabres et des 
lances contre des armes à feu), elles sont vio-
lemment réprimées et forcées à la soumission 
(1916-1917). Aux officiers français qui avaient 
conquis les territoires par la force succèdent, 
après 1960, d’autres militaires, venus du 
sud cette fois, qui emploient à peu près les 
mêmes méthodes de coercition. Les rapports 
de domination sont maintenus, dont l’une 
des manifestations les plus saillantes est la 
collecte de l’impôt, vécue comme un tribut. 
Les Touareg·ues et les Maures de l’Azawad, 
vivant à plus de 1 000 kilomètres de Bamako, 
ne connaissent pas vraiment ces nouveaux 
maîtres originaires du sud-ouest, qui se pré-
sentent dans leurs campements et au seuil 
de leurs tentes pour exiger leur dû. Ils et 
elles sont plutôt relié·es aux populations du 

3. Voir l’article de Raouf Farrah infra, p. 43-47.
4. « Touareg » est un mot exogène d’origine arabe. Pour se désigner elles et eux-mêmes, les Touareg·ues utilisent le terme Kel Tamasheq
(« ceux de la langue tamasheq », une langue berbère du Sahara central), tandis que « Maures » est le nom donné aux populations
arabophones de l’Ouest saharien (Mauritanie et Nord-Mali), qui parlent la hassaniya.

sud algérien actuel (pour le côté nord) et aux 
populations du Burkina, du Niger et du Nigeria 
actuel (pour les côtés sud et est) et n’ont ainsi 
que très peu de liens avec les bambarophones 
vivant dans la zone de Bamako, devenue capi-
tale du Mali indépendant.

En Palestine comme en Azawad, la transition 
(post-)coloniale – de l’administration impé-
riale (britannique en Palestine, française au 
Mali) à une domination nationale – est ainsi 
vécue non pas comme une libération mais 
comme une continuité, une reconfiguration 
de l’oppression coloniale. Cette dernière se 
manifeste notamment par la répression des 
populations, à laquelle répond une résistance 
croissante, dans une logique qui constitue un 
autre élément de comparaison entre les deux 
régions.

Carte 1. 
L’Azawad, 

un territoire 
revendiqué au 
Sahara central. 

© Charles 
Grémont

Des résistances tissées
au fil des répressions 
et des générations

À chaque soulèvement, en Palestine comme 
en Azawad, la répression étatique s’intensifie, 
alimentant le cycle du ressentiment et élar-
gissant les bases sociales de la contestation. 
Au Nord-Mali, la résistance des Touareg·ues 
est violemment réprimée depuis l’Indépen-
dance. La collecte de l’impôt, humiliante aux 
yeux de la population, est à l’origine de la 
première révolte d’une poignée de Touaregs 
contre le pouvoir malien, en 1963, dans 
l’Adagh des Ifoghas (région de Kidal actuelle), 
à l’extrême-nord du pays (Boilley, 1999 ; 
Lecoq, 2010). S’ensuit une répression féroce 
contre les populations de la région. La zone est 
placée sous autorité militaire et interdite aux 

5. Ils et elles s’insurgent notamment contre leur sous-représentation au niveau des instances politiques nationales et contre le sous-
développement manifeste de leur région.
6. Première Intifada (1987-1993), deuxième Intifada (2000-2005), grandes marches du retour (2018-2019)…

étranger·es. Dès lors, tous les Touaregs sont 
étiquetés comme des rebelles en puissance. 
De même, en 1990, lorsque les « orphelins 
de 1963 » se révoltent pour dénoncer la mar-
ginalisation économique de leur région et faire 
valoir leurs droits en tant que Malien·nes5, le 
régime de Moussa Traoré refuse d’y voir un 
mouvement politique. Les rebelles sont quali-
fiés de « bandits armés » et, comme en 1963, 
les populations civiles sont prises pour cibles 
(assassinats, bétail enlevé ou mitraillé, cam-
pements pillés, puits empoisonnés…). Ces vio-
lences nourrissent une défiance envers l’État 
malien, même parmi celles et ceux qui ne 
soutenaient pas les projets d’autonomie ou 
d’indépendance de l’Azawad portés par les 
rebelles. Par ailleurs, les nombreux « accords 
de paix » signés en 1992, 2006 et 2015, censés 
proposer une issue politique à ces rébellions, 
n’ont jamais réellement été appliqués. 

Pareillement, la résistance palestinienne – sous 
toutes ses formes, armée ou civile – est 
systématiquement réprimée, au nom de la 
sécurité de l’État israélien. Chaque soulè-
vement6 vient justifier le renforcement du 
contrôle militaire, les arrestations massives, 
les destructions ciblées, la criminalisation des 
symboles nationaux palestiniens et le refus 
de toute forme de souveraineté (Prastyanti, 
Do Carmo, 2024). L’État israélien nie ainsi 
toute légitimité politique à la résistance 
palestinienne, réduite à une criminalité sans 
cause (Fakher Eldin, 2025) : « les Palestiniens 
n’existent pas » (Golda Meir), leurs leaders 
sont des « obstacles à la paix ». À l’échelle 
politique, les accords de « paix » d’Oslo (1993) 
produisent l’effet inverse : intensification de 
l’occupation, accélération de la colonisation, 
contingentement des aspirations nationales 
dans un appareil bureaucratique sans pouvoir 
réel, l’Autorité palestinienne.

Cependant, malgré les violentes répres-
sions dont elles font l’objet, les résistances 
touarègue et palestinienne s’inscrivent 
toutes les deux dans une logique transgé-
nérationnelle. En Palestine, de plus en plus 
de jeunes, déçu·es par les accords d’Oslo, 
se tournent vers des formes alternatives de 
lutte – armée, religieuse ou transnationale 
(Giacaman et al., 2025). Après les fedayin 

https://journal.wrpublishing.id/index.php/pi/article/download/43/59
https://journal.wrpublishing.id/index.php/pi/article/download/43/59
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
file:/C:/Users/MSI/Downloads/fpsyt-2-1536839.pdf


La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 36 La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 37

Dossier | Penser la question palestinienne depuis le Maghreb

Illustration 1. Assis au centre, le nationaliste et combattant palestinien Abd al-Kader al-Husseini, dirigeant de la Jaych al-Jihad al-Mouqaddas 
(« Armée de la guerre sainte »), consulte une carte aux côtés de ses hommes durant la guerre de 1948. Il est tué au combat ce même jour, le 
8 avril 1948, à Qastal, près de Jérusalem/Al-Qods. © Khalil Rasas, photographe palestinien (1926-1974). Ses documents, dérobés dans son studio 
à Jérusalem/Al-Qods puis intégrés aux archives de la Haganah, ont été retrouvés par la chercheuse et conservatrice israélienne Rona Sela.  

boulots. Les ishumar (terme formé à partir 
du mot français « chômeurs »), comme ils 
se désignent alors eux-mêmes, élaborent 
une nouvelle culture, loin de chez eux, mais 
inspirée par les malheurs de leurs parents. 
Ces jeunes sont animés par un sentiment de 
revanche à l’égard du pouvoir malien et par 
le projet de rentrer chez eux en libérateurs. 
Dans le cas de la Palestine, 750 000 à 900 000 
Palestinien·nes sont rejeté·es en dehors des 
frontières de ce qui devient Israël en 1948. 
Réfugié·es d’abord en Cisjordanie, à Gaza 
ou dans les pays limitrophes, ils et elles se 
massent dans des camps, pensant leur exil 
temporaire. En 1967, la guerre des Six Jours, 
qui s’accompagne de l’occupation de la 
Cisjordanie et de Gaza, vient aggraver le déra-
cinement palestinien. De nouveaux départs 
ont lieu, créant une diaspora plus vaste 
encore, qui s’étend progressivement au-delà 
des pays limitrophes : pays du Golfe, Europe, 
Amérique latine… À partir des années 1970, 
de jeunes réfugié·es palestinien·nes né·es 
dans les camps de l’UNRWA8, de même que 
les Touaregs en Algérie et en Libye, déve-
loppent une conscience politique fondée sur 

8. Office de secours et de travaux des Nations unies pour les réfugié·es de Palestine dans le Proche-Orient (en anglais : United Nations
Relief and Works Agency for Palestine Refugees in the Near East).
9. Le célèbre groupe Tinariwen, formé par des « combattants-musiciens », est né à ce moment-là. De nombreux autres s’en sont ensuite 
inspirés.

la dépossession et une culture propre, faite 
de graffitis, de chants engagés, de poésie de 
résistance et d’images de combattant·es. Ils et 
elles n’ont jamais connu que l’exil, mais se 
perçoivent comme les porteur·es d’un projet 
national, vivant dans l’attente d’un retour sans 
cesse différé. Tandis que les jeunes Touaregs 
partis en Algérie et en Libye transforment 
leur mode vestimentaire, incorporent des 
mots d’arabe à leur langue tamasheq et com-
posent des chansons aux sons de guitares9, 
les Palestinien·nes de Jordanie, de Syrie et du 
Liban érigent la clé de la maison en symbole 
du retour et le keffieh en étendard universel. 
La lutte armée, tout comme la lutte cultu-
relle, devient l’instrument d’une reconquête 
symbolique. L’image du fedayin et celle du 
combattant touareg (voir ill. 1 et 2) incarnent 
la figure du résistant exilé qui revient par la 
force des armes et des récits. 

L’exil devient ainsi, dans les deux cas, un 
terrain fertile pour réinventer la résistance 
et construire de nouvelles modalités d’en-
gagement. De ces exils prolongés naissent 
de nouvelles formes d’identité politique à la 
fois transgénérationnelles, transnationales 

Illustration 2. Combattants touaregs de la région de Ménaka (1994), dont un combattant non armé (à gauche), à proximité d’éleveurs 
et chefs de famille de la région, également non armés. La nouvelle mode vestimentaire des ishumar (jeunes Touaregs partis en exil) est 
également visible (avec le port de petits turbans qui ne couvrent plus intégralement la tête). © Charles Grémont

de la décennie 1970, les années 2020 voient 
se lever une nouvelle génération d’artistes, 
de hackers, de juristes, mais aussi de com-
battant·es, qui perpétuent la lutte dans des 
formes réinventées. Les combattants palesti-
niens de la première heure – civils désarmés 
ou miliciens improvisés – se voient trans-
formés en légendes vivantes. Leurs noms, 
comme ceux des martyrs de Deir Yassin ou 
de Qastal, sont aujourd’hui cités dans des 
poèmes et chansons de dabka ou de rap 
palestinien, pour exprimer la continuité 
d’une lutte historique (Raheb, 2024). De la 
même manière, dans le Nord-Mali, de nom-
breux poèmes sont composés pour célébrer 
la bravoure et la mort héroïque de ces pre-
miers résistants à l’instauration d’un pouvoir 
étatique centralisé. Les noms de ces guerriers 
ressurgissent, près d’un siècle plus tard, dans 
les chansons composées par les rebelles toua-
regs des années 1990 – manière d’exprimer 
une fidélité aux valeurs guerrières des anciens 
héros, mais aussi de réaffirmer la légitimité 
d’une lutte historique contre la mainmise de 
pouvoirs exogènes (Belalimat, 2003). Au fil 
des générations, le langage de la résistance 
s’est toutefois déplacé : en Palestine, il est 
passé de la libération nationale à la défense 
de Gaza, en passant par la dénonciation d’un 

7. Voir l’article d’Adrien Thibault infra, p. 71-79.

régime d’apartheid (David et al., 2024) ; 
en Azawad, après les premières revendi-
cations pour son autonomie (1990-1992) 
puis pour son indépendance (2012), ce sont 
aujourd’hui les projets djihadistes qui ras-
semblent le plus de monde et de forces.

Des histoires forgées
dans l’exil 

À chaque vague de révolte, l’espace de la 
contestation s’élargit non seulement loca-
lement, mais également dans la diaspora7. 
Après la répression sanglante menée par les 
autorités maliennes contre les Touaregs en 
1963-1964, ou à la suite des massacres de 
1948 dans des villages palestiniens lors de la 
Nakba, les déplacements forcés deviennent le 
point de départ d’un long processus de poli-
tisation – autre point de comparaison entre 
Azawad et Palestine.

Dans le cas de l’Azawad, les Touaregs s’exilent 
principalement en Algérie dans un premier 
temps, puis également vers la Libye suite 
aux grandes sécheresses de 1973-1974 et 
1984-1985. Commence alors, pour toute une 
génération de jeunes garçons, une période 
d’errance et de quête, à la recherche de petits 

https://doi.org/10.4000/terrain.1660
https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031


La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 38 La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 39

Dossier | Penser la question palestinienne depuis le Maghreb

et révolutionnaires. Les récits des (grands) 
parents exilé·es sont devenus les fondations 
identitaires de leurs (petits) enfants. Dans la 
diaspora, comme en Palestine et en Azawad, 
les frontières sociales internes sont remises 
en question : chrétien·nes et musulman·es 
de Palestine et d’ailleurs, riches ou pauvres, 
se reconnaissent toutes et tous sous la même 
dénomination de falastini (« Palestinien ») ; 
de même, des Touareg·ues, exilé·es ou non, 
tentent de gommer leurs appartenances 
tribales et statutaires pour se rassem-
bler derrière un seul slogan : « Nakkaned, 
Kel Tamasheq ghas ! » (« Nous ne sommes 
que des Kel Tamasheq ! », c’est-à-dire sans 
autre appartenance). Dans les deux cas, il s’agit 
de dépasser les appartenances tribales et les 
fragmentations diasporiques pour former 
un seul peuple et bâtir une nation unifiée, 
capable de réclamer ses droits à l’autodéter-
mination devant les instances internationales 
(Williamson, 2024 ; Giacaman et al., 2025).

Entre (post)colonialisme 
et nouveaux impérialismes

La Palestine comme l’Azawad se trouvent au 
cœur de conflits et d’enjeux qui dépassent 
largement leurs frontières. Leurs luttes pour 
l’autodétermination sont profondément 
imbriquées dans des dynamiques régionales 
et internationales, où les puissances étran-
gères jouent un rôle ambivalent – entre 
soutiens ponctuels, alliances stratégiques, 
ingérences militaires ou instrumentalisations 
idéologiques.

La lutte du peuple palestinien s’est tou-
jours articulée avec des rapports de force 
extérieurs, entre héritages coloniaux, géo-
politique régionale et ambitions impériales 
modernes. Depuis 1948, les États-Unis sont 
les garants stratégiques du nouvel État d’Is-
raël, lui fournissant une aide militaire, écono-
mique et diplomatique massive. Washington 
bloque systématiquement les résolutions 
du Conseil de sécurité condamnant l’occu-
pation et impose un cadre diplomatique 
défavorable aux Palestinien·nes, notamment 
à travers les « accords d’Oslo », perçus par 
beaucoup comme une reddition camouflée 
(David et al., 2024). Dans cette architecture 
néo-impériale, les Palestinien·nes sont main-
tenu·es sous une dépendance économique 

croissante (financements étrangers, autorisa-
tions israéliennes, politiques d’« aide condi-
tionnelle » imposées par l’Union européenne), 
à la fois comme main-d’œuvre bon marché et 
comme marché captif, dans un contexte d’as-
phyxie progressive (Fakher Eldin, 2025).

Pourtant, ponctuellement, la cause palesti-
nienne a aussi bénéficié d’alliés extérieurs. 
Dans les années 1970-1980, les mouvements 
de libération palestiniens sont soutenus par 
des régimes arabes (Syrie, Libye, Irak) ou 
des puissances du bloc de l’Est, notamment 
l’URSS. Les camps de réfugié·es se transfor-
ment en centres d’entraînement et de for-
mation idéologique, mais aussi en des lieux 
de vie où une culture politique se réinvente. 
Le Liban, notamment après 1969, devient un 
foyer de structuration de la résistance pales-
tinienne, autour de l’Organisation de libéra-
tion de la Palestine (OLP). Des combattant·es 
palestinien·nes reçoivent également des for-
mations militaires en Syrie ou en URSS, parfois 
avec l’appui des régimes arabes. Les combat-
tant·es sont ensuite envoyé·es au Sud-Liban, 
mais aussi en Jordanie (jusqu’en 1970) ou 
dans les territoires occupés. Certain·es parti-
cipent à des luttes régionales, comme au Liban 
pendant la guerre civile, mais toujours avec la 
conviction que leur combat premier est celui 
du retour (Raheb, 2024). La Libye de Kadhafi 
joue un rôle similaire auprès des Touaregs en 
exil : il leur donne indirectement les moyens 
de se défendre en les recrutant et en les for-
mant dans les rangs de son armée pour les 
envoyer en Syrie et au Sud-Liban afin d’aider le 
Front populaire de libération de la Palestine à 
combattre l’invasion israélienne (1981-1982), 
ainsi qu’au Tchad (1986) (Boilley, 1999). Pour 
les jeunes combattants touaregs, les guerres 
de Kadhafi sont un moyen de préparer la leur.

Toutefois, ces soutiens sont souvent instru-
mentalisés à des fins géopolitiques, et rapide-
ment rétractés lorsque les intérêts nationaux 
des alliés sont en jeu. Après les accords de 
Camp David (1978) et d’Oslo (1993), tandis 
que de nombreux régimes arabes norma-
lisent leurs relations avec Israël, d’autres 
puissances affichent un soutien symbolique, 
parfois stratégique, à certains groupes pales-
tiniens – par exemple le Hamas, qui bénéficie 
d’une aide logistique de l’Iran, tandis que 
la Turquie instrumentalise la cause palesti-
nienne pour renforcer sa stature régionale. 

Ces influences extérieures, souvent concur-
rentes, contribuent à fragmenter le champ 
politique palestinien entre autorités rivales 
(Fatah, Hamas, Djihad islamique, diaspora 
indépendante), chacune s’appuyant sur 
des parrains internationaux différents, ce 
qui nuit à l’unité du mouvement national 
(Giacaman et al., 2025).

De même que la cause palestinienne a été 
prise dans les reconfigurations d’alliances et 
de rivalités internationales, la situation de 
l’Azawad est marquée par des interventions 
extérieures qui façonnent la dynamique du 
conflit. Jusqu’à une période récente (2022), 
la France a toujours été impliquée dans les 
conflits opposant les Touaregs à l’État malien. 
La position des gouvernements maliens vis-
à-vis de l’ancienne puissance coloniale a 
connu des variations. La France a longtemps 
été accusée d’avoir instillé les ferments du 
séparatisme avant même l’indépendance, à 
travers son projet d’Organisation commune 
des régions sahariennes (OCRS), qui remonte 
à 195710, et de montrer un parti pris en 
faveur des Touaregs, fondé sur une certaine 
fascination raciale. À partir de 2012, cette 
perception négative tend toutefois à dispa-
raître. Ainsi, l’intervention militaire française 
au Mali en janvier 2013 se fait à la demande 
des autorités de transition de Bamako, dans 
le but de stopper une offensive de combat-
tants djihadistes venue du Nord. Il ne s’agit 
plus de jouer un rôle de médiation auprès 
des Touaregs indépendantistes, mais de 
lutter contre un « ennemi commun » : les 
combattants islamistes affiliés à Al-Qaïda 
et à l’État islamique, composés en partie de 
Touaregs. Cependant, la popularité acquise 
par la France au moment du déclenchement 
de l’opération militaire « Serval » fait long 
feu. L’interdiction donnée par les Français 
aux troupes maliennes de remonter jusqu’à 
Kidal, par crainte de nouvelles exactions sur 
les civil·es, et la mobilisation décoloniale – 
et donc anti-française – d’une partie de la 
jeunesse malienne, réactivent l’image de 
l’ancienne puissance impériale cherchant 
à faire main basse sur les richesses du pays 
(l’or, notamment). La propagande véhiculée 
sur les réseaux sociaux présente les militaires 

10. Face aux mouvements indépendantistes en Afrique de l’Ouest, la France a cherché à conserver une présence au Sahara central (sud de
l’Algérie, nord du Tchad, du Niger et du Soudan français) à travers un projet de mise en valeur économique. Ce projet est refusé et mis
en échec par les leaders indépendantistes du Soudan français.

français comme des soutiens des groupes 
islamistes qu’ils étaient censés combattre. 
Dans un climat délétère, Emmanuel Macron 
annonce, en février 2022, le retrait des 
troupes françaises du Mali.

L’Algérie est l’autre acteur incontournable 
des conflits opposant les mouvements 
rebelles du nord à l’État malien, et ce depuis 
les années 1960. Dans une attitude ambiva-
lente à l’égard de ces insurrections, le grand 
voisin du Nord s’est toujours présenté comme 
médiateur (1991, 2006 et 2015 notamment) 
et a toujours tenu la même ligne : empêcher 
à tout prix la possibilité de l’indépendance 
de l’Azawad, afin d’éviter toute velléité simi-
laire de son côté de la frontière, au sein de sa 
minorité touarègue.

Ainsi, au moment où le Mouvement natio-
nal de libération de l’Azawad (MNLA, créé 
en 2011 ; voir ill. 3 infra) multiplie les victoires 
militaires contre l’armée malienne et déclare 
l’indépendance de l’Azawad (6 avril 2012), 
l’Algérie favorise l’émergence d’un autre 
mouvement armé au sein des Touaregs, 
Ansar Dine (« les défenseurs de la religion ») 
avec à sa tête Iyad Ag Ghali (l’un des anciens 
dirigeants de la rébellion de 1990). Cet autre 
mouvement prône l’instauration de la charia, 
mais ne remet pas en cause l’intégrité territo-
riale du Mali. Il réactive en même temps les 
rivalités systémiques entre fractions et per-
sonnalités touarègues. 

Au moment du départ des Français, et à la 
demande du régime putschiste de Bamako, 
un autre acteur international est aussi-
tôt invité à venir « défendre la patrie » : la 
Russie, à travers la milice Wagner. De statut 
privé, ce groupe militaire, intervenu notam-
ment en Ukraine, Syrie, Libye et République 
centrafricaine, et arrivé au Mali à la fin de 
l’année 2021, est rétribué par l’État et vit de 
pillages. Les hommes de Wagner, en associa-
tion avec l’armée malienne, traquent, pillent, 
empoisonnent et assassinent les populations 
touarègues, maures et peules – y compris 
des personnes âgées, des femmes et des 
enfants –, dans une logique d’éradication et 
d’épuration ethnique. Les victimes, dont le 
seul tort est d’appartenir aux mêmes groupes 

https://journals.ekb.eg/article_401639_706250439b03a3a512812dea3841b6a6.pdf
file:/C:/Users/MSI/Downloads/fpsyt-2-1536839.pdf
https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
file:/C:/Users/MSI/Downloads/fpsyt-2-1536839.pdf


La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 40 La Lettre de l’IRMC n° 38 - août-septembre 2025 | 41

Dossier | Penser la question palestinienne depuis le Maghreb

ethniques que des combattants luttant soit 
pour l’autonomie de l’Azawad, soit au nom du 
djihad, sont prises pour cibles non pas pour 
ce qu’elles font, mais pour ce qu’elles sont11. 
L’utilisation de drones, achetés par l’État 
malien à la Turquie, augmente encore le degré 
de la barbarie qui s’abat sur les populations.

11. Des réseaux associatifs, tels que « Kel Akal » (« ceux du pays ») ou le « Collectif pour la défense des droits du peuple de l’Azawad/
Nord-Mali », documentent, rassemblent et diffusent chaque semaine le bilan des exactions. Comme à Gaza, ce sont les populations elles-
mêmes qui témoignent, souvent avec photos et films à l’appui, de l’exécution de leurs parents et de leurs voisin·es.
12. Nom donné aux miliciens de Wagner depuis qu’ils sont directement rattachés au Kremlin et que l’organisation Wagner a officiellement
annoncé son retrait du Mali (juin 2025).

En 2025, des dizaines de civil·es, parfois des 
centaines, sont assassiné·es chaque mois par 
l’armée malienne, Africa Corps12 et les groupes 
armés djihadistes au centre et au nord du Mali. 
Les familles d’éleveur·es, obligées de fuir un 
danger de mort permanent, ont perdu leurs 
troupeaux et se sont réfugiées dans les centres 

urbains de la région et, plus encore, en Algérie 
et en Mauritanie. De nombreux·ses jeunes 
sont aussi reparti·es en Libye. Seuls les groupes 
faisant clairement allégeance au pouvoir 
malien ou, à l’inverse, aux groupes djihadistes 
quand ce sont eux qui contrôlent le territoire, 
parviennent à rester ; de même, en Palestine 
historique, seuls les groupes qui s’alignent tota-
lement sur une puissance tutélaire – qu’elle 
soit israélienne, américaine ou iranienne – par-
viennent à survivre politiquement.

Ces observations concernant l’Azawad, dont les 
médias int ernationaux ne se font jusqu’ici que 
très peu le relais, résonnent singulièrement 
avec la situation génocidaire dans la bande de 
Gaza depuis octobre 2023, quant à elle au cœur 
de l’actualité. Les assauts israéliens, d’une 
intensité inédite, perpétuent le nettoyage 
ethnique en réduisant Gaza, devenue un labo-
ratoire de l’enfermement, à l’état de ruine. 
Or, les mécanismes internationaux de protec-
tion du droit humanitaire semblent paralysés. 
Les États-Unis continuent de fournir à Israël 
des armes et un soutien diplomatique incon-
ditionnel, pendant que l’Union européenne 
se contente d’appels à la « retenue » (David 
et al., 2024). Dans les deux cas, le monde 
assiste à ces exactions, sinon à un génocide en 
direct (Amnesty International, 2024), sans que 
les grandes puissances n’engagent la moindre 
action concrète – alors que les faits sont docu-
mentés et connus : déplacé·es, réfugié·es et 
victimes témoignent tous les jours.

Références

Palestine

Amnesty International, 2024, “You Feel like 
you are Subhuman.” Israel’s Genocide against 
Palestinians in Gaza, Londres, décembre.

David Maxine, Guerrina Roberta, Manners 
Ian, Nicolaïdis Kalypso, 2024, Planetary Politics 
and Israeli Settler Colonial Practices, Lund, 
Lund University Publications.

El-Abed Oroub, 2009, Unprotected Palestinians 
in Egypt since 1948, Beyrouth, Institute 
for Palestine Studies.

Fakher Eldin Munir, 2025, « From Kushan to 
Caravan: Toward a Historical Framework for 
Studying Land Governance and the Colonization 
of Palestine », Ostour Journal, vol. 10, n° 22, 
p. 123-142.

Giacaman Rita, Hammoudeh Weeam, Mitwalli 
Suzan, 2025, « Experiences of Pain among 
Palestinian Advanced Cancer Patients », Frontiers 
in Psychiatry, avril, p. 1-12.

Prastyanti Rina A., Do Carmo Giovania M., 
2024, « Legal Protection of Human Rights in the 
Conflict between Israel and Palestine », Insight. 
International Journal of Law and Politics, vol. 2, 
n° 6, décembre, p. 247-253. 

Raheb Mitri, 2024, « Settler Colonialism, Palestine, 
and the Bible », in A. Lindeman Allen, F. Lozada 
(eds), The Critic in the World: Essays in Honor of 
Fernando Segovia, Atlanta, Société de littérature 
biblique.

Williamson Michael, 2024, « Transitioning From a 
Necropolitical Today to a Decolonial Tomorrow », 
Cairo Studies in English. 

Mali – Azawad 

Belalimat Nadia, 2003, « Qui sait danser sur cette 
chanson, nous lui donnerons la cadence. Musique, 
poésie et politique chez les Touaregs », Terrain. 
Anthropologie et sciences humaines, n° 41, 
p. 103-120.

Boilley Pierre, 1999, Les Touaregs Kel Adagh. 
Dépendances et révoltes : du Soudan français au 
Mali contemporain, Paris, Karthala.

Chebli Denia, 2021, « “Jusqu’à maintenant, il 
n’y a pas de révolution”. Itinéraire du Mouvement 
national de libération de l’Azawad dans la guerre 
au Mali », thèse de doctorat en science politique, 
Paris, Université Paris I-Panthéon Sorbonne. 

Claudot-Hawad Hélène, 1990, « Honneur et 
politique : les choix stratégiques des Touaregs 
pendant la colonisation française », Revue 
des mondes musulmans et de la Méditerranée 
(REMMM), vol. 57, p. 11-47.

Decraene Philippe, 1974, « Sécheresse de 1974 : 
une arme politique contre les Touaregs du Mali », 
Le Monde, 6 février.

Grémont Charles, 2019, « Dans le piège des 
offres de violence. Concurrences, protections et 
représailles dans la région de Ménaka (Nord-
Mali, 2000-2018) », Hérodote, vol. 172, p. 43-62.

Lecoq Baz, 2010, Disputed Desert: 
Decolonisation, Competing Nationalisms and 
Tuareg Rebellions in Northern Mali, Leyde-
Boston, Brill.

Illustration 3. Installation sur un rond-point à Kidal, à la mémoire du lancement de l’offensive du MNLA. Cette photo a été prise 
le  6  avril  2017, à l’occasion des cinq ans de la déclaration de l’indépendance de l’Azawad. La forme du drapeau de l’Azawad évoque 
explicitement le graphisme de celui de la Palestine. La couleur noire symbolise l’oppression, l’occupation, la colonisation (de la France et du 
Mali), les ténèbres ; le rouge représente le sang de tous les martyrs morts pour l’Azawad ; le triangle jaune, le désert et l’or ; enfin, le vert 
en haut, la verdure, la liberté, le bonheur, l’indépendance, la finalité à atteindre (précisions données par un des fondateurs du MNLA, cité 
par Chebli, 2021). Le vert, le jaune et le rouge sont aussi les couleurs du panafricanisme. © Charles Grémont

https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031
https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031
https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/8668/2024/en/
https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/8668/2024/en/
https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/8668/2024/en/
https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031
https://lup.lub.lu.se/record/04b70715-aa7a-4103-8224-17feb6cc1031
https://idl-bnc-idrc.dspacedirect.org/server/api/core/bitstreams/7d7a8300-9dfb-46bc-8138-6a926115687e/content
https://idl-bnc-idrc.dspacedirect.org/server/api/core/bitstreams/7d7a8300-9dfb-46bc-8138-6a926115687e/content
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
https://ostour.dohainstitute.org/ar/Issue22/Documents/Ostour-22-2025-MnirFakherEldin.pdf
file:///C:/Users/MSI/Downloads/fpsyt-2-1536839.pdf
file:///C:/Users/MSI/Downloads/fpsyt-2-1536839.pdf
https://journal.wrpublishing.id/index.php/pi/article/download/43/59
https://journal.wrpublishing.id/index.php/pi/article/download/43/59
https://journals.ekb.eg/article_401639_706250439b03a3a512812dea3841b6a6.pdf
https://journals.ekb.eg/article_401639_706250439b03a3a512812dea3841b6a6.pdf
https://doi.org/10.4000/terrain.1660
https://doi.org/10.4000/terrain.1660
https://doi.org/10.4000/terrain.1660
https://www.persee.fr/doc/remmm_0997-1327_1990_num_57_1_2355
https://www.persee.fr/doc/remmm_0997-1327_1990_num_57_1_2355
https://www.persee.fr/doc/remmm_0997-1327_1990_num_57_1_2355

	_GoBack

	Bouton 29: 
	Page 17: 

	Bouton 38: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 



