GUERIR A CUBALEL

INTERPRETATION DE LA MALADIE ET PRATIQUES THERAPEUTIQUES

CHEZ LES HAALPULAAREN DANS LA VALLEE DU FLEUVE SENEGAL

THESE DE DOCTORAT DE 3eme CYCLE E. Kadya TALL

sous la direction de Marc AUGE Paris - E.H.E.S.S - Déc. 1984



A Ndungel et mes parents FuutankooBe



REMERCIEMENTS

Nous remercions tous ceux qui, au cours de ces années d'étude ,
nous ont éclairée de leur enseignement et assistée de leur bienveil-

lance, et plus particuliérement :

Marc AUGE, notre directeur de thése qui nous a apporté un réconfort
intellectuel et moral chaque fois que nous avons senti notre volon-
té fléchir, Sans la confiance qu'il nous accorda en nous obtenant

des crédits D,G.R.S.T., notre quéte n'aurait sans doute pas abouti.

L'Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer a lar-
gement assuré le financement de nos enqu@tes et nous lui en sommes
reconnaissante. Nous tenons a remercier l'O.R;S.T;O.M. Dakar des
facilités qu'il nous a procurées en mettant & notre disposition ses
moyens matériels et l'encadrement technique et scientifique de son

personnel,

Il serait difficile d'énumérer tous ceux qui, de prés ou de loin,
nous ont apporté leur soutien. Qu'ils en soient tous ici remerciés

chaleureusement.



SOMMAIRE GENERAL

INTRODUCTION

CHAPITRE 1

II -

CHAPITRE I

II -

CHAPITRE I

Il -

CHAPITRE 1V

11 -

Iv -

PRESENTATION GENERALE DE LA
REGION

STRATIFICATION SOCIALE HAALPULAAR

CONCLUSION

L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE
CUBALEL

LES LIGNAGES FONDATEURS DE
CUBALEL

LA CONSULTATION

L'UNIVERS ETIOLOGIQUE D'IBRA

ELIMAAN MAAMODU
LES FILS D'ELIMAAN MAAMODU

L'UNIVERS ETIOLOGIQUE DES
MARABOUTS

LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL

LA RELATION A L'AUTRE CHEZ LE MARA-

BOUT

Page

Page

Page

Page

Page

Page

Page

Page -

Page
Page

Page

Page

. Page

30

81

83

89

114

129

145
170 -

176

184

191



CHAPITRE V

II -

I11 -

CHAPITRE VI

II -

I11 -

v ' -

CHAPITRE VII

I1 -

111 -

LES AUTRES THERAPIES DE CUBALEL

SAVQOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS
STATUTAIRES

SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNI-
QUES DE SOIN

LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES
FEMMES DE CUBALEL

LES MARABOUTS
LES BILEEBE

LES RESEAUX MARABOUTIQUES DANS
LA REGION DU FLEUVE

LES RELATIONS MARABOUT/BILEEBE

LES SPECIALITES LIGNAGERES

L'UTILISATION DES PLANTES
ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR

LES ENJEUX SOCIAUX DES CATEGORIES
CAUSALES ’

IV - LES MODES D'ACQUISITION DES DIFFE-
RENTS SAVOIRS

\Y - DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BI-
NAIRES DANS UN SYSTEME MIXTE

VI - CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE

Vil - CONCLUSION

BIBLIOGRAPHIE

ANNEXES

Page

Page
Page

Page

Page
Page

Page

Page

Page

Page
Page

Page
Page
Page

Page

Page

197

210

214

224

243
256 -
264 -
267

27

277
299

325

336

336

357

366



SOMMAIRE DES TABLEAUX

ET DES SCHEMAS

Tableau de la chronologie des périodes marquant |'histoire Page 14
de la région des Haalpulaaren

Répartition de la population des régions riveraines du Page 20
fleuve (recensement de 1976)

Tableau de morbidité et mortalité des principales Page 25
maladies bactériennes.

Tableau de morbidité et mortalité de la rougeole Page 26

et de la RPA.

La division en ordre et en classe de la société Pages 32 - 33
Haalpulaar

Tableau récapitulatif des groupes statutaires (ordre/classe/ Pages 38 - 39
statut)

Tableau récapitulatif des fonctions et des titres Page 57

Les relations sociales interlignagéres chez les RimBe Page 73

Les relations sociales interlignageres chez les NyeenyBe Page 74
Protection magique et savoir thérapeutique & l'intérieur ' Page 75

du lignage (chez les RimBe)

Protection magique et savoir thérapeutique a l'intérieur Page 76
du lignage (chez les NyeenyBe)

Savoir technique/savoir magique a l'intérieur du lignage Page 77
(chez les RimBe)

Savoir technique/savoir magique a l'intérieur du lignage Page 78
(chez les NyeenyBe)

Organisation villageoise des lignages dominants Page 87
Le lignage AanaanBe et ses différents galleeji Page 93
Plans de Cubalel \ Pages 103 a 107
Réseau de clientéle d'lbra Page 125
Tableaux de gquelques maux soignés par lbra (étiologie/ Pages 134 a 138

symptémes)



Différentes disciplines apprises par Elimaan
Les différents chapitres de la connaissance maraboutique

Schéma des liens de parenté qui unissent Elimaan Maamodu,
Sammba Umu et Ibra

Alliance matrimoniale entre un taalibe et la fille de son
marabout.

Tableaux sur les propriétés des plantes

Schéma idéal de transmission de la sorcellerie a travers le
lignage.

Schéma des alliances entre cousins croisés
Exemple de la Silsila wirdu

Récapitulatif des oppositions binaires dans un systéme
mixte.

Page 151
Page 154
Page 187
Page 195

Pages 281- 282

Page 311
Page 326
Page 336
Page 338



MODE DE TRANSCRIPTION PHONETIQUE

La majorité des phonémes haalpulaar se prononcent comme en frangais,

excepté les suivants :

[6] : occlusive bilabiale glottalisée. Ex : [Buubri] "fraicheur"

. [d] : occlusive palatale glottalisée. Ex : [dadol] "veine"

[j] : occlusive palatale mouillée. Ex. [jeeri] "haute terre"

[ny]: occlusive nasale palatale mouillée. Ex : [nyiri] "bouillie"
[nj] :+ semi-occlusive nasale palatale. Ex : [njaroowo] "le buveur”
[c] : semi-occlusive mouillée. Ex : [caali] " auvent"

[mb], [nd], [ng] sont des prénasalisées. Ex : [mbaroodi] "le tueur", [nde] "lors-
que", [ngaari] "taureau".

La semi-voyelle [y, lorsqu'elle est glottalisée, devient [y} Ex. [yliyam]

llsangll

[h] : est toujours aspiré. Ex : [haako] "feuille"

[l)] : est une semi-occlusive vélaire. Ex : [guunya] “réclamer un cadeau".

Les voyelles sont ouvertes ou fermées selon le contexte et bréves

ou longues :

Ex : [rafil, [maayo] / "mal", "fleuve"
Ex : [bonal, [gooto] / "étre mauvais", "un"
Ex : [fulbel, [Fuuta] / "les Peuls","Fouta"

Ex : [galle], [barkeewi] / "maison", "Bauhinia thonningii".

La majorité des consonnes peuvent €étre redoublées. Pour des raisons
de commadité, nous avons transcrit une partie de ces phanémes de la maniére

suivante :

[6] : est devenu. B Ex : BuuBri
[d] : est devenu D Ex : DaDol



[yl : est devenu Y Ex : YiiYam
[rJ] est devenu N Ex : Nuunya

D'autre part, nous avons préféré utiliser des caractéres gras plutéot
que des crochets pour rendre le texte plus lisible. En outre, & chaque fois
que cela a été possible, nous avons transcrit phonétiquement les noms
de lieux. Cependant, dans les cartes et les schémas, c'est i'écriture frangaise

qui a été adoptée.

Thioubalel est devenu Cubalel
Dioude Diabe est devenu Judde Jaabe

Madina Ndiathbe est devenu Maadina NjaacBe, etc ...



INTRODUCTION

Choisir un terrain d'enquéte et un objet d'étude n'est jamais neutre.
Aujourd'hui, 1l est admis de mettre en avant les raisons subjectives qui
ont porté la quéte dans un lieu plutdt qu'ailleurs et dans un domaine plutét

que dans un autre.

La justification d'un choix ne se réduit pas a un cadre pseudo-objectif
(dans une volonté de scientificité) ou a un choix théorique et éthique

rigide.

Née d'un métissage franco-sénégalais, c'est le probléme de 1'ambiva-
lence, de l'ambiguité, de la dualité et de l'altérité (du Méme et de !'Autre)
qui nous a portée a nous intéresser a la perception et aux représentations
de la maladie dans une société ou le Mal est |'Autre, |'Autre étant Moi
et Moi étant I'Autre. La situation de malade-victime est un jeu de bascule,
ou l!es roles s'inversent sans arrét, engendrant ainsi un vertige des situations
contraires, contrariées a la fois par les événements et par les interpréta-
tions qui se succedent et se contredisent. Ce probléeme de I'altérité, que
L. Dumont traduirait en termes de différences induisant des situations
hiérarchiques, nous le ressentons pleinement en raison de notre héritage
culturel mixte qui nous met, paradoxalement, dans une situation trés
proche des sociétés lignagéres dans lesquelles ce sont les différences
qui constituent l'individu, différences relatives aux biens, aux savoirs

et aux composantes de la personne qui lui sont transmis.

L'héritage culturel et biologique est peu différencié dans les sociétés
modernes : l'idéologie du progrés, de 1'égalité tend a uniformiser les prati-
ques et les héritages et a mettre l'accent sur les différences économiques.
A l'inverse, dans les sociétés "traditionnelles", chaque individu est marqué
par ses héritages, qui ne sont pas pergus comme un tout indifférencié :
matrilignage et patrilignage sont des unités significatives parce qu'ils
remplissent des rdéles différents et transmettent des savoirs, des biens

et des forces différentes.



-2 -

Proche & la fois de la société Haalpulaar, dans laquelle les traits
hérités sont différenciés en fonction du lignage, et de la société occidentale
frangaise dans laquelle la socialisation et le vécu culturel modelent l'indi-
vidu, nous nous trouvions cependant en porte-a-faux du fait que nous

n'avions aucune connaissance de notre identité haalpulaar.

Ne voulant pas transformer nos frustrations en fantasmes, nous avons
décidé de partir a la rencontre de notre identité haalpulaar, a la maniére
d'un explorateur désireux d'étancher sa soif d'exotisme. Mais, a la diffé-
rence de !'explorateur, nous ne partions pas vers l'inconnu puisque nous
étions nous-méme une parcelle de cet inconnu et que nous en faisions

partie intégrante.

En effet, méme s'il nous semble prétentieux de dire une chose pareille,
sl nous ne connaissions pas les gens du Fleuve, eux nous connaissaient,
et c'est une re-connaissance qui caractérisa l'accueil qui nous fut réservé
lors de notre premier séjour au Fuuta : affiliée a un patrilignage célébre
et glorifié, il était naturel que nous soyons reconnue en tant qu'individu

appartenant a ce lignage, indépendamment de notre vécu culturel étranger.

Le premier jour ou nous avons débarqué a Njum, vétue comme une
"disquette" (1), I|'émotion était grande de part et d'autre. Nous avons
tres vite ressenti les dangers de cette re-connaissance lignagére, qui risquait
fort de se transformer en ré-adaptation de l'enfant prodigue ; c'est pourquoi
nous avons préféré travailler dans des villages ol nous ne risquions pas
d'étre encadrée par une autorité lignagere trop étouffante : nous ne voulions
pas non plus indisposer nos parents par un travail qui ne correspond pas
a ce que doit étre le travail d'une personne bien née. Nous avons d'emblée
saisi l'importance de la représentation et du statut au Fleuve, ainsi que

I'embarras que pourraient provoquer des questions "sans honte'.

Cependant, si notre age et notre statut de femme (nous étions double-
ment cadette) n'étaient pas toujours un avantage, ils nous permettaient

néanmoins d'adopter une attitude franche et décontractée parce que nous

(1) Terme dérivé de disco qui sert a désigner les jeunes filles habillées selon les critéres
de la mode européenne (jeans ou jupe courte). En ville, il existe une rivalité de facto
entre les disquettes des clubs de nuit et les Drianke des stades de lutte. Les Drianke
sont des séductrices plus traditionnalistes dans leur habillement et dans leurs méthodes.



- 3.

n'avions pas encore de charges éducatives a assumer. Tout au long de
nos enquétes, nous avons essayé de tirer profit des libertés que nous don-
naient notre appartenance patrilinéaire, notre sexe et notre groupe d'age,

ainsi que des devoirs qui s'y attachaient.

Notre éducation occidentale nous a cependant toujours conduit a
préférer les solutions individuelles aux solutions lignagéres. Ce n'est que
trés rarement que nous nous sommes présentée a nos interlocuteurs comme
descendante d'El Haj Umar. Seuls quelques marabouts, qui auraient peut-
étre éprouvé quelque réticence & nous recevoir, ont été amadoués de
cette maniere. Il nous est aussi arrivé de tirer un certain plaisir vengeur
a décliner notre identité lignagére lorsqu'un hdte nous avait semblé par
trop discourtois. ‘La déconfiture qu'exprimait son visage suffisait & effacer

I'affront.

Méthodologie

lLa préférence accordée & Cubalel est d'abord partie d'un choix subjec-
tif, tenant a la sonorité du mot et a sa signification de '"petit pécheur",
qui semblait promettre une foison de connaissances mythiques. La contra-
diction qu'apportait la réalité (Cubalel est un village ou les pécheurs
ont perdu jusqu'au souvenir de la péche et ol la "torodisation" a uniformisé
les activités ancestrales) nous a semblé un bon présage et c'est aprés
avoir déambulé dans la vallée et décidé de circanscrire notre zone d'étude

que nous nous sommes fixée a Cubalel.

Auparavant, nous avons parcouru la région du Fleuve en nous attachant
a rencontrer un nombre aussi grand que possible de guérisseurs, pour con-
naftre a la fois le champ de la thérapie Haalpulaar et les spécialités que
recouvraient les termes de ceerno {marabout), bileejo (contre-sorcier),

joom lekki (propriétaire de remédes) et de mocoowo ("panseur").

La connaissance superficielle que nous avions de la société Haalpulaar
et l'exemple des travaux effectués dans les sociétés avoisinantes Wolof-
Lebu (A. Zempléni, 1968) et Seerer (H. Gravand, 1965), nous entrainaient

vers une vision tranchée des différences qui opposent "médecine islamique"



-4 -

et "médecine pré-islamique" : comme la société Haalpulaar ne posséde
ni culte des ancétres ni culte des génies, on pouvait croire que I'Islam
avait raboté tous les cultes anciens du Fuuta et réussi & éteindre toute
trace des représentations qui l'avaient précédé historiquement. C'était
ne pas comprendre la dualité du systéme des représentations du malheur

et sa cohérence.

Aprés avoir pergu l'impasse dans laquelle menait un exercice typolo-
gique trop poussé, nous nous sommes repliée sur l'hopital de Fann-Dakar.
Grace a l'expérience socio-psychiatrique instituée par H. Collomb, ce
cadre facilitait grandement l'accés aux malades. Nous pensions pouvoir
ainsi rencontrer des malades Haalpulaaren et remonter les filiéres thérapeu-
tiques jusqu'a leur village d'origine, car nous nous étions rendu compte
que la maladie pouvait amorcer une multitude de recours thérapeutiques
successifs ou simultanés. Pendant les 5 mois de notre premier séjour,
nous avons fait alterner nos enquétes dans la Vallée avec des enquétes
a Fann : nous rendions visite réqulierement aux malades Haalpulaaren
et nous les interrogions sur les thérapies antérieures et les interprétations
successives qui les avaient fait aboutir a Fann. La difficulté de l'enquéte
a tenu a la grande mobilité des malades de Fann (séjours courts mais
répétés) ; d'autre part, la plupart des malades étaient incapables de répon-
dre a nos questions. Peut-étre était-ce parce que la maladie était trop
présente pour étre verbalisée. Mais c'était surtout parce que le discours
sur le mal est produit soit par le thérapeute, soit par l'entourage du malade,
le premier donnant les clefs d'une interprétation que le second socialise
en les acceptant ou en les refusant. L'accompagnateur du malade, généra-
lement un proche parent, n'était pas forcément celui qui l'avait suivi
dans des périples antérieurs et, trés vite, il nous a paru insensé de voulair
aller dans le village d'origine d'un malade avec si peu d'informations
et sans aucune caution. En outre, le recrutement de la clienteéle de Fann
nous paraissait bien élitiste et comme naotre propos n'était pas d'observer
la maladie en milieu hospitalier, nous avons décidé d'arréter cette expé-

rience.

Cing mois s'étaient écoulés pendant lesquels nous avons fait la connais-
sance de thérapeutes au Fuuta, de malades a Fann et pendant lesquels

nous avons été "maternée" par nos parents. Ces mois resteront les plus



-5-

marquants, encore que ce soit seulement lors de séjours subséquents. que
nous avons mis au point la méthode qui serait a la base de cet essai.
Mais sans ces premiers mois passés a sentir l'air du temps et a re-naitre
a notre famille, nous aurions br0lé les étapes pour devoir ensuite retourner
a notre point de départ. Nous n'aurions pas saisi l'importance de la contra-
diction en milieu Haalpulaar si nous n'avions pas été prise nous-méme

dans un dilemme situationnel.

A la fréquentation assidue des thérapeutes a succédé une période
de découragement : les discours des thérapeutes étaient a la fois tres
stéréotypés et contextuels ; en méme temps, la relation malade-thérapeute
nous semblait énigmatique, nous ne comprenions pas sur quoi elle reposait.
Si le r6le du marabout était facile a appréhender du fait de sa personnalité
publique et religieuse, nous avions du mal & comprendre la place que pouvait
occuper le contre-sorcier. Nous avons alors décidé de ramener |'objet
de notre étude a une réalité observable pour l'anthropologue en la circons-

crivant 4 une communauté villageoise.

L'étude d'un village et de son organisation semblait le seul moyen
d'appréhender ensemble la communauté des malades, celle des bien-portants
et celle des thérapeutes. Cette vision des différents protagonistes de
la cure était certes fragmentée mais elle avait l'avantage de replacer
la pratique thérapeutique dans un contexte plus global. En effet, la société
Haalpulaar est extrémement stratifiée - son organisation peut faire penser
a un systéme de castes - mais il n'y a ni corporation de thérapeutes ni
college de guérisseurs. Toutefois il existe des spécialistes qui, dans la
plupart des cas, le sont par héritage et/ou par acquis statutaire. Ainsi
la fonction thérapeutique reste toujours une fonction suscitée par le malade ;
le réle médiateur du thérapeute renvoie sans cesse au contexte dans lequel

se déroule "l'événement-maladie".

Il fallait donc prendre racine : nous optames pour Cubalel ou nous
avions rencontré un bileejo que ni la gloire ni la fréquentation de Fann

n'avait "déraciné". D'autre part, J. Schmitz travaillait dans la méme zone



-6 -

et il nous semblait intéressant d'essayer de comparer nos données concer-

nant deux types de pouvoir (pouvoir de représentation et pouvoir caché).

De février a avril 1982, nous avons enquété a Cubalel et dans les
villages des alentours pour cerner le dispositif thérapeutique en place
dans cette zone. Nous avons commencé une enquéte de type monographi-
que a Cubalel en remontant les généalogies des principaux lignages fonda-

teurs.

En octobre 1982, nous sommes retournée au Sénégal grace & une
allocation de I'ORSTOM et nous devions y rester jusqu'en mars 1984,

avec une interruption de trois mois en avril 1983,

Nos séjours au Fleuve ont toujours été des séjours courts (10-15-20

jours), mais fréquents (13 séjours).

Nous avions des questionnaires assez structurés (corpus de maux,
questions semi-ouvertes) et nous enquétions systématiquement auprés
des femmes et des guérisseurs dans les villages de notre échantillonnage.
Au départ, nous voulions présenter quatre villages (Cubalel, Maadina NjaacBe,
Judde Jaabe et BarpoBe Jakel), pour avoir une vision élargie des stratégies
intervillageoises en relation avec les autres réseaux d'échange. Ces enquétes
ont confirmé les informations recueillies a Cubalel a propos de l'indivi-

duation créée par la maladie et la fonction thérapeutique.

Ces villages appartiennent & une méme aire territoriale 3 nous voulions
voir comment la thérapie (dans son apprentissage et dans son application)

pouvait étre greffée sur d'autres relations villageoises.

Nous avons fait un relevé systématique de tous les thérapeutes vivant
dans ces villages et nous avons enquété auprés des spécialistes les plus
importants pour connaitre leur champ d'activité, leur réseau d'apprentis-
sage et leur clientéle. Par ailleurs, nous avons interrogé un échantillon
féminin de 25 a 40 femmes selon les villages : le but de cette enquéte
était de connaitre les recours thérapeutiques de la population. Nous avons
établi un corpus de maladies et de plantes afin d'évaluer le savoir thérapeu-
tique populaire.



-7 -

Ces enquétes nous ont éclairé sur la place que tient chaque "médecine"
dans les recours thérapeutiques. L'étude des thérapeutes dans leur cadre
contextuel a bouleversé nos idées a priori sur toute une série d'oppositions
binaires que nous nous étions forgées pour appréhender notre objet ; les
oppositions entre les différents niveaux de savoir (savant/populaire ; corani-
que/pré-islamique ; savant/secret ;. écrit/oral), les différents recours étio-
logiques et les oppositions de principe entre certains thérapeutes nous
ont paru procéder du leurre idéologique comme le faisait, & un niveau

plus général, l'endogamie statutaire.

Avant de passer concrétement aux éléments qui justifient le plan
de cet exposé, il convient de nous situer par rapport au domaine de |'anthro-

pologie de la maladie.

Bien avant que Il'anthropologie médicale ne constitue un champ de
la recherche, au méme titre que l'anthropologie politique ou de la parenté,
plusieurs auteurs se sont intéressés a ce domaine. On peut considérer
Rivers (1924) et Clements (1932) comme les "péres fondateurs" de cette
“discipline car ils furent les premiers & réunir et & coordonner les données
disponibles. Avec Ackerknecht (1942), qui montra que les représentations
de la maladie et son traitement conceptuel jouaient un réle de contréle

social, on faisait un pas de plus vers une réflexion véritablement sociolo-

gique.

C'est le mérite de l'école britannique, en particulier avec les travaux
de Turner (1968) et d'Evans-Pritchard (1937) sur la sorcellerie, la magie,
la divination, d'avoir montré l'intrication des pratiques thérapeutiques
et des processus sociaux. Au point que l'on peut se demander avec ces
auteurs si les médecines traditionnelles ont pour but de guérir le corps

de l'individu ou de soigner le corps social.

Plus proches de nous, nombre de chercheurs ont élaboré des concepts
que ne peut ignorer celui qui s'intéresse a ce champ de la pensée anthro-
pologique. Pour exemple, et sans souci d'ordre, nous citerons divers travaux
qui ont particulierement retenu notre attention. H. Fabrega (1977) souligne
le fait qu'il est nécessaire non seulement d'étudier le savoir médical (medi-
cal taxonomy) des membres spécialisés d'une société donnée mais aussi

le savoir populaire (folk medical knowledge).



-8 -

A. Young (1976), a partir du schéma "disease-illness-sickness", définit
le cadre spécifique de l'anthropologie médicale. Au-deld du niveau biomé-
dical disease, du vécu individuel illness, chaque société élabore des regles
pour donner une expression pertinente aux signes et symptémes qu'elle
reconnait : sickness. C'est & ce niveau des conditions sociologiques de
la production d'un savoir médical et des pratiques subséquentes que doit

se situer la recherche.

A. Zempléni (1968, 1975, 1982) élabore une approche ethnologique
et psychanalytique dans !'étude des troubles mentaux en Afrique de !'ouest.
Il a mis en évidence le mécanisme persécutif qui commande les interpré-

tations de !'infortune dans les sociétés non-occidentales.

M. Augé (1975, 1979, 1984) montre que les pratiques médicales. locales
et les discours qui les soutiennent relévent de théories plus générales

qui ordonnent les symboles servant & penser le social dans son ensemble.

Ces différents auteurs s'accordent pour reconnaitre a la maladie
le statut d'objet anthropologique et ce, au prix d'une rupture avec les
paradigmes de la médecine cosmopolite. Pour eux, la maladie ne peut
étre disjointe de l'individu qui la vit (la maladie n'est jamais la méme
pour tous), elle est toujours porteuse de sens, c'est-a-dire liée aux circons-
tances qui l'entourent. Les uns parleront des "dimensions sociales de la
maladie", les autres "d'art de l'usage social de la maladie".

Si tous les auteurs qui s'intéressent a la maladie approuvent d'emblée
la nécessité du sens, chaque auteur élabore ses concepts a partir de son
expérience de terrain. La méthode que nous avons employée pour dégager
notre objet est issue d'emprunts divers dont les plus importants sont rede-
vables 8 M. Augé et L. Dumont.

C'est donc en ayant a l'esprit la multitude des expériences en anthro-
pologie médicale [qui, sans étre divergentes dans leur but (le sens social)
pouvaient I'étre dans leurs moyens], que nous nous sommes intéressée
au vécu de la maladie. Parce qu'il était difficile de poser a priori une

définition de la maladie, nous en avons accepté la réalité apparente en



cherchant a voir ce que celle-ci véhiculait de signe et de sens.

En nous situant d'emblée dans une perspective recherchant le sens
de la maladie, il semblait toutefois que le sens devait étre élargi hors
du systéme étiologique et rendre compte des différents niveaux de la

logique sociale.

Il est difficile de poser a priori une définition de la maladie lorsqu'on
sait que la maladie n'a pas le méme sens partout et qu'elle recouvre des
réalités différentes selon le contexte. C'est pourquoi il nous a paru essen-
tiel de recourir aux institutions thérapeutiques pour savoir quelle réalité

recouvrait la pratique médicale chez les Haalpulaaren.

Les recherches menées auprés des thérapeutes nous ont permis d'abor-

der la maladie sous trois aspects.

L'aspect institutionnel, & travers les différentes spécialisations théra-
peutiques : savoir qu'il existe des thérapeutes spécialisés dans un domaine
plutét que dans un autre justifie la place qu'occupe la maladie dans un
systéme social donné. Il ne faut pas oublier que l'existence de thérapeutes
spécialisés n'est pas une nécessité sociale, comme le montre !'exemple
de la société Kung dans laquelle le traitement des maladies est effectué
par l'ensemble de la communauté qui, au travers d'un rituel, se débarrasse

des malheurs de ses membres (Lee, 1966).

D'autre part, l'existence de spécialistes ne présuppose pas que ces
derniers forment un corps constitué comme dans nos sociétés, ou une
corporation de thérapeutes comme le voudraient certains guérisseurs urbani-
sés, ou encore un collége comme dans les sociétés ou l'exercice thérapeu-

tique est lié a un culte.

Pourtant, l'usage trés codifié que marque! |'appartenance statutaire
aurait pu nous faire croire que la société Haalpulaar était une société
dans laquelle I'ensemble des thérapeutes constituait un groupe statutaire.

C'était ne pas prendre en considération le fait que la maladie est moins



- 10 -

pergue comme une entité variant en fonction de signes et de symptémes

gu'une entité variant en fonction des interprétations dont elle est I'objet.

La dimension intellectuelle de la maladie ne tient pas au caractere
imprécis de la nosologie mais au systéme d'interprétation que sous-tend
la pratique du thérapeute. Les catégories étiologiques auxquelles les théra-
peutes se référent les replacent, eux et leurs malades, dans !a logique
sociale. Les savoirs des thérapeutes sont des savoirs/pouvoirs qui les inscri-
vent dans une dynamique sociale plus générale. La maladie objet d'interpré-

tation et objet de soins participe a l'inscription sociale du thérapeute.

La dimension sociale du thérapeute n'échappe pas aux lois générales,
et c'est pourquoi l'identité lignagére et statutaire marque la plupart des

spécialités thérapeutiques.

A la fois objet institutionnel, objet d'interprétations et de pratiques,
la maladie est un objet anthropologique qui permet de restituer les diffé-

rentes dimensions de la logique sociale.

La maladie au carrefour des différences qui inscrivent les individus
dans des stratégies sociales, voila ce qui ressort de nos contacts avec
les thérapeutes Haalpulaaren. Si la maladie marque une différence indivi-
duelle temporaire, il faut tout de suite l'insérer dans une différence plus

significative pour affirmer son réle d'indicateur social.

Le réle social de la maladie ne peut étre saisi qu'au travers d'exemples
concrets, (d'o0 notre détour par Fann) et, si les thérapeutes nous renvoient
des images de ce que signifie une maladie, il est difficile de séparer dans
[eur discours ce qui est d'ordre éthique et ce qui participe d'une pratique

sociale.

Par ailleurs, leur vocation de chasseur de sorciers ou de pourfendeur
de génies malfaisants semblait trop manichéenne pour étre honnéte. Les
contradictions ressortant des discours qu'ils tenaient ont éveillé nos soupgons
et nous avons compris qu'il était impossible de faire I'éconamie d'une

étude contextuelle des pratiques thérapeutiques.



=11 -

L'observation en situation des différents thérapeutes devait nous
révéler bien des choses : notamment la flexibilité des catégories étiolo-
giques, la perméabilité des catégories statutaires et, de maniére générale,
la malléabilité des oppositions binaires qui variaient en fonction des diffé-

rences que l'on voulait inscrire.

Passé le moment de désarroi qu'a fait naitre cette découverte, et
luttant contre une tendance un peu trop Durkheimienne a voir une société
comme un systéme tendant & ['harmonie et rejetant le conflit vers ses
marges, nous avons compris que ces contradictions étaient le moteur

de la logique sociale Haalpulaar.

Voild pourquoi il nous a semblé légitime de présenter les différents
thérapeutes sur un mode narratif. C'était une maniére d'éviter les écueils
d'une typologie, schématique et réductrice, des contradictions alors méme
que ce sont les contradictions qui nous sont apparues comme trait pertinent
a travers l'interprétation de la maladie et les pratiques thérapeutiques.
La différence et la contradiction, & la fois au plan individuel (maladie,
fonction thérapeutique) et au plan social, (statut, lignage) semblent étre

les opérateurs de la logique sociale Haalpulaar.



III

- 12 -

CHAPITRE 1

PRESENTATION DES HAALPULAAREN

PRESENTATION GENERALE DE LA REGION

1. Bref historique

2. Le fleuve et la population riveraine

a) Des données chiffrées

b) Le systéme agricole Haalpulaar

3. Apergu des problémes de santé a partir d'enquéte de type
biomédical

STRATIFICATION SOCIALE HAALPULAAR

1. Mode de désignation et signification de la terminologie des
structures sociales Haalpulaaren

2. Le concept de caste et sa pertinence dans le systéme social
Haalpulaar
a) Définition
b) Le concept de caste tel qu'il a été utilisé en milieu wolof-
haalpulaar par différents auteurs
3. Présentation des groupes statutaires lignagers
a) Les groupes responsables/l'ordre des RimBe

b) Les groupes artisanaux/l'ordre des nyeenyBe
4. Les relations sociales interlignagéres

5. Conclusion

CONCLUSION




- 13 -

PRESENTATION DES HAALPULAAREN

I - PRESENTATION GENERALE DE LA REGION

1. Bref historique

Notre intérét pour ['histoire provient de ‘la possibilité qu'elle offre
de nous donner, & travers l'examen des différentes migrations, l'origine
des éléments qui compaosent actuellement la société Haalpulaar. N'étant
pas historienne, nous ne voulons pas nous placer dans un débat dont l'enjeu
est & la fois la méthodologie et les fondements mémes de !'histoire de

la région.

Néanmoins, il nous a semblé nécessaire d'exposer les hypothéses actuel-
le des historiens qui se fondent sur une analyse rencuvelée et critique
des sources traditionnelles. L'historien de la Vallée dispose de deux types
de matériaux ; d'un c6té les sources arabes qui sont pour la plupart des
compilations d'ouvrages antérieurs écrits par des voyageurs : c'est ainsi
que les auteurs arabes ont confondu les fleuves Niger et Sénégal en en
faisant le prolongement du Nil. De l'autre cété, les traditions orales qui
sont dans leur majorité teintées d'idéologisme islamique et qui sont une
mythographie datant du XIXéme siécle, période qui a vu la domination

du groupe des toorooBe (*) s'étendre a l'ensemble de la Vallée.

Comme notre propos n'est pas de faire l'histoire du Fuuta, mais d'ins-
crire notre analyse des statuts dans une perspective historique, nous allons
procéder de maniére schématique. En premier lieu, nous présenterons
un tableau rappelant l'ordre chronologique des périodes qui ont marqué
la région. Puis, nous interpréterons ce tableau en faisant appel aux points
de vue propres a la recherche historique actuelle (O. Kane, Y.K. Fall).
Enfin, ces hypothéses seront mises 4 contribution pour éclairer notre analyse

des groupes statutaires lignagers.

La moyenne Vallée du fleuve Sénégal, en raison de ses possibilités
agricoles et pastorales immenses, a attiré trés tot d'importants établisse-
ments humains. Cette région prospére, vivifiée par la crue annuelle, porte

depuis le XVéme siécle le nom de Fuuta Toora.

(*) “mendiants de Dieu". Groupe qui s'est érigé en classe dominante pendant |'Almamyat.



- 14 -

Son histoire est l'une des plus anciennes de la Sénégambie. Le Fuuta
Tooro est l'une des premiéres contrées a avoir embrassé l'Islam. L'Islam
y est d'ailleurs antérieur a |'épopée almaravide du Xléme siécle : il aurait
pénétré le pays depuis le [Xéme ou Xéme siécle mais ce n'est qu'au XVIIlléme

sigcle qu'il a connu un essor décisif.

Voici la chronologie des périodes qui marquent |'histoire de la région

d'aprés S.A. Sow (1913) :

DATES
(estimations)

HISTOIRE DE LA
VALLEE

HISTOIRE DES EN-
VIRONS

800 a 1000 dynastie des JAH'OGO | apogée du GHANA qui
(850 - 1000)* exerce sa tutelle sur
le TEKRUR.
1000 a 1100 dynastie des JAABI Poussée ALMORAVIDE
' [slamisation du et indépendance du
TEKRUR. TEKRUR
1100 a 1300 dynastie des MANA TEKRUR sous la tu-
(1100 - 1300) * telle des JAARA. Dy-

nastie des NIAKHATE

1300 a 1450
(1300 - 1400
Toujon) *

Reégne du LAAM
TERMES (invasion
Peule et Soninke)

dislocation du MAALI
Montée des JAWARA
ou JAARA qui vassa-
lisent le TEKRUR.

1450 a 1550
(1400 - 1527) *

Régne du LAAM TAGA
et du LAAM TOORO
(Peuls, Soninke et Mau-
res), morcellement du
TEKRUR.

Décadence des JAWA-
RA -

1559
(1527 - 1770) *

Invasion Peule conduite

- par KOLI TENGELLA,

regne des DENYAN-
KOOBE

Emergence de l'empire
SONGHAY.

1776
(1776 - 1880) *

Mouvement réformiste
maraboutique sous la
direction de Suleymaan
Baal, régne des Alma-
mys (1776 - 1880)

(*) Chronoiogie rtecueillie dans un article de WANE (B.) - "Le Fuuta Tooro de ceerno Suley-
maan Baal & la fin de !'Almamyat (1770-1880)", "Revue sénégalaise d'Histoire (Dakar,
juin 1981, vol 2, n® 1, pp. 38-49).



- 15 -

DATES HISTOIRE DE LA HISTOIRE DES EN-
(estimations) VALLEE VIRONS
A partir de Mise en tutelle

1850 colonijale

La chronologie de S.A. Sow sur laquelle nous nous sommes appuyée
pour montrer les différentes périodes qui ont marqué la région, fait l'unani-

mité chez les historiens méme si elle est trés approximative.

Avant le [Xéme siécle, il est difficile de retracer les grands flux de
population qu'a connus la région bien que ce soit & cette époque qu'a
eu lieu le brassage de population dont émergea ceux qu'on appelle actuel-
lement les TOUCOULEUR et qui se nomment eux-mémes HAALPULAAREN

"Ceux qui parlent pulaar".

C'est vers le IXéme siécle qu'arrivent les JAH'OGO qui assujettissent
la population autochtone pendant prés d'un siécle, sans les chasser ailleurs.
Un peu plus tard (XIéme siécle), les Soninke s'établissent a3 JAARA et
fondent un empire (GHANA) avec l'aide des fractions Peules, dont la

vallée en amont est une des provinces.

Au méme moment, la vallée connait une vague d'islamisation importante
et le TEKRUR (+) devient indépendant. Jusqu'au milieu du XVéme siécle,

des dynasties Soninkes et Peules vont se succéder.

Vers la fin du XIvéme siécle, l'empire Manding annexe l'empire fondé
par la dynastie NIAKHATE a l'aide des JAH'OGO et des SEERER. L'autorité
de l'empereur du Manding passe par l'intermédiaire d'un vassal JAWARA
dont la dynastie a supplanté celle des NIAKHATE au début du Xllléme
siécle. Ces JAWARA ont un vice-roi appelé faréen établi & Anyam Godo.
Les chefs de la naoblesse terrienne indigéne ont le titre de farba tandis

que ceux des tribus Peules portent le titre de satigi.

(*) L'unité territoriale du TEKRUR va fluctuer selon les dynasties et jusqu'au XVéme siécle
elle est l'unité territoriale qui désigne la Moyenne Vallée, comprenant les provinces du
YirlaaBe au Damga approximativement (cf. carte n° 2).




- 16 -

A cette méme époque, si le Tekrur dépend des populations Soninke
puis Manding, le Tooro reste indépendant et il est sous contréle d'un chef
Peul (LAAM TERMES, puis LAAM TAGA et LAAM TOORO) qui dominera
le TEKRUR au XVéme siécle. De fait, jusqu'a la période des Almamys,
la province du TOORO restera relativement indépendante d'un pouvoir

central (Soninke, Manding ou Denyanke).

Le milieu du XVéme siéecle voit la décadence de la dynastie JAWARA
qui, s'étant soustrait a l'autorité Manding, passe sous la dépendance de
Gao ; le souverain du Manding envoie des expéditions punitives pour essayer
de recouvrer son ancienne autorité. C'est Koli Tengella qui dirige l'expédi-
tion et qui fait la conquéte du Fuuta et il y établit une dynastie Peule
Denyanke qui régnera prés de deux siécles jusqu'au mouvement réformiste
maraboutique de Suleeyman Baal a la fin du XVIiléeme siécle (1776). Le
régne des Almamys verra sa fin avec la mise en tutelle coloniale mais
son idéologie restera marquée jusqu'a aujourd'hui : I'Almamyat aura moins

instauré une théocratie qu'une oligarchie (1).

Les recherches archéclogiques ainsi que les mythes donnent les Seerer
comme les anciens occupants du Fuuta qui s'étendait alors de la vallée
du fleuve Sénégal au Sud, jusque vers I'Adrar Mauritanien et le Tagant
au nord. L'ancienne population seerer voisinait avec des fractions FulBe
sur la rive droite du Sénégal, et avec des Soninke dans le Tagant et vers
le Hodth. Ces Soninke, nous dit Delafosse (1912), n'étaient pas "mandingui-

sés" et devaient fortement ressembler aux Seerer d'alors.

Selon Y.K. Fall (1982 : 202), "une interprétation systématique de l'en-
semble des données paléthnologiques contenues dans les traditions histori-
ques des Haalpulaaren rend plus anecdotique et partielle cette attribution
des sites du fleuve aux Seerer". 1l émet |'hypothése que la référence aux
Seerer se fonde sur le principal élément de différenciation qu'est 1'Islam.
En effet, on sait que les Haalpulaaren sont issus de brassages multiples
et que les Seerer constituent encore de nos joufs le groupe le plus réfrac-
taire a |'lslam. "De fait, l'histoire des villages, des toponymes, des anthro-
ponymes, combinée a l'histoire dynastique, donne & I'histoire du peupiement

et des mouvements de populations une envergure autrement plus grande

(1) De plus amples détails seront donnés au cours de ce chapitre (voir § sur les toorcaBe).
Almamyat : régne des Almamys ; Almamy est une déformation de I|'arabe Al Imaam El
Muumlin "Commandeur des croyants".



-17 -

que l'attribution de sites archéologiques aux Seerer : FulBe, Wolof, Soninke,
Berbéres ont constitué a différentes époques, des éléments importants
de la population ancienne de la Vallée du fleuve Sénégal” (p. 202).

La plupart des historiens traditionalistes (S.A. Sow, Y. Diaw) considérent
les différentes "dynasties” qui ont régné dans la Vallée comme étant issues
de vagues de migration successives qui auraient toutes pour origine lointaine,

I'Egypte.

Y.K. Fall voit dans ce genre d'hypothése la marque d'une mythographie
propre au XIXéme siécle et au groupe des toorooBe tout occupé qu'il

était a asseoir sa domination.

Pour Q. Kane (1), les vagues de migrations ne sont pas toujours venues
du nord en direction du sud ; selon lui, les JAH'OGO seraient des popula-
tions venues du sud 3 une époque ou le NAMANDIRU (unité territoriale
comprenant le Haut-Ferlo, la vallée de la Falémé et la Haute-Gambie)

se serait étendu jusqu'a la Moyenne-Vallée du Sénégal.

D'autre part, il présuppose que la parenté a plaisanterie qui unit Seerer,
FulBe et Jola est antérieure a leur installation dans la vallée du Sénégal.
Enfin, les voies de passage empruntées par les courants de migrations
ont été a l'ouest, le lac R'kiz (l'axe hydrographique du lac R'kiz, du lac
de Guier et de la vallée du Ferlo ont marqué l'unité territoriale du Tekrur),
et & l'est, la vallée du Gorgal, d'ou sont arrivés les Sose et les Soninke
(I'unité territoriale du Ghana s'est formée dés le Iléme siécle avant J.C.

et a rayonné dans la région du Fleuve par périodes).

Les critiques des historiens contemporains ne s'attachent pas uniquement
a l'origine supposée des migrants ayant fondée la population haalpulaar.
Ainsi, Y.K. Fall conteste la validité de la chronologie proposée par S.A.

Sow, dans la mesure ou les événements décrits ne touchent pas forcément

(1) Communication personnelle.



- 18 -

les mémes ensembles territoriaux : le TEKRUR et le TOORO sont des

unités territoriales distinctes dont les limites ont fluctué (1).

Le fait que la région du Fleuve ait été a la fois le foyer islamique
le plus ancien de la Sénégambie et le creuset de brassages ethniques con-

tribue a la difficulté d'une approche historique.

(1) 1l est intéressant de voir que ['histoire écrite nous donne une migration d'est en ouest
et du nord au sud, tandis que la tradition orale lignagére souligne une migration d'ouest
en est méme si l'arigine mythique est toujours située plus & l'est. En fait, ces migrations
cofrespondent 3 des €poques différentes : est-ouest et nard-sud avant le XVéme siecle
et ouest-est : postérieur au XVéme sigcle. La mémoite lignagére, comme nous le verrons
a travers 'étude de notre village, ne dépasse pas le XVéme et avant cela c'est la mémoire
mythique qui reconnait {'existence de populations antérieures.



- 19 -

2. Le fleuve et la population riveraine

Le fleuve Sénégal coule sur 800 km de Bakel a la mer avec une pente
trés faible (22 meétres au dessus du niveau de la mer 3 Bakel) mais son
régime est contrasté ; le niveau des eaux en période de crue peut monter
de 8 a3 12 meétres & Bakel. La crue se répand dans la plaine alluviale dont
la largeur atteint 20 a 30 km au niveau de Matam, Kaedi et Salde, elle

a lieu d'ao(t 3 novembre, la décrue étant trés progressive.

En aval, le fleuve se scinde en deux cours d'eau qui découpent |'ile
a morfil longue de 200 km et large d'environ 10 km. La Doué est le bras
méridional qui coule sur la rive sénégalaise tandis que le bras principal

qui garde le nom de Sénégal, marque au nord la frontiére avec la Mauritanie.

Les densités de population les plus importantes se trouvent aux abords
du fleuve dans sa région centrale (Moyenne Vallée) olu les terres de décrue
sont les plus étendues. De Bakel & l'est 3 Dagana a l'ouest, les Haalpulaa-
ren se sont installés pour la majeure partie d'entre eux, aux abords immé-
diats du fleuve. Installés principalement dans la Moyenne Vallée, ils cons-
tituent un groupe homogeéne distinct dont les activités agro-pastorales
different de celles du Gadiaga et de la Haute-Vallée oU le cours d'eau
est trop étroit pour permettre une agriculture de saison séche, et de la
Basse Vallée ou les marées apportent une remontée saline nocive pour

les cultures.

Sur la rive droite du fleuve (reewo), les Haalpulaaren cohabitent
avec les Maures, descendants d'arabo-berbéres qui sont essentiellement
éleveurs de chameaux et de boeufs. Au sud, a l'intérieur des hautes terres
(jeeri), vivent les FulBe, pasteurs dans une zone sans eaux perennes appelée
Ferlo. Les pasteurs Maures et Peuls descendent vers le fleuve pendant
la saison séche (ceeDu), une fois que les mares des zones ol ils font paitre
leur bétail sont asséchées. Depuis l'installation de forages dans le jeeri,
les mouvements vers le fleuve ont diminué et ce d'autant que les sécheres-
ses des derniéres années ne permettent plus d'assurer une partie de ['ali-

mentation du bétail dans le waalo. En aval du fleuve, les Haalpulaaren



- 20 -

cohabitent avec les Wolof waalo-waalo qui vivent pour la plupart dans
le delta. En amont de Demmbakane, les Soninke constituent la population

majoritaire (carte n°® 1).

En prenant la vallée du fleuve dans son ensemble les Haalpulaaren
constituent plus de la moitié de la population globale. Nous assistons
a un recul certain de la densité de population mais celle-ci est comparable
dans chaque région méme si le foyer de l'émigration reste les départements
de Matam et Bakel. La culture rizicole en périmeétre irrigué n'a pas encore

fait régresser le flux des migrations.

La région qui fait l'objet de cette étude comprend quelques villages
en bordure du Sénégal dans I'ile & morfil (Cubalel, Juude Jaabe, BarooBe
Jakel) et des villages riverains de la Doué (Maadina NjaccBe, Mbumba).
Pour les villages de I'tle & morfil tournés vers la rive Mauritanienne,
les terres de culture hivernale se situent en Mauritanie. Dans I'lle se
trouvent uniquement des terres de décrue (palle - pooDe - kollaDe). Il
y a toujours correspondance transversale entre les villages mauritaniens,
ceux de I'lle et les villages sénégalais. En effet, le peuplement, avant
de se propager le long du cours d'eau, s'est’ déplacé du nord vers le sud,

du fait des pressions arabo-berbéres.

a) Des données chiffrées

Voici un tableau qui donne la répartition de la population des régions
riveraines du fleuve, d'aprés le recensement général de 1976 (in A. Leri-
collais, 1981, p. 9)

Rive droite Rive gauche Total

Bas-Sénégal 120 500 116 000 236 000
Moyenne Vallée 88 000 144 000 232 000
aval ]
Moyenne Vallée 101 500 173 000 274 000
amont

Secteur Sélibabi 30 000 33 000 63 000
Bakel N B e B S L PR
Total 340 00 466 000 806 000




- 21 -
Les Haalpulaaren forment 38 % de la population (les Maures 20 %, les

Peuls 18 %, les Soninke 10 % et les Wolof 9 % avec 5 % d'indéterminés).

Les Haalpulaaren sont dominants dans la Moyenne Vallée.

b) Le systéme agricole Haalpulaar

En dépit de son systéme social a catégories professionnelles bien
définies, la société Haalpulaar est essentiellement une population agricole
qui essaie de tirer profit de sa localisation géographique. Le partage terri-

torial se fait en fonction des leYYi (groupes statutaires lignagers).

Le systéme agricole Haalpulaar repose sur une dichotomie WAALO/

JEERI qui permet deux campagnes agricaoles par an.

1. Le Waalo

Waalo désigne l'ensemble des terres de la vallée plus ou moins
réguliérement inondées par la crue du fleuve. Ces terres sont différenciées
en fonction de leur proximité du fleuve, de leur situation topographique

par rapport & lui et de leur fertilité.

a) Les terres de berge, palle (falo au sg.) sont cultivées essentiel-

lement par les SubalBe(*c%ui en sont les propriétaires. Ces terres trés riches
en limon, auxquelles la proximité des eaux du fleuve communique tres
longtemps une humidité bénéfique, jouent le réle de jardin en saison séche.
On y cultive de maniére associée mais, haricots- nyeeBe, citrouilles~beref,
patates douces et tomates cerise. Les palle ont des superficies trés réduites
car les berges du fleuve peuvent parfois étre trés abruptes. L'apport de

limon par les crues les rend trés productives.

b) les kollaDe (kollengal au sq.) sont des terres du waalo tout aussi

prisées. Elles sont en majeure partie détenues par les toorooBe, les fulBe
et les seBBe (1). Ce sont des terres argileuses qui occupent de grandes
cuvettes situées de part et d'autre du lit principal du fleuve. Elles sont

inondées plus ou moins régulierement selon leur niveau par rapport au

(1) Les toorooBe sont les "mendiants de Dieu, les fulBe sont les bergers
nomades et les seBBe sont les chasseurs-guerriers.

(2) SubalBe, sg. cuballo : pécheur.



- 22 -

au fleuve. Seuls les kollaDe les plus bas sont inondés par toutes les crues.
Les kollaDe sont plantés de sorgho en association avec quelques plants
de nyeeBe ou de beref. Les kollaDe forment de vastes étendues cultivées

que peuvent partager plusieurs villages.

c) Les pooDe (foonde au sgf) sont les hautes terres de la vallée
alluviale. Elles ne sont inondées que pendant les crues trés fortes mais
peuvent étre cultivées avec les pluies. La qualité de ces terres est treés
variable et dépend des quantités de limon qui les composent. Les cultures
qui s'y pratiquent sont les mémes que celles des kollaDe mais elles sont
incertaines & cause des irrégularités de la météorologie. Les droits de

propriété de ces terres sont répartis entre tous les groupes sociaux.

2. Le Jeeri

Jeeri désigne les terres situées en bordure de la vallée alluviale.
Par extension, jeeri désigne les cultures d'hivernage qui se pratiquent
sur ces terres. Celles-ci n'ont pas la méme importance pour tous les habi-
tants de la région. Vers l'aval, on pratique des cultures a cycle court
en raison de la faiblesse et de l'irrégularité des pluies : on y trouve surtout
le beref, le haricot- nyeBe et le mil a cycle court. En amont, avec une
pluviométrie plus favorable, les champs od domine le mil ont une production
régulidre. Pour ceux qui manquent dé terres de waalo, comme c'est le
cas des Wolof en aval et des Haalpulaaren en amont dans le Damga, les
terres de jeeri revétent une importance considérable. Mais pour la popula-
tion vivant dans la Moyenne Vallée ol le waalo est large et fertile, il
" n'existe pas de droit de propriété sur les terres du jeeri dont la totalité
des récoltes appartient a3 celui qui les a cultivées. Les terres du jeeri
sont aussi cultivées par des pasteurs fulBe qui sément un peu de mil ainsi-

que de l'arachide en quantité moindre.

Ce systeme agricole a double composante est fondé sur la configura-
tion géographique et climatique de cette région. Le régime du fleuve
permet deux types de culture de décrue (falo et kollengal) qui ont régressé

avec les sécheresses : de nombreux kollaDe ne sont plus cultivés depuis



- 23 -

des années, et seuls les palle donnent encore des résultats réguliers. Ce
systéme agricole cohabite jusqu'a présent avec les riziéres irriguées nouvel-
lement aménagées sur les pooDe. A court terme, ce systéme traditionnel
va étre remis en question par l'aménagement hydro-agricole de la vallée
lié a la construction de barrages pour régulariser le débit du fleuve. Pour
le moment, le salut du fleuve semble résider dans les cultures de jardinage
gui apparaissent un peu partout dans la vallée, sous l'impulsion de femmes
a la recherche de petites unités de production commerciale. Le jardinage
se fait durant la saison fraiche (dabbunde), de novembre & février. La
saison séche (ceeDu), de mars a fin avril, est trop chaude et trop séche
pour permettre ce genre de culture. La saison chaude est consacrée actuel-

lement & la culture rizicole.

Depuis plusieurs années nous assistons a une dégradation des conditions
climatiques qui réduisent les saisons & deux au lieu de quatre. L'hiver-
nage (ndungu), réduit a sa plus simple expression n'est plus qu'une transition
entre la saison froide (dabbunde) et la saison séche (ceeDu). En 1983,
Richard Toll et ses environs ont vu la premiére pluie tomber le 27 Sep-

tembre !



- 24 -

3.Apercu des problémes de santé a partir d'enquétes de type biomédical

Notre exposé se base sur deux études de santé publique dont les résul-
tats ont été publiés respectivement en 1962 par J.L. Boutillier, P. Cantrelle
et A. Ndoye dans le cadre d'une enquéte générale portant sur la Moyenne
Vallée du Sénégal (M.LS.O.E.S) (1), et en 1981 par le GERSAR (2) dans
le cadre d'une évaluation de factibilité des périmeétres irrigués sur la

rive gauche du Sénégal.

Alors que la M.L.5.0.E.S. signalait une hyperendémie palustre en saison
des pluies, le GERSAR rend compte d'une mésoendémie palustre en saison
séche dans la Moyenne Vallée (et prévient du risque d'hyperendémie que

vont créer les barrages).

La bilharziose vésicale est beaucoup plus fréquente dans les zones
du Jeeri, chez les Peuls, que dans les zones de Waalo : la zone du Delta
et la Moyenne Vallée ne sont pratiquement pas touchées tandis que le

Jeeri l'est fortement (10,4).

Le rapport du GERSAR souléve le probléeme de la malnutrition chez
les enfants depuis les années de sécheresse. Une enquéte de |I'OMVS en
1975 a révélé que 50 % des enfants examinés présentaient des signes
de malnutrition plus ou moins graves résultant d'insuffisance de l'alimenta-
tion. Déja l'enquéte de la M.L.S.O.E.S. en 1962, tout en démontrant que
I'équilibre alimentaire était assuré, annongait la précarité de cet équilibre
(op. cité : 192).

La derniere épidémie de choléra remonte a 1973.

L'incidence de la coqueluche est élevée chez les enfants de moins
de 5 ans (25 %) avec un taux de létalité de 0,1 % (op. cité 1981).

La diphtérie est omniprésente au Sénégal (taux de létalité en 1976
de 18 % et de 7,2 % en 1980).

La méningite cérébrospinale a méningocoque, qui avait une forte

(1Y M.LS.0.E.S. : Mission socio-économique du Sénégal.
(2) GERSAR : Groupement d'ttudes et de Réalisation des Sociétés d'Aménagement Régional.

(3) SAED : Société d'Aménagement et d'Exploitation des terres du Delta.



- 25 -
endémicité en 1967 dans le département de Matam, a régressé depuis
et c'est toujours en saison froide (janvier & mars) que son incidence est
maximale.

Le tétanos : son taux d'incidence est de 7 % dans la Vallée.

La tuberculose pulmonaire est trés fréquente au Sénégal ou elle a
un taux de létalité de 4,5 %. Au Fleuve, elle représente 14,1 % des cas dé-
clarés au Sénégal.

_a lépre est assez rare et 90 % des cas sont des lépres tuberculoides.

La syphilis endémique ou Bejel est trés courante, mais il n'existe

pas de statistique pour la différencier des autres tréponématoses.

Les gonococcies : peu d'éléments sur sa fréguence dans la région.
D'apres les statistiques, les urétrites seraient nombreuses : 4 % en 1976
et 3,5 % en 1980.

Le trachome est a l'état endémique au Sénégal.v

Nous reproduisons le tableau de morbidité et mortalité des principales

maladies bactériennes (op. cité 1981 : 1V.47)

Dagana-St-Louis | Podor-Nidoum |Matam-Ourossogui Bakel
coqueluche 278 - | 765 36 264 (3) 3 51
diphtérie ; - 3(1) 3 5 (1) - -
M.C.S. - 16 (3) - 1 1 (3) 14 (5) 2(M
tétanos 23(1) 64 (33) 8 (1) 19 (11) M (3) 14 (5)| -
tuberculose 4 170 (5) 6 8 43 (3) 50 (3)| 3
lépre 4 1 (1) 8 2 - - -
urétrites
purulentes 894 64 1096 133 375 9 6

() mortalité




- 26 -

Total réqiops tableau Total Sénégal
précédent
coqueluche : 1397 (3). 22792
diphtérie 11 (2) 291
M.C.S. 28 (9) 336
tétanos 139 (54) 1378
tuberculose 284 2014
lépre 15 (1) ' 1049
ngfj;tftses 2591 19906

( ) mortalité

La rougeole est considérée en Afrique Noire comme la "dévoreuse
d'enfants". Le taux de létalité était de 20,2 % en 1980.

Voici un tableau de morbidité et mortalité de la rougeole et de la
P.A.A. (1)

Matam-Ouro-

Dagana-St-L_ouis| Podor-Ndioum :
ssogui

Bakel ! Total

rougeole | 2 117 123 (10) | 373(6) 13 92 (2) - - 2 596(26)
P.A.A. o - 2 1 2 1 1

(1) poliomyélite antérieure aigiie

P.P.A. : le taux d'infection serait élevé selon une enquéte sérologique
menée chez les jeunes enfants en 1977. Ainsi 70 % des enfants présentent
des anticorps anti-poliol et II et, parmi ceux-ci, 75 % possédent des anti-

corps anti-polio III avec 4,8 % de cas en 1978 sur un total de 345 cas.

D'aprés l'enquéte menée en 1962, la surdi-mutité est congénitale
et concerne 2,2 % de la population. L'épilepsie touche essentiellement
les enfants (1,9 %) et les affections mentales (débilité et/ou folie) touchent

surtout les adultes (3,5 %).



- 27 -

Pour conclure, cette méme enquéte a fait une étude des consommations
d'aliments en fonction de !'appartenance statutaire des individus. Voici

la conclusion @

"les pécheurs consomment moins de petit mil, qui provient des champs
de jeeri éloignés du fleuve, que les autres castes et inversement, plus
de sorgho ; trés peu de beref, surtout produit dans le jeeri et, comme
on pouvait s'y attendre, beaucoup de poisson frais et sec et moins de

lait que les autres.

Les toorooBe consomment moins de mails et plus de nyebe et de beref.
Le nombre des familles d'artisans aobservée est trop faible pour étre signifi-
catif.

Au total, la ration calorique et protidique des serviteurs est la plus
forte, celle des toorooBe la plus faible, celle des pécheurs étant intermé-
diaire". (op. cité : 192).



- 728 -

Tout travail ethnographique s'attache a dégager la morphologie sociale
du groupe observé et nous ne manquerons pas a la régle, et ce pour des
raisons qui dépassent la simple volonté de faire un bon devoir ethnographi-

que.

La société haalpulaar apparait pour ceux qui connaissent l'ensemble
des sociétés sénégambiennes comme la plus stratifiée et la plus rigide.
Il semble que tout fonctionne dans le cadre de ce qu'on nomme un peu
hativement les castes Toucouleur. Cette qualification de société a castes
nous parait injustifiée et nous essaierons de démontrer pourquol nous

avons préféré lui substituer !'expression de société a groupes statutaires

lignagers.

Si nous nous plagons ainsi au centre du débat qui se tient autour
du concept de caste et de son application aux sociétés soudanaises, ce
n'est pas pour sacrifier & une mode mais parce que le jeu des différences
statutaires transparait dans la thérapeutique. Le principe de différence
qui structure la société apparait dans différents contextes, dont celui
de la maladie. C'est l'étude de la morpholbgie sociale qui permet de
comprendre les différents principes qui régiésent ce que nous appelons

pour le moment la thérapeutique haalpulaar.

L 'observation de la morphologie sociale permet de dégager la notion
de contexte, la notion de hiérarchie et la notion de valeur, notions qui
expliquent les recours et les parcours thérapeutiques. Ces différentes
notions, avec lesquelles L. Dumont (1978) a élaboré une théorie de la
hiérarchie, nous seront d'une grande utilité méme si nous refusons d'appli-

quer le concept de caste a la société haalpulaar.



- 29 -

La vision que nous propasons de la société haalpulaar est celle d'une
anthropologie sociale telle que la congoit L. Dumont, c'est-a-dire une
vision holiste qui prend en compte les différences tout en essayant de
dégager le principe de différence dominant, et en gardant toujours a
I'esprit que |'anthropologue est dans une situation duelle : son objet d'étude
est, comme le rappelle justement L. Dumont, ses semblables, et non
des objets (1983 : 16), et c'est pourquoi l'anthropologue ne peut objectiver

sa pensée comme -un scientifique "dur".

Le concept de hiérarchie tel que le définit L. Dumont va nous permet-
tre de dépasser une série de contradictions qui ont souvent pesé sur l'étude
des structures sociales des sociétés hiérarchisées de |'ouest africain.
[l nous permettra aussi de réfuter la pertinence du concept de caste
dans ces mémes sociétés. La notion d'idées-valeurs qui, selon L. Dumont,
définit le mode de pensée des sociétés non-modernes va nous permettre
d'inscrire le concept de hiérarchie dans une perspeétive historique qui

n'est pas linéaire.

L. Dumont définit la hiérarchie comme un englobement des contraires
qui sont situés hiérarchiquement l'un oar rapport & l'autre et qui varient
selon le contexte. Cette relation peut étre élargie & toutes les opposi-

tions binaires de type structuraliste.

La hiérarchie est présente dans les liens qu'entretiennent les différen-
tes thérapies et |'importance du contexte transparait dans les recours
thérapeutiques des malades. la différenciation sociale que les statuts
fixent et exacerbent se retrouve a tous les niveaux de la pratique sociale
dans un rapport hiérarchique contextuel. Le recours a telle ou telle théra-
pie varie selon le contexte et se situe toujours dans une relation hiérarchi-

que par rapport aux autres thérapies qu'il exclut.

Avant de nous pencher sur les pratiques sociales liées a la thérapeuti-

que, nous donnerons un apergu des structures sociales haalpulaaren.



- 30 -

II- STRATIFICATION SOCIALE CHEZ LLES HAALPULAAREN

Les sociétés wolof et haalpulaaren ont donné lieu a de nombreuses
discussions concernant la maniére dont elles devaient étre qualifiées ;
le terme de caste est celui qui revient le plus souvent, méme s'il recoupe

des réalités différentes selon les auteurs.

Cet essai se décompose en trois parties : la premiére va s'attacher
a comprendre la morphologie sociale & partir du vocabulaire qut désigne
les catégories sociales. La seconde partie de cet essai va s'attacher a
démontrer l'inadégquation du concept de caste chez |es Haalpulaaren,
en essayant de montrer que ce concept est peut-étre une idée-valeur
récente surgie d'un contexte historique précis et qui fonctionne selon
le mode hiérarchique de l'englobement des cantraires. Ce concept régirait
alors, non pas le systéme social haalpulaar, mais des idées-valeurs déta-
chées de leur contexte initial (exemple : la valeur de la foi comme princi-
pe d'égalité des hommes devant le divin et la valeur du lignage comme
principe de différenciation des groupes sociaux ; ces deux idées-valeurs
ont donné naissance au groupe des toorooBe). Dans une troisidme partie,
nous allons nous attacher a détailler chacun des groupes statutaires ligna-
gers représentatifs d'une certaine idée-valeur de la thérapie, puis nous
tenterans une approche socio-historique des différents groupes qui compo-

sent la société haalpulaar.

Il faut toutefois préciser que notre propos n'est pas de révéler des
vérités historiques mais de montrer que les évolutions ne se font pas
toujours dans le méme sens et que le contexte dans lequel se développent
d'une part les groupes et d'autre part les idées (y compris celles de l'obser-

vateur), est 4 prendre en considération.

1 - Mode de désignation et signification de la terminologie des structures

sociales haalpulaaren

Cette méthode d'appréhension des données empiriques privilégiée

par Le Goff (1973), lorsqu'elle est utilisée par !'anthropologue, permet



- 31 -

une analyse du discours et des modes de désignation en évitant ['écueil
de l'anthropocentrisme ou du comparatisme a tout vent. Néanmoins,
il ne faut pas qu'elle donne lieu a une vision trop culturaliste des sociétés.
Elle doit rester un outil méthodologique permettant d'aborder un objet

de recherche de la maniére la plus empirique.

Il existe trois grandes catéqories sociales chez les Haalpulaaren :
les rimBe, les nyeenyBe et les jyaaBe constituent les groupes de différen-
ciation les plus larges. Chacun de ces groupes s'oppose l'un a l'autre

de maniere hiérarchique.

lLa premiére division hiérarchique mise en avant, c'est le couple rim-

Be / nyeenyBe :

Le groupe des rimBe se détermine sul generis et peut étre appelé
le groupe des gens responsables d'eux-mémes. Le terme rimBe (au sin-
gulier : dimo) fait intervenir le sens de la liberté, de la dignité et de
I'honneur. rim-, la racine verbale qui signifie "mettre au monde", "engen-
drer", s'oppose a rimar- qui signifie "stérile". Ches les fulBe, les esclaves
sont appelés rimayBe. Les rimayBe sont des gens stériles, des gens sans
honneur qui ne reproduisent pas de lignage car ils appartiennent, comme

s'ils étaient des biens, & leurs maitres.

Le groupe des nyeenyBe, c'est-a-dire des "habiles" et/ou des "flat-
teurs", se détermine par rapport au groupe précédent par son activité
artisanale et par la relation de dépendance qu'il entretient avec les rimBe

qui le rétribuent. -

Contrairement aux rimBe qui se caractérisent par leur absence d'acti-
vité professionnelle spécialisée, les nyeenyBe ont des spécialités définies

par le travail de la matiére.

A ce couple rimBe/nyeenyBe s'ajoute une autre catégorie, celle des
jyaaBe qui est dans un rapport hiérarchique d'infériorité par rapport

aux deux autres groupes.



- 32 -

Les jyaaBe constituent le groupe des éléments serviles de la société.
Ce sont les captifs de case (halfaaBe) qui appartiennent au patrimoine
de leurs maitres, et les affranchis, (sottiiBe) qui, lorsqu'ils restent aupreés
de leurs anciens maitres, gardent des relations de service avec eux. Ce
qui définit le captif, c'est son absence de mémoire lignagére, son impossibi-
lité d'hériter dans la mesure ou il est cansidéré comme un bien au méme
titre que le bétail. Il faisait partie des compensations matrimoniales

jusqu'a il n'y a pas si longtemps.

D'autre part, l'esclave est désigné différemment selon son sexe :
maccuDo désigne l'esclave masculin, kordo désigne la captive et jyaaDo
est neutre. Le jyaaDo n'a pas de mémoire et il n'appartient pas a un
lignage, ni méme a un clan, dans la mesure ou il provient d'horizons
trés variés (manding, fulBe, haratin, wolof). Y. Wane rend compte d'un
sobriquet qui désigne les jyaaBe comme des majjuuBe, c'est-a-dire comme
des "égarés". Le jyaaDa peut faire tous les métiers, en particulier les
métiers artisanaux. Toutes les activités manuelles lui sont permises,
mais ses taches quotidiennes ne nécessitent aucun travail intellectuel,

ni de représentation.

A l'intérieur de chacune des catégories, rimBe / nyeenyBe / jyaaBe,

on repere d'autres divisions :

ORDRE CLASSE

RIMBE "Les libres et les rimBe ardiiBe "les libres et dignes

dignes" (sqg : dimo) : chefs" (ard - racine verbale signi-
fiant commander, étre en téte,
guider.

rimBe huunyBe "Les libres, dignes
et désirants" (racine verbale huuny
signifie désirer une chose de ma-

niere incoercible) (1)

(1) les rimBe huunyBe sont les courtisans des rimBe ardiiBe auxquels ils demandent des
cadeaux en contrepartie de leur allégeance.




- 33 -

ORDRE CLASSE

NYEENYBE "Les habiles, nyeenyBe fecciram golle "les

les flatteurs” (sg : nyeenyo) habiles (qui se) partagent (le)
travail".

naalankooBe (les chanteurs-danseurs
(?) ou

nyagotooBe "les quémandeurs"
(racine verbale nyag signifie de-
mander, quémander) ’

JYAABE (?) "Les esclaves" sottiiBe "Les rachetés"
(racine verbale sott, signifie
racheter)

halfaaBe (?) (esclaves non affran-
chis)

Le dimo n'est pas défini par rapport a son activité professionnelle ;
celle-ci est marquée négativement (absence de professionnalisation).
Le dimo est toutefois considéré comme un productif (rim- : engendrer)
mais il ne produit pas d'objets. Producteur de lignées, le dimo se caracté-
rise par son sens exacerbé de I'honneur et de la dignité. Libre des contrain-
tes professionnelles, il est le quide autour duquel se rassemblent ses
dépendants nyeenyBe et jyaaBe. Hiérarchiquement supérieur aux autres

groupes, il les encadre et les domine politiquement.

Le nyeenyo se consacre 2 une activité artisanale spécialisée ou a
des activités laudatrices et récréatives au profit des rimBe dont il attend

rétribution et protection.
Le jyaaDo appartient indifféremment & un nyeenyo ou a un dimo

auquel il est attaché par des liens de servitude qui le placent au bas

de l_'échelle sociale.

(?) Nous n'avons pas réussi & trouver I'étymologie de certains mots.



- 34 -

A l'intérieur de chaque catéqorie fondée sur une vision fonctionnelle
de la société (un groupe de commandement, un groupe d'artisans et un
groupe de serviteurs), s'ajoutent des subdivisions que nous étudierons
plus en détail lorsque les catégories haalpulaaren auront été traduites

et conceptualisées dans notre langage.

La division rimBe/nyeenyBe/jyaaBe obéit & un découpage hiérarchique
de la société en chefs-dominants, en artisans-dépendants et en esclaves-
biens marchands. Ces divisions de la société ordonnent la distribution
du pouvoir politique avec, au sommet de l'échelle sociale, les rimBe qui
décident et au bas de I'échelle, les jyaaBe qui ne participent jamais en

tant que groupe aux décisions sociales.

Cette hiérarchie englobe tous les groupes sociaux qui se trouvent
dans des situations différentes selon les niveaux d'observation : au niveau
de l'organisation politique, la hiérarchie est celle que nous avons donnée
plus haut. Au niveau de l'organisation du travail, le découpage s'opére
de maniere positive ou négative sur la base de la division sociale du tra-
vail: ici, les rimBe, en tant que non-spécialistes, se retrouvent au bas
de I'échelle.

Trois types d'éléments constituent la morphologie sociale haalpulaar :

1) des catégories fonctionnelles fondées sur la division sociale du
travail : le groupe des nyeenyBe fecciram golle représente la catégorie-

référence.

2) des catégories politiques fondées sur la hiérarchisation : rimBe/

neyeenyBe/jyaaBe.

3) des catégories lignagéres fondées sur le recrutement héréditaire

et l'endogamie de lignage (toorooBe,seBBe,subalBe etc.)

Nous allons essayer d'ordonner ces différentes catégories a l'aide
des concepts analytiques que sont les notions d'ORDRE, de CLASSE -et
de GROUPE STATUTAIRE LIGNAGER. Cette derniére notion . est une



- 35 .

traduction possible du concept haalpulaar lenyol. Pour analyser les diffé-
rents découpages qui apparaissent a l'examen de la société haalpulaar,
d'une part nous empruntons a L. Dumont son concept de hiérarchie, d'autre
part nous reprenons le tableau général des castes Toucouleur de Y. Wane
(1969 : 33). Y. Wane est l'auteur qui a donné la vision la plus approfondie
de la stratification sociale haalpulaar, en dépit de son analyse en termes
de castes; la notion de caste est "l'idée-valeur" qui prédomine chez
les toorooBe et il est difficile pour un chercheur de s'abstraire de l'idéolo-
gie de son groupe, surtout lorsqu'il n'en a pas conscience. C'est d'ailleurs
la théorie de la hiérarchie de L. Dumont qui nous aidera a combattre
cette volonté d'appliquer le concept de caste pour définir les sociétés

soudano-sahéliennes.

En reprenant le tableau général des castes chez les Toucouleur dressé
par Y. Wane, nous confirmons l'existence de trois ORDRES dans la société
haalpulaar. Nous définissons un ordre comme une distribution hiérarchique
d'un groupe. La division rimBe / nyeenybe / jyaaBe ordonne et agence

les rapports de chaque ordre au pouvoir et a sa distribution.

La.CLASSE définit le groupe selon la division sociale du travail :
cette division est fondée sur le critére de spécialisation professionnelle ;
le découpage en classes est fonctionnel ; 1l corrobore |'ordre politique
et définit des catégories socio-profeséionnelles. La société haalpulaar
est composée de six CLASSES (voir tableau ci-dessus) que Y. Wane dénom-

me aussi strates.

Avant de dire ce que nous entendons par groupe statutaire lignager,

il convient de voir a quel concept haalpulaar il se rattache :

LENYOL (1) est un concept difficile a cerner, car il recoupe deux
réalités. Il peut étre restreint au groupe porteur d'un méme patronyme
et il peut réunir l'ensemble des patronymes appartenant au méme groupe
statutaire. Lenyol caractérise a la fois une appartenance lignagére et
une appartenance statutaire. L'appartenance lignagere est intrinsequement

liée au statut dans la mesure ou le port d'un patronyme (yettoode) ne

(1) lenyol, au pl. leYYi



- 36 -
suffit pas a authentifier un lignage. La reconnaissance d'un ancétre commun
( dont le ‘nom peut étre oublié) et la reconnaissance d'un méme lieu
d'origine (qui vient pallier les faiblesses de la mémoire généalogique)
fondent un lignage. La mémoire lignagéere fixe en moyenne huit a douze
générations et le recrutement héréditaire du lenyol est patrilinéaire.
Le lenyol constitue un groupe qu'on peut qualifier de "clan" ou de "lignage
maximal”. 1l désigne un groupe plus ou moins large selon les contextes
(race, ethnie, clan, lignage, segment de lignage), mais ce qui détermine
ce groupe est toujours un statut acquis de maniére héréditaire. Lenyol (1)
est un concept difficile a maitriser car il fait coexister en lui deux ordres
de différence, méme st la différence statutaire engendre la différence

lignagere.

Nous avons dit que le lignage se définissait a partir d'un ancétre
commun parfois oublié, et que le lieu d'origine de cet ancétre permettait
de fixer la mémoire généalogique. Le lieu de résidence de l'ancétre et
celui de la personne a identifier sont essentiels pour déterminer un lien
de parenté (la résidence est toujours patri-virilocale. Si les esclaves n'ont
pas d'identité lignagére, c'est parce qu'ils ont perdu la mémoire de leurs
origines (les majjuuBe "égarés" ne connaissent pas le chemin qui les a
conduits au Fuuta).

D'autre part, l'identification d'un lignage est inséparable de l'identi-
fication du statut, et Il'enquéte généalogique est un jeu social important
pour les Haalpulaaren. L'identification du yettoode (nom d'honneur et
patronyme} ne suffit pas & déterminer une personne socialement et des
précisions coﬁcernant le lieu d'origine de l'ancétre et le lieu de résidence
de la personne interrogée permettent de définir sans conteste son apparte-
nance lignagére et statutaire. La discrimination sociale est a la fois
lignagére et statutaire. Un groupe statutaire rassemble plusieurs lignages
et plusieurs yettooDe. De méme, un yettoode regroupe plusieurs lignages

et plusieurs statuts.

La question de savoir comment les lignages se recrutent et comment
les différents statuts s'instaurent est un probléme ardu, sur lequel se
sont penchés de nombreux auteurs. La théorie de la hiérarchie de L.

Dumont nous semble clarifier le probléme en ce qui concerne la société

(1) C'est I'abjet du travail de J. Schmitz, historien et sociologue a I'ORSTOM (1981, 1983)



- 37 -
haalpulaar. Cependant, nous ne prétendrons pas qu'elle le résoud.

L. Dumont congoit la différence comme étant toujours hiérarchique,
tout en précisant que le rapport de domination qu'elle instaure varie
selon les contextes. LLa prééminence d'un lignage et d'un statut est contex-
tuelle, et dire que A est supérieur a B n'exclut pas gque, dans un autre
contexte, B soit supérieur a A. Cet aspect unitaire et contradictoire
de la différence nous a permis de mieux comprendre le glissement progres-
sif qui tend vers la confusion des deux modes de différenciation sociale
que sont le statut et le lignage. En effet, ils alternent ou se superposent
dans la plupart des contextes au lieu de s'inscrire dans un rapport dialecti-
que visible. A la fois unité et contradiction, ils sont fondés sur le méme
critére de recrutement héréditaire. Toutefois, certains exemples montrent
que le statut n'est pas toujours héréditaire. Malgré cela, nous avons
décidé de traduire LENYOL par GROUPE STATUTAIRE LIGNAGER
dans la mesure oU le statut et le lignage sont les deux traits pertinents

pour l'identification d'un groupe minimal et d'une personne.

Si l'on considére le systeme social haalpulaar dans son ensemble,
lenyol constitue la catégorisation la plus restreinte. Ensuite on trouve
le nom d'honneur ou patronyme (yettoode) qui peut étre commun a plu-
sieurs leYYi. Lorsque nous étudierons la notion de personne (chapit.re 7y
nous verrons plus en détail |'importance de ces deux catégories héréditai-

res dans la définition de la personne haalpulaar.

La société haalpulaar est composée de 15 leYYi que Y. Wane définit
comme étant des castes. Avant d'aborder la partie critique de ce chapi-
tre, sachons seulement qu'en pulaar, le terme lenyal n'a aucune connota-
tion politique ou fonctionnelle, et qu'il désigne I'appartenance a une
aire, 4 un espace fondé sur l'acquis héréditaire. Cet acquis détermine
un statut, une altérité qui fait partie de |'héritage de chaque personne
humaine : si cette altérité fondée sur la naissance permet de différencier
les individus, ce n'est pas a priori pour ordonner une hiérarchie et dresser
des catégories professionnelles, méme si l'appartenance a un lenyol
permet de situer l'individu en fonction des trois catégorisations qui
s'imbriquent les unes dans les autres et dont le lenyol est ici l'unité

la plus petite.



- 38 -
Toutefois, il est vrai que l'identité lignagére unit et que la différence
statutaire spécialise et hiérarchise. L'unité de I'nomme fait sa différence,
pourrait dire L. Dumont, pour qui la reconnaissance de 1'altérité ne
peut se faire que dans la hiérarchie ou le conflit (1983 : 261). Le recrute-
ment héréditaire spécialise et nous comprenons la nécessité de la hiérar-
chie dans la mise en oeuvre de la '"valeur". Cependant, nous essaierons
de montrer plus loin que si la hiérarchie n'est pas synonyme de comman-
dement et de pouvoir, les "idées-valeurs" en sont les témoins ; c'est
le changement de pouvoir qui renverse les "idées-valeurs" et, par la
méme, le sens de la hiérarchie. Le recrutement héréditaire spécialise.
Il exprime l'altérité mais la hiérarchie n'est pas toujours apparente,

camme le maontre le sens courant donné a lenyol.

Voici un tableau récapitulatif du systéme social haalpulaar pour
permettre une lecture d'ensemble des différentes catégories sociales

telles que nous les avons définies.

ORDRE CLLASSE GROUPE STATUTAI-
(catégorie poli- (catégorie pro- RE LIGNAGER
tique) fessionnelle) (catégorie héréditaire)
RIMBE '"Les libres rimBe ardiiBe "Les toorooBe "mendiants
et les dignes” chefs de Dieu"
fulBe (Peul)
seBBe (chasseurs-
guerriers)
rimBe huunyBe "Les jaawaamBe (courtisans)
Aal 7"
désirants subalBe (pécheurs)
NYEENYBE "Les fecciram golle "ceux | wayilBe (forgerons)
habiles ?;J;v':?;,tagent le sakkeeBe (cordonniers)
maabuuBe (tisserands)
lawBe (boisseliers)
naalankooBe (chan- waambaaBe (guitaris-
teurs) ou tes)
nyagotooBe ("les maabuuBe suudu Paate
quémandeurs") (chanteurs)
lawBe gumbala (chan-
teurs)
awluuBe (griots)




-39 .

ORDRE CLASSE GROUPE STATUTAI-
: RE LIGNAGER

JYAABE (esclaves) sottiiBe "les rache- maccuuBe (esclaves-
tés" serviteurs)

halfaaBe (non-affran-
chis)

Une analyse de la société haalpulaar au plan des groupes statutai-
res (1) présente celle-ci comme une société lignagére composée de diffé-
rents leYYi qui entretiennent des relations sociales diversifiées dont

nous verrons le détail dans la troisieme partie de ce chapitre.

Une analyse de la société au plan politique la révéle comme trés
hiérarchisée, avec un pouvoir centralisé dans les mains des responsables
rimBe auxquels les artisans (nyeenyBe) et les captifs (jyaaBe) doivent

allégeance.

Une lecture de la société en termes de classes laisse apparaitre
une distribution sociale du travail : professionnalisation de ceux qui
réegnent, qui courtisent, qui ont des métiers artisanaux, qui chantent
les louanges des régnants, et de ceux qui forment la domesticité servile.
Dans une perspective marxiste, on pourrait voir ces groupes dans un
rapport dialectique de domination, donc de hiérarchisation, comme le

sous-entend le mode de désignation de ces classes.

C'est Il'imbrication de ces deux niveaux de lecture du systéme social

qui peut laisser croire a un systéme haalpulaar organisé en castes.

2 - Le concept de caste et sa pertinence dans le systéme social haalpulaar

a) Définition

Louis Dumont définit une société a castes comme devant nécessaire-

ment obéir a trois critéres :

(1) Dorénavant, nous appelerons les groupes statutaires lignagers, groupes statutaires.



- 40 -

Le premier critére repose sur une idéologie du pur/impur, impliquant
la hiérarchie, la séparation et l'interdépendance des différents graupes
qui compasent la société ; le deuxiéme repose sur le fait que le statut
doit étre différencié du pouvoir mais que ce dernier doit étre nécessaire-
ment subordonné au statut et le troisieme sur le fait que la division
du corps social dans son intégralité doit justifier la regle d'hérédité

et la fixité des groupes.

Dans la société haalpulaar nous retrouvons certains des critéres
qui permettent de définir le concept de caste, mais nous ne .les rencon-

trons jamais tous a la fois.

Ainsi, nous pouvons dire que l'idéologie du pur/impur subordonnée
a une hiérarchisation, une sépération matrimoniale et une interdépendance
sociale, définit bien la division en ORDRES de la société haalpulaar.
Malheureusement, la stricte régle d'endogamie n'est pas observée entre
tous les groupes, les hommes appartenant a l'ordre des rimBe pouvant
trés bien épouser des femmes appartenant a l'ordre des jyaaBe. D'autre
part, l'idéologie du pur/impur n'est qu'un "paradigme", pour parler comme
T. Kuhn, qui ne s'observe pas dans la chronologie historique. Ainsi, au
XVIlle siécle, lors de la "révolution marabautique”, le paradigme idéolo-
gigue du moment était : tous les musulmans sont égaux et doivent rallier
le groupe émergeant des toorooBe, "mendiants de Dieu". C'est cet afflux
d'éléments venant de tous les horizons qui a permis aux toorooBe de
s'ériger comme groupe dominant, méme si, trés vite, une fois leur assise
assurée, ils ont pris comme nouvel adage le mythe biologique du pur

et de !'impur pour protéger leur aristocratie de fraiche date.

t'interaction du statut et du pouvoir est une réalité observable,
mais encore faut-il savoir de quel pouvoir il s'agit : les différences
de statut définissent des différences de pouvoir, et non sa présence
ou son absence. Dans l'analyse des savoirs thérapeutiques, nous verrons
que si les groupes daminants régnants ont un pouvoir visible public,
les groupes dominés détiennent les rénes de pouvoirs cachés acquis statu-

tairement.

t.a différence entre statut et pouvoir est difficile a saisir chez

les Haalpulaaren, car l'idée-valeur sur laquelle s'appuie le pouvoir poli-



- 41 -

tique est une idée-valeur statutaire, elle-méme devenue fondement moral
de la société (ex : les toorooBe et leur paradigme de la Foi devenu fonde-
ment moral pour l'ensemble de la société). Au Fuuta, le régne des Alma-
mys a indifférencié |'autorité morale et le pouvoir temporel et nous
expliquons ce phénoméne par la théorie de la hiérarchie de L. Dumont.
Il existe différents pouvoirs, différentes idées-valeurs, différents statuts
et différents lignages qui sont dans des rapports dialectiques qui s'inversent

selon les contextes.

Le dernier critéere attaché au concept de caste qui est celui de
I'endogamie parait bien le point faible de la société haalpulaar ; faibles-
se parce que le discours idéologique valorise trés fortement l'endogamie

et que, dans la réalité, cette endogamie n'est guére observable.

En effet, quel que soit le niveau de catégorisation ou l'on se place,
la regle d'endogamie n'est jamais respectée. Nous avons vu que parmi
les trois ordres, il y a alliance matrimoniale entre le premier et le troi-
sieme. Si nous observons les classes, nous nous apercevons que la aussi
il n'y a pas réflexe endogame mais intermariage, de préférence a l'inté-
rieur du méme ordre. Quant aux groupes statutaires, a l'exception des
lawBe worworBe (travailleurs du bois & usage domestique) - nous essaie-
rons de voir plus loin pourquoi - il y a alliances interlignageres, que

ce soit au niveau des ordres ou des classes.

Pourtant, la doxa haalpulaar instaure l'endogamie de groupe statu-
taire comme une regle et chacun a une anecdote a raconter pour corro-

borer la nécessité sociale de cette régle.

La formation d'un lenyol, c'est-a-dire d'un lignage (1) ou d'un groupe
statutaire est entérinée par son endogamie. Le mariage consanguin
entre cousins paralléles patrilatéraux est préférentiel chez les Haalpulaa-
ren bien que l'échange généralisé soit le plus fréquent (2). Mais le ma-
riage primaire est souvent un échange matrimonial restreint pour lequel

le mariage entre consanguins est prescrit.

L'endogamie comme réflexe de conservation est bien observée dans le

lenyol tooroodo qui, & son émergence en tant que groupe dominant (fin

(1) lignage désigne ici le lignage maximal qui est l'unité de filiation unilinéaire pertinente
au Fuuta et qui traduit lenyol dans son acception générale.
(2) Les Haalpulaaren reconnaissent 2 autres types de mariage préférentiel, le mariage

entre cousins croisés patri et matrilatéraux. On peut se demander si le mariage de
type arabe n'est pas un apport de I'lslam.



- 42 -

XVIlle siécle), était ouvert 3 tous les musulmans observant les principes
islamiques et qui, par la suite, s'est refermé et institué en groupe statu-

taire lignager.

Dans la société haalpulaar, le lenyol et le yettoode sont transmis
en lignée paternelle et la résidence est patri-virilocale. En revanche,
la spécialisation professionnelle peut trés bien venir de la lignée utérine
lorsque le péere est décédé pendant le tout jeune age de son fils et que
les oncles paternels ne se manifestent pas au moment de la prise en
charge éducative par les oncles maternels. Ces derniers lui apprennent
tout naturellement leur métier qui peut différer de celui du pére de

I'enfant.

L'endogamie statutaire est une régle idéologique rarement constatée
mais toujours vantée par les groupes quels qu'ils. soient. Elle exprime
deux choses : la premiére, négative, est le refus de l'Autre, l'altérité
étant percue comme un méfait. La seconde, plus positive, réaffirme

I'homogénéité du groupe en transcendant un mythe biologique.

Le seul groupe endogame haalpulaar est celui des lawlBe worworBe
(travailleurs du bois & usage domestique) qui apparait presque comme
un groupe ethnique différent, dans la mesure ot il nomadise dans plusieurs
cultures (wolof par exemple) sans s'y attacher. Le labba gorworo, qu'il

soit en milieu haalpulaar ou dans un autre, apparait toujours marginalisé.

Nous avons relevé une contradiction entre les mythes d'origine des
groupes statutaires lignagérs et Il'endogamie que ces mémes groupes
prénent. Ainsi, certains leYYi fondent un clan dans la mesure ou ils
se reconnaissent un ancétre mythique commun ou des relations de parenté

anciennes.

Les waambaaBe (guitaristes) et les lawBe se reconnaissent une origine
commune avec les fulBe (Peuls nomades) et ces trois leYYi entretiennent
entre eux des relations ‘de endam (parenté utérine) qui exclut !'alliance
et le conflit. L'exogamie statutaire aurait permis la segmentation de

groupes ayant appartenu a l'origine au méme groupe 'clanique".



- 43 -

D'autre part, le réflexe endogame a souvent été précédé par une
alliance exogame primaire dans les récits de fondation de village (a
Cubalel, les Faal subalBe (pécheurs) auraient scellé leur accord de coha-

bitation avec les Wat toorooBe par un échange matrimonial réciproque).

L'origine commune et l'alliance primordiale mythique stigmatisent

ce qui ne doit plus étre. L.'endogamie statutaire devient la regle.

Si la regle d'endogamie statutaire et lignagére est avant tout idéo-
logique, elle est tout de méme appliquée, notamment dans le mariage
primaire qui est souvent un mariage raisonné et décidé par les membres
du patrilignage parmi lesquels la tante paternelle (gorgol) joue un réle
important. En effet, elle peut décider de marier sa fille a3 son neveu
paternel sans que son frére puisse la contrer, et, de fagon générale,
elle peut prendre des décisions concernant le mariage des enfants de
ses fréres sans que son autorité soit contestée. Gorgol dérive de gorko
"homme" et la tante paternelle posséde I'autorité d'un homme dans
les stratégies matrimoniales. Elle est d'ailleurs la seule femme a posséder
des neveux dans la mesure ou les soeurs de la mere sont considérées
comme des méres classificatoires. Le frére de la meére est au contraire
considéré comme un oncle (kaw) et il s'oppose 4 la gorgol en ce qu'il
ne représente pas l'autorité lignagére mais I'affection parentale. Une
gorgol est l'image d'une meére masculine et un kaw est l'image d'un
pere féminin. La relation au matrilignage, a l!'inverse de la relation
au patrilignage, qui est une relation d'autorité ainé/cadet, est une relation
affective. Dans un galle (1), seul le patrilignage a le pouvoir de décision .
parce qu'il représente l'autorité . Le matrilignage représenté par l'épouse
(joom suudu) compense le fait qu'elle reste a jamais une étrangére au
galle, en déployant des relations affectives entre ses fréres et ses enfants
afin d'assurer l'influence de son propre patrilignage dans le galle. L'héré-
dité du nom et du statut est acquis dans le patrilignage et une femme
est dépossédée de ses enfants en cas de divorce. C'est pourquoi elle
cherche toujours a resserrer les liens matrimoniaux entré ses enfants
et son patrilignage, en cherchant a marier un de ses fils & une fille de
son frére pér exemple. L'alliance entre cousins croisés matrilatéraux
conforte l'assise du matrilignage dans le galle, ou du moins entre les

deux groupes de filiation. Cependant, un premier mariage endogame

(1) galle désigne ici l'unité résidentielle familiale qui est patri-virilocale.



- 44 -

n'est pas toujours le plus durable ni le plus important et, dans une famille
polygame, le premier choix endogame est ensuite suivi de mariages

exogames (d'ordre, de statut, de village selon les cas).

Si nous avons beaucoup insisté sur le caractére normatif de l'endo-
gamie, c'est parce que beaucoup d'auteurs l'acceptent comme une réalité
sociale et s'appuient sur elle pour définir la société haalpulaar comme

une société 3 castes.

b) Le concept de caste tel gu'il a été utilisé en milieu wolof-haalpulaar

par différents auteurs.

La plupart des auteurs définissent leurs castes en fonction des cri-
teres de spécialisation professionnelle et d'endogamie, ce second critére

étant le plus souvent mis en avant dans les démonstrations.

Pour A.B. Diop (1981), ce qui est défini plus haut comme étant
des ordres, répond aux critéres de définition des castes selon L. Dumont.
Pour éliminer l'ordre des captifs qui le géne dans sa démonstratian,
A.B. Diop émet I'hypothése que ceux-ci sont probablement d'origine
récente et doivent leur apparition a une structure politique de type
monarchique qui aurait supplanté un systéme social originel & deux castes,

celle des libres et responsables et celle des artisans.

Pour Y. Wane (1969), au contraire, c'est ce que nous appelons groupe
statutaire lignager qu'il définit comme caste, tout en sachant trés bien
que le critére d'endogamie n'est pas du tout respecté et qu'il est d'ardre
purement idéologique. Sans doute pense-t-il a une évolution de la société

qui aurait relaché ses regles d'endogamie.

D'autres auteurs (Y. Diaw, Maj. Diop et B. Barry) réservent aux
groupes artisanaux le terme de caste car ce sont les seuls & avoir une
spécialisation professionnelle. Malheureusement, la aussi, la regle d'endo-
gamie n'est pas respectée (interalliance entre les groupes artisanaux)
et par ailleurs, ces groupes ne répondent pas au critére de globalité

sociale telle que I'a défini L. Dumont.



- 45 -

On constate donc que le concept de caste appliqué a la société
wolof ou haalpulaar ne répond jamais aux trois critéres définis par L.
Dumont. On peut aussi s'interroger sur la validité de ce concept tel
que L. Dumont l'a défini & partir d'un seul exemple, celui de la société
indienne, et sans une étude diachronique critique de cette société (cf.
Meillassoux, 1973).

Dans son introduction a la réédition de Homo Hierarchicus (Coll.
Tel), L. Dumont s'insurge contre la critique de Meillassoux qui !'accuse
de n'avoir pas laissé de place a l'histoire. Il est vrai que, dans sa postface,
il explicite mieux sa théorie et rend effectivement compte du rapport
dialectique qu'tmplique la hiérarchie. Ce rapport dialectique qu'inversent
les situations contextuelles rend compte des contradictions qui peuvent
apparaitre dans le systéme des castes indiennes et qui ont laissé croire
aux contradicteurs de L. Dumont que le systéme n‘était pas cohérent
parce qu'il ne se donnait pas a lire sur un méme plan. Sans défendre
plus longtemps les théses de L. Dumont parce que nous ne connaissons
pas la société indienne, il nous parait indispensable de refuser . d'appli-
quer le systéeme des castes a la société haalpulaar comme l'ont fait

les auteurs cités olus haut.

Ce qui trompe les auteurs, c'est l'erreur historique qui consiste
a penser que la morphologie sociale actuelle haalpulaar, wolof et manding,
trouve ses fondements dans une société 'clanique” pour' les uns ou "monar-
chique" pour les autres (pour les sociétés manding et wolof), dotée d'un
systéme social inégalitaire basé sur une spécialisation professionnelle
et une endogamie statutaire (4 fonction stabilisatrice et conservatrice).
Selon eux (excepté A.B. Diop qui postule !'antériorité du systéme de
castes par rapport au systéme politique), la hiérarchie découle d'un ordre
politique qui l'aurait précédée ou qui lui serait coexistant. C'est admettre
implicitement qu'il aurait existé un "avant" non hiérarchisé égalitaire
et sans différenciation statutaire. Cette thése évolutionniste {(que combat
L. Dumont) qui propose l'idée d'un passé collectif égalitaire et d'un
présent individualiste tendant a nouveau a l'égalité, montre bien "le

dualisme anthropologique” auquel il faut faire face. La valeur que les



- 46 -

sociétés modernes accordent a l'individualisme et a |'égalité nous pousse
a imaginer que les époques archaiques étaient le temps de l'indifférencia-

tion et de I'égalitarisme.

Nous reconnaissons dans la différence la nécessité de la hiérarchie,
du moins dans les sociétés lignagéres (elle se traduirait plutét par le
conflit dans les sociétés modernes), mais nous refusons que la hiérarchie

s'accompagne obligatoirement d'un systéme a castes.

Ce serait donc la hiérarchie des idées-valeurs dans un contexte
historique qui ordonnerait, selon nous, les groupes sociaux en catégories
fonctionnelles et lignagéres distinctes. La hiérarchie, comme relation
d'englobement des contraires, rend compte a la fois de ['unité des struc-

tures sociales et de leurs contradictions internes.

LLa théorie de la hiérachie de L. Dumont adaptée a la société haalpu-
laar la présenterait comme une société ayant subi un renversement
des idées-valeurs a la fois dans l'ordre politique et dans l'ordre religieux,
qui sont souvent coextensifs dans les sociétés lignagéres.

L'histoire des Haalpulaaren étant encore & découvrir, nous ne dispo-

sons que de quelques indices pour étayer notre hypothése.

Ainsi, au XVéme siécle, selon des sources portugaises (Ca Da Mosto),
le tissage était pratiqué dans la Sénégambie par les femmes de la région.l
Avant cela, Al Bakri (XIéme siécle) parle de cotonniers qui poussent
dans chaque maison sans que le cqton soit une culture commerciale.
Les sources portugaises signalent d'autre part que les bandes de coton

tissées par les autochtones alimentaient le commerce sénégambien.

D'autre part, selon Y. Diaw, la métallurgie du fer, ou du moins
une de ses techniques, serait apparue avec la dynastie des Jah'ogo. Dés
le Xléme siécle, Al Bakri atteste l'utilisation d'armes de fer pour la
chasse a |'hippopotame. A la méme époque, Al Zuhri signale des expédi-
tions lancées par les gens du Ghana armés d'épées et de lames contre
les populations du rivage de la "grande mer de ['Ouest", c'est-a-dire

les habitants de l'actuelle Mauritanie du sud-ouest qui n'avaient pas



- 47 -

de fer. Toujours selon cet auteur, les incursions fulBe touchaient l'actuel-
le région du Fuuta Tooro qu'allait dominer l'empire manding, et qui,
a cette époque, servait de réservoir a esclaves pour ces fulBe qui alimen-
taient de ce commerce leurs relations avec les Almoravides. Les relations
entre les Almoravides et les gens du Tekrur semblent avoir été des
alliances guerriéres, d'aprés Al Bakri. La force guerriére et esclavagiste

des fulBe provenait de leurs armes forgées.

Les travaux archéologiques des derniéres années ont révélé de nom-
breux sites métallurgiques sur la rive droite du Sénégal (Robert, Sognagne,
G. Thilmans et A. Ravisé),et leurs auteurs suggérent que la métallurgie
du fer aurait progressivement disparu de la vallée du fleuve au XVéme
ou XVléeme siécle, lorsque le commerce a introduit le fer européen
en Afrique de 1'Ouest. Mad Diouf (1983) impute & celui-ci la disparition
d'une aristocratie du fer dans le Kayoor. Plus récemment, on a vu la

plupart des forgerons se recycler dans la bijouterie.

En outre, les femmes se sont livrées de tous temps & des activités
artisanales (broderie-teinture-vannerie), indépendamment de leur apparte-
nance a un groupe statutaire lignager. Quelles que soient les époques,
il semblerait que ce soit la concurrence du commerce extérieur, notam-

ment européen, qui ait porté atteinte a l'artisanat local.

Notre hypothése est que la pénétration commerciale extérieure
et la formation d'empires ne reposant plus sur un artisanat local auraient
mis en sommeil des activités artisanales pratiquées par tous et auraient
favorisé 1'émergence de nouveaux groupes constitués a partir d'une mise
a l'écart idéologique de ceux qui continuérent a pratiquer des activités
artisanales désormais tombées en désuétude. A partir de ce renversement
des idées-valeurs, ce n'est plus le lignage qui a fondé le critére de diffé-
renciation sociale, mais le statut. Le cloisonnement des groupes lignagers
en groupes statutaires serait une évolution et non le fondement de
la société haalpulaar. La hiérarchie qui s'observe encore entre lignages
minimaux est fonction de leur ordre d'arrivée dans un lieu. La profondeur
généalogique, le lieu d'origine et le lieu de résidence du lignage sont
toujours les critéres de différenciation des lignages qui cohabitent et

coexistent dans un méme groupe statutaire.
L]



- 48 -

La transformation de groupes lignagers en groupes statutaires ligna-
gers apparait nettement avec I'émergence des toorooBe a la fin du XVllle

siecle.

Nous concluerons en rappelant que c'est |'histoire et l'archéologie
qui peuvent dissiper nos incertitudes et nos erreurs a propos de la forma-

tion des groupes qui composent la société haalpulaar.

D'autre part, nous avons vu qu'une vision fonctionnaliste de la société
ne rend compte ni des accidents historiques (les toorooBe "mendiants
de Dieu" sont une formation sociale récente ; les ‘burnaaBe (potiers-
céramistes) refusent qu'on les considére comme des artisans et affirment
8tre des gquerriers), ni des rapports politiques qu'entretiennént entre

eux les trois ordres.

La théorie de la hiérarchie de L. Dumont nous a permis de considé-
rer. la différence sociale sans l'intégrer a un systéme de castes et sans
la considérer comme une différence "égalitaire". La traduction du concept
de lenyol en concept de groupe statutaire lignager nous parait rendre
compte du glissement. qui s'est opéré d'une différenciation lignagére
vers une différenciation statutaire qui aurait englobé le premier critére

de différenciation.



- 49 -

3 - Présentation des groupes statutaires lignagers

De la difficulté d'une étude historique des groupes haalpulaaren

Seule une étude du peuplement, en partie commencée par A. Lericol-
lais, Y.K. Fall, O. Kane et J. Schmitz, nous permettrait de comprendre
la naissance de ces différents groupes. D'un autre coté, l'analyse des

mythes d'origine et des traditions orales serait. d'une aide certaine.

La particularité de la societé haalpulaar, issue de melanges complexes
entre Seerer, Wolof, Sose, FulBe et Soninke, permet beaucoup d'hypo-
theses et seules l'archéologie et la paléontologie nous permettront peu-
étre un jour de savoir comment se sont opéres les mélanges et de decouvrir

qui est redevable de quoi et a qui.

En attendant, nous ne rentrerons pas dans les subtilités qui caracté-
risent chaque groupe statutaire et pour une meilleure compréhension de
l'objet de cet essai, nous aurons tendance a schématiser et a orienter
" nos analyses en fonction de l'angle qui nous préoccupe, a savoir les réles
et les savoirs thérapeutiques de ces différents groupes. Les groupes appelés
un peu hdtivement 'parasitaires” ne seront pas pris en considération :
il s'agit des griotset des courtisans. En effet, leurs fonctions puremeht
récréatives et généalogiques ne les situent pas dans un savoir-faire théra-
peutique mais dans un savoir-conter : ils sont la pour vanter le courage,
faire les éloges de leurs protecteurs et ils ont une fonction essentiellement
re-creative (d'une histoire) et non créative (d'objet ou d'histoire politique).
Cette mise a l'ecart justifiée par le theme du propos ne signifie pas la
négation de leur importance dans le tissu social : il s'agit seulement d'al-

léger la description analytique d'une société complexe.



- 50 -

a) Les groupes responsables/l'ordre des RimBe

Les Tooroobe (tooroodo au sinqulier)

D'aprés le Tarikh Es Fettach, tooroodo est un mot employé couramment
par les Maures et les Soudanais pour désigner tout musulman originaire
du Fuuta sénégalais quel que soit le rameau ethnique auquel il appartient
(1981 : 9). Si, au XVIéme siécle, tooroodo était d'un usage courant, c'est
au XVIlléme siécle -qu'il prend son essor avec le mouvement réformiste
de Souleeymaan Baal. Auparavant, les dynasties maraboutiques grandissaient
sous la protection des dynasties fulBe (DenyankooBe dans le Boseya et
SaybooBe dans le Tooro - O. Kane : 1973).

Le mouvement réformiste des toorooBe s'est fait contre le régime
peul Denyanke jugé comme un oppresseur anti-religieux. Les denyankooBe
pratiquaient un Islam de cour qui ne les empéchait nullement de s'allier
aux chefs maures et marocains pour razzier les populations autochtones

en vue d'obtenir des esclaves.

C'est contre la tyrannie d'un pouvoir qui ne les protégeait pas contre
les razzias et les mauvaises récoltes que Suleeymann Baal et ses adeptes
se sont soulevés. lls voulaient établir un nouveau pouvair plus juste qui
aurait pour fondement la sharya (loi islamique) : un imam devait étre
élu pour appliquer cette nouvelle loi et celui-ci devait réunir les critéres
d'honnéteté, de sagesse et de piété. Suleeymann Baal meurt avant de
voir s'instaurer le régne des Almamys et c'est Abdul Kader Kan (1778)
qui instaure la sharya (en tant que loi) dans les villages du Fuuta. Abdul
Kader Kan se fait trés vite de nombreux ennemis a cause de sa volonté
d'appliquer la sharya a quiconque, alors qu'une élite musulmane veut a
tout prix contréler les rénes du nouveau pouvoir. Sa mort brutale permet
aux grandes familles toorooBe de légitimer leur pouvoir et, trés vite,
I'élection des imam se fait dans l'étroite assemblée des grands électeurs
(jaggorDe) qui, pendant prés d'un siécle, vont faire et défaire les Almamys
au gré de leur volonté. Les Almamys deviennent les fantoches d'une oli-
garchie théocratique fondée sur l'islamisation du Fuuta. D'autre part,
certaines institutions musulmanes comme l'asakal (dime destinée a étre
redistribuée aux nécessiteux) et les terres bayti (en principe terres de

la communauté) seront détournées au profit de la classe tooroodo. Ainsi,



-5 -

le nouveau groupe statutaire érﬁergeant va trés vite s'établir en tant
que groupe dominant et c'est au sein de ce groupe, a l'exclusion de tout
autre, que sera distribué le pouvoir politique. Le projet initial de Suleeymann
Baal qui était de fonder une démocratie musulmane est remplacé par
celui des jaggorDe qui veulent dominer le Fuuta dans son ensemble, sous
couleur d'exercer une mission historique. De fait, le conseil des jaggorDe
se partage le Fuuta selon la prééminence d'un jaggordal, prééminence
qui est fonction de I'Almamy en place. Tout au long de cette période,
deux grandes familles vont s'affronter. La jihad (querre sainte) d'El Haj
Umar ne changera rien aux données et les rivalités de clan permettent
au pouvoir colonisateur de s'installer insidieusement, tandis qu'El Haj

Umar préfére la désertion a la soumission (1).

A l'origine, groupe de mendiants serviteurs de Dieu (tooroo = demander,
solliciter, prier), les toorooBe, nés du mouvement de réforme maraboutique,
forment un groupe social composé d'un brassage de personnes gagnées
a I'lIslam. Tres vite, il s'est imposé au sommet de la hiérarchie en prenant
le monopole de la chefferie politico-religieuse et en s'arrogeant de grands
monopoles terriens pendant le régne des Almamys. Un grand nombre de
villages expliquent leur création a partir de la venue d'un marabout auquel
les populations autochtones auraient rendu hommage en lui distribuant
des biens et des terres et en assurant son pouvoir religieux pour le remercier
des services rendus. A Ndulumaaji, les Lih funeeBe viennent du Fuuta
et c'est un des satigi, résidant-a Godo, qui aurait donné la localité a un
marabout pour le récompenser d'avoir soigné la calvitie de sa fille. (O.
Kane, 1973 : 624). Les quérisons de calvitie ou de folie sont des exploits
fréquemment attribués aux marabouts. On explique ainsi leur installation
et le don de terres dont ils ont été les bénéficiaires. Ces fondations de

village sont antérieures a I'Almamyat.

Si, au début, la classe des toorooBe recrutait tous ceux qui reconnais-
salent l'lslam et se pliaient a ses principes, trés vite elle s'est transformée
en groupe fermé, fier de ses origines illustres, la plupart des patronymes
toorooBe faisant remonter - leurs ancétres au prophéte Mahomet. Ainsi,

de groupe ouvert a tous les croyants, il est devenu un groupe fermé

(1) Ce paragraphe a été composé 3 partit des ouvrages de D. Robinson (1975) et de O.
Kane (1973). :



- 52 -

pronant une idéologie de I'endogamie statutaire et se plagant en téte

des autres groupes statutaires haalpulaaren.

Encore dominant idéologiquement dans le Fuuta du XXéme siécle,
les toorooBe produisent toujours la majeure partie de la classe marabouti-
que et parviennent a conserver. les rénes du pouvoir villageois dans les

villages ou ils sont traditionnellement dominants.

La diversité des patronymes (yettooDe) toorooBe montre bien la diver-
sité des lignages qui, & ['origine, ont formé ce nouveau groupe. C'est
ainsi que, lorsqu'on vous demande votre patronyme, on s'enquiert aussit6t

de votre village d'origine pour vous situer statutairement.
Le groupe des toorooBe constitue le groupe majoritaire au sein de

la population haalpulaar et il est composé essentiellement d'agriculteurs.

C'est a ce groupe qu'appartient la majorité des marabouts.

Les SeBBe (ceddo au sinqulier), chasseurs querriers.

Selon Yaya Wane (1969), les seBBe auraient été appelés ainsi par
leurs voisins territoriaux fulBe pour se distinguer d'eux. C'est ainsi que
les Peul surnommaient 'homme de teint noir parlant un dialecte différent
du leur. Ainsi, dans la langue Peul et Toucouleur, les Wolof, les Seerer
et les Soninke sont surnammés respectivement seBBe JolfuBe, seBBe Seere-
raaBe et Seerer AlamBe (p. 39)

Les seBBe haalpulaaren se distinguent de leurs homologues wolof,
seerer et soninke et se confondent avec la population haalpulaar dont

ils forment un des groupes fondamentaux.

Dans le groupe des seBBe, on distingue deux sous-groupes :

* les SeBBe wurankooBe, anciens souverains, et les seBBe kolyaaBe,

anciens guerriers de Koli Tengela dont ils étaient les esclaves attitrés.



- 53 .

Les premiers refusent d'étre confondus avec les seconds en faisant valoir

leur origine plus ancienne.

Les seBBe forment le groupe le plus ancien de la population haalpulaar
composée, rappelons-le, d'éléments Wolof et Seerer qui auraient refusé
I'exode vers le sud du pays (Y. Wane suggére que les seBBe étaient ancien-
nement des chasseurs) et c'est trés logiquement, & notre avis, que ce
groupe de chasseurs est devenu gardien et protecteur des gués. Protecteur
du groupe social contre les razzias des étrangers et contre la sauvagerie
des étres de la brousse, le ceddo se trouve & la frontiére entre le monde

domestiqué villageois et le monde sauvage et inapprivoisé de la brousse.

Les seBBe se sentent les égaux des toorooBe et il n'est pas rare de
rencontrer des alliances matrimoniales entre ces deux groupes. Une fois
encore, c'est !'histoire personnelle de ces lignages qui permet de les situer
socialement. Ici, il est davantage fait référence aux seBBe wurankooBe
qu'aux seBBe kolyaaBe qui vivent essentiellement dans le département
de Matam. Notre zone d'enquéte a été le département de Podor (région

du -Law) dans' lequel l'influence des kolyaaBe n'a pas été prépondérante.

Protecteurs attitrés des gués contre les razzias et situés a la frontiere
entre le monde villageois et l'extérieur,.les seBBe se caractérisent par
leur courage et leur indépendance face a l'lslam, méme si, de nos jours,
on rencontre de grands marabouts seBBe : nous assistons alors & une tooroo-
disation de certains éléments seBBe. Nous verrons plus iloin qu'il peut
y avoir glissement d'un groupe statutaire & un autre : ce fait renforce
notre idée qu'il ne peut y avoir de caste chez les Haalpulaaren puisqu'il
peut y avoir intégration volontaire et/ou historique des groupes entre

eux.

Les seBBe, maitres de la gquerre, détiennent le pouvoir politique dans
leurs fiefs ; autrement, il ont pour fonction dans le village de protéger
les gués et le territoire et de collecter l'asakal (1). Leurs protections
magiques les rendent invulnérables aux fléches et rappellent le tul des
Wolof.

(1) asakal : impdt pergu par le chef des seBBe pour le chef de terre.



- 54 -

Téméraire et fier, le ceddo ne craint personne et ne manque jamais

une occasion d'exhiber son courage (cf "la geste ceddo" de Abel Sy).

Les subalBe (cuballo au singulier), pécheurs

Le groupe des subalBe, trés proche de celui des seBBe par les rapports
directs que tous deux entretiennent avec la nature, est celui des pécheurs.
Parmi les rimBe, ce sont les seuls a pratiquer une activité professionhelle
qui pourrait les rapprocher de la classe des artisans, mais il faut souligner
que leur activité est purem.ent prédatrice (comme celle de ceux que nous
croyons étre les premiers seBBe) et qu'elle n'entraine aucune transforma-
tion volontaire du milieu naturel. Pour la fabrication du matériel de péche,
les subalBe font appel a la compétence des groupes artisanaux, se réservant

uniquement la réparation des filets.

Le cuballo a des rapports privilégiés avec le fleuve qu'il considére
comme un monde dans lequel vivent des créatures (muunuuji) auxquelles
il est lié. Ses relations étroites avec le monde aquatique le rendent suspect
aux yeux des autres groupes qui considérent le fleuve (au méme titre
que la brousse) comme un lieu anti-social. Le cuballo maitrise l'élément
liquide ainsi que les animaux qui y vivent : les récits épiques rapportant
les exploits des pécheurs (pekaan) en sont un merveilleux exemple. Ces
créatures aquatiques contre lesquelles les subalBe organisent des compéti-

tions (fifiire) sont douées de volonté et de raisori.

Le cuballo est donc l'intermédiaire entre le monde villageois et le
monde aquatique. C'est a lui qu'on a recours tout naturellement pour
traverser le fleuve, pour obtenir des soins pour les maux causés par l'eau
et ses habitants (noyade, aréte de poison, protection contre les génies
du fleuve, etc.) et par extension pour faire face a toutes les créatures

maléfiques du panthéon haalpulaar.

LLe cuballo est considéré comme le complice des génies aquatiques
auxquels il lul est trés facile de demander main forte pour perpétrer
des calamités diverses (détournement de cours d'eau, débordement de

la crue entrainant !'immersion d'un village, etc.)



- 55 .

Selon Gaden (1931 : 311), les subalBe sont en majorité Wolof, les
uns venus du bas fleuve, les autres du Jolof et méme du Baol, chassés
tant6t par une année de famine, tant6t par les guerres civiles. Il en donne
pour preuve les titres de commandement des chefs subalBe qui sont en
partie empruntés au Wolof : jagodin (jawdin en wolof) est le titre d'un
ancien dignitaire du Waalo ; ten (teny en Wolof) est le titre des anciens
rois du Baol. Les autres titres désignant les chefs des subalBe sont emprun-

tés au manding (jaltaabe, jarak et farba).

Y. Wane considére les seBBe comme des anciens chasseurs et suggeére
une origine commune des seBBe et des subalBe : l'identité des patronymes
seBBe et subalBe vient renforcer cette hypothése ainsi que leur territoire
commun et la reconversion des seBBe en subalBe. Ils ont aussi tous deux

une activité prédatrice qui les distingue des autres groupes.

En outre, les mythes de fondation de village donnent souvent les
pécheurs comme premiers occupants. Nombre de récits débutent ainsi

chez les toorooBe : "mon ancétre, & la suite d'un fergo (migration), vint
camper dans telle région et remarqua les disputes que causait le partage
du poisson chez les autochtones. Ils péchaient en plongeant dans le fleuve
et les poissons attrapés étaient jetés en vrac sur la rive et au bout du
compte, il était difficile de savoir a qui appartenaient les poissons entassés
sur la berge. L'ancétre qui était un sage et un homme cultivé, régla le
conflit en faisant des tas distincts sur la rive pendant que les autochtones
péchaient. En remerciement, ceux-ci lui offrirent d'habiter avec eux et
c'est ainsi que débuta la civilisation ..."

Les récits font aussi état du pécheur a l'état de barbare qui se refuse

4 assumer sa condition d'haomme en refusant de parler.

Les subalBe peuvent détenir la chefferie politique et s'abstiennent
parfois de pécher dans certains villages (exemple : les GAAY de Dungel).
D'autres se sont consacrés aux louanges des pécheurs (pekaan) comme
les GEEY de Jarangel, mais la majorité pratique la péche, encore que
les subalBe n'aient pas l'exclusivité de cette activité. En effet, la péche
appartient, avec l'agriculture et la garde du bétail, au domaine public
méme si chacune de ces a-ctivités est plutot l'apanage des uns que des
autres. Il n'y a pas d'interdiction empéchant un groupe particulier de

pratiquer une de ces activités.



- 56 -

La part de pouvoir offensif que contient le pouvoir thérapeutique
des subalBe fait de ceux-ct un groupe craint et d'aucuns ne voudraient
pas passer la nuit dans leur village ou dans leur quartier. A noter que
les subalBe, lorsqu'ils cohabitent avec d'autres groupes, ont toujours un

quartier propre bien délimité, le plus souvent au bord du fleuve.

L_es jaawamBe et les fulBe

a) Les fulBe (pullo au sinqulier)

Nous intégrons les fulBe au systéme social haalpulaar dans la mesure
ou une partie d'entre eux est sédentarisée dans la vallée du fleuve et

fait partie intégrante du systeme politique et social haalpulaar.

Les fulBe sont considérés comme appartenant a l'ordre des rimBe
par la population. Ils sont les égaux des toorooBe et tendent & se fondre
avec les groupes avec qui ils cohabitent : beaucoup de fulBe se présentent
comme étant toorooBe et de fagon générale, on a tendance a penser gque
I'origine ancienne des populations de la vallée est a trouver chez les fulBe.
C'est sans doute en partie vrai mais pas entiérement comme tendrait

a le faire croire la doxa qui valorise "puularité" et "arabité".

Souvent, l'appartenance aux leYYi fulBe reste transparente dans

les alliances matrimoniales.

Outre les fulBe sédentarisés dans les terres du waalo, ceux du Ferlo
viennent en migration saisonniére dans la vallée du fleuve et entretiennent
avec les populations locales des relations de clientéle, en particulier dans
le monde de la thérapie. En effet, les fulBe se caractérisent par leur
connaissance des plantes médicinales et par leur savoir thérapeutique
concernant les maladies du bétail et aussi celles des humains. En fait,
les grands leYYi fulBe peuvent se définir & partir de leur spécialisation
dans la connaissance : les uns sont réputés pour leur connaissance de l'eau
que certains jugent supérieure a celle des subalBe (les Jawdalli), d'autres
sont spécialisés dans l'art d'interpréter le langage des animaux (JengelBe)

ou dans l'art de gquérir les maléfices (sanooraaBe). Une étude parmi les



- 57 -

différents lignages Peul nous montrerait une spécialisation des savoirs
qui ne se situe pas dans un cloisonnement statutaire et hiérarchique comme

c'est le cas dans la société haalpulaar.

b) Les jaawamBe (jaawando au singulier) "celui qui sait vite" (Gaden
1931, p. 321)

Plusieurs hypothéses sont proposées quant a l'origine de ce groupe
qui appartient a l'ordre des rimBe. Certains pensent que ce sont des fulBe
qui auraient abandonné le bétail pour se consacrer au métier politique
de courtisan a |'époque de Koli Tengella. D'autres laissent entendre que
les jaawamBe seraient venus du Kaarta a la suite d'une migration dont
on.  ne connait pas les raisons(S.A. Soh, 1913, p. 178). Ce qui est sdr,
c'est que les jaawamBe ont des yettooDe qui leur sont propres et qu'ils
sont regroupés dans quelques villages du Fuuta : Mbumba (dépt. de Podor),

CiiloN, Kanel et Seeno-Paalel dans le département de Matam.

Notre étude ne s'étendra pas a ce groupe de courtisans, fins politiques,
qui se concentre dans quelques fiefs de I'ancien pouvoir des Almamys:

et qui représente une minorité de la population.

L'ordre des rimBe est essentiellement politique, comme ce tableau

récapitulatif des fonctions et des titres le montre :

LENYOL TITRE DU CHEF FONCTION SOCIALE
DE GROUPE
tooroodo ceerno marabout, imam, chef

de terre, chef de village

ceDDo farba, jagaraf percepteur de l'asakal,
guerrier, chef de village,
chef de terre

" cuballo jaaltaabe, ‘jarno piroguier, chef de village

pullo ardo berger, chef de terre

Jaawando . sooma courtisan




- 58 -

LLes toorooBe '"régnent sur tous les cous" (daaDe) ainsi que les seBBe
et les fulBe lorsqu'ils ont la chefferie villageoise. Les subalBe, eux, ne
réegnent que sur eux-mémes et ne peuvent détenir la chefferie villageoise
la ou ils coexistent avec d'autres rimBe. Ils ne peuvent pas non plus détenir
d'autres terres que celles des berges du fleuve (palle), qui leur sont tradi-

tionnellement allouées.’

Avant d'en venir aux groupes artisanadx, il est utile de dire dans

quelles conditions se fait le glisssment d'un groupe statutaire a un autre.

C'est le plus souvent le FERGO, la migration, qui est a l'origine
de ces changements de statut. Le fergo peut étre causé par la famine,
la malédiction, la fuite d'un segment de lignage devant des rivalités de

pouvoir, et parfois aussi par la maladie.

Ainsi, nous avons rencontré dans un petit village de pécheurs du dépar-
tement de Matam (Mbaxana), un ancien tooroodo de patronyme LIM dont
I'arriéere grand-pére paternel avait fui son village d'origine situé dans
le département de Podor, a cause d'une rivalité politico-spirituelle et
de la malédiction qui I'avait frappé sous forme de lépre. Il migra donc
vers |'Est et fut accueilli par le chef des subalBe de Mbaxana qui lui
donna sa fille en mariage en échange de ses protections magiques réputées
fort puissantes. Depuis lors, les LIH de Mbaxana sont intégrés aux groupes
de pécheurs et c'est chez eux qu'ils recherchent I'alliance matrimoniale.
Les descendants de LIH continuent a détenir un savoir thérapeutique.
Ce glissement de statut de tooroodo a celui de cuballo, est assez rare
car 1l est considéré comme une dévalorisation ; or, la tendance générale
est & la valorisation. De fagon générale, les glissements les plus fréquents
se font comme suit : seBBe devenant subalBe, fulBe devenant toorooBe,

seBBe devenant toorooBe.

Le groupe des toorooBe est toujours le groupe le plus accueillant,
il garde donc la caractéristique premiére qui fut a l'origine de sa fondation.
Chez les nyeenyBe, nous verrons que c'est l'alliance matrimoniale qui
est 4 l'origine des changements de statut (ex. de l'orphelin de pére éduqué

par ses oncles maternels).



- 59 .

b) Les groupes artisanaux/l'ordre des nyeenyBe

L'ordre des nyeenyBe est l'ordre le plus homogéne dans la mesure
ou, dans celui-ci, l'appartenance a un groupe statutaire correspond pour

une large part a une catégorie professionnelle bien établie.

Jusqu'a aujourd'hui, nous ne rencontrons pas de cordonnier qui ne
soit pas statutairement sakke, et ceci est valable pour la plupart des
artisans. Leur spécialisation professionnelle n'exclut pas toutefois le droit
a des activités communes a tous les groupes, a savoir : l'agriculture,
la péche et la chasse, encore que les cordonniers ne puissent, pour la
plupart, détenir de propriété terrienne : en général, ils louent leurs services
et jadis, seul le droit a une partie de la récolte leur était octroyé en
échange des services rendus (fabrication d'outils, portage, ramassage du

bois de cuisine, etc.)

Nous ne nous intéresserons ici gqu'aux groupes artisanaux qui possédent
un savoir thérapeutique inhérent a leur statut. Les autres leYYi, dont
voici un tableau, sont pour une large part étrangers au domaine thérapeuti-

que, du moins en tant que groupes.

ORDRE CLASSE GROUPE STATUTAIRE
fecciram golle maabuuBe, wayilBe,
' sakkeeBe, lawBe
NYEENYBE
naalankooBe / waambaaBe, maabuuBe
nyagootooBe suudu, Paate, lawBe

gumbala, awluuBe

La classe des "quémandeurs" a une fonction essentiellement récréative
et se situe en dehors de notre problématique. C'est pour cette raison
que nous jugeons inutile de nous attarder sur sa description. Il suffira

de se reporter 4 l'ouvrage de Y. Wane (1969).

Cependant, une étude socio-historique de chaque groupe statutaire
s'impose car, jusqu'a présent, seules les caractéristiques sociales de ces

groupes ont été indiquées. Une enquéte extensive sur toute la vallée mérite-




- 60 -

rait d'étre menée : en effet, l'expérience d'une enquéte conduite dans
un faible rayon spatial nous a montré ses limites (peu de données
historiques et mythiques - absence de variantes - méconnaissance des

origines).

Si les groupes statutaires composant l'ordre des rimBe ont été décrits
dans un survol général, les groupes composant l'ordre des nyeenyBe et,
plus précisément, la classe des artisans, seront décrits de maniére plus

détaillée.

Les rimBe occupent la fonction de commandement et ils sont constam-
ment en représentation. L.'ordre des rimBe exprime le Politique. Les nyeenyBe
ont des rapports de dépendance vis a vis/ des rimBe. L'ordre des nyeenyBe
se définit par la spécialisation professionnelle et la dépendance. Les nyeenyBe
semblent n'avoir aucun pouvoir de représentation. Pourtant, a travers
I'étude des savoirs thérapeutiques, nous nous apercevrons de l'ambigiité

de cette absence apparente de pouvoir et de représentation.
Notre étude des nyeenyBe fecciram golle insistera sur les techniques

artisanales et sur les relations interlignagéres qu'ils entretiennent a l'inté-

rieur de leur classe.

L_es MaabuuBe, (maabo au singulier), tisserands

D'aprés Gaden (1931, p. 322), les maabuuBe seraient pour la plupart
d'origine manding et il en donne pour preuve que les termes qui désignent
les instruments utilisés [le fil de chaine (gese), le fil (gara) et le fil de

trame (gara)] sont des termes empruntés a la langue manding.

La légende attribue aux maabuuBe et aux subalBe une origine commune.
C'est de ces derniers que les maabuuBe auraient obtenu le peigne-balancier

(domre). "Le pécheur a donné au tisserand le peigne-balancier (qu'il aurait
récupéré dans le fleuve). Celui-ci a pris des fils et les a fait rentrer dans
le peigne, les uns par en bas, les autres par en haut, puis il s'est mis
a tisser. Lorsqu’il tissait, le résuftat était trés irrégulier. Une fois, alors
qu'il voyageait de nuit, il apergut un génie qui était avec ses femmes



- 6] -

et qui préparait la chaine d'une bande de toile en tendant le fil sur des
chevilles fichées dans un mur. Ce génie avait un seul pied et un seul

oeil. Il disait & ses épouses Tako et Daado : 'Remplissez les fuseaux de

LY

fil pour la trame, les autres sont vides'. Le maabo resta a écouter et
comprit de quoi il était question. Il observa comment faire le fil de chaine
puis 1l rentra chez lui pour tenter l'expérience. C'est ainsi que les maabuuBe
ont appris a tisser" (1).

La légende dit que c'est le cuballo qui a trouvé le peigne dans le
fleuve mais que c'est un génie qui a enseigné la technique du tissage
au maabo. Ce n'était pas un génie de l'eau mais un génie de la brousse
encore qu'il ne soit pas précisé lequel : un cyclope unijambiste est une

description assez fréquente du génie rencontré dans la brousse.

Les maabuuBe sont redevables aux subalBe de |'acquisition du domre
et ils entretiennent avec eux des relations privilégiées qui peuvent transpa-
raitre dans le fait que certains maabuuBe qui ne pratiquent pas le métier
de tisserand s'adonnent & celul de chanteur-laudateur. On les désigneb
sous le vocable maabuuBe jaawamBe : ils courtisent en premier les jaa-
wamBe mais aussi les subalBe dans les cérémonies de pekaan ou encore
de dillere qui, elles, sont propres aux maabuuBe. Il existe d'autres maabuuBe
qui ne connaissent pas le tissage et gu'on appelle maabuuBe suudu Paate :
ce sont des artistes chanteurs redoutables dans les cérémonies qui font
affluer tous les griots. Leurs louanges sont adressées aux fulBe et les
talents oratoires des maabuuBe suudu Paate en font des artistes trés

demandés.

O. Kane (2) explique la reconversion des maabuuBe suudu Paate et
des jaawaamBe par la pénétration commerciale des étoffes européennes
qui, au XVeéme siécle, a obligé une partie du corps des tisserands a se
reconvertir pour ne pas mourir. Tous les maabuuBe ne pratiquent pas
~le tissage et ils n'ont pas l'exclusivité de cette activité. Beaucoup de
captifs s'adonnent a cette occupation mais ce n'est pas pour cela qu'ils
changent de statut ; on les appelle maccuuBe saanyooBe littéralement
"les esclaves-tisserands" (saanyuude : tisser). La nomenclature maabo
ne connote aucunement l'idée d'une activité artisanale et encore moins
celle de tissage. Aucun indice historique ne permet de relater l'origine

des maabuuBe.

(1) M. Sangot, maabo rencontré & Judde Jaabe en octobre 1983.

(2) communication personnelle.



- 62 -
(*)

Des sources portugaises (Ca Da Mosto), donnent a penser que le tissage
était largement pratiqué au XVéme siécle. Ce fait peut laisser supposer
qu'a cette époque, les maabuuBe, en tant que groupe fondé sur une spécia-
lisation professionnelle, n'existaient pas. D'ailleurs, leur affiliation mythique

s

avec les subalBe laisse croire a une origine ancienne.

Nous nous concentrerons sur les maabuuBe qui pratiquent une activité
s
artisanale : les maabuuBe sanyooBe et les maabuuBe suudu Paate seront

laissés de coOté car leurs activités ne sont pas inhérentes a leur statut

social.

Le maabo tisserand, comme tous les artisans, posséde un savoir qui
lui permet de protéger son travail. Avant de s'installer devant son métier
a tisser, il récite des incantations magiques (cefi) pour saluer ses outils
de travail et les forces obscures dont ils dépendent. Aprés s'étre assuré
de leur bonne volonté, le tiéserand récite d'autres paroles qui lui permet-
tront d'accomplir une bonne journée de travail et de se protéger contre
les mauvaises actions d'autrui. Assis devant son ouvrage, le maabo craint
les maux de ventre qui viendront ralentir son travail, les blessures aux
mains qui ['obligeront a s'arréter, l'impatience et l'agitation qui feront

de lui un mauvais tisserand.

Le savoir acquis auprés du pére dans les premiéres années d'apprentis-
sage, permet au maabo de se protéger contre deux types de malheurs.
Le premier est causé par ses égaux qui rivalisent avec lui au sein de sa
profession, tandis que le second est le fait des forces obscures dont il

doit obtenir le consentement pour parvenir a travailler.

Ces deux types de protection contre le malheur se retrouvent chez
tous les nyeenyBe fecciram golle qui sont, de par leur activité profession-
nelle, en contact direct avec les éléments naturels qu'ils transformeﬁt
en objet. Chez les maabuuBe, ce rapport a la nature brute est moins
net puisqu'ils travaillent avec du coton filé par les femmes des toorooBe

depuis leur domination. lls sont en contact avec des objets déja transformés.

Les femmes maabuuBe ne participent en aucune fagon aux activités

des hommes, encore qu'elles exercent, elles aussi, une activité artisanale.

(*) Au XVeme (1455-1457), il fit un voyage en Afrique.



- 63 -

Elles sont potiéres-céramistes et auraient acquis leur technique de fagon
empirique. Elles partagent cette activité avec les femmes ‘wayilBe qui,
n'ayant pas d'activités artisanales qui leur soient propres, empruntent

celles des femmes sakkeeBe et maabuuBe.

Avant l'apparition sur le marché d'ustensiles en métal ou en matiére
plastique, la plupart des récipients a usage domestique étaient fabriqués
par les femmes maabuuBe. De nos jours, elles se cantonnent & la fabrica-
tion des canaris qui conservent si bien la fraicheur de l'eau. Ces potiéres
utilisent la technique du colombin pour monter leurs pots. Auparavant,
elles mélangent l'argile a des excréments d'dnes pour éviter les félures
au cours de la cuisson qui se déroule en pleine brousse. Les femmes se
rendent a plusieurs dans un endroit inhabité pour cuire leurs poteries,
et ce sont ces deux éléments combinés, la brousse et le feu, qui les obligent
a connaitre des cefi. Ces paroles protectrices leur permettent notamment
de se protéger contre les brualures. L'hormme  mabo, lui, est sollicité
pour des fils qui sont d'un usage thérapeutique courant, comme nous le

verrons plus loin.

Les wayilBe (baylo au singulier), forgerons

Les forgerons tirent leur appellation de la racine verbale waylude

qui signifier modifier, transformer.

A l'origine, les forgerons travaillaient essentiellement le fer et on
les appelait wayilBe baleeBe. Depuis la pénétration européenne qui a intro-
duit les objets en fer manufacturés, les wayilBe se sont convertis de plus

en plus en bijoutiers wayilBe saayakooBe.

Pendant longtemps, on a cru que le fer n'était pas travaillé chez
les Haa'!pulaaren parce que, depuis le XVIéme siécle, on n'a pas trouvé
trace de sites de fonte. Toutefois, l'archéologie a révélé récemment de
nombreux sites métallurgiques anciens sur la rive droite du Sénégal (Robert,
Sognane, 1983) et quelques-uns sur la rive gauche, dans le département

de Matam (Ravisé,Thilmans, 1980)



- 64 -

La tradition orale (Yoro Diaw) rapporte que les forgerons sont arrivés
avec la dynastie des JAH OGO qui aurait aussi introduit au Fuuta la culture
du sorgho. Ainsi, la culture du sorgho et la métallurgie existeraient au
Fleuve depuis le [Xéme siécle. Sognane (1983) suggére que la métailurgie
de fonte aurait disparu de la vallée au XVéme siécle ou XVIéme siécle,
vraisembiablement un peu plus tard, au moment ol le commerce a introduit

le fer européen en Afrique de |'Ouest.

D'autre part, c'est a partir de la région du Fleuve, dans l'ancien
Tekrur, que-s'est faite la dispersion des forgerons vers le Jolof et plus
au sud. Le Tekrur a aussi accueilli des forgerons soninke ayant migré
avec la diaspora Yacouba Silla (Sognane, 1983). Un grand nombre de patro-
nymes propres aux wayilBe soht de consonnance soninke (Jankha, Kante,
Silla, Tuure, etc.). Selon S.A. Sow (1913), les forgerons sont venus du
Mandén : Sisoko, Maasina, Caam et Mboh. A.S. SOW semble se contredire
car auparavant il dit que les JAH'OGO pouvaient transformer les pierres
en métal. Quoi qu'ilen soit, la métallurgie au Fuuta est ancienne et a
probablement fait l'objet d'apports différents que l'on retrouve dans les
patronymes : |'apport mandé.n et soninke semble étre le plus important

puisqu'il transparait dans la majorité des patronymes wayilBe.

Yoro K. Fall {1982) formule dans un article fort intéressant |'hypo-
thése que le Silla des sources arabes et le Silla des fouilles archéologiques
serait le méme. A partir d'études socio-historiques et archéologiques,
Y.K. Fall rejoint i{'hypothése d'une origine mandén du toponyme lui-méme,
et peut-étre aussi de ses forgerons. "Ainsi, méme si le site n'est pas expres-
sément attribué aux Soninke, . toute l'onomastique (anthroponymie et topo-
nymie) fait référence a cette ethnie qui, dés le VIlléme siécle au moins,
est historiquement impliquée dans le peuplement et dans la géopolitique
du Sahel guest-africain. Elle a constitué la base ethnique du Ghana (p. 210,
211). '

G. Thilmans et A. Ravisé (1980) reprennent toutes les hypothéses
concernant l'apparition de la métallurgie du fer dans la vallée du fleuve.
D'aprés le capitaine Steff {(p. 128), les JAH'OGO travaillent le fer. Au
début, tous les patronymes travaillaient le fer mais aprés la domination
spirituelle par les Ndiaw, ceux-ci ont laissé aux autres patronymes (N'Diom
et N'Dianor) le “soin de forger en se réservant uniquement le droit de

chercher le minerai et de le faire fondre.

D'aprés Amidou Kane cité par les mémes auteurs, les JAH'QGO vivaient
dans des trous et les forgerons jouissarent alors d'un grand renom (0-

177).



- 65 -

Ces deux hypotheéses historiques nous confortent dans l'idée que c'est
le renversement des valeurs et I'établissement d'un pouvoir de type théocra-
tique qui a relégué les forgerons, détenteurs de l'ancienne religion, dans

un systéeme de compartimentalisation professionnelle.

Selon O. Kane (1), les JAH'OGO seraient des populations venues du
Sud, d'une région riche en minerai (vallée de la Falémé) et non des Peuls
ou des Arabo-berbéres venus du Nord comme le disent les traditions orales
(S.A. SOW, 1913). lls auraient apporté avec eux une technique métallur-
gique moins sophistiquée permettant un rendement plus important. Jusqu'alors
les techniques de fusion permettaient de réduire "uniquement la cuirasse

latéritique du minerai (absence de fourneau).

Voici maintenant le récit mythique de tradition musulmane des wayilBe
tel qu'il est souvent conté : "les forgerons descendent du prophéte David
qui est l'ancétre des forgerons. Il forgeait alors le métal avec sa main
et chaque jour Dieu lui remplagait sa main. Au bout d'un certain temps,
Dieu eut tout de méme pitié de David et il lui envoya Jibril (I'ange Gabriel)
qui, arrivé dans la forge de David, !ui dessina une pince pour qu'il la reproduise,
en lui expliquant que cet instrument épargnerait sa main. C'est ainsi
qu'au début, les wayilBe utilisaient des pinces en bois pour tenir le fer

rougi.

Le travail d'extraction du métal était un travail collectif qui regroupait
tous les wayilBe d'une méme zone pendant plusieurs jours, loin de leur
campement habituel. Les wayilBe commencaient par couper le bois qui
servait a alimenter le fourneau, puis ils transportaient la pyrite dans
le foyer. Avec le métal obtenu par la fonte du minerai, les forgerons
pouvaient, par la suite, fabriquer les différents outils de la forge, l'enclume

(taande) et le marteau.

La fabrication d'une enclume nécessitait la présence ou l'accord de
tous les forgerons du village. Chacun participait a son élaboration, soit
en allant ramasser le bois nécessaire a l'entretien du foyer, soit en acti-
vant les deux grands soufflets qui entretenaient un feu ardent. Le futur
propriétaire de la nouvelle enclume se devait d'égorger de nombreux boeufs

pour régaler ses compagnons de labeur. lLa fabrication de l'enclume, abjet

{1} Nous remercions O. Kane de nous avair livré ses hypotheses concernant ['histoite du peuple-
ment de la vallée alars qu'elles font encore l'objet d'une recherche en cours.



- 66 -

symbole du métier et de la condition de baylo, donnait lieu a des rites
qut ont été abandonnés depuis l'apparition sur le marché d'enclumes manu-
facturées. Jadis, la fabrication du taande était |‘occasion d'une compétition
entre les wayilBe et les plus courageux essayalent de retirer |'enclume

du feu avec leurs mains nues.

Si a une époque, le forgeron appartenait a une aristocratie du fer
et était proche des souverains comme ce fut le cas pour les forgerons
Wolof du Kayoor (Mad Diouf 1983), de nos jours, le forgeron est en butte
3 toutes les méfiances et au mépris réservé aux personnes de basse condition.
Ainsi, tout habit emprunté par un forgeron oﬁ sa femme lui est donné
en cadeau, car il est mauvais pour un non-forgeron et particulierement

pour un dimo, de porter l'habit d'un baylo. De plus, celui-ci ne doit pas

s'asseoir sur la couche d'un dimo car il promeéne avec lui toutes les malé-
dictions qu'apporte le contact avec le feu. En revanche, ce qui est uJHe
ambigliité apparente, le dimo qui entre dans la forge au moment
de la fabrication d'une enclume, est . certain de regner. Le baylo se
vait reconnu un pouveir indéniable, pouvoir noir maléfique qui est en partie
responsable de la ségrégation dont il est victime. Il ne fait aucun doute
que dans des temps plus anciens, il participait publiquement au pouvoir
comme au Kayoor (Mad Diouf 1983) ou chez les Maures (Leriche 1953)
ou chez les Manding (Doumbia 1936). C'est sans doute la pénétration étran-
gére, avec la commercialisation des armes a feu et du fer européen qui
a reléqué dans le monde des forces obscures le forgeron baylo auquel

on ne reconnait plus qu'un savoir maléfique et thérapeutique.

Le forgeron travaille avec deux éléments naturels : le feu et le fer
a l'état brut. Il doit se protéger de l'un et de l'autre avec des cefi tout
en s'alliant avec eux. Ses cefi, comme ceux de taus les artisans, sont de
deux sortes : les premiers servent a s'allier le concours des forces chtho-

niennes et les seconds & se protéger contre la rivalité des égaux.

Malgré le signe d'impureté dont on a tendance a l'affubler, le baylo
entretient différents types de relations avec les autres groupes sociaux
et il ne vit nullement comme un paria. En premier lieu, son groupe est
exogame et pratique l'alliance matrimaniale avec ses égaux, les sakkeeBe

et les lawBe laaDe. Le baylo fabrique l'essentiel des outils du labbo et



- 67 -

du sakke. En outre, avant la pénétration coloniale, le baylo travaillait
le bois pour confectionner des portes. Le travail du bois et du cuir lui
était familier. D'ailleurs, les femmes wayilBe travatllent le cuir et confec-

tionnent les mémes objets que les femmes sakkeeBe.

De maniere générale, le baylo entretient des relations de clientéle
avec tous les groupes statutaires et plus particul'iérement avec les groupes -
rimBe qui sont ses protecteurs. Ce sont ces rimBe qui lui procurent
des terres a cultiver ou qui le rétribuent pour la confection des outils
oratoires. Chaque baylo, de méme que tout nyeenyo, est plus ou moins
dépendant d'un lignage dimo. Ainsi, 4 Kaskas, les wayilBe Pen sont venus

avec des rimBe de Gollere qui sont restés leurs protecteurs (Sognane 1983).

A Cankon et Belli Nayde, dans le département de Matam, les forgerons
CAAM se sont transformés en marabouts et érudits coraniques. Toutefois,
ces marabouts appartiennent toujours au groupe des wayilBe et ils n'ont

pas changé de groupe statutaire.

Les sakkeBe (sakke au singulier), cordonniers-peaussiers

Les sakkeeBe se divisent en deux sous-groupes selon leur origine présu-
mée : les sakkeeBe wodeeBe (rouges) ou garankooBe sont d'origine Peule
tandis que les sakkeeBe alawBe ou alamBe (ceux du Ngalam) sont d'origine
Soninke. Quoi qu'il en soit, les sakkeeBe entretiennent des relations pri-

vilégiées avec lesFulBe et les Soninke (affection et respect).

Les sakkeeBe, quel que soit le groupe auquel ils se rattachent, sont
des peaussiers-cordonniers. Les hommes fabriquent des chaussures et les
harnais des animaux tandis que les femmes confectionnent des outres
a4 céréales, des oreillers et des talismans multiformes (sachet, ceinture,

etc.)

lLes outils du cordonnier se résument & une planchette en bois (alluwal)
sur laquelle le sakke étale son cuir, un polissoir en bois (naakaade), une
paire de ciseaux (mecekke), un couteau (laBi) et différents poingons (tafirde).
Les instruments en bois sont fabriqués par le labbo (alluwal et naa-

kaade) et ceux en fer sont fabriqués par le forgeron (mecekke - laBi -



- 68 -

tafirde ). Le sakke entretient des relations matrimoniales avec ces deux grou-
pes d'artisans.D'autre part, son adresse au couteau le place a cété du forgeron-
dans le domaine thérapeutique. Ainsi, dans les villages ou il n'y a pas

de forgeron, c'est le sakke qui joue le réle de circonciseur.

Le sakke posséde des cefi qui sont inhérents & son groupe statutaire.
Ce sont des ceft de rentabilité et de protection dans le travail et ils
sont utilisés dans les mémes conditions que chez les autres artisans. La

fonction des cefi reste la méme, seules les paroles changent.

Les padduli (protections magiques) du sakke sont généralement indivi-
duelles ; cependant, les sakkeeBe ont [a réputation d'étre des magiciens
accomplis et il peut parfois leur étre demandeé, en cas de malheur touchant
la collectivité, de s'employer a trouver une protection pour ['ensemble

du village.

Les lawBe (labbo au singulier), travailleurs du bois

Les mythes d'origine donnent le labbo comme le frére ainé du pullo
et du bambaaDo : "labbo Dikko, pullo Sammba, bambaaDo Demmba" (Gaden
1931, p. 121).

Les lawBe forment deux groupes :

* es lawBe laaDe (laana au sinqulier = pirogue)

Boisseliers spécialisés dans la fabrication de pirogues pour les subalBe,
certains lawBe laaDe ont délaissé cette activité pour se consacrer a l'exhor-
tation des guerriers pendant le combat. Ces dissidents sont appelés lawBe

gumbala (gumbala étant le chant épique des seBBe) et de nos jours, ils

sont courtisans et griots.

* Les lawBe worworBe (gorworo au singulier - racine gor = male)

Travailleur du bois versé dans la fabrication des instruments utiles
a l'homme, le labbo gorwora produtt tous les abjets a usage domestique

(pilon, calebasse, cuillére, battoir, etc.).



- 69 -

Les lawBe laaDe se tiennent pour supérieurs aux lawBe worworBe
et si les hommes des premiers épousent les femmes desseconds, la récipro-
que n'existe pas. Les lawBe worworBe respectent I'endogamie de grouge,
y compris ceux d'entre eux qui vivent dans un milieu étranger au monde
haalpulaar. Ainsi, les lawBe wolof qui sont bilingues (pulaar-wolof), prati-
quent l'alliance endogame ; la caractéristique des lawBe worworBe est

de n'étre attaché a aucun groupe si ce n'est le leur.

Le labbo posséde des cefi (incantations) de défrichage et de sculpture.
Avant de transformer le bois, il doit abattre des arbres. Il est en premier
lieu un bdcheron. Son geste de prédation l'oblige a pactiser avec la nature
avec laquelle 1l est en rapport direct. Comme le baylo, il doit amadouer
les forces chthaniennes : on sait que les arbres sont des repaires de génies

en pays haalpulaar et les déloger ne se fait pas impunément.

Les lawBe louent leurs services et leurs anes pour le ramassage du
bois mort et pour le portage des récoltes. Les femmes lawBe s'occupent
de la finition des objets sculptés par les hommes. Les activités de palis-
sage et de décoration font des lawBe des femmes réputées pour leur sens
esthétique. C'est chez elles qu'on vient se faire faire des tresses et recher-
cher tous les accessoires de séduction (collier parfumé, encens, philtre
d'amour). Les femmes lawBe symbolisent |'érotisme haalpulaar et il est
courant d'entendre dire qu'un homme doit faire ses classes auprés d'une

labbo pour connaitre l'apothéose sexuelle.

Les femmes lawBe sont |'objet d'attention de la part des hommes
et des femmes : pour les premiers, elles sont objet de fantasmes et pour

les secondes, elles sont dispensatrices de remeédes pour séduire.

Tout labbo posséde le maalu qui est le pouveoir de rendre prospere.
Le chef de groupe des lawBe est désigné par le titre MaalaaDo '"celui
qui est prospére”. En effet, les lawBe sont censés avoir une compaosante
intrinséque a leur statut qui leur permet de dispenser la prospérité a ceux
qui les approchent. C'est pourquai le client qui achéte une calebasse a
un labbo ajoute toujours un supplément au prix fixé, dans |'espoir que

le maalu rejaillira sur lui.



- 70 -

D'autre part, les lawBe expliquent leur nomadisme par le fait qu'ils
ne supportent ni la faim ni la pauvreté. lls doivent bouger pour fuir ces
deux calamités. Pourtant, les campements de lawBe que nous avons vus

ne nous ont pas paru regorger de richesses. Il est vrai que la richesse

des lawBe worworBe se compte essentiellement en anes.

Les lawBe symbolisent la prospérité, contrairement aux wayilBe qui

sont considérés a priori comme des porte-malheur (hiitaaBe, pl. de kiitaaDo)

(.

(1) kiite est une puissance maléfique qui s'oppose & maalu et dont certains individus sont
Investis. On les appelle plus cammunément des sukunyaaBe.

*



- 71 -

4 - Les relations sociales interlignagéres

Malgré un discours qui élabore des stratégies d'évitement entre les
groupes statutaires en fonction de l'ordre auquel ils appartiennent, chaque
lenyol entretient un certain nombre de relations interlignagéres ; ces-

relations varient selon le statut de chacun des groupes en présence.

Avant d'élaborer un tableau reproduisant les différents types de rela-

tions qui constituent le tissu social haalpulaar, voici quelques définitions :

* KODDIGAL = relation de voisinage

* FASIRAAGAL = relation d'égalité statutaire

* ESIRAAGAL = relation d'alliance matrimoniale

* BANDIRAAGAL = relation de parenté consanguine
* ENDAM = relation de parenté utérine

* DENDIRAAGAL = relation de parenté entre cousins germains.

En premier lieu, un lenyol entretient des relations de voisinage (kaddi-
gal). Ces relations sont codifiées en fonction des appartenances statutaires ;

de la sorte, elles inscrivent la hiérarchie dans l'espace.

Les relations de parenté utérine (endam) sont, aprés celles de filiation,
les plus importantes. Contrairement aux relations formelles créées par
la résidence, les relations de parenté utérine sont chargées d'affection

et permettent l'expression d'une affirmation individuelle.

Entre ces deux extrémes, se tissent des liens divers dont le plus impor-
tant pour la reproduction socio-biologique de l'individu est l'alliance matri-
moniale (esiraagal). Cette relation sociale entraine en pays haalpulaar
une relation d'égalité (fasiraagal) qui n'exclut pas des rapports d'ainé

a cadet, ni des rapports de clientéle.

Il faut noter toutefoirs que la relation de fasiraagal n'existe pas entre
I'ordre des rimBe et celui des JyaaBe, bien que ces deux ordres entretien-
nent des relations d'esiraagal. Cette alliance est possible, rappelons-le,

uniqguement avec la gente féminine JyaaBe.



- 72 -

Ces termes qui, au premier sens, définissent des états, désignent
également des attitudes. Ainsi, le terme fasiraagal qui désigne |'état
de relation d'égalité, c'est-a-dire de parité entre statuts, exprime aussi
l'attitude qu'implique cette égalité statutaire. Bandiraagal, la relation
de parenté consanguine exprime aussi une maniére de se comparter entre
parents. La parenté entre cousins germains détermine l'attitude de respect
mutuel qu'observent des groupes qui se tiennent en rapport de parenté
mythique. Celle-ci ‘fournit aussi le modéle de la parenté a plaisanterie
(dendiraagal njongu) qui s'établit entre patronymes (yettoeDe) et qui se
manifeste par des paroles d'injures codifiées qui ont pour fonction de
réaffirmer la nature de ce lien. La parenté a plaisanterie s'exprime aussi
dans un rapport ainé/cadet entre les différents patronymes (yettooDe)

et les différents groupes statutaires (leYYi).

La relations de parenté utérine (endam) exprime le lien le plus intan-
gible, celui que rien ne peut défaire ni entacher. En effet, la parenté
utérine induit une relation affective indestructible qui lie les personnes
ayant été nourries au méme sein. Ce genre de relation rend compte, au
plan symbolique, de l'attitude que certains groupes statutaires adoptent
les uns vis-a-vis des autres. Ce type de rapport annihile toute rivalité

et suppose une attitude affective qui neutralise tous les conflits.



Tableau n® 1

LES RELATIONS SOCIALES INTERLIGNAGERES (CHEZ LES RIMBE)

Lenyol Koddigal Fasiraagal MawniraaDo (1) | naagotooDo| naageteeDo| dendiraagal | esiraagal endam
MinyiraaDo (2) njongu
subalBe fulBe nyeenyBe fulBe
toorooBe nyeenyBe seBBe subalBe entre
subalBe (2) subalBe jaawamBe yettoode seBBe
subalBe toorooBe subalBe subalBe
seBBe nyeenyBe fulBe jaawamBe entre toorooBe
yettoode
toorooBe nyeenyBe ‘ fulBe
toorooBe toorooBe (1) toorooBe
subalBe nyeenyBe seBBe toorooBe awluuBe entre seBBe
. yettoode
fulBe (2) maabuuBe
toorooBe (1) toorooBe toorooBe awluuBe toorooBe
jaawamBe nyeenyBe. seBBe (1) seBBe seBBe maabuuBe entre fulBe
yettoode
subaiBe seBBe

_{L—



Tableau n® 2

LES RELATIONS SOCIALES INTERLIGNAGERES (CHEZ LES NYEENYBE)

Lenyol —Koddigal Fasiraagal MawniraabDo (1) | naagotooDo | naageteeDo| dendiraagal | esiraagal endam
Minyiraa Do (2) njongu
rimBe (1) maabuuBe lawBe wor- | sakkeeBe lawBe laDDe
worBe
wayilBe nyeenyBe (1) sakkeeBe rimBe awluuBe ~ fulbe soh- lawBe laDDe | maabuuBe
: sohBe
lawBe wor- ‘
worBe | maabuuBe
subalBe (1) subalBe wayilBe wayilBe
maabuuBe lawBe wor- nyeenyBe (2) wayilBe rimBe awluuBe lawBe wor-
worBe sakkeeBe worBe '
lawBe laDDe
sakkeeBe lawBe laDDe
rimBe nyeenyBe (2) wayilBe fulBe | subalBe waambaaBe
sakkeeBe toorooBe macuuBe lawBe laDDe
lawBe wor- awluuBe
worBe
rimBe rimBe maabuuBe lawBe wor-
_ worBe:
lawBe wor- nyeenyBe wayilBe lawBe laDDe
worBe autres nveenyBe ’
nyeenyBe - nyeeny

_17L_




Tableau n®

3

PROTECTION MAGIQUE EN SAVOIR THERAPEUTIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES RIMBE)

Lenyol Titre du chef de Fonction Faddungo (protec- Savoir Dénomination du
groupe tion magique) thérapeutique thérapeute
marabout protection du fittaandu seytaaneeji ceerno
toorooBe eerno imam d usulmans jinneeji
I ceer chef de terre es m ma jinneeji
chef de village badanal
(cultivateur des kol laaDe) (maraboutage)
guerrier protection des gués invulnérabilité
farba percepteur de 1'imp6t
seBBe jaagaraaf chef de village
(cultivateur des kollaDe)
jaltaabe passeur, piroguier protection contre les
subalBe jarno chef de village muunuuji, maayo (génies)
(pécheur et cultivateur des du fleuve)
palle)
chef de terre protection du bétail Bayre jawdi Fibirbaaji
fulBe ardo chef de village Bayre laamu bileejo

(berger) .

cultivateurs du jeeri

(savoirs spécialisés
qui varient selon les
fractions Peules)

-gL-




Tableau n°®

4

PROTECTION MAGIQUE EN SAVOIR THERAPEUTIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES NYEENYBE)

Lenyol Titre du chef de Fonction Faddungo (protec- Savoir Dénomination du
groupe tion magique) thérapeutique thérapeute,

h : tisserand h : métier a tisser h : reedu muusoore
maabuuBe jarno f : potiére (individuel) felewere mocoowo

f ¢ bralure
individuelle mais circoncision dunoowo
sakkeeBe foosiri cordonnier parfois collective sorcellerie
(village contre la
sarcellerie)

h : boisselier sexuel, chance - pros- joom lekki camittoowo,
lawBe maalaw f : polissage et décoration périté. f : tatouage MOCooWO
worworBe protection + les jinneeji impuissance

. sexuelle
seytaaneejl
h : forgeron, confection incendie, feu, fer circoncision,
d ortes . L N
wayilBe farba s P protection du bétail bralure,
. . . . , MOoCoowo
f : potiére, cordoniere + les peuls jengelBe a blessure, panari
' cumoowo
Galoya (felewere)
‘ maraboutage

-9L -




Tableau n® 5

SAVOIR TECHNIQUE, SAVOIR MAGIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES RIMBE)

SAVOIR TECHNIQUE

SAVOIR MAGIQUE

savoir thérapeutique

interlignager

LENYOL
Masculin Féminin Masculin Féminin
prétrise filage du coton
tooroodo agriculture teinture
jardinage
chasse, guerre agriculture invulnérabilité exhortation au courage
ceddo agriculture
péche péche, vente cefi contre morsures, pi- cefi contre morsures, pi-
cuballo réparation des filets, culture du palle. qlres, arétes de poisson qlres, arétes de poisson
agriculture cefi + les muunuuji maayo cefi pour protection
de la personne
cefi + les muunuuji maayo
élevage, boeufs, élevage soins du bétail (Bayre jawdi) Soins du bétail (Bayre jawdi)
pullo moutons, chévres vente du lait Bayre laamu

savoir thérapeutique

interlignager

_LL_




Tableau n® 6

SAVOIR TECHNIQUE, SAVOIR MAGIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES NYEENYBE)

SAVOIR MAGIQUE

SAVOIR TECHNIQUE
LENYOL
Masculin F éminin Masculin Féminin
cefi pour le travail cefi pour protection de
maabao tissage poterie nouage de fil de coton, a la . personne.
usage thérapeutique cefi + le feu
poterie cefi de travail (feu/fer) cefi pour protection
i baylo forge tressage cefi pour circoncision de la personne
travail du cuir et cautérisation cefi + le feu
polissage cefi de travail cefi pour prospérité
prospérité sexuelle.
(réduction, fertilité)

labbo gorworo

travail du bois

décoration
collier, encens

cefi de travail
cefi pour circoncision

cefi protection de la

personne.
cefi pour excision.

sakke

travail du cuir

chaussures, harnais

travail du cuir : ceinture,

outre, talisman, coussin.

-BL-




- 79 -

Commentaire des tableaux

Tableau n° 2

fasiraagal : relation d'éqgalité qui suppose inter-mariage, cotisation

réciproque aux cérémonies mais qui exclut les rapports de clientéle.

endam : relation de parenté utérine symbolique qui n'empéche pas
'alliance matrimoniale. Ce que cette relation présuppose, c'est l'absence
de rivalité telle qu'elle existe entre personnes nées de la méme mere:
pas de rivalité pour un empire économique et politique puisque le seul

bien hérité de la mere est son affection.

Tableau n°® 4

Dans le tableau concernant l'ordre des nyeenyBe, la rubrique FONC-
TION a été remplacée par celle d'ACTIVITE PRIMAIRE car, au regard
de la société, les artisans n'ont pas d'autre fonction sociale que leur spécia-

lisation professionnelle.

Faddoo : écarter le danger par une opération magiqﬁe 3 Nous avons
traduit faddungo par protection magique. Les protections magiques et
les savoirs thérapeutiques inscrits dans ces tableaux dépendent entierement
de l'appartenance statutaire. Nous verrons-v plus loin que ces savoirs ne
sont pas exclusifs d'autres savoirs qui, eux,fdépendent de l'histoire person-

nelle des individus qui les détiennent.

Tableau n°® 6

Ce tableau met moins en évidence la spécialisation des savoirs tech-
niques et magiques des différents groupes statutaires selon la division
sexuelle du travail, que les différents domaines oU s'exercent les savoirs
magiques masculins et féminins. Si les cefi féminins ne portent pas l'em-
preinte d'une spécialisation professionnelle, c'est parce qu'ils complétent

les cefi masculins. Par ailleurs, la division entre savoir magique masculin/



- 80 -

~ féminin n'exclut pas que ces deux types de savoir se retrouvent chez
un méme individu quel que soit son sexe. Les cefi masculins concernent
la vie professionnelle et la personnalité de l'individu, tandis que les cefi

féminins s'attachent a la protection de la personne et de son individualité.

5. Conclusion

Le premier tableau donne un apergu des liens que les groupes tissent

entre eux.

Les groupes statutaires appartenant a l'ordre des nyeenyBe n'ont
pas d'autres fonctions sociales que celles que leur assigne leur spéctialisation
professionnelle. lls n'ont pas de fonction politique publique. En revanche,
nous voyons que leur savoir thérapeutique n'est nullement sous-estimé

par rapport a celui des rimBe. Au contraire, il apparait plus conséquent.

Par ailleurs, les padduli (pl. de faddungo) renforcent la division entre
les deux ordres rimBe/nyeenyBe. Dans le premier ordre, les padduli des
différents leYYi touchent la société toute entiére : ce sont des protec-
tions pour la collectivité, tandis que dans le second ordre, les protections

sont individuelles et internes au groupe interrogé.



- 81 -

I - CONCLUSION

L'apergu historique que nous avons tenté de donner & la fois a l'échelle
des groupes statutaires et & l'échelle de la région, a montré un jeu hiérar-
chique entre grands lignages (leYYi) plutét qu'entre groupes sociaux orga-

nisés a l'échelle de vastes territoires.

Le fait que plusieurs pouvoirs se sont souvent superposés (vassalité
du Tekrur) et d'autre part, l'existence d'espaces & la fois imbriqués et
éclatés selon les périodes historiques (Tekrur et Tooro), nous laissent
penser que l'organisation politique dans la Vallée a privilégié l'appartenance
lignagére avant de privilégier l'appartenance statutaire. En outre, |'origine
pluri-ethnique des différents nyeenyBe telle qu'elle est racontée par les
traditions, rend compte du brassage de population qui s'est fait dans la
région. Toutefois, ces traditions participent & l'idéologie raciste qui sous-
tend la stratification sociale contemporaine en transformant a son avantage
ce qui A une époque participait d'une logique lignageére. C'est la spatiali-
sation des groupes dans des cadres territoriaux distincts qui, selon nous,
a développé les critéres de différenciation ethnique et statutaire. Les
gens de la Vallée sont devenus Haalpulaaren a partir du moment ou ils
se sont reconnus dans une entité territoriale dont l'homogénéité ne semble
pas avoir été dessinée avant le XVeéme siécle de Koli Tengella et qui

n'aurait été réalisée pleinement qu'au temps de ['Almamyat (fin XVlIile).

Ces suppositions un peu osées laissent entrevoir le probléme que pose
la notion d'ethnie qui transparait particulierement bien dans la maniére

dont les Haalpulaaren se désignent eux-mémes : "ceux qui parlent pulaar" (1).

(1) Nous n'avons pas insisté sur la parenté linguistique qui lie les FulBe et les Haalpulaaren
mais il faut savoir que leurs liens sont trés étroits (alliances matrimoniales, amour du
bétail, relation de clientéle sédentaire/pasteur).



I

CHAPITRE 2

CUBALEL LAW, VILLAGE TEMOIN

L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE CUBALEL

LES LIGNAGES FONDATEURS DE CUBALEL

1. Peuplement et organisation spatiale du village
2. Géographie du dispositif thérapeutique a Cubalel

3. L'organisation politique villageoise actuelle
a) Le pouvoir traditionnel

b) Le pouvoir moderne

c) Plans de Cubalel

- 82 -



- 83 -

I.- L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE CUBALEL

D'aprés les différentes versions recueillies, Cubalel n'est pas un village
trés ancien. Meri, Judde JaaBe, Kaskas et la plupart des villages du Law
existaient avant Cubalel. Quelques indications (jaagaraaf Buubu Fawura
Njaay (1) et le titre de jaagaraaf porté par les premiers chefs de village)

laissent supposer que Cubalel s'est formé aux temps des satigis.

Cependant, c'est sous le régne des Almamys que ce village connait
P g ys q g

son véritable essor.

Chacun s'accorde a dire que Cubalel, qui signifie littéralement "le

petit pécheur", a eu pour premier occupant un lignage cuballo Faal boleeBe.

Les principaux leYY1 qui sont venus cohabiter avec les Faal boleeBe

appartiennent a quatre leYYi toorooBe :

JalluuBe, SalsalBe, AanaanBe et WatwatBe sont les lignages fondateurs
de Cubalel. Chaque lignage prétend précéder les trois autres mais c'est
sans grande importance dans la mesure oU |'arrivée de ces quatre lignages
est simultanée et leur rencontre antérieure a leur installation a Cubalel.
Ces lignages ont conservé les fonctions qu'ils avaient dans leur lieu d'ori-
gine. Ainsi les WatwatBe ardo qui ont fui Mbantu a cause d'une rivalité
intralignagere, ont gardé le titre de ardo qu'ils possédaient a Mbantu
sous le yettoade Bah. Les AanaanBe avaient déja acquis le titre d'Elimaan
avant d'arriver a Cubalel et c'est tout naturellement que la chaire d'imam

leur a été dévolue.

L'histoire du peuplement de Cubalel ne s'est pas faite au hasard.
La réunion des différents leYYi toorooBe répond a une logique de l'alliance

qui fonde la distribution des pouvoirs et permet la constitution du village.

La version la plus compléte qui nous a été donnée de I'histoire de

la fondation du village (la version de Sammba Umu  Aan) met bien en

(1) lsagaraaf Buubu Fawura représentait le pouvoir denianke. C'est le satigi de Diaba qui
l'avait installé dans la région. Il était originaire de Hoore Fonde mais sa descendance
s'est installée a Hayre Gollere, Kaskas et Gollere, c'est-a-dire 1a ot il était le gou-
verneur. ll résida pendant un certain temps & Cubalel mais il n'y a laissé aucune descen-
dance.



- 84 -

valeur les relations d'alliance qui ont précédé l'installation dans ce village.

Ainsi Mbaye Hamet Jallo avait pour épouse Jewo Gede Sal et Rewre
Hamet Jallo, la soeur de ce dernier, avait pour époux Paate Mbaran Aan,
ce qui nous donne d'emblée trois des quatre lignages fondateurs. D'aprés
les informations recueillies (1) auprés des représentants de ces trois ligna-
ges, les JalluuBe seraient les patriarches. lls auraient acquis leur puissance
avant le régne des Almamys, encore que celui-ci l'ait renforcé. Ils n'auraient
donc pas acquis toutes leurs terres sous forme de bayti (2) comme le
laisse supposer l'histoire récente de 1'Almamyat, notamment avec le régne

de Almamy Yusuf Lih dont les JalluuBe étaient les watulaaBe (courtisans).

La constitution du village

Avant la fondation de Cubalel, Jaagaraaf Buubu Fawura Njaa§',3)ceddo,
installé par les DenyankooBe a Kaskas, d'oU il devait contréler la région,
s'était arrogé les terres du futur Cubalel. Il y habita méme a une certaine
époque, lorsqu'il voulut se rapprocher de ses champs. C'est au temps

du premier Almamy, Abdul Kader Kan, que ses terres furent confisquées.

Deux interlocuteurs nous ont dit qu'au moment de la formation du
village, le premier chef de village portait encore le titre de jaagaraaf
(qui est un titre ceddo) pour camoufler le fait que les Wat ardo venaient
de Mbantu et étaient des Bah. Cette transformation du titre avait pour
but d'endormir les soupgons des Bah vivant toujours a Mbantu. Mais dés
la deuxiéme nomination du chef de village, Wat a retrouvé son titre anté-

rieur de ardo.

La profondeur généalogique est en moyenne de dix générations a
Cubalel (8 au minimum, 12 au maximum) : 8 générations d'imams qui
ont en général une durée de régne plus longue que les ardo. Nous supposons
que la fondation de Cubalel remonte a la fin du XVlle siécle, vers la fin

du régne des satigis.

(1) La propriété fonciére et ['8tablissement spatial dans le village laissent supposer que les
JalluuBe ont été parmi les premiers occupants.

(2) bayti : terre attribuée par I'Almamy & ceux qui le couttisaient (pour l'origine de cette
pratique cf. ). Schmitz 1981 : 18)

(3) d'aptés Birana Sammba Tap (ceddo) rencontié 3 Gollere.



-85 -

A cette époque, le pouvoir villageois se répartissait comme suit a

travers les différents lignages :

Wat (ardo) .. lawaakooBe (éligibles)

-JalluuBe «see laaminooBe et jambureeBe

SalsalBe (gede et Hawre) ........ laaminooBe (électeurs)
eeseesss  jambureeBe (notables)
AananBe (Elimaan Hammat) .... Elimaan juma (imam)

SalsalBe (Hawre) ..cccceceeeeseeeeee. Elimaan juma (imam)
L'assemblée des jambureeBe comprenait les Anciens des lignages suivants :

* mawdo JalluuBe

* mawdo Sal (Gede)

* mawdo Aan (galle leyla)
* mawdo Sal (Hawre)

Ces quatre leYYi composaient les premiers kinnde (1) de Cubalel.
L'assemblée des jambureeBe élisait et destituait le chef de village tandis
que les mawBe kinnde (qui étaient les mémes personnes) représentaient
leur hinnde dans le conseil (mbatu) villageois et rendaient compte a celui-ci
des décisions qui avaient été prises. Les mawBe kinnde étaient les gestion-

naires des décisions prises par les jambureeBe.

Les jambureeBe prenaient les décisions concernant la politique villageoise
tandis que les mawBe kinnde en assuraient la réalisation au sein de chaque
hinnde. Les mawBe kinnde rendaient compte a leur communauté (hinnde)
des décisions prises par la direction politique. Alors que le jambuur ou
le laaminoowo avait un pouvoir de décision, le mawdo apparaissait plutdt
comme un rapporteur. Les deux fonctions étaient complémentaires et
étaient souvent assumées par le méme individu qui était a la fois mawdo
hinnde et jamburoowo.

3

Les kinnde rendent compte de l'organisation sociale a l'intérieur du

village.

(1) 1. Schmitz (1981 : 15) "on appelle kinnde le regroupement des patronymes appartenant
3 un méme lenyol entretenant des rapports organiques avec d'autres kinnde , 3 l'intérieur
d'un leydi ou d'un village particulier. Les rtelations entre kinnde font i'objet de aadaaji

(coutumes) ..."



- 86 -

La propriété fonciére (*) n'entre pas en ligne de compte dans les kinnde.
Le kinnde regroupe un certain nombre de leYYi dont les intéréts se limitent
aux problémes d'ordre villa"geois' et constitutionnels (impdts, sacrifices
divers). hinnde signifie '"part" et l'organisation en kinnde rend compte
des droits et des partages a l'intérieur d'un village ou d'un territoire (leydi)
(cf. J. Schmitz, 1981). |

Tous les villages ne sont pas organisés en kinnde, comme le montre
J. Schmitz a travers l'analyse de plusieurs 'constitutions villageoises",

dans son "essai de généalogie historique" (1981).

L'organisation en kinnde apparait trés démocratique dans la mesure
ol elle comprend plusieurs fragments de lignage et rassemble différents
yettoode et leYYi (+). Il n'y a pas de lenyol dominant & Cubalel ; les
quatre leYYi fondateurs (Aan - Jallo - Sal - Wat) se sont partagés les

rénes du pouvoir.

JOOM WURO ELIMAAN JUMA JALTAABE
titre/yettoode titre/yettoode titre/yetoode
ardo bantu/Wat Elimaan/Aan Jarno/F aal
élu par les mawBe : /Sal

- Jallo (laaminooBe)

- Sal (filooBe)

Ce sont ces quatre lignages qui ont formé la "constitution villageoisé'.
Plus tard, d'autres segments de lignages, puis d'autres lignages, sont venus
se greffer sur la population de Cubalel et s'y sont intégrés en formant
de nouveaux kinnde. Cependant, les JalluuBe restent les électeurs (laami-
nooBe), les Sal gede sont les porteurs du turban (filooBe) tandis que le

chef de village (ardo) continue & étre choisi parmi les Wat Mbantu.

(*} méme si I'impdt foncier (asakal) transite chez le mawdo hinnde.

(+) Selon ). Schmitz (op. cité), la constitution de Cubalel est équilibtée parce qu'elle rend
compte des 4 groupes statutaires libres qu'on rencontre chez les Haalpulaaren. D'apres
rnos soutces, le hinnde subalBe est récent ; jadis, les subalBe étaient sous la coupe de
I'ardo et c'était celui-ci qui choisissait son ]altaabé. D'autre part, certaines versions de
I"istaire du village laissent entendre que ies Sal seBBe ne sont pas 13 depuis longtemps.
Au début, il y surait eu seulement les leYYi fulBe et toorooBe qui auraient été repré-
sentés. Cubalel s'apparente donc & une démocratie semblable & la cité grecque.



- 87 -

Voici un tableau reconstituant |'organisation villageoise des lignages

dominants depuis la stabilisation de la migration.

JOOM WURO ELIMAAN BOFTOOWO JALTAABE

JUMA ASAKAL
titre/yettoode/élec- titre/yettoode titre/yettoode titre/yetoo-
teurs de

" |ardo/Wat jugel/Jallo Elimaan/Aan/Sal Jaagaraaf/sal/ jarno/Faal
(laami- seBBe boleeBe
nooBe)
sal gede Faal
(filooBe) baleeBe
sal hawre '
(jambureeBe)

Wat hirto
(jambureeBe)

La fonction de jaagaraaf donne lieu &8 des commentaires différents
selon les informateurs. Pour les uns, il n'y aurait jamais eu de jaagaraaf
a Cubalel - chacun remettait l'asakal & qui il voulait - les Sal seBBe étant
installés & Cubalel récemment (période d'El Haj Umar ou plus récemment

celle d'Almamy Ibra Wan).

Pour les autres, le jaagaraaf Sal serait installé depuis la fondation
du village. Les Sal seBBe viendraient de Jowol, dans le département de
Matam, qu'ils auraient quitté en compagnie d'un Aan galle leyla avec

qui ils se seraient rendus & Mbumba pour aller ensuite a Cubalel.

Auparavant, la fonction de jéagaraaf comprenait celle de percepteur
des redevances (dont l'asakal) et celle de régisseur de la terre commune.
D'autre part, les électeurs se réunissaient chez le jaagaraaf pour.choisir
gnnouveau chef de village. Le choix effectué, les mawBe kinnde se rendaient
dans un premier temps chez le Satigi, a |'époque des DenyankaoBe, et
chez l'Almamy pendant ['Almamyat, pour faire ratifier leur choix. De
nos jours, la réunion- pour l'élection du chef de village ne se fait plus

chez le jaagarééf mais chez le chef d'arrondissement. Nous inclinons



- 88 -

a penser que la version d'une arrivée des Sal seBBe postérieure 3 celle
des autres leYYi est plus vraisemblable. Plusieurs interlocuteurs appartenant
a4 des leYYi différents nous l'ont confirmée; le jaagaraaf actuel a bien
du mal a retrouver le fil de sa généalogie. Cependant il est 4 noter que
c'est chose courante & Cubalel : la mémoire généalogique ne fonctionne
pas trés bien. Lors de nos entretiens, l'ancien chef de village a toujours
eu recours aux souvenirs de ses camarades d'dge ou de sa femme. Les
personnes qui possédent la meilleure mémoire historique et généalogique
a Cubalel sont deux femmes - Kudi Aan et Kelel Wat - mais toutes deux
sont trés vieilles et de moins en moins fiables. Il semblerait qu'a Cubalel
on vive dans le présent, sans se soucier ni du passé ni de l'avenir. L'attitude
vis-a-vis de |'école permet de confirmer cette impression. Contrairement
aux parents dans les villages des alentours qui tirent un certain orgueil

de la réussite scolaire de leurs enfants qui sont motivés et se présen-
tent & l'examen d'entrée en 6éme, les parents a Cubalel sont indifférents

a la réussite scolaire de leurs enfants. Cela fait bien longtemps qu'a Cubalel
il n'y a plus eu de réussite au concours d'entrée en 6éme. La population
des jeunes gens comprend plus de travailleurs migrants que de fonction-
naires ou de marabouts et les migrants ne sont pas des diamantaires mais
des colporteurs. Parmi les gens les plus prospéres a Cubalel, nous trouvons
une majorité de pécheurs sans que leur richesse ait un rapport avec la
péche qu'ils ont abandonnée depuis longtemps. Peut-&tre que leur affilia-
tion au grand commergant-transporteur Lobat Faal y est pour quelque

chose, mais cela nous semble improbable.

L.a fonction de jaaltaabe est contemporaine de celle de ardo puisque
c'est le chef de village qui choisit son chef des pécheurs. Le jaaltaabe
est responsable de la communauté des pécheurs qui assure le transport
en pirogue et les différentes activités liées au fleuve. La communauté
des subalBe est devenue un hinnde depuis que le partage des parts se
fait entre tous les leYYi. Auparavant, les subalBe recevaient leur part
du hinnde ardo Wat.

Il est difficile de rendre compte de l'origine de l'organisation du village
en kinnde car les versions varient selon les personnes auxquelles nous

nous sommes adressée . De plus, l'histoire la plus présente dans les mémai-



- 89 -
res est l'histoire récente, qui est aussi I'histoire de la 'torodisation' des
leYYi fondateurs de Cubalel. En effet, les leYYi fondateurs de Cubalel
ont, pour certains d'entre eux, changé de groupe statutaire : pour les
Wat de Mbantu, le changement de statut s'est accompagné d'un changement
de yettoode - les Wat Bantu sont des Bah - pour les autres, seul le statut
a changé - les JalluuBe sont des FulBe comme les Bah. On peut dire,
d'une fagon un peu schématique, que les migrants venus de l'aval du fleuve
ou du nord-ouest sont le plus souvent des fulBe tandis que ceux qui viennent

de I'amont du fleuve ou du nord-est sont des seBBe.

I - LES LIGNAGES FONDATEURS DE CUBALEL

Les WATWATBE

Wat est un yettoode qui appartient au lenyol tooroodo, ce qui ne veut

pas dire que tous les WatwatBe appartiennent au méme lignage d'origine.

Ainsi, les Wat ardo sont des fulBe ururBe qui auraient fuiMbhantu aprés
un meurtre. Arrivés a Cubalel, ils auraient endossé le yettoode wat que
possédaient déja d'autres personnes a Cubalel pour tromper leurs poursui-
vants (O. Ba, 1971 : 585).

Les wat ardo ont changé de yettoode (Bah devenant Wat) et de lenyol
(fulBe ururBe devenant toorooBe). lls se décomposent en deux cuudi (1)
(segments de lignages) : Wat suudu Jugel et Wat suudu Biran. Ces deux
cuudi ont donné & tour de réle, sans qu'il y ait de regle fixe, l'ardo du
village. Toutefois, c'est parmi les Wat suudu Biran qu'ont été choisis

la plupart des ardooBe. Les Wat arde appartiennent au kinnde wat ardo.

Les Wat Hirto, qualifiés par leur lieu de résidence dans un quartier
de Cubalel (Hirto), viendraient de Lobodudwe, village situé prés de Podor
au bord de la Doué. Selon O. Ba (op. cité), ce village est peupié de Wat-
watBe dont le nom de séniorité est joom birdial. Ces WatwatBe se seraient

dispersés a Giia, Celaaw et Tikiite. L'ancétre des Wat Hirto serait Demmba

v
; désigne par extension un niveau de seg-

mentation dans le lignage. J. Schmitz (1981) distingue 5 niveaux de segmentation. 1. Le -
foyre (le ménage, 2. Le galle (unité familiale), 3. Le suudu (groupe de segmentation
entre fréres germains), 4. le hinnde (groupe de yettooDe), S. le lenyol (lignage maximal).

\]
(1) cuudi, pluriel de suudu : littéralement ' chambre



- 90 -

Hirto.

Wat Hirto appartiennent au hinnde HirtonaaBe.

Ce sont parmi ces Wat que sont recrutés les jambuureeBe. Les

Il existe un autre lignage de Wat qui viendrait de Tikiite et qui serait
apparenté ainsi aux Wat Hirto. lls partagent d'ailleurs le méme hinnde.
Leur ancétre est Aliu Sileey. Leur descendance est réduite & néant dans
la mesure ou celle-ci a préféré regagner son village d'origine Tikiite.
Le point commun a tous ces Wat vient de leur origine commune, qui

se trouve en aval du fleuve, dans la province du Tooro.

Ancétre et ancien Ancien lenyol origine actuel actuel hinnde
yettoode yettoode | ' lenyol
Yugu Bah FulBe UrurBe Mbantu Wat Tooroodo |Ardo Wat
Demmba Hirto Lobodudwe| Wat Tooroodo | Hirtonaa-
Wat Be
Aliu Sileey Wat Tikiite Wat Toaoroodo | Hirtonaa-
Be

Les SALSALBE

S5al est un yettoode qui s'applique a deux leYYi a Cubalel.

a) Le lenyol tooroodo

Les Sal Gede sont des fulBe comme les Bah UrurBe. Originaires
de
ne
lls
de

Gede, tes Sal y étaient des princes (lawakooBe) et si, & Cubalel, ils
regnent pas, ils font tout de méme partie du groupe‘ des notables.
sont filooBe, c'est-a-dire qu'ils enturbannent le. chef du village lors

la cérémonie d'intronisation. Ils appartiennent au hinnde ardooBe.




- 94 .

Les Sal Hawre sont venus avec les Sal de Gede, mais avant de s'installer
3 Cubalel, ils ont fait un périple dans le Damga, a8 Hawre, avant de revenir
sur leurs pas. Les Sal Hawre participent au choix du chef du village a

titre de notables(jambureeBe). Ils ont leur propre hinnde, hinnde Sal Hawre.
Les Sal Hawre et les Sal Gede proviennent du méme lenyol pullo et

ils ont gardé le méme yettoode. Mais comme la majorité des lignages

fondateurs de Cubalel, ils sont devenus toorooBe.

b) Le lenyol ceddo

Les Sal SeBBe sont des seBBe originaires d'un village du Damga,
Jowol. Selon l'actuel jaagaraaf, ils auraient migré en méme temps qu'un

Aan galle Leyla (1) qui était pullo.

Les Sal seBBe ont gardé leur yettoode et leur lenyol ceddo en s'installant
a Cubalel. lls sont peu nombreux et constituent un seul suudu a l'heure
actuelle. Ils auraient été percepteurs de l'asakal si tant est qu'ils soient
arrivés assez tot pour assumer cette fonction. Ils appartiennent au kinnde

jalluuBe.

ancétre et ancien | ancien lenyol | origine actuel actuel hinnde
yettoode yettoode | lenyol
Duudi Sal ' pullo Gede Sal tooroodo Wat ardo
Biras Sal pullo (Gede) Sal toorgodo | Sal Hawre
Hawre
Sileey Sal ceddo | Jowol Sal ceddo JalluuBe

Les Sal Gede et les Sal Hawre viennent de la province du Tooro qui
fut longtemps sous leur dépendance. En effet, le Laam Tooro était un
Sal et les DenyankooBe n'avaient aucun pouvoir sur leur territoire. Les

SalsalBe Gede sont une des familles régnantes les plus anciennes au Fuuta

(1) Notre interlocuteur confond les Aan galle Leyla avec les Aan Lewedawadi (voir plus loin).



T .92

car elle est antérieure a toutes les aristocraties érigées pendant I'Almamyat.
Tout en étant I'égale de ces nouvelles aristocraties, elle s'en démarque,
comme le souligne O. Ba (1971 : 686). Cependant, on trouve de grands

marabouts en son sein (exemple : les Sal de Banaaji).

Les JALLUUBE

Les JalluuBe sont des fulBe originaires de Dimat dans le Tooro. Avant
cela, ils auraient habité un lieu-dit Trarza en Mauritanie, dans le nord-est
du pays. De Trarza, ils auraient migré vers Dimat puis vers Mbantu pour
s'installer ensuite, d'aprés certains, a8 Cubalel. Une partie des JalluuBe
auraient continué leur migration plus a l'est et se seraient installés a
Mbolo Biran et Anyam Codey sous le yettoode Kan. A Cubalel, les JalluuBe
ont gardé leur yettoode tout en abandonnant leurs troupeaux pour se consa-
crer a l'agriculture. Les JalluuBe possédent leur propre hinnde et sont

des laminooBe (électeurs).

Il existe un autre lenyol JalluuBe dont I'ancétre Demmba Kafa aurait
été un captif en fuite qui serait venu s'installer avec les siens & Cubalel
pour exercer le métier de cordonnier. Avec le temps, les JalluuBe ont
abandonné le métier de sakke et ils sont devenus toorooBe en prenant

le yettoode Jallo. Ces JalluuBe appartiennent au hinnde AanaanBe.

ancétre et ancien| ancien lenyol | origine actuel actuel hinnde
yettoode yettoode | lenyol
Mbaye Hamet pullo Dimat Jallo Tooroodo | JalluuBe
Jallo
Demmba Kafa ? | MaccuDo ? Jallo Tooroodo | AanaanBe
puis
sakke

Les JalluuBe se sant toradisés au contact des Almamys qu'ils ont beau-

coup fréquentés notamment ceux de Mbumba.lIls en étaient les courtisans



- 93 .

(watulaaBe) et en échange ils recevaient des dons qui firent d'eux un
lignage puissant. Aujourd'hui, ils constituent toujours le lenyol mawdo,
qu'on consulte ou chez qui on se réunit pour régler les discordes villageoises.
Lignage témoin, devant qui on ne craint pas d'étaler ses problémes, le
lenyol JalluuBe (Mbaye Hamet) joue un réle consultatif dans les débats
qui secouent le village, tout en y participant en tant que lenyol dimo.
Le réle d'ancien de ce lignage (lenyol mawdo) nous parait confirmer l'anté-
riorité de sa position de pouvoir, encore qu'elle n'exclut pas l'idée d'un

regain d'importance de cette position au temps des Almamys.

LLes AANAANBE

Les AanaanBe sont trés nombreux a Cubalel mais ils n'appartiennent
pas tous au méme lenyol, ni au sein d'un méme lenyol au méme suudu.

a) Les AanaanBe, descendants de Paate Mbaran

Paate Mbaran aurait été un capato boleejo qui aurait suivi Mbaye
Hamet dont il avait épousé la soeur. Il était installé a Njum ol son lenyol
exergait la fonction d'Elimaan. Auparavant, ils auraient vécu a Gamaaji.

A Cubalel, ils se sont scindés en deux cuudi, dont voici le tracé généalo-

gique :
AAN JALLO , BAH
A Paate Mbaran Rewre Hamet Binta
] : (Galoya)
-
$Buubu Paate A Hamat Paate ASammba Paate l Yero Paate
(galle gorel) (galle Elimaan (fulBe installés (suudu Eli-
Hamat) a Numa prés de maan Yero)
Mbumba.
|
ler suudu 2éme suudu

A ['intérieur du premier suudu, il y a trois galleeji :

* Aan galle gorel qu'on appelle aussi Aan Buubu Paate.

* Aan galle Elimaan Hamat est le galle dans lequel on choisit les
imams de Cubalel.



- 94 -

* Aan Sammba Paate sont devenus des fulBe et ils habitent Numa,

un village Peul prés de Mbumba.
Le deuxiéme suudu est resté dans son dewol a Galoya.
En résumé, ces AanaanBe étaient maures (safalBe boleeBe) et ils étaient

déja marabouts. Ils n'ont pas changé de statut encore que nous supposions

que leur yettoode Aan n'est pas d'origine.

b) Les AanaanBe galle Leyla

Les AanaanBe galle Leyla seraient des fulBe de yettoode Soh venus
a Cubalel lors du fergo Kowri (1). Cette version ne fait pas l'unanimité
au village -et, selon certains, ces AanaanBe seraient des ShosohBe apparentés
aux SaybooBe de Meri, village Peul situé a8 5 km de Cubalel, au bord de
la Doué. Cependant, ces deux versions s'accordent pour dire que ces Aana-
anBe ont connu une transformation de leur yettoode et de leur statut

lors de leur installation & Cubalel.

c) Les AanaanBe Lewedawadi

Les AanaanBe Lewedawadi viendraient du Damga et auraient migré
a cause de la famine. Ils seraient venus avec des Dat de Nere Waalo (Waa-
lumnere prés de Kaedi). Aujourd'hui, il n'y a plus de Dat & Cubalel : le
gorol Dat est installé 3 Bababe. Les AanaanBe ont intégré le hinnde Aanaan-
Be galle Leyla avec lesquels ils entretiennent des rapports d'alliance si

étroits qu'on a tendance a les confondre.

a v %DAT AAN
| Demmba Atu Matel | galle Leyla

A Kasum % Tika @ayram

(1) Version de Sammba Umu Aan (galle Elimaan Hamat).
Fergo Kowri cf. note J. Schmitz (1981 : 49) : migration du XVille siécle causée par
les razzias trop nombreuses des Maures (Aali Kowri aurait été émic du Trarza de 1759
& 1786). Les populations se sont téfugiées sur la rive gauche du fleuve Sénégal, provoquant
le partage du Fuuta.



- 95 .

On peut supposer que c'est par alliance que Tika Demmba a acquis
le yettoode Aan. En effet, Tika Demmba et Kasum Demmba sont présentés
sans yettoode et nous savons qu'il est fréquent qu'un migrant regoive

le yettoode de la famille qui l'accueille.

Les AanaanBe, les JalluuBe, les SalsalBe Gede et Hawre appartiennent
ensemble au lenyol tooroodo depuis leur installation & Cubalel. Auparavant,

ils étaient de statuts différents.

A partir de l'exemple de Cubalel, nous voyons que les transformations
du yettoode et du statut sont dues au phénomeéne de la migration et qu'elles

opérent de divers maniéres :

* par adoption : un migrant se met sous la protection d'une famille
qui l'intégre dans son lignage en lui donnant une épouse ; il se fonde dans

le lenyol de son épouse en portant le méme yettoode.

* par changement d'activité professionnelle : un maccuDo en fuite
qui s'installe dans un village en exergant un métier artisanal prend le

statut de sa spécialisation professionnelle.

* par équivalence : certains yettooDe toorooBe sont des traductions
de patronymes Peul ou ceddo. Ainsi, "Jeng", yettoode ceddo est devenu
"Wan", yettoode tooroodo. "Bah", yetoode pullo est devenu "Wat" yettoode

tooroodo. "Jalo" yettoode pullo est devenu "Kan" yettoode tooroodo.

Ches les FulBe, la sédentarisation a joué un rdéle moteur dans leur
intégration au lenyol tooroodo : ils ont abandonné les troupeaux pour
la culture et le culte monothéiste. D'autre part, la conversion a l1'Islam
a été, jusqu'au XVllle siécle, le moyen le plus aisé pour changer de statut ;
jusqu'a cette date, l'acte de foi islamique était une condition nécessaire

et suffisante pour faire partie du lenyol tooroodo.



- 96 -

Les FAALFAALBE

De l'avis de tous, les premiers habitants de Cubalel sont des subalBe
de yettoode Faal.

Dece Faal est I'ancétre des Faal boleeBe qui sont les premiers occupants
de Cubalel. La légende dit qu'il vivait avec les siens dans un trou (1)
et que les toorooBe sont venus lui proposer de cohabiter avec eux en
lui donnant une femme en alliance. Dece Faal refusait de parler et sa
femme exaspérée utilisa la ruse pour l'obliger a sortir de son silence.
Elle faisait cuire son repas dans une marmite & deux pieds qui se renversait
immanquablement chaque fois qu'elle essayait de la poser sur le feu.
Dece, qui assistait & cela finit par lui adresser la parole en la priant
d'employer un trépied. Il parla si fort que les gens de Tufunde Gande
et de Fonde Gande (deux villages de pécheurs voisins) l'entendirent. Des
lors, il retrouva la parole et il devint jarno (chef des pécheurs). Mais
sa puissance était si intransigeante et autoritaire (il frappait les toorooBe)
qu'on le destitua au profit d'autres Faal plus conciliants. A partir de ce

moment le jarno fut choisi parmi les descendants de Paate Aali Faal.

Paate Aali Faal est l'ancétre des Faal baleeBe dont le gorol est origi-
naire de Kenene (en aval de Cubalel, prés d'Aram) et le dewol de Winding
(en amont de Cubalel).

Voici la succession des chefs des pécheurs de Cubalel selon jarno Sileey
Faal (2) :

Sammba Alet (suudu Paate Aali)

Malik Aali (suudu Paate Aali)

Demmba Aali Gamo (suudu Paate Aali)
Man;madu Aali Gamo (suudu Paate Ali)
Hamet Kummba (suudu Dece)

Hammadi Umu (suudu Paate Aali)
Abdul Umu (suudu Paate Aali)

Malik Demmba (suudu Paate Aali)

Jarno Sileey (suudu Paate Aali), notre interlocuteur.

(1) Les mythes de fondation de village présentent fréquemment leur héros comme vivant
dans des trous.

(2) I ne se souvient pas des lamo qui ont suivi Dece Faal et qui ont précédé Sammba
Alet.



- 97 -

Une des versions de I|'histoire de la fondation de Cubalel relate que
les WatMbantu (ardo) sont arrivés les premiers et que c'est la raison pour
laquelle il existe une relation de parenté maternelle (endam) entre les
FaalfaalBe et les WatwatBe ardo. Ce serait donc avec une Wat que les
FaalfaalBe auraient scellé l'accord de cohabitation (koddigal). Cette alliance
primordiale expliquerait la relation de endam qui unit les Faal au Wat

ardo.

La critique des versions de l'histoire de Cubalel

[l existe deux versions concernant la fondation de Cubalel. La premiére
circule chez les AanaanBe Elimaan et les JalluuBe, et la seconde est racon-
tée par les WatwatBe ardo et les FaalfaalBe. Chaque version préne l'anté-
riorité de son lignage sur les autres (jalluuBe pour la version n® 1 et wat

pour la version n? 2).

Telles que nous furent racontées les deux versions, la premiére nous
parut plus cohérente. Etait-ce en raison de la personnalité du conteur,
un marabout qui parlait avec rigueur car il avait sans doute transcrit
ce récit auparavant 7?7 Peut-étre est-ce pour cette méme raison que O. Ba
relate l'arrivée des Wat ardo en cautionnant cette version (1971 : 585).
Que nous penchions pour la premiére version ne doit pas nous conduire
a sous-estimer la seconde car c'est dans celle-la que transparait l'organi-
sation politique d.u village. D'ailleurs, indépendamment de la question
de I'authenticité d'un lignage ou d'un autre, ces deux versions nous parais-
sent plus complémentaires que contradictoires. C'est pourquoi nous avons
présenté notre exposé en les mélangeant sans indiquer systématiquement

a laquelle nous nous référions.

L'inscription spatiale des différents leYYi fondateurs de Cubalel va
nous permettre de poursuivre le débat concernant les divergences d'opinion

qui marquent l'histoire villageoise.



- 98 -

1. Peuplement et organisation spatiale du village

Cubalel est un village trés ramassé et situé aux abords du fleuve Sénégal
qui fixe sa limite nord. Au nord-est, le cimetiére est pris entre le fleuve

et le quartier des pécheurs (Subalo).

La grande mosquée (juma) nous sert de point de repére pour situer
la localisation des lignages fondateurs (1). La mosquée est toujours orientée
vers l'est et la coutume veut qu'on évite de construire des habitations
devant. Néanmoins, t6t ou tard, elle se trouve encerclée et, & Cubalel,
trois galleeji toorooBe sont pratiquement accoudés sur elle. Ce sont des

galleeji appartenant aux Aan suudu Elimaan Yero.

Sur le c6té ouest de la mosquée, ce sont les SalsalBe qui dominent
avec, a droite , un galle JalluuBe, ce qui permet a un de nos interlocuteurs
(Umar " Jallo) de dire que les JalluuBe étaient jadis installés prés de la
mosquée dont le terrain était leur propriété. (Il semblerait que les JalluuBe
posseédaient beaucoup de terrain dans le village ; ainsi la grande place
Jaka leur appartenait). Les Sal SeBBe, réduits aujourd'hui a un seul galle
(2), habitent non loin de la mosquée, a c6té du galle JalluuBe, ce qui
peut laisser supposer une Installation ancienne. Cependant, |'hypothése
d'un don de terre de la part des JalluuBe n'est pas a exclure, d'autant
plus qu'ils possédent des champs contiqus au kollengal Tagu (lieu-dit entre
Cubalel et Abdalla). En outre, les Sal seBBe appartiennent au hinnde Jal-
luuBe, lesquels leurs confiaient pour qu'ils la gardent, la part (hinnde)
qu'ils recevaient lors de la distribution des biens cérémaniels. Nous pensons
que la cahabitation des Sal seBBe et des Jallo date de la période des Alma-
mys de Mbumba,époque 3 laquelle les JalluuBe sont devenus les courtisans

du pouvoir central.

Il est difficile de retracer l'histoire du peuplement a Cubalel. En effet,
la grande mosquée n'est pas un point de repere satisfaisant, dans la mesure
ol, d'aprés les dires des villageois, le quartier le plus ancien de Cubalel
serait leegal Jama, qui se trouve a l'est de la mosquée (plan n® 1 ). A

I'heure actuelle, leegal Jama est contigu au cimetiére et comprend quelques

(1) Nous posons comme a priari ta torodisation du village.

(2) Au sincaan, les seBBe commergants ont construit une énorme bétisse.



- 99 -

maisons de pécheurs, de toorcoBe (Wat ardc et Lih), la maison des Sal

seBBe et quelques maisons de captifs.

L'inscription spatiale des différents kinnde (plan n® 2 ) ne nous donne

pas davantage de clefs.

Le quartier le plus vaste est Do wuro : "haut village”, qui se serait
étendu vers le sud assez récemment. Le quartier Hirto (composé essentiel-
lement de Wat Hirto, de Aan Elimaan Hamat et d'autres toorooBe récem-
ment installés au village [Wan et Dem]) serait aussi un quartier récent,
ainsi que la périphérie du leegal JalluuBe. Le leegal Subalo (quartier des
pécheurs) n'aurait pas bougé. Toutefois, il existe a l'opposé de Subalo,
au nord-ouest, une maison de subalBe (Sih) qui serait installée en sincaan.
Ces pécheurs auraient eu des terres de berge (palle) & cet endroit avant

que l'érosion ne les entame.

Pour résumer, la population reconnait l'antériorité des quartiers Jama
‘et Subalo qui remontent & une époque lointaine. A I'heure actuelle, 1'expan-
sion du village ne se fait plus le long du fleuve mais au sud, vers l'inté-
rieur des terres (plan n°'3 ). L'érosion provoquée par les crues et |'abandon
des cultures de pooDe expliquent le recul des habitations nouvelles vers

l'intérieur des terres.

Seule ureétude de l'ensemble des variables qui fondent une communauté
villageoise aurait permis d'émettre une hypothése valable. L'analyse du
terroir est essentielle & la compréhension de I'histoire du peuplement
Elle constitue un objet d'étude en soi, comme le montrent les remarquables
travaux de M. Vidal (1935) et de A. Lericollais (1980).

-2. Géographie du dispositif thérapeutique a Cubalel

La dispersion des thérapeutes dans le village parait se faire sans logique
particuliére (plan n® 4 ). Il est a noter toutefois que les deux contre-sorciers

)

sont installés chacun & la limite du village. Ibra (116) Habite au sud-est

duvillage et il suffit de contourner le village pour entrer chez lui inapergu.

{(*} Ce numéro correspond a la place qu'occupe sa maison {cf.plan n® 3)



- 100 -
Demmba Sih (77)(*)habite au nord-ouest, le long du fleuve, et la encore
il est inutile de traverser le village pour aller chez lui. Cette localisation
des contre-sorciers ne nous parait pas anodine lorsqu'on sait qu'il est
préférable de se rendre chez ces thérapeutes sans tambour ni trompette.
La plupart des autres bileeBe que nous avons rencontrés a Judde Jaabe,
a Maadina NjaacBe et dans d'autres villages, habitaient trés souvent a
la périphérie du village et il était toujours possible de pénétrer chez eux
sans étre vu par la moitié des villageois. Toutefois, si cette localisation
des bileeBe parait nécessaire, il ne faut pas oublier que le galle d'lbra
est celui de son pére, qui était marabout et qui ne prédestinait certainement
pas son fils a devenir bileejo : on peut supposer que si le galle avait été
situé trop a l'intérieur du village, Ibra aurait quitté la maison paternelle

pour s'installer dans un sincaan (1).

Par ailleurs, ni les imams, ni les marabouts ne sont installés prés
de la grande mosquée comme pourrait le suggérer leurs fonctions. Seul
. Dawda Caam (111)(*:-2 construit une petite mosquée devant chez lui. L'ancien
imam, Elimaan Maamodu (61),* et l'actuel imam (52),* habitent dans leur

maison paternelle située dans le leegal Hirto.

Le dispensaire est attenant aux béatiments administratifs de I'école

et des locaux de la S.A.E.D. (2) dans le sincaan (plan n®3 ).

L'inscription spatiale des thérapeutes ne laisse rien entrevoir a priori.
C'est au cours de nos entretiens avec la population villageoise que nous
nous sommes rendu compte que l'appartenance a un méme quartier guidait
les stratégies thérapeutiques de type domestique. Cependant, c'est moins
a Cubalel que dans des villages ou les quartiers sont Beaucoup plus délimités
(Maadina NjaacBe, Gollere ou Judde Jaabe par exemple) et olu l'apparte-
nance a un quartier peut marquer en méme temps une communauté d'origine

ou de statut, que ces stratégies paraissaient les plus claires.

Ainsi, les artisans de Cubalel n'ont pas de quartier propre, étant donné

leur faible nombre (plan n® 5 ). RimBe, NyeenyBe et MaccuuBe vivent
en parfaite harmonie dans tous les quartiers.

(1) sincaan : nouveau village ; désigne les maisons installées en dehors du village qui est
trop dense pour accepter de nouvelles constructions.

(2) Société d'Aménagement et d'Exploitation des terres du Delta.

(*) Ce numéro correspond 2 la place gqu'oocupe sa maison (cf. plan n° 3)



- 101 -

Cubalel a la particularité d'étre un village extrémement replié sur
lui-méme : il est dangereux pour un étranger de se promener la nuit sans
guide a cause des haies qui protégent les maisons et dont les branches

semblent prétes & vous encorner (¥*).

3. L'organisation politique villageoise actuelle

a) Le pouvoir traditionnel

La “constitution villageoise" n'a pas changé mais son pouvoir s'est
amoindri. Il concerne les affaires villageoises ; l'ardo représente la commu-
nauté face a l'autorité administrative pour la collecte de !'impét et la
distribution des vivres de soudure. Le jaagaraaf (jarno) a consérvé sa charge
de passeur et de maitre du fleuve (joom maayo). Les notables (jambureeBe
et laminooBe) qui, jadis, appartenaient aux quatre lignages fondateurs
recrutent dans les autres lignages rimBe. Il semblerait qu'a I'heure actuel-

le, il y ait huit kinnde (1).
Le recensement effectué par A. Lericollais en 1969 (2) donne une
population totale de 1218 personnes, réparties comme suit en fonction

de leur appartenance statutaire @

safalBe maccuuBe : 26

fulBe divers : 16
toorooBe : 810
seBBe : 23
subalBe : 220
maccuuBe H B
nyeenyBe ¢ 22

Ces chiffres montrent la faible représentativité des groupes artisamaux,
qui sont inférieurs au groupe des Maures (safalBe). Les toorooBe sont
de loin le lenyol majoritaire (70 %), les subalBe formant 15 % de la popula-

tion totale.

(*) Ce n'est plus vrai pour les rues qui ménent a la concession du président de la communauté
rurale, qui les a fait élargir pour pouvoir passer avec sa voiture.

(1) Leur nombre varie de 4, 6 3 8

(2) A. Lericollais a fait une étude de la répartition des leYYi a partit du recensement national
de 1969 (comm. personnelle).



- 102 -

Le dernier recensement national (1983) donne une population totale

de 1691 personnes.

b) Le pouvoir moderne

Le président de la communauté rurale (qui comprend les villages de
Meri, Mbumbaet Cubalel) e;t_ un Wat ardo qui est en rivalité directe avec
I'ancien et le nouvel ardo dont il est le cousin germain. Rivalité entre
I'ancien et le nouveau pouvoir a premiére vue, mais qui ressemble a toutes
les luttes entre fréres lorsqu'on connait I'appartenance lignagére des deux
adversaires. L'autorité du président de la communauté rurale coiffe plusieurs
villages mais a Cubalel elle prend la forme d'un contrepoids a l'autorité

de l'ardo.

Sans rentrer dans le détail des conflits qui divisent la population viila-
geaise, il convient toutefois de remarquer deux faits :

Ces conflits se présentent a l'observateur étranger comme le reflet
des conflits politiques nationaux entre partis ou fractions de parti. Or,
on remarque trés vite que ces luttes opposent moins des militants que
des fréres (biBBe baaba). Ainsi, le conflit qui a marqué la succession de
I'imam Elimaan Maamodu a débuté par la querelle qui opposait celui-ci
a son frére cadet. Ailleurs, le conflit qui a entrainé l'éviction de ardo
Sileey Wat a commencé aussi par une rivalité entre biBBe baaba, avant
de dégénérer en querelle de parti a l'échelle villageoise. L'organisation
des travaux rizicoles (distribution des parcelles et irrigation) se heurte
régulierement a des problémes de cet ordre. Ce genre de conflit peut
se traduire en termes de sorcellerie, comme nous le verrons ultérieurement
(chapitres 3 et 7).

(*) voir fig.0.,



DIFFERENTS QUARTIERS DE CUBALEL LAW—I

[Les

[VILLAGE _DE_CUBALEL]

I

o

]

]
oo
oo
oo
a0
o
L]
o
o

o
]
o
]
o
o
o
o
L]
L]
o
]

ot

U
P

coboo

ooooo Y
obooo

tooooy mxé DY
os\oosoogo Nv
oloooooo A.m
cpooooo <
o oocooo
vhoooon
o ooopDbo
co\eoooo
s3ohooos
cobooooooX
cogpooogo 500
codonpbpodofoos /o onao
coo\ooooB 0 0 o o, ) A -
Jookoon cofovoNendr0no
n"ookootfonao coooAdconliooo
codotofooocomgofanoonlioga
soo\sefuoooocadNobooufoar
0 0o aQ o/ o ooo ¢ ViR
tocooofdoao ofu o\

‘“ooooag coYrp
iooe

/.nﬂﬂ a

o u D

1 0 0

? 0 0

oo

R

QL
[HHHH
!=III:I' i

Dow Wuuro.
Jallube.
Mirlo.

N
o)

Loegal Jaama,

Y Sincu Suballo.
@ Msasars Subslio.

N

N

NN

1roupesu. twasirde)

B~ Rassemblement du

WA
A,

(.

Place publique et lutte .

Ecole.

Mosquée.

L oN NV1d

"mar -

Drosess par ¥ S:DIDE

Modesaing por T SENE -ORS TON- DAkAR,

- <0l -




- 104 -

<

TETEL

VILLAGE DE CUBALEL

 PLAN NGO 2







CUBALEL LAW

- 106 -

D macean.

PLAN N° 4

SERELLE: 1/geeh,

Svwumme por @ HIOINE - WOL-,
ntembade pov ¥ OENE -ONOTOW - PAKAN

[ RELATIONS ENTRE SINCAAN ET ANCIEN VILLAGE |

K 63
60
O —
! 53
\® Y
s o 63/ 9
38 < . | fe7 - 63 76
£ 6h 20 (. o
i 53 78 .
* 754 53 W 45¢ C; {'\a
56 52 35 £
1% né A7 160 7
AlLg
w [ b, A 162 168
hy () ug 49 103/ Jiut LLLR P 162 |
U 89 ' 463
7y \ S V2T £ kso 116/ /ns | /Mo 135
\\\'\’('C 368 Tl 188 /[ 436 63 feljug |43, A1
s /= s/ | /34 % (G A
WA Aa 13 472
i *2 “h ZAEE) \ut ny fie 164 | 153 o
f]
31 i1 f 1 T 13
A 24 )8 B A (T R G R
20 40 1\ ~ 113
) 'y A .
& I
alr 1 ’ 1 ({} 138
Viz
46 &
ﬂ- -
/
AN
; \\‘\\\ %
13
AN

* ceerno saftoowo
(3 bileejo

O mocoowo

DISPOSITIF THERAPEUTIQUE A CUBALEL



LESDIFFERENTS LEYYI A CUBALEL LAW

[VILLAGE DE CUBALEL]

QS x

[
=

- L0l -

oy

&
DY

Il - Maccube.

F7) - Fulbe.
. Sebbe.
E - Sakkebe.
[ - Maabube.
m- Satalbe.

£ - Cuballo,

] - 7oorobe.

Ty

X

R\

o

S oN NVd

N BIDIBE - 1982 -
Macessines par T.g.ene SENE -ORSTOM -

Drostes ner

DAx AR,




I

CHAPITRE 3

IBRA, BIL EEJO CONTRE-SORCIER DE CUBALEL

LA CONSULTATION

L'UNIVERS ETIOLOGIQUE D'IBRA

1. Les sukunyaaBe, sorciers anthropophages
2. Les jinneeji-seytaaneeji, génies et diables
3. Tableaux

4. Conclusion

- 108 -



- 109 -
IBRA, BILEEJO CONTRE-SORCIER

DE CUBALEL

Notre rencontre avec lbra date de notre second séjour au Fleuve, alors

que nous falsions une tournée de prospection auprés des thérapeutes.

Ibra n'est pas une célébrité du Fuuta et nous devons de le connaitre
au fait que son village - Cubalel - a une consonnance qui nous a attirée,
bien avant d'arriver sur le terrain : Cubalel signifie “petit pécheur’: et
le pécheur appartient au monde de la magie et du mystere en pays Haalpu-
laar. Une fois arrivée sur place, nous nous rendons vite compte que Cu-
balel n'est pas un village @ dominance de pécheurs, et que ceux-la mémes

ont oublié depuis des temps immémoriaux l'art de la péche.

lLLa premiére fois que nous allons chez Ibra, nous sommes accueillie
trés chaleureusement par un petit homme sec et vif qui déploie tous les
charmes de |'hospitalité Haalpulaar et refuse toute discussion avant que

nous nous soyons restaurée et reposée.

lbra, cadet de la famille, vit avec son frére ainé et leurs épouses respec-
tives. Agé de 45 ans environ, il est a la retraite depuis 1973 et a repris
les activités agricoles au village. Avant cela, il a fait un peu tous les métiers
et il a méme été cuisinier chez des Européens a Richard Toll pendant de
nombreuses années. C'est avec délectation qu'il nous racontera un peu plus
tard ses prouesses culinaires "toubabesques'”, comme la purée de pomme

de terre, et les bordées d'injures dont l'abreuvait son "couillon" de patron.

Ses activités thérapeutiques le désignent comme bileejo, c'est-a-dire
chasseur de sorciers, mais il se dit aussi marabout. Il convient de préciser
que son frére est almuudo Ngaay (1) et que son patronyme est rattaché

4 celui des imams de la mosquée par son matrilignage. Bien que de lignée

(1) almuudo Ngaay désigne les étudiants coraniques, qui, au terme de leur long apprentissage,
ont un statut particulier qui leur permet d'avoir un comportement outtancier pendant quel-
gues années avant de se ranger et devemr marabout : ce statut temporaire devient définitif
pour certains 3 qui ce genre de vie sans "honte" plait.



- 110 -

faible (par son patrilignage), lbra appartient au groupe statutaire des torooBe
(nobles) oU se recrutent le plus souvent les marabouts. Mais lbra n'est pas
vraiment un marabout ; i1l ne préche pas et ne lit pas le Koran, si ce n'est
pour en extraire certaines formules qui entrent dans la composition des
remédes qu'il destine a ses clients. Ces formules ont été vraisemblablement

apprises chez un marabout et elles résument sa connaissance du Koran.

Ibra ne doit pas son apprentissage thérapeutique aux marabouts, mais
a une femme célébre dans la région. Il s'agit de Buudi Jamel, grande chasse-
resse de sorciers, décédée depuis quelques années déja. Celle-ci, au cours
d'une tournée dans la région, lui apprit que les cauchemars dont il souffrait

étant enfant étaient causés par les sorciers qui troublaient son sommeil.

Ibra est "mé avec des dents" (jibinaa nY'e), état qui prédispose a la
sorcellerie. En effet, une personne "née avec des dents" voit la nuit le monde
des sorciers, ce qui provoque des cauchemars. Mais le plus grave réside
dans le fait que les sorciers le voient également et cherchent a l'intégrer
dans leur société : 1ls considérent le jibinaa nY'e comme faisant partie
des leurs. Les cauchemars de son plus jeune age ont laissé place a des malai-
ses divers dont l'origine n'arrive pas a étre élucidée, jusqu'au jour ou lbra
rencontre Buudi Jamel. Mais, avant cela, des l'age de 7 ans, il a étudié
auprés de Hamet Faal (décédé), bileejo du village, pour se protéger contre
les sorciers qui étaient attirés par le fait qu'il était "né avec des dents".
Il a poursuivi son apprentissage auprés de multiples bileeBe a Mbagne, 2
Fondu, & Soringo (prés de Kaedi) et & Sincu BamamBe. Mais sa véritable
vocation, il I'a trouvée auprés de Buudi Jamel. Et c'est elle, de passage au
village, qui fournit a Ilbra la clé du mystére. Il prend donc rendez-vous
avec elle pour suivre un traitement, et c'est ainsi qu'il la rejoint, quelques
mois plus tard, a Tinale, en Mauritanie, ol elle habite. !l va rester sept
ans auprés d'elle, d'abord comme simple patient, puis comme disciple. Au
cours de ces années, Ibra va apprendre a se protéger puis a lutter contre
les sorciers. Buudi Jamel lui enseigne |'étiologie des bileeBe : chaque caté-
gorie étiologique renvoie a des caractéres symptomatiques différents qui
relevent de traitements particuliers. Nous verrons plus loin que le schéma
est théorique et que la pratique thérapeutique quotidienne différe de ces

équations.



- 1M1 -

Ibra est spécialisé dans les maux causés par les sorciers, puisque c'est
3 cause d'eux qu'il a été entrainé dans le processus maladie - soins - appren-
tissage. Cependant, si lbra est le seul a étre "né avec des dents" parmi
ses collatéraux, 1l existe un précédent d'attaque en sorcellerie chez une
tante maternelle pour laquelle il ava'it beaucoup d'affection. C'est en partie
pour la soigner qu'il a montré la volonté d'apprendre le mbileewu (savoir
du bileejo). Ibra est le seul de son ligﬁage a connaitre le mbileewu. Cependant,
1l n'est pas le premier & avoir des connaissances spéclalisées et son pére
qui était ceerno Koran, avait la connaissance magique de l'eau (gandal ndivam)
et de la lutte (gandal bawDi : savoir des tam-tam). C'est cette connaissance
qui- attirait la clientéle de son pére, bien plus que le savoir coranique. D'autre
part, son grand-pére paternel, Hamet MHaji, possédait le gandal lasrari qui
est le savoir maraboutique secret qui permet de régner dans la magie
des bileeBe. Ainsi, bien qu'lbra soit d'une lignée maraboutique, les savoirs
peu orthodoxes de ses ascendants ont -certainement favorisé sa destinée
de bileejo. En effet, on 1imagine mal qu'il se soit laissé aller & cette vocation
st le contexte familial ne l'y avait pas aidé, méme si, son pére étant décédé

assez jeune, 1l ne s'est trouvé personne pour l'influencer.

Imaginaire du mal

D'emblée, lbra nous situe les sorciers comme étant des étres malfaisants
qui oeuvrent la nuit en "bouffant" certaines parties du corps de leurs victimes.
"La nuit, lorsque tout le monde dort, les sorciers se transforment en vautours
et s'envolent tres loin de leurs lieux d'origine pour aller manger". Les sorciers
s'attaquent au Bernde (1) de leurs victimes, et c'est le fittaandu (2) de
I'iIndividu transformé en vautour, qui s'envole la nuit pour aller rejoindre

la société des sorciers.

Le sorcier est un buveur de sang (yaroowo YiiYam) : " il boit le sang
du corps, la chair. C'est difficile de le voir car le sukunya peut habiter
le corps d'une personne. Il rentre dans le ventre et pravoque un avortement
et personne ne le voit. Il bouffe une personne jusqu'au dernier morceau
et personne ne le voit ... Le sukunya peut se transformer en serpent qui
mard, ou en lion, ou en chien ou en mouche qui entre dans les narines,

ou en vache qui donne un coup de corne, ou encaore en épine™.

(1) Bernde designe un point du corps gui se situe dans la cage thoracique, au nhiveau du plexus
solaire.

(2) Fittaandu désigne ce qu'on appelle approximativement principe vital ; nous aurons a redé-

finic ce terme plus loin (chapitre 7;



- 112 -

Les sorciers sont organisés comme un double de la société humaine
et ils organisent la nuit des banquets auxquels chaque membre, a tour de
réle, est tenu de contribuer : chaque membre de la société des sorciers
se doit de payer la dette en chair humaine et, lorsque le contrat n'est pas
rempli, le débiteur est consommé par des propres pairs pour annuler la
dette.

Contrairement aux Azande qui n'admettent pas que la sorcellerie se
pratique entre proches parents, il semble que chez les Haalpulaaren, elle
soit fréquente, et désigne plus particulidrement le lignage utérin. Lorsque
le probléme de la dette se pose, il est fréquent d'employer en derniers

recours le potentiel familial et de sacrifier un de ses membres.

En effet, un sorcier débiteur de chair sait qu'il risque de mourir s'il
ne rembourse pas sa dette dans les plus brefs délais. La chasse est difficile
et il est plus facile de prendre au nid ce qu'on a du mal a piéger en dehors.
C'est pourquoi, dans la plupart des cas, les attaques en sorcellerie mettent

en lumiére des affaires de famille.

Réalité objective

Une attaque en sorcellerie peut étre identifiée a travers des symptémes
précis mais toute attaque en sorcellerie ne se reconnait pas a ses symp-
tomes ; en effet, la réalité biologique du mal n'est pas la seule & découvrir
dans la recherche étiologique. L'équation symptédme x = sorcellerie n'est
pas une équation absolue. L'élaboration du diagnostic ne se contente pas
de I|'observation objective du mal. Il est entiérement conditionné par la
réalité sociale du mal, c'est-a-dire par le contexte dans lequel se déraule
I'épisode de maladie et l'idée que s'en font les parties concernées par cette
maladie. Ainst, pour un pécheur, l'attagque en sorcellerie est pergue camme
une maladie fréquente dont il ne faut pas s'inquiéter outre mesure ; il est
plus facile pour un pécheur d'en accepter la connotation péjorative, contrai-

rement a un tooroodo par exemple.



- 13 -
Toutefois, la plupart du temps, une attaque en sorcellerie se dénonce

lorsque la victime entre brusquement en crise et/ou tombe brusquement

‘dans une apathie proche du coma.

Réalité sociale

Celle-ci ne peut étre entendue que dans une situation déterminée,
avec tous les interlocuteurs en présence, & savoir : le malade, son entourage
et le thérapeute. Des exemples nous serons donnés au cours de la description

des consultations.

La réalité du mal met en scéne trois séries de personnages dont chacun
a. un enjeu différent et qui doivent arriver a un consensus pour que la théra-
pie soit efficace. Ce sont le malade, son entourage que nous appelons pour
simplifier le lignage, et les thérapeutes qui peuvent s'ajouter et/ou se succéder.
Pour chacun de ces personnages, la maladie est un moyen d'expression : pour
le patient, la maladie est l'expression individuelle d'une souffrance qui peut
étre a la fois physique, morale et sociale ; pour le lignage, la maladie est
I'expression d'une faille dans le systeme de protection et de contréle lignager ;
pour le thérapeute, la maladie lui permet de montrer sa compétence, elle est
son gagne-pain et l'occasion d'affirmer sa force. Pour la victime, elle est un
constat de faiblesse. Mais, dans tous les cas, la maladie met en branle un
mouvement : mouvements du malade et du lignage pour trouver une thérapie :
mouvement-lutte du thérapeute pour neutraliser les agents du mal. La maladie

n'est jamais statique et elle est pergue comme un élément extérieur qui
vient troubler l'ordre intérieur du malade et de la société.

Ibra ne soigne pas seulement les maux causés par les sorciers, il travaille
aussi dans le registre etiologique des jinneeji-seytaaneeji et du maraboutage.
Aprés avoir decrit quelques consultations auxquelles il nous a ete donne

d'assister, nous reprendrons plus en détail l'univers étiologique d'Ibra.



- 14 -

I - LA CONSULTATION

Durant notre séjour chez Ibra, nous observons que ses clients viennent
en catimini pour la plupart, soit trés tot le matin, & l'heure ol les esprits
ne:sont pas encore bien éveillés, soit le soir, & la nuit tombée, lorsque tout
devient ombres et silhouettes. La frontiére entre la victime et l'agresseur
n'est pas étanche. Ainsi, cette ambiguité entache beaucoup laréputation
du bileejo qui, sans étre "personna non grata', demeure un étre craint et
méprisé des villageois : mépris et crainte déguisés sous des allures de raillerie
que leur rend bien le contre-sorcier. Ainsi, lorsqu'il m'arrive de traverser
le village en compagnie d'lbra, celui-ci se plait & me présenter un portrait
peu reluisant de chacune des personnes que nous rencontrons sur notre chemin,
surtout s'il s'agit de notables, criant haut et fort I'appartenance des uns
et des autres au monde des sorciers. Cette attitude provocatrice du bileejo
est & comprendre sur le mode de la plaisanterie, et rend compte de la ran-
coeur d'lbra vis-a-vis de ses pairs qui refusent de reconnaftre publiquement
son talent. Et pourtant, il nous assure avoir été maintes fois l'artisan de
la justice lors de litiges qui ont opposé deux adversaires a propos d'accusation
de sorcellerie (1).

La clienteéle d'lbra est essentiellement composée de femmes et de
jeunes adolescents des deux sexes. Les premiéres viennent chercher des
remédes et des protections pour toute la famille lorsqu'elles ne sont pas
atteintes d'un mal précis. Les seconds sont généralement des enfants 'nés
avec des dents" ou ayant "l'ombre blanche", deux caractéristiques innées
qui rendent vulnérables aux attaques des sorciers. La société haalpulaar
considére les enfants et les femmes comme des étres vulnérables mais
si la pureté et la nailveté sont assignées aux premiers, la faiblesse physique

et sociale des secondes n'a d'égal que leur pouvoir maléfique.

(1) Nous avons essayé de retrouver dans les archives de St-Lauis et de Pador les traces de
ces procés mais il semble queé les poursuites se soienttoujours arrétées au moment de passer
devant le juge d'instruction et comme nous l'a expliqué un ancien greffier de tribunal,
les Toucouleur sont trop fiers et préférent abandonner les poursuites au moment d'expaser
leurs querelles devant le juge.



- 15 -

Kummba Demba SOH et son fils Mahamadu SAL

Une jeune femme améne 3 Ibra un bébé agé de moins d'un an qui souffre

visiblement de maux de ventre. Il est malingre et refuse le sein de sa mére.

Ibra, installé sur une peau de mouton en face de sa cliente, regoit
dans une chambre transformée en grenier qui sent le poisson sec et la pous--
siére de riz. Il est entouré de différents petits sacs dans lesquels il puise

ses poudres.

Pour le moment, Ibra saisit sa tablette coranique sur laquelle il écrit
un innde Allah (1). Pﬁis, il s'adonne a la préparation d'un médicament, mélan-
ge de poudres et d'un sucre qu'il fait boire & l'enfant, lui pingant le nez
pour l'obliger & ouvrir la bouche. Une fois cette opération achevée, Ibra
saisit l'enfant par les pieds en le tenant & la verticale et l'asperge d'eau
sur le bas du dos, la téte et les membres inférieurs. Puis Ibra remet l'enfant
a sa mere et lave la planchette coranique avec un morceau de tissu qu'il
met ensuite dans une bouteille avec de l'eau et de la poudre de eeri (2).
Il secoue la bouteille plusieurs fois avant de laver Il'enfant avec ce rﬁélange.
Il commence par le sommet du crane, le visage, le cou, le dos, les bras
et le bas-ventre pour terminer par les membres inférieurs, car 1l faut toujours

procéder de haut en bas pour faire descendre le mal.

Pendant la consultation, Ibra exécute toutes ces opérations avec une
énergie prache de la fébrilité. Si l'enfant se met & pleurer au cours des soins,
il s'arréte bien vite et, a la fin du traitement, il semble moins amorphe
et prend le sein de sa meére. J'aurai l'occasion de le revoir les jours suivants
et une rémission est visible. Avant de congédier sa cliente, lbra lui donne
une préparation qui doit étre administrée en bain, matin et soir pendant
sept jours. Il s'agit d'une composition de Nayloowo, de iiwi (3) et d'un
innde Allah. Puisil lui recommande de se procurer du savon fait & partir de
graisse animale et d'en enduire la téte de son enfant le soir au coucher.

Pour terminer, il lui demande de revenir le lendemain.

(1)innde Allagh = "nom de Died", priere faite au nom de Dieu
(2) eeri : Sclerocarya birrea, Anacardiacées.

(3) nous n'avons pas réussi 3 identifier ces 2 plantes.



- 16 -

Maintenant, Ibra passe a l'explication de texte et nous livre les détails

de la maladie de cet enfant.

Sa maladie s'appelle Besungu (naissance). C'est un mal spécifidue aux
enfants agés de moins d'un an... "gacommence par la fontanelle, puis par
la veine sous le menton qui se plie et qui empéche la langue de bouger,
I'enfant ne peut plus téter et il a des diarrhées fréquentes avec du sang.

Il a les yeux enfoncés dans les orbites.”

La pratique thérapeutique habituelle consiste a braler l'aréte du nez
de l'enfant. Mais Ibra, qui connait bien cette maladie, ne cautérise jamais.
A la place, il renverse l'enfant par les pieds en le maintenant a la verticale

pour que "la veine au milieu du dos regagne sa position normale".

Le Besungu est causé par la meére de l'enfant. Celle-ci est malade
depuis son accouchement. Elle a suivi un traitement a base de piqlres et
cela ne fait guére de temps qu'elle est rétablie. C'est ce qui explique en
partie !'aspect malingre de son enfant qui parait n'avoir que quelques mois
alors qu'il est proche de sa premiére année. Le Besungu, s'il n'est pas soigné

a temps, peut entrainer la mort ou la paralysie vers l'age de sept ans.

L'utilisation de versets coraniques (aaya, innde Allah) est trés fréquente
en pays toucouleur ou l'lslam a fait son entrée au Xléme siécle. Toutefois,
ces écritures répondent plus & une pratique maraboutique, le bileejo faisant
plutdt usage de la parole a travers les cefi (formules jaculatbires). L'usage
Incantatoire de la parole mise en oeuvre pour se concilier les esprits de
toutes sortes est complémentaire chez lbra des Binndi (écritures coraniques)
dont l'emploi a une vertu thérapeutique essentielle. En effet, les Binndi
sont macérées pour étres bues ou prises en bain : l|'absorption d'un verset
coranique a une vertu thérapeutique qui agit directement sur l'individu
sans passer par la voie transcendantale. Le verset coranique agit par magie

sympathique.
Au cours de la consultation, lbra procéde a deux manipulations sur
le corps de l'enfant malade. Il commence par le prendre par les pieds en

I'aspergeant de leDDe (1) au bas du dos, & la téte et sur les membres infé-

(1) leDDe. pl. de lekki : atbre, désigne tout ce qui est plante médicinale.



- 17 -

rieurs, parties du corps qui semblent étre atteintes par le mal. Puis il remet
'enfant en position normale et le lave avec un autre reméde, en partant
cette fois-ci de la téte pour redescendre jusqu'aux pieds. lbra nous explique
qu'il faut faire descendre la maladie : le renversement de l'enfant par lbra
nous semble avoir pour but de faire remonter le mal jusqu'a la téte pour
qu'll puisse ensuite descendre, puisque une fois arrivé dans la téte, le mal
ne peut pas monter plus haut. Ainsi, Ibra accélére le processus de propaga-

tion du mal dans un premier temps.

Le massage du haut du corps vers le bas et jusqu'aux extrémités du
corps permet de s'assurer de l'expulsion du mal. D'autre part, bien souvent
le mal doit s'extérioriser par des signes visibles pour étre assuré que la
guérison est proche : ‘ainsi, une femme sous traitement de pénicilline pour
une infection dentaire faisait une allergie avec une éruption de boutons
et voyait 13 le signe réconfortant de la guérison proche parce que "la maladie

sortait".

De maniére générale, les maux ayant des manifestations cutanées sont
reconnus comme proches de la guérison, une fois I'étape des boutons apparue,
et les remédes pour ce type de maux consistent a faire sortir ‘les boutons,
ou au contraire a attendre que les boutons soient présents pour éviter qu'un

traitement inadéquat ne les empéche de sortir.

Hawa JAH de Dionqui Irlaabe

Au cours de la matinée, nous remarquons une petite vieille qui est venue
hier soir. Elle est arrivée avec 50 CFA et un moud de mil. lbra lui a donné
des poudres de bofi et falaYel(1)pour préciser son diagnostic en lui demandant

de revenir aujourd'hul.

Sa maladie lui fait mal aux jambes et au ventre ; elle a des spasmes

et souffre de constipation. Aujourd'huil, elle a déféqué et le mal est remonté
au Bernde et en haut du dos, sous la nuque. lbra diagnostique le hendu

qui se propage dans tout le corps.

(1) falaYel : Cassia italica



- 118 -

Korka Daado ANN, captive de la famille

Une vieille femme est en traitement chez Ibra. Celui-ci a diagnostiqué
le hendu. "Elle a le corps inerte comme de la gomme". Ibra me montre
une de ses jambes en pingant la peau et me dit : "tu vois". Je ne vois rien
sinon une peau trés séche mais je crois comprendre ce que veut me montrer
Ibra : . elle ne se remet pas immédiatement en place lorsqu'il la pince ;

la peau reste immobile un moment et manque de souplesse.

Ibra essaye de faire craquer les os des orteils de la vieille femme,
en leur faisant des élongations, sans succes. lbra explique que le hendu
n'est pas encore sorti car les os ne craquent pas. | recommande a la vieille
captive de ne pas manger de sel pendant trois jours car le mal est en train

de descendre mais le sel 'empéche de sortir.

Le bhendu, c'est le vent qui souffle, ou le tourbillon qui annonce la
présence des jinneeji ou le pet indélicat que laisse échapper une personne.
Clest aussi le vent des jinneeji qui s'infiltre dans le corps de la personne
humaine, provoquant des symptdémes tels que l'engourdissement des membres
allant jusqu'a la paralysie, I'enflement du corps ou d'un membre. Le hendu
ne pénétre pas par les orifices habituels (oeil, oreille, narine, anus ou vagin),
mais par la peau. Comme toujours, le mal se propage vers le haut et la

tache d'lbra est de le faire descendre.

L'interdictiondu sel par lbra est plus le fait de l'acculturation qu'une
pratique traditionnelle ; les gens retiennent souvent de la médecine occidenta-
le les interdits alimentaires comme le sel, le café, la kola ou le sucre,
qui sont tous,a des degrés divers, des produits importés. Par ailleurs, |'inter-
diction de sel liée a la tension appartient désormais a la nosologie haal-

pulaar.

Hammadi Baaba JAH de Fonde Jeeri

Un grand Peul, la cinquantaine, un peu agité, vient rendre visite 4 notre

héte. Ibra en profite pour nous le présenter et nous explique son comporte-



-M9 -
ment par des événements qui se sont produits l'année derniére.

A 1'époque, JAH postulait la place de chef de village et il était en
rivalité avec ses parents directs qui, eux-mémes, briguaient le poste. JAH
a lamentablement échoué, vaincu par le maraboutage de ses adversaires

et la preuve en est sa perte progressive de hakkille (principe d'intelligence).

"Hammadi a cru étre le plus fort et il a échoué", nous répéte Ibra
avec un petit air de satisfaction. La force est de savoir mesurer sa puissance
et pouvoir l'augmenter par des moyens magiques si elle se révele insuffi-
sante. Le tert d'Hammadi JAH est sans doute de ne pas avoir consulté 4 temps

Ibra.

Celui-ci nous raconte avoir soigné la fille d'Hammadi pour une toute
autre affaire : Jamilata, enceinte et a terme, n'arrivait pas a accoucher.
Son pére envoya son neveu quérir Ibra : "l'enfant est mort-né, c'est moi
qui l'ai tué dans le ventre de sa meére pour sauver celle-ci",nous affirme
Ibra. Pour ce faire, il a fait boire a la parturiente un breuvage composé
de racines pilées de baxani (Tinospora bakis, Menispermacéde), macérées
dans de l'eau avec des racines de gumibaleewi (Capparis corymbosa, Cappari-

dacede).

Ibra ne nous donne pas les raisons de la difficulté d'accoucher de la

jeune femme et nous indique des recettes pour avorter.

Dans le cas présent, Ibra reconnait un maraboutage au fait que Hammadi
perd -peu a peu son hakkille. Le contenu sémantique de hakkille regroupe
différents caractéres de la personne humaine que nous définissons com-
me "principe d'intelligence" et qui englobe tout ce qui dépend de l'intellect.
Nous verrons plus en détail la place de ce concept dans I'analyse des compo-

santes de la personne.

Le maraboutage est un procédé magique qui passe par l'intermédiaire
d'objets qui sont "travaillés" pour "attacher" la personne visée. En général,
le maraboutage désigne un conflit entre des égaux car c'est entre pairs

que s'exerce la rivalité.



- 120 -

Consultation a Bito

Nous sommes lundi et, en fin de matinée, lbra nous apprend qu'une
femme peule résidant dans un village voisin, & deux kilométres d'ici, a fait
appel a ses services et qu'il compte se rendre chez elle en fin d'aprés-midi.

Il accepte notre compagnie.

En arrivant, nous trouvons une femme ailongée sur un danki (1), entié-
rement recouverte d'un pagne, comme pour dormir. Avant de l'observer,
Ibra se retire un moment avec la mere de la malade dans la pénombre du

vestibule ou se déroulera la consultation.

Avant de toucher la malade qui a du mal a se tenir assise, lbra demande
100 CFA ou une poignée de mil ou de riz a la meére. Ce don va servir

d'intermédiaire entre la malade et son traitant.

Ibra touche la piéce de 100 CFA,puis il se met a observer la malade.
Plus tard, cet argent sera donné en auméne car ce don ne doit pas étre

consommé par Ibra.

Ibra commence a tater la téte, puis les membres de la jeune fille.
Il . retourne la paume de sa main gauche et la scrute en crachant dessus.
Puis il prend une brindille qu'il sectionne a une longueur de 7 cm (& peu
prés la longueur du majeur) : il démarque 5 points au niveau de la pliure
interne du bras gauche et compte le nombre de longueurs avec le brin cassé,
de la pliure du bras a l'extrémité du majeur. II réitére ['opération avec
le bras droit, avant d'examiner les pupilles de ia malade et lui téter le

cou. La mere intervient pour demander si sa fille est pure ou non (2).

Ibra répond que la jeune fille est pure, mais que son mal provient du
hendu qui est provoqué par les buveurs de sang (3 Interméde pendant lequel
Ibra attend qu'on lui demande de prendre en charge le traitement de la
malade. La meére nous raconte qu'elle a fait appel a Ibra parce que l'infirmier

de Cubalel a refusé de se déplacer pour venir examiner la jeune fille

(1) le danki est un genre de lit en bois soutenu par des étais, sur lequel on s'allonge dans

la journée & l'ombre d'un caali (toit en branchage) qui protége le danki.

" "
(2) o laabi, o laaBaani : elle est pure ou elle n'est pas pure, métaphore qui désigne une personne

aux prises avec les sorciers.

(3) YarooBe YiiYaam : buveurs de sang, métaphore qui désigne les sorciers.



- 121 -

qui est dans l'incapacité de se mouvoir. Pourtant, hier, elle s'est réveillée
un peu mieux mais elle est de nouveau tombée dans une phase d'apathie
au cours de la journée et c'est pourquoi elle a fait mander Ibra. Nous ap-
prendrons plus tard qu'elle le connait depuis longtemps mais que c'est la
premiér.e fois qu'elle le consulte. Iis sont de la méme classe d'dge. La mére
demande & lbra de commencer le traitement. Celui-ci exige d'abord le
hoore kuDol (1), qui s'éléve & 2000 CFA (40 FF) aprés marchandage. I! précise
que son traitement doit étre suivi au pied de la lettre, sans interférence
d'un quelconque autre traitement. La cure proprement dite commence :
Ibra récite des cefi{2)et masse la téte de la souffrante en lui crachant dessus
a plusieurs reprises. La mere apporte le hoore kuDol. Ibra fait une auméne
de 100 F CFA avant de sortir ses potions. [l est 19 heures, l'heure de la
priere. En revenant de prier, Ibra demande qu'on lui apporte un fourneau
dans lequel il va jeter des poudres que la patiente va inhaler. Les fumigations
qu'inhale ~ la jeune fille vont servir aussi a tous les enfants de la maisonnée
ainsi qu'a la meére. Il s'agit de fumigation de barkeewi (3), plante anti-sorciers.
Les premiers soins ont’ été donnés et lbra recommande a la mére d'envoyer
quelqu'un chercher les médications qu'il préparera de retour chez lw. Ii
s'agit de poudres a faire macérer dans l'eau qui sert a la toilette et qui

sont a administrer en bain, matin et soir, sauf le vendred:.

Ibra promet de revenir samedi et, sur des souhaits de prompt rétablis-

sement, nous rentrons a . Cubalel.
L a consultation s'est déroulée en quatre phases successives :

a) Introduction

Conversation entre Ibra et la mére de la jeune fille souffrante.

b) Observation clinique

1. Ibra prend contact avec la malade par l'intermédiaire d'une piéce

de 100 CFA.

2. Ibra prend connaissance de la malade physiquement en lui tatant

différentes parties du corps.

(1) hoore kuDol : téte de la plume, métaphore qui désigne I'avance que regoit
le marabout avant de commencer son travail. Beaucoup de thérapeutes ont adopté cette

pratique maraboutique.

(2) cefi : formules jaculatoires: qui sont du domaine pré-islamique.

(3) barkeewi : Bauhinia Thonningii.



- 122 -

3. Ibra utilise une certaine technique d'observation pour élaborer
un diagnostic qui va se faire par dénégation. En effet, la technique utilisée

s'applique a la recherche des sorciers.

c) Diagnostic

1. Ibra adresse a la mere les résultats de son observation.

2. Intermeéde pendant lequel la mére de la malade va décider si
elle demande ou non a lbra d'assurer la cure thérapeutique. Jusqu'a présent
Ibra a été consulté comme ANNONCIATEUR et DEVIN.

d) Traitement

Une premiére partie du traitement consiste & protéger le malade

et l'ensemble de sa famille contre les sorciers.

Pendant les quatre phases de cette consultation, une seule va
étre uniquement consacrée a la jeune malade. A aucun moment Ibra ne
va l'interroger ; celle-ci est l'objet du dialogue entre lbra et sa meére et
" cette derniére représente l'interrogation sociale tandis qu'lbra représente
l'explication et la justification a l'interrogation de la meére sur les causes

de la maladie de sa fille.

C'est aprés avoir établi un diagnostic que lbra entre dans la phase
curative. Jusqu'a cette étape, il n'est consulté que comme observateur.
Les différentes techniques d'observation qui suivent sont toutes exécutées

dans le but exprés de traquer les sorciers.

L'examen attentif des mains et des yeux renvoie a l'absence et la
présence de sang dans le corps (paleur des paumes et rougeur des yeux
indiquant la présence d'un buveur de sang). Le massage du cou et plus parti-
culierement de la nuque permet de s'assurer que la victime de sorcellerie
n'est pas elle-méme une sorciére. Si tel était le cas, la cicatrice des "yeux
de derriére" apparaitrait au toucher du bileejo, car chacun sait que les
sorciers, en plus des yeux sur la face, possédent deux yeux sur la nuque.
Nous voyons donc que le diagnostic d'lbra procéde par élimination. Quant
a savoir pourquoi Ibra diagnostique le hendu, nous ne pouvons que faire des suppo-
sitions & partir d'observations précédentes. Il semble que l'apathie et l'inca-
pacité de se mouvoir, "avoir le corps comme de la gomme", favorise un

diagnostic de hendu.



- 123 -

Sur le chemin du retour, lbra nous annonce qu'il gagnera 6000 CFA
de plus, au terme de la guérison. Au cas ou son traitement se révélerait
inadéquat, il ne sera pas redevable du hoore kuDol qui aura servi a la prépa-
ration des médications. Il remet 3 chacune des personnes présentes pendant
la consultation, et n'appartenant pas a la famille de la patiente, la somme
de 250 CFA : Ibra nous explique que c'est une obligation pour lui de reverser
une partie du hoore kuDol & ceux qui l'ont accompagné, s'il veut que sa
cure soit efficace. Nous pensons qu'il s'agit 1a d'une pratique visant 3

annihiler toute volonté maléfique de la part des observateurs.

La nuit tombe brusquement et nous suivons Ibra qui, malgré sa courte
taille, marche d'un bon pas. Sa démarche, son débit de paroles, tout concorde
a traduire une grande agitation et c'est d'une voix inquiéte qu'il nous conte
tous les dangers auxquels il est exposé dans sa fonction de contre-sorcier.
Ainsi, pour garder son pouvoir, il [ul faut sans cesse surveiller ['ennemi

qui n'attend qu'un faux pas pour l'anéantir.

Cette lutte incessante du chasseur de sorcier avec ses pairs (le contre-
sorcier étant un sorcier marqué positivement) oblige ce dernier a se protéger
la nuit, moment ot il est le plus vulnérable. En effet, Ibra livre ses combats
avec les sorciers nuitamment, car c'est dans l'obscurité que les sorciers

se livrent a leur sport favori, la chasse anthropophage.

Toujours marchant d'un pas vif, Ibra nous expose les multiples dangers
qu'il encourt chaque nuit s'il oublie de réciter ses cefi avant de se coucher.
Il nous donne pour exemple d'imprudence fatale le cas d'un autre bileejo

de Cubalel que - nous n'avons jamais interrogé pour les raisons qui suivent.

Au moment ou nous séjournons au village, Demba SIH fait beaucoup
parler de lui. Un litige divise le village et le bileejo a un comportement
outrancier. Il est prét a se battre avec ses parents pour prendre la défense
de son parti. Lors d'une altercation, il prononce des propos tellement incohé-
rents, en menagant de battre son propre cousin, que le village murmure
qu'il a perdu la partie et que les sorciers ont eu raison de lui. A partir
de ce moment 13, il est personna non grata dans les réunions et sa famille
le tient pour ainsi dire prisonnier chez lui afin d'éviter qu'il ne se livre

a un acte de violence que tous auraient a regretter.



- 124 -
Pour Ibra, SIH est victime de sorcellerie parce qu'il a négligé ses protec-
tions. Chaque soir, sans exception, le bileejo est tenu de réciter une série

de cefi qui le protégent durant son sommeil.

Ibra ne semble pas se réjouir de I'éviction d'un concurrent, lui st narquois
d'ordinaire. Au contraire, cette lente dégradation de son confrere le ‘déroute
et lui fait peur. L'aventure malheureuse de SIH s'est produite 1l y a deux
jours et "un bileejo ne meurt jamais tranquillement", nous confirme lbra
~avec résignation. Un jour ou l'autre, il est victime de ceux gu'il pourchasse
avec tant de véhémence et c'est alors le hoore rufnde, le renversement

de la téte qui est le siege de la raison.

Avant de rassembler les différents éléments de I'univers étiologique
d'lbra, qui nous ont été fournis au cours des consultations qui précédent,
voici un bref exposé a propos de l'origine sociale et géographique de sa

clientéle :

Au cours de notre séjour chez lbra, nous avons rencontré peu de patients
qui habitaient le village, exception faite des parents proches ou des captifs
de case. Trés vite, nous avons compris que la spécialité d'lbra oblige a
une attitude d'évitement de la part des villageois qui veulent empécher
que ne tombe sur eux le soupgon de sorcellerie. Ce n'est pas au bileejo
de son village qu'il faut confier ses problemes mais a celui qui vit hors
de portée de la rumeur publique : consulter un contre-sorcier ne doit pas
se faire au vu et au su de tout le monde et l'anonymat est & préserver,
méme si la téche est difficile. C'est pourquoi la plupart des bileeBe sont

des thérapeutes itinérants, et Ibra ne fait pas exception a la régle.

Durant la saison seche, Ibra a |'habitude de parcourir une zone d'influen-
ce autour de Cubalel , pendant 8 a 10 jours environ, tous les deux mois.
Avec l'implantation de la riziére qui occupe une grande partie de la saison
séche, ses tournées se font plus rares. Ibra passe de village en village,
logeant chez d'anciens clients, chez qui il regoit ses nouveaux patients.

Ce périple le conduit, dans la majorité des cas, dans des villages de pécheurs.



RESEAU DE CLIENTELE DIBRA ANN BILEEJO DE CUBALEL.

- 125 -

ﬁ Dioudé Digri
f BADABE e H
, O

Abdalla:, hlcn

/

Duan\mcl Vidim Gaquol

biarangucl

A

5 hm

]cnn.‘re pE SITUATION

®. Villags d'Ibra
O- Vi“aq& Teroobe

@ - Vilage Sabbe

O' Village Subalbg
- Vl“as‘ Fulk.

Vl“ago Jd- -+ de

\Vn“ugc de — de5elients.

5 c\icn\‘s.

KASKAS Cheflien d'frrondiss smant.

MbountAR_Cheb.lieu d¢ Communaute rurala.




- 126 -

Fonde Gande est le village qui améne & lbra le plus de clients : parmi
les 12 malades dont il nous décrit les maux, lbra recense quatre personnes
"nées avec des dents", 5 victimes de sorcellerie-anthropophagie et une sor-
ciere repentie. Cette derniére avait été accusée publiquement et l'affaire
ayant été portée devant le chef d'arrondis.sement, celui-ci avait fait appel
3 Ibra pour arbitrer la querelle. Ce dernier a confirmé l'accusation et la
supposée sorciéere a accepté de se faire soigner. lbra lui a fait vomir les
dmes de ses victimes au cours d'une séance d'exorcisme (fumigations).
Puis il lui a fait deux incisions sur la nuque pour faire disparaitre les yeux
de son ancienne condition et il lui a appris les cefi pour se défendre contre

ses anciens complices.

Takoyel, Soubalo Madina et Soubalo Mbumba sont, avec Fonde Gande,
des villages de pécheurs et c'est parmi eux qu'lbra trouve sa clientéle la
plus nombreuse. Parmi les 16 villages qu'il fréquente, 8 sont des villages
de subalBe, 5 sont des villages toorooBe, 2 sont des villages seBBe et Meri

est le seul village de fulBe.

L'opinion courante veut que les villages de pécheurs soient des villages
ol les habitants et les sorciers coexistent allégrement, opinion confirmée
par nos enquétes auprés de femmes pécheuses, fortement touchées par
les attaques en sorcellerie par rapport aux femmes d'autres groupes statu-

taires.

Le soupgon de sorcellerie ne géne nullement les pécheurs et chaque
fois que nous demandons & un bileejo de nous citer le nom de quelques sorciers,
il nomme, en général, des pécheurs ou des captifs. Les pécheurs sont trop
craints a cause de leur arrogance et de leur franc~parler pour que le soupgon
de sorcellerie laisse place a une accusation publique. Les captifs, eux, n'ont
pas d'existence sociale publique pour qu'une accusation bouleverse I'ordre

social sauf si, derriére le captif, c'est son maitre qui est visé expressément.

Ces derniéres années, Ibra avait l'habitude de se rendre a Dakar pendant
la saison des pluies. Maintenant, s'il se rend a Dakar, c'est qu'une affaire
touchant des gens du Fleuve a des protagonistes & Dakar. Il en profite pour
rendre des visites réguliéres a I'hépital psychiatrique de Fann et de Thiaroye,

ou les clients abondent.



- 127 -
II nous faut préciser que l'initiatrice d'lbra, Buudi Jamel, était en étroite
relation avec le professeur Collomb, instigateur au Sénégal de la collaboration
entre psychiatreé et guérisseurs traditionnels. Par voie de conséquence,
lbra a assisté pendant trois hivernages au pinc (1) de Fann, ol on lui a
délivré une attestation de présence qu'il a l'habitude de brandir comme

un dipléme.

Ibra herborise car, le plus souvent, c'est lui qui fournit les plantes
transformées en médication a ses clients. Il faut partir de bon matin afin
de pouvoir rentrer en fin de matinée, l|'aprés-midi n'étant guere propice
a ce genre de travail, d'autant plus qu'en rentrant, il faut avoir le temps
d'abarder la premiére phase de transformation des plantes, qui consiste
en |'étendage et le séchage de la récolte du jour, avant de procéder au

pilage.

C'est en Mauritanie que nous allons herboriser, dans les hautes terres
(jeeri) de la rive droite du fleuve, & environ 6 kilométres au nord-ouest *
du village. lbra a I'habitude d'aller chercher les 1eDDe le lundi et le jeud:

matin. Pendant l'hivernage, les plantes ne sont pas curatives.

Ce sont les plantes parasites qui vont retenir notre attention. Aux
abords de chaque arbre,on se doit de le saluer : "a salaamalekuin lekki Annabi
Muusa" ="je te salue arbre du Prophéte Moussa; dit-on lorsqu'on ne connait
pas le cefol (*)spécifique @ |'arbre qui nous intéresse. Puis on s'en approche

par l'est” pour s'en retourner par l'ouest, une fois la cuetllette achevée.

lbra va cueillir le to'onaawi (2) de plusieurs arbres. Tous les to'onaawi

(gui) proviennent de la méme plante parasite.

to'onaawi barkeewi : gui du Bauhinia Thonningii
plante anti-sorcier ; en fumigation.
les feuilles de barkeewi en inhalation sont utilisées

pour lutter contre les maux de dents et de téte.

(1) pinc : réunion publique en wolof ; désigne fa réunion bi-hebdomadaite qui réunit I'ensemble
du personnel de I'hdpital avec les malades et les accompagnants pour un débat ouvert
3 toutes les questions.

(2) to'onaawi : Tapinanthis bangwensis, loranthaceées.

(3) cefol, singulier de cefi (incantations magiques)



- 128 -

to'onaawi caski : qui de I'Acacia albida, Mimosacées.
Les pécheurs lamettent. dans leurs filets pour s'assurer
une péche abondante.

Plante anti-sorcier ; en fumigation avec la précédente.

to'onaawi koyli + gui du Mytragyna inermis, Rubiacées.
Plante servant a acquérir une fonction de chef (Bayre laamu)

Ecorces de koyli en décoction pour les maux de ventre.

Toutes ces plantes sont utilisées dans le grand combat contre les sorciers.
Le gui joue un rdle trés important dans la préparation des remédes contre
la sorcellerie et il est souvent recommandé de cueillir le gui le plus haut

perché sur |'arbre. To'onaawi contient 1'idée de 'ce qui est en haut'.

Les to'onaawi sont utilisés pour la lutte anti-sorcier et pour la recherche
du pouvoir et de la richesse ; SORCELLERIE - POUVOIR - RICHESSE -

sont sur le méme plan dans la phytothérapie.

Cette sortie au bois était destinée a nous montrer les plantes anti-
sorcier et nous rentrons au village vers 13 heures. |'aprés-midi, Ibra pilera
les plantes qu'il a mis a sécher sur le toit des maisons. Généralement,
c'est lui qui pile car il n'a pas de disciple a qui confier la tdche. N'importe
qui ne peut pas piler impunément ces plantes. Il faut avoir une téte grande
(hoore mawnde) pour étre initié aux formules qui sont associés au pilage des
plantes, méme s'il suffit de piler les plantes en y ajoutant une fourmi lors-

qu'on ne connait pas les cefi.

Le concept de hoore mawnde répond a l'idée de savoir mystérieux.
Parfois, il est dit de certains individus qu'ils sont nés avec une " téte
grande". Il s'agit 1a d'une connaissance innée qui les distingue de leurs camara-
des et qui les prédispose au métier de bileejo. De fagon générale, le qualifi-
catif de hoore mawnde désigne un certain savoir qu'il n'est pas donné 3

tous d'acquérir.



- 129 -
11 - L'UNIVERS ETIOLOGIQUE D'IBRA

Description symbolique :

1. Les sukunyaaBe (1), sorciers anthropophages

Voici ce que nous dit Ibra de l'origine des sukunyaaBe :

"Les sorciers sont venus par le sang du nez de Mahomet ; il a donné
son sang & quelqu'un pour qu'il le jette trés loin. Mais celui-ci a voulu le
boire parce que c'était le sang de Mahomet. En revenant, il avoua 3 Mahomet
avoir bu son sang. Mahomet lui dit qu'il avait commis une mauvaise action

et que tous ses descendants seraient des buveurs de sang".

Ainsl, le fait d'avoir goGté le sang humain par adoration du prophéte
va condamner la descendance du fautif & la malédiction de commettre 3

nouveau l'acte prohibé.

Ibra décrit le sorcier comme étant une personne qui a deux ailes et
quatre yeux : derriére le cou, sur la nuque, le sorcier posséde deux yeux
supplémentaires aves lesquels il regarde sa victime. Ce regard provoque
chez elle le jiilol qui se traduit par un évanouissement (o yaani= elle tombe),
au moment méme ou le buveur se transforme en hendu pour pénétrer le
corps de celle-ci. Lorsque la proie est une femme, le sorcier entre par
l'oreille gauche pour se propager par le méme cdté avant d'aller lui prendre
le Bernde : le sorcier souffle du hendu dans le Bernde de la personne, action
qui provoque le jiilol. Lorsque la victime est un homme, le scénario est

inversé.

L'identification du sorcier se fait a travers l'observation de marques
physiques qui le différencient. Ainsi, dés qu'un client se présente pour des
troubles qui peuvent laisser suppaser une affaire de sorcellerie, lbra lui
prend les deux mains et se met & les examiner attentivement : il mesure
les auriculaires par rapport aux annulaires. L'auriculaire doit étre a hauteur
de la derniére phalange de l'annulaire. S'il est inférieur a la pliure c'est
que son propriétaire est un sorcier. A l'inverse, s'il est supérieur, c'est
que son propriétaire est victime de sorcellerie. De la méme facon, la paleur
des paumes et la rougeur des yeux permettent de poser un diagnostic de

sorcellerie.

(1) sukunyaaBe, pluriel de sukunya : terme emprunté au Soninke .



- 130 -
Le sorcier, qui est une personne humaine, laisse son wonkii en place
tandis que son fittaandu se transforme en vautour pour aller chasser. Wonkii
et fittaandu désignent deux instances de la personne humaine difficiles
a définir : les dictionnaires les donnent pour synonymes avec la nuance
que le premier terme désigne une certaine matérialité (étre humain - souffle
vital) tandis que le second désigne une certaine intellectualité (dme - esprit

- principe vital).

A Bito, Ibra a diagnostiqué le hendu provoqué par les yarooBe YiiYam.
Or, jusqu'a présent, nous avons dit que le hendu était provoqué par les
jinneeji. Il existe, dans l'univers imaginaire des jinneeji-seytaaneeji et des
sukunyaaBe, des liens qui unissent le sukunya au jinne : en effet, lorsque
le sorcier se trouve avec une chasse trop abondante, il peut confier le fittaan-
du de sa proie aux jinneeji qui seront chargés de le lui restituer & sa demande.
La victime de sorcellerie se trouve ainsi affublée de symptémes relevant
d'une attaque par les jinneeji comme le hendu, mais lors de la cure, le
thérapeute qui diagnostique uniquement le hendu verra son traitement donner

des résultats négatifs.

2. Les jinneeji-seytaaneeji, génies et diables

"Les jinneeji sont venus avant le Koran puisque, lorsque le Koran des-
cendait sur Mahomet, les jinneeji étaient déja 13", "tautologise" Ibra.
"... certains jinneeji vont au paradis, d'autres vont en enfer. Les jinneeji
et les hommes sont pareils. Ils sutvent Dieu et le connaissent. Le jinne
n'a qu'un bras et une jambe. Il a une démarche claudicante et ne mange

pas par la bouche comme les humains".

En fait, le jinne peut revétir différentes formes mais ce qui est perma-
nent chez lui, c'est sa monstruosité et sa claudication. La vision d'unjinne
peut rendre fou, tellement son image est effrayante. C'est a certains mo-
ments de la journée (entre midi et quatorze heures, et au crépuscule) et
dans certains lieux qu'il est sage de ne pas fréquenter en solitaire (place

déserte, brousse et en particulier certains arbres) que rddent les jinneeji.



- 131 -
La vision du jinne provoque la perte de hakkille. Pour le retrouver,
certains marabouts utilisent des binndi (écritures coraniques) que la victime
accroche autour du cou ; mais certains jinneeji sont complétement indiffé-
rents aux écritures coraniques et refusent de rendre le hakkille : la victime

reste alors irrémédiablement folle.

Les seytaaneeji, contrairement aux jinneeji, sont des créatures de Dieu
qui ont été maudites. Les seytaaneeji provogquent les mémes maux que les
jinneeji mais a une moindre échelle et ils se confondent : tout comme le
jinne, le seytaane a pour moyen d'action le hendu : c'est le vent qui refroidit
un co6té du corps jusqu'a le rendre "mort comme de la gomme" ou alors
qui "gonfle le corps". Le hendu attaque n'importe quelle partie du corps

mais s'attache plutdét aux membres et 4 une moitié du corps.

Ibra emploie indifféremment jinneeji et seytaaneeji pour décrire les
mémes faits, aussi nous les juxtaposons. Toutefois, il est certain qu'a l'origine
ils appartenaient a deux registres différents, comme nous l'explique Ilbra
lorsqu'il nous dit que les jinneeji étaient la avant le Koran. A ce propos,

nous nous sommes apergue que le jinne recouvre trois types de personnages::

1. Le jinne double de la personne humaine, qui en est aussi le protecteur,
auquel le devin s'adresse dans son interrogation sur les causes du malheur

de cette méme personne.

2. Le jinne d'obédience islamique, qui peut étre marqué positivement
et, dans ce cas, il rejoint le jinne protecteur de la personne, ou négativement,
et alors, il s'apparente au seytaane. Il n'y a pas unicité du seytaane mais
pluralité- de seytaaneeji, dont le pére fondateur est Iblis. C'est Moussa qui

est 'ancétre des jinneeji.

3. Le jinne, génie antérieur a l'lslam, étre malin qui est le plus diffici-
le & mater et qui est cause de folie irréversible parce qu'il n'a ni Dieu,

ni maitre.

Pour plus de commodité, nous emploierons toujours jinneeji-seytaaneeji

juxtaposé, exception faite des rares cas ou ils sont antagonistes.



- 132 -
Outre par l'apparence, les modes d'action des sukunyaaBe et des jinneeji-
seytaaneeji difféerent de plusieurs maniéres : le sukunya attaque sa victime
en la pénétrant par ce qui est pergu comme les ouvertures naturelles du
corps (oreilles, narines, bouche, vagin et anus), tandis que le jinneeji-seytaane
s'infiltre par ce qui est pergu comme l'enveloppe du corps, la frontiére entre

le dedans et le dehors, c'est-a-dire la peau.

D'autre part, le sorcier peut se loger dans le corps qu'il pénétre pour
y manger le Bernde, tandis que le jinne-seytaane ne fait que passer, laissant
sur ses traces une sensation de froideur et d'engourdissement, "comme
des fourmis qut marchent dans le corps", le jinne-seytaane s'échappant

avec le hakkille de sa victime.

Par ailleurs, le réve, qui a un réle important dans la divination et
I'élaboration du diagnostic, renouvelle |'opposition entre sukunyaaBe et
jinneeji-seytaaneeji : dans les réves associés aux sukunyaaBe, la victime
réve qu'elle est poursuivie par des personnes a la mine patibulaire ou par
des étrangers. Les poursuivants veulent la frapper et/ou la tuer. Pour le
bileejo, lorsque la personne réve que ses poursuivants la tuent, il n'y a

plus grand espoir de la sauver dans la vie réelle.

Dans les réves associés aux jinneeji-seytaaneeji, la victime fait un
réve agréable dans lequel elle rencontre un ou plusieurs étrangers qui lui
sourient et la convient a les rejoindre, ce qu'elle s'empresse d'accepter.
Le réve érotique est, de méme, associé aux jinneeji-seytaaneejiqui séduisent
leurs victimes sous l'apparence du conjoint du réveur ou d'un étranger a

belle allure.

Pour le maraboutage (badanal-ligge), il n'est pas besoin de passer par
le réve puisque une personne maraboutée sait qu'eile est maraboutée avant
méme que le marabout ou le bileejo ne le confirme : elle le sent a des
incidents qui troublent sa vie quotidienne jusqu'a l'empoisonner, des accidents
qui n'ont pour origine que la maladresse ou le hasard et vont alimenter une

interrogation sur l'auteur présumé de ces mésaventures.



- 133 -

Ibra est chasseur de sorciers mais ce n'est pas sa fonction exclusive :
le bileejo, dont la tache principale est de contrecarrer les projets des sorciers

n'est pas limité dans ses attributions thérapeutiques.

Ibra est un guérisseur plurifonctionnel ; sa compétence s'étend a toutes
les maladies. Sa thérapeutique fait participer l'univers étiologique haalpu-
laar  en entier (sukunyaaBe, jinneeji-seytaaneeji, ligge/badanal). I maitrise
toutes les techniques de soin : il erhploie aussi bien les écritures coranique.s,
les plantes médicinales (leDDe) et les incantations magiques (cefi). A chaque
maladie correspond un type de soins : les écritures coraniques sont trés
efficaces contre les maux causés par les jinneeji~seytaaneeji. A l'inverse,

ce sont les leDDe et les cefi qui doivent étre utilisés en cas de sorcellerie.

D'autre part, silbra a tendance a formuler plus facilement un diagnostic
de sorcellerie -du fait de sa spécialisation dans ce domaine, il peut étre
sollicité pour des maux bénins qui n'amorcent pas une quéte étiologique.
Toutefois, étant donné la mauvaise réphtation dont sont entourés les bileeBe,

seuls les proches d'lIbra font appel & lui pour des remédes courants.

Voici un tableau des différents maux auxquels Ibra applique ses compé-
tences. Le choix des maux a été fait de fagon arbitraire et ressort de conver-
sations (sur études de cas) que nous avons eues avec Ibra : il s'agit seulement

de donner unapergunon exhaustif du champ thérapeutique d'lbra.

Les tableaux qui vont suivre. se succedent sans ordre précis.



3. Tableaux

- B4 -

reedu leelindu Daamol tuYYam
3 Soignable soignable soignable si le traitement
2 produit des effets avant un
@ mois, autrement, c'est la
Q folie
c
@
&)
e "ventre couchgé" veine dans le
'g — | le foetus se colle ventre qui se
&3 E aux cotés et le remplit de sang
g sang coagule. a partir des cdtés.
@ Menstrues trés enflement du saignement du nez
g irréguliéres avec visage, yeux
Q sensation d'enfle- rouges ou jaunes,
g ment et désenfle- poids stationnaire,
> ment du ventre. veines douloureu-
«n ses, insomnie.
)
)
«
Q
€
=t
wn
avortement ou
@ § | accouchement.
122}
C o =
o3 5
n 3
<)
- boisson, bains incisions sur les inhalation
5 de décoction ortetls avec in- fumigation.
s terdiction de .
= viande pendant
s 20 jours, boisson.
=
3 les sukunyaaBe mauvaise alimen- maux de téte,
o0 cherchent a tation de "celui joom hoore,
9 é’ I retenir le foetus. qui godte a tous sukunyaaBe
St E les plats" (¥)
b
)
@

(*) la coutume veut que les repas soient pris en groupe par classe d'age, chaque membre

étant tenu d'amener son plat, ce qui provoque une pléthore de plats différents.




- 135 -

jibinaa ny'e

buruuti

jabaare

2 soignable a par- soignable, mal soignable, crise de folie
£ tir de l'age de qui vient du momentanée, mortelle si
@ 7 ans. ventre. dure plus de 2 mois.
:
@
Q
o I'enfant est"né
= avec des dents”
E a7 1l voit les sor-
IOE ciers la nuit.
£
m cauchemars boutons dont tremblements incessants du
Q sortent des fils corps, chute dont on ne peut
‘g comme ceux des pas se relever.
2 haricots. Le blanc de l'oeil devient
; rouge et noir dans les cas
) extrémes.
L
0
[~
0
g
2
7]
le fil se coupe la personne se reléve de sa
o § et la plaie se crise en ne se souvenant
g2 cicatrise. de rien.
od &
=99
n 3
o
IS bain et récita- innde Allah, in- ingestion,
g tions de CEFI. gestion et appli- application,
I cation. incision lorsque le mal dure
E trop longtemps.
[

Cause
attribuée au

mal

sukunyaaBe

marigots

seytaaneeji.




- 136 -

B esungu hendu jiilol

@ soignable, mal soignable soignable

g de l'enfant de

o] moins d'un an.

8

3
o attrape la fonta- le jinne souffle du
= nelleypuis la veine vent dans le
.E S sous le cou se corps de sa
FOE plie et la langue victime. Le jinne
E ne peut plus gifle sa victime.

bouger.

@ Refus d'allaiter, enflement du tremblement de tout le

g diarrhées avec corps, corps ‘'mort corps, maux de téte qui

< sang, yeux comme de la persistent, vertiges.

g- enfoncés dans les gommej paralysie,

> orbites. maux de jambes,

v constipation,

2 spasmes du

ventre.

[}

Q

<

2

0

reprise de os des orteils

@ 5§ I'allaitement. qui craquent.
€ o 2
og &
a3
o

- cautérisation aaya et fumigation,

5 ou manipulation nyago Allah ingestion,

E plus bains. inhalation.

2

@

[

-

3 jinneeji-seytaa- jinneeji-seytaaneeiji,
0@ neeji sukunyaaBe
Q-
22d
?2 g
O5

-

«




- 137 -

sukunya

badanal

fiDo

3 soignable si le soignable lorsque soignable.
= bileejo est plus an retrouve
® fort que le I'objet intermé-
& q
e sorcier. diaire du mara-
P boutage.
3 utage
o le sukunya va la personne la maladie est dans le
= vomir le fittaandu maraboutée est ventre au niveau de
£ oW de ses victimes. "attachée". I'abdomen et rampe dans
gCE tout le corps.
E
o propos incohé- démangeaisons sur le
Q rents devant corps qui est blanc et sec
(g la personne et qui dégage une mauvaise
a aimée par exem- adeur. Parfois coupe les
E ple. orteils.
>
n
b
o
]
Q
c
=4
T} ;
vomissement. crise intermit- vomissement qui fait
c tente qui n'arrive disparaitre les plaies.
w § qui P
& o2 qu'en présence de
.UE’"U & la personne
& aimée.
- boisson de aaya ingestion, boisson.
& décoction de
g plantes améres.
=
®
[
-

Cause
attribuée au

mal

lignage maternel
gui est un repaire
de sorciers.

rival qut convol-
te la méme
femme.

mauvaise nourriture.




- 138 -

yaBBere narinde Bosde
K soignable soignable mais soignable lorsque il y a
= peut dlsparaltre récidive.
i sans soins.
g
c
'§
a
£ languettes comme J boule comme un
€ _ | des pousses de hari oeuf qui glisse et
5 £ cots sortent de va et vient dans
£ la plante des le ventre.
- pieds.
@ sensation de maux de ventre, fausse couche
-7 \ e
£ piqre ou de manque d'appétit,
Q brulure, peau nausées.
g s'enléve et dé-
2 couvre la chair
a vif.
L
O
[’¢]
)
£
2
]
e §
g @
9'8 \a)'
n 3
o
= cataplasme. ingestion ingestion,
é boisson,
& bain.
=
@
[}
-
nyaw Allah sukunyaaBe

Cause
attribuée au
mal




- 139 -

A travers les différentes études de cas exposées par Ibra, en plus des
consultations auxquelles nous avons assisté, nous pouvons déja faire quelques

remarques sur la maniére dont le bileejo appréhende le malheur individuel.

Le mouvement

"DaDal qui se plie, qui se renverse ; boule qui se déplace dans le ventre ;
enflement ou amaigrissement du corps ; fourmis qui marchent dans le corps ...",
c'est par les mouvements internes du corps qu'lbra décrit l'action de la
maladie : celle-ci est déplacement et renversement des liquides et des
volumes. D'autre part, le mouvement le plus important pour arriver au
terme du mal, c'est le reflux vers l'extérieur qui expulse une bonne fois
pour toutes la maladie qui est appréhendée comme un élément extérieur

3 l'individu.

Les DaDi, au singulier : DaDol

DaDol a un champ sémantique trés large. Au sens premier ‘racine'
puis suivent "nerf”, *veine’, Yartére", “vaisseau sanguin” et 'ride™ Ibra assccie
DaDol a la circulation du sang et nous en déduisons momentanément une

correspondance avec les veines et les artéres.

Le sang

Sang des menstrues qui est absent ou présent au moment de la grossesse,
saignement du nez ou, au contraire, sang qui monte a la téte au lieu de
s'écouler par le vagin ..., le sang.joue de sa présence et de sa quantité.
Peu de sang et aussit6t c'est le soupgon de sorcellerie (oU est passé le

sang manquant si ce n'est dans le gosier du sorcier assoiffé ?).
Trop de sang est un bienfait ; ainsi, nous avons la certitude qu'il n'y a
pas eu vol de la part des sorciers ou qu'il y a eu restitution (avortement,

saignement de nez).

Les composantes de la personne humaine

Les compasantes de la personne humaine sont l'enjeu d'agressions inces-

santes de la part des sukunyaaBe, des jinneeji-seytaaneeji et des marabouteurs.



- 140 -
La diminution de hakkille, voire sa perte, résulte du maraboutage.
Le Bernde, point qui se situe au niveau du plexus solaire, est le morceau
préféré des sukunyaaBe. Les jinneeji-seytaaneeji volent le fittaandu de
I'individu. C'est ainsi que certains désordres sont pergus comme ayant pour
manifestation la perte ou la diminution de certaines composantes de la
personne humaine (hakkille - fittaandu) ou, au contraire, un excédent (dans

le Bernde).

Le découpage du corps et des maux par Ibra

lbra distingue trois sortes de maux, les rafi hakkille, les rafi hoore
et les rafi Bandu. Rafi qui signifie “manque, perte de ce qui est désiré,"
désigne les parties du corps qui sont touchées par la maladie . Le principe
d'intelligence (hakkille), la téte (hoore) et le corps (bandu), sont les trois
sieges de maux possibles pour Ibra. Les rafi hoore et les rafi hakkille sont
les siéges non exclusifs des troubles mentaux (kaaDi). Le corps sans la téte
est le siege de maux de toutes origines et ce sont les veines (DaDi) qui

relient les diverses parties du corps humain.

Cette division du corps est pertinente dans 1'énonciation du mal. Cepen-
dant, une fois posée l'interrogation sur la cause du désordre, un autre décou-
page s'impose qui n'est plus celui du corps : il s'agit d'une classification

obéissant a l'ordre étiologique.

Nyaw Allah - nyaw sukunyaaBe - nyaw jinneeji-seytaaneeji et badanal,
voici les différents éléments d'une classification des maux tels qu'ils sont

ordonnés par le discours général et public.



- 141 -
4. Conclusion

Ce chapitre présentant Ibra serait incomplet si nous ne donnions
pas un apergu des relations que nous avons entretenues tout au long de

notre travail de terrain.

Pendant trois ans, nous sommes allée régulierement a Cubalel, la
premiére fois pour rencontrer Ibra puis, lorsque nous avons opté pour
un choix monographique, pour nous intéresser a l'ensemble de la communauté

villageoise.

Sans doute Ibra ne nous a-t-il jamais pardonné cette offense : nous
ne venions plus uniquement pour le voir. Deés lors, ses tentatives répétées
et maladroites de déconsidérer & nos yeux certaines personnalités villageoi-
ses, si elles nous ont amusée un certain temps, ont fini par nous agacer

et ce n'est pas sans heurts que nous avons continué a nous fréquenter.

Tout en sachant que nous n'étions pas dupe de la mauvaise réputation
qui enveloppe un bileejo, Ibra ne comprenait pas que nous puissions le
fréquenter tout en entretenant des rapports privilégiés avec d'autres familles
du village. Nous étions logée chez des hftes qui représentaient l'ancien
pouvoir lignager, et la tentative avortée (volontairement & notre avis)
d'lbra de se méler a la bataille politique au lieu de jouer le réle d'obser-
vateur que lui assigne sa fonction de bileejo, était un moyen de tester
sur nous ses capacités d'éloquence. Devant le peu d'effet qu'il obtenait,
sa peine était d'autant plus grande que nous n'en avions fait ni un célébre
guérisseur (notre présence ne lui était pas réservée et nous n'étions pas
une taalibe) ni un candidat a l'autorité politique. L'image que nous lui
renvoyions de lui-méme était celle d'un homme a la fois bouffon et pathé-
tique, image que lui renvoyaient aussi sa femme et ses enfants a la maison.
Son besoin de reconnaissance qui ne pouvait passer par les voies du Pouvoir
Public a cause de sa fonction thérapeutique, peut-étre cherchait-il a

le satisfaire avec cette "demi-toubabesse” que nous étions.

Marginaux tous les deux, c'est sans doute ce qui nous rapprochait,
créant des liens forts et tendus. Cependant, parce que nous étions tous

deux trés indépendants, nous ne pouvions former un "clan" et c'est notre



-142 -

similitude de situation qui faisait que nous nous heurtions : similitude
du bileejo qui connait tout du monde des étres maléfiques, et du chercheur
qui croit dérouler tous les échevaux de l'organisation sociale villageoise,
chacun attaché a sa découverte, & son savoir et impuissant a le mettre

a |'épreuve en dehors du domaine dans lequel ils ont été construits.

La vision qu'lbra a pu:avoir de nous-méme semble participer de ce
méme effet de miroir, face aux conflits villageois. Dans un premier temps,
spectatrice intéressée, amusée puis révoltée, nous étions entrée comme
par la force des choses dans un combat éthique avec Ilbra et c'est tout
natureilement que nous nous sommes trouvée dans le camp adverse. Mais,
parce que ces conflits étaient trés socialisés, nous avons pu continuer
a travailler ensemble et c'est avec une certaine nostalgie que nous songeons

aux belles empoignades verbales qui nous opposaient.



II

I

CHAPITRE 4

ELIMAAN MAAMODU, IMAM DE CUBALEL

ELIMAAN MAAMODU

1. L'apprentissage d'Elimaan Maamodu

2. Les autres disciplines coraniques, les autres apprentissages
a) Le savoir secret
b) Tasawwuf (mystique)
c) Istikhar

d) Lasrari

3. Les activités d'Elimaan Maamodu
a) La prirére
b) Les techniques mystiques
c) L'égrenage du chapelet
d) Privé/public

e) La consultation du marabout

LES FILS D'ELIMAAN MAAMODU

1. Mohammadu Aan dit Alfa Tokaosel
2. Abubakri Aan dit Alfa Kiibel
3. Umar Aan, dit Kasum Kari

4. Suleymaan Aan dit Moodi

L'UNIVERS ETIOLOGIQUE DES MARABOUTS

1. Introduction
2. Les Jinneeji
3. Les seytaaneeji

4. Le maraboutage

- 143 -



v

LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL

1. Ceerno Malal Sal, imam actuel
2. Ceerno Sammba Umu Aan, ceerno L asrari
3. Une séance de listikar avec Moodi Aan

4. Ceerno Dawda Caam, ceerno Koran

LA RELATION A L'AUTRE CHEZ LE MARABOUT

1. Relation maitre/taalibe

2. L'alliance matrimoniale

~ 144 -



145 -
ELIMAAN MAAMODU, IMAM DE CUBALEL

I - ELIMAAN MAAMODU

Contrairement 3 lbra, que notre premiére visite honore, dés notre arrivée
chez Elimaan Maamodu, nous comprenons que c'est nous qui devons nous

sentir honorée par cette rencontre.

Lors de notre premiére visite, nous avons été frappée par son grand
age, son air fragile et les soins respectueux dont il est l'objet. Une cour
silencieuse l'entourait, composée principalement de vieillards aussi déla-

brés que lui.

Elimaan Maamodu avait 95 ans (*). Il ne voyait plus trés bien et il
entendait encore plus mal. Son fils cadet était constamment a ses cétés
pour lul servir d'intermédiaire et de porte-parole. Tous deux étaient assis
sur des peaux de moutons étriquées et si l'enclos était vaste et les reposoirs
nombreux (danki), il n'y avait pas ce luxe tapageur qu'on trouve chez ceux

qui ont de la fortune.

Le galle (1) d'Elimaan est situé au bord du fleuve et les crues grignotent
réguliérement des morceaux de sa concession. Il y a quelques années, un

des batiments s'est écroulé pendant la montée des eaux.

Sans montrer aucun signe apparent de richesse, Elimaan trénait sur
sa peau de priére. Tous se tenaient a une distance respectueuse, a l'excep-
tion de son fils, qui devait coller sa bouche contre son oreille pour lui trans-

mettre les paroles des visiteurs.

Elimaan Maamodu, patriarche des Aan, famille dans laquelle se recrutent
généralement les imams de la mosquée de Cubalel, appartient au monde
islamisé et a ses pratiques. Ancien imam lui-méme, 1l s'était désisté lorsque
son grand &ge ne lui avait plus permis d'assurer correctement sa fonction.
Elimaan Maamodu fait partie d'une famille maraboutique qui avait participé

a la fondation du village. D'aprés la tradition orale, les AanaanBe étaient

(*) Il est décedé en Février 1984.

(1) qalle : désigne a la fois le groupe familial patrilinéaire et le lieu qu'il habite (famille-conces-
sion)e



- 146 -
marabouts avant de venir s'installer a8 Cubalel et c'est pourquoi on leur

avait assigné la fonction religieuse.

Maintenant & la retraite, Elimaan Maamodu ne sortait pratiquement -
plus de chez lui. Mais il continuait a étre visité assidﬁment par ses pairs
et par leurs descendants. Ces visites étaient honorifiques, son grand &ge
le dispensait des tAches qui incombent & un marabout. Cependant, ses béné-
dictions étaient toujours accueillies avec beaucoup de respect eu égard
a sa fonction antérieure et a son statut d'ancien du lignage. Son fils ainé
était décédé il y a quelques années, c'était le cadet qui assurait l'entretien
du galle, en attendant d'hériter de la fonction spirituelle de son pére. Les
autres fils étaient dispersés dans le village : le galle paternel était situé
" au bord du fleuve ce qui ne permettait pas une extension de l'habitat. Elimaan
habitait dans le galle paternel qu'il partageait avec son frére cadet, non

sans disputes d'ailleurs.

Depuis son plus jeune &ge, Elimaan Maamadu a fréquenté assidiment
I'école coranique, en débutant dans le DuDal (1) de son pére. Tout au long
de -sa vie, il a baigné dans le monde du Koran : toutes ses activités de
prétre, d'enseignant et de thérapeute ont toujours tourné autour de la pratique
religieuse. De tout temps, ce sont d'abord les taalibe (2) de son pére puis

les siens qui ont cultivé ses terres.

Elimaan Maamodu n'a pas su ou n'a pas voulu nous donner le detail
de sa pratique thérapeutique, peut-étre parce qu'il trouvait injustifié de
parler du passé maintenant qu'il se bornait a réciter ses prieres quotidiennes
et a égrener son chapelet.

Elimaan Maamodu a commencé par participer au DuDal de son pére
dés l'age de 7 ans, et ce, jusqu'a 24 ans, faisant des séjours intermittents
a Demet, gros bourg situé a 40 kms en aval de Cubalel, a CiiloN, ville
des Haydara (3), située & |'Est de Cubalel dans le département de Matam,
et a Maadina NjaacBe, gros village situé au sud-ouest de Cubalel, & une

vingtaine de kms en aval sur la rive gauche du fleuve.

(1) DuDal : fover autour gduquel le maitre coranique réunit ses éléves pour les cours du soir.
Par extension, DuDal désigne i'école coranique.

(2) taalibe : disciple, éléve coranique

(3) Haydara : yettoode (nom honarifique) des shérifs.



- 147 -
Pendant ses seize années d'études, Elimaan s'est consacré a l'apprentissage
du Koran, réapprenant plusieurs fois le texte (alluwal). C'est 3 Maadina NjaacBe

qu'il a acquis le titre de tapsir (1).

Les matériaux recueillis auprés d'Eliman Maamodu étant peu abondants,
ce chapitre sera étayé par des informations ayant pour source d'autres

marabouts.

Elimaan a été choisi parce qu'il représentait une figure importante
au village. Son statut et sa fonction d'imam en faisait un personnage de

premier plan.

Si les matériaux récoltés ont été peu nombreux, c'est & cause de la
difficulté que nous avons éprouvée a le questionner trés longuement. Sans
doute aussi, le déséquilibre de l'échange a-t-il freiné les confidences : la
fonction d'imam suppose que l'élu posséde la sagesse et qu'il connait a
fond le Koran. Ce sont les deux critéres pris en considération lors de l'élec-
tion d'un imam. Contrairement a d'autres marabouts, l'imam n'a pas besoin
de publicité ni de faire-valoir. Ainsi, la visite d'une demi-toubabesse, jeune,
femme et désargentée de surcroit, ne pouvait rien lui apporter et ce, d'autant
gu'elle avait refusé de prendre l'attitude d'un taalibe : en effet, une conver-
sation aussi personnelle et investigatrice que peut I'étre une enquéte biogra-
phique porte atteinte 3 l'image de la soumission docile qu'un imam attend

d'un disciple.

Par ailleurs, le parcours propédeutique d'un marabout est facile a con-
naitre lorsqu'il est balisé de rencontres avec des marabouts prestigieux,
ou lorsque la fonction actuelle du marabout est le résultat d'un apprentissage
long et diversifié. Mais pour les marabouts de Koran et les imams, ce sont
plus les disciplines enseignées que le nom de leurs enseignants qui importent.
De sorte que nos questions sur l'identité des maitres et des lieux d'apprentis-

sage ont paru fastidieuses et impertinentes.

(1) tapsir : titre honorifique acquis lotsqu'on sait réciter le Koran par coeur et l'interpréter
par une explication historique de chaque verset.



1.

- 148 -
Dans un premier temps, le détail de l'apprentissage coranique et de
ses disciplines sera abordé au travers de l'exemple d'Elimaan Maamodu.
Tres vite, nous étendrons notre propos aux autres disciplines et apprentis-
sages possibles. Ensuite, nous passerons en revue les différentes activités
d'Elimaan Maamodu et des autres marabouts du village.

Dans un second temps, le probleme de la succession en milieu marabou-
tique sera examiné a travers le portrait des fils d'Elimaan. Ce sera l'occasion
d'analyser les relations que le marabout entretient avec ses enfants, ses
taalibe et ses maitres.

Dans les conclusions de ce chapitre, nous ferons état des affinités
qui existent entre marabout et  bileejo.

L 'apprentissage d'Elimaan Maamodu

Avant toute chaose, il convient de définir le terme de marabout. D'aprés
le Petit Robert, "marabout” vient du portugais "marabuto" qui aurait emprunté
ce vocable a l'arabe "morabit", qui signifie moine-soldat.

En Afrique de |'Ouest francophone, le terme de marabout désigne a
la fois le prétre musulman, le guérisseur qui s'inspire du Koran et l'enseignant
coranique.

En pulaar, ceerno (*) est le titre de respect qu'on accorde au marabout,
et nous appellerons marabout toute personne a qui est décerné ce titre.
Toutefois, ceerno est devenu par extension un titre qui est donné & toute
personne dont les apparences peuvent laisser croire qu'elle est trés religieuse.
D'autre part, un malade qui consulte un bileejo pourra trés bien l'appeler
ceerno, et celui-ci l'accepter, aucun des deux n'étant dupe et chacun sachant
qu'il s'agit la d'une hypocrisie de la part du patient qui redoute tout au
fond de sa conscience de fréquenter des personnes bannies par l'orthodoxie
musulmane. Cependant, il faut reconnaitre que le terme de ceerno est
pulaar et antérieur a l'Ilslam. Ceerno est un terme de respect, un titre
de dignité, qui s'adresse a toute personne qui peut vous en remontrer en
matiére de sagesse.

Elimaan Maamodu a débuté son apprentissage coranique auprés de son
pere, en participant au DuDal que celui-ci animait. A ['instar des autres
taalibe, il a commencé par réciter l'alphabet arabe (abajade), pour ensuite

apprendre par coeur le premier verset du Kaoran (Fatiya), qui est le verset

(*) ceemno en pulaar s'adresse a toute personne lettrée ou savante, la connaissance savante
étant congue comme islamigque uniguement dans les sociétés musulmanes. Chez les fulbe
nomades, ceerno n'a pas forcément une connotation religieuse.



- 149 -

le plus court. C'est ainsi que l'enfant progresse dans la lecture du Koran,
en réapprenant au fur et & mesure l'ensemble des versets appris. Il commence
par les versets les plus courts qu'il doit répéter inlassablement de facgon
a pouvoir les prononcer impeccablement. La récitation peut durer des années
entiéres et n'étre jamais maitrisée. Dans ce cas, l'apprentissage ne peut
aller plus loin. C'est le cas du bileejo Ibra qui n'a jamais été capable d'ache-

ver la lecture du Koran bien que son pére fit marabout.

Dans cette premiére phase de l'apprentissage, le taaliPe ne comprend
pas ce qu'il récite. C'est seulement lorsque la lecture du livre saint est
bien avancée, et que l'éléve a atteint l'dge ol le contenu du Koran peut
lui étre dévoilé (vers 10, 12 ans), qu'il commence & en avoir une vision
d'ensemble : il apprend le Koran chapitre par chapitre, tout en s'appliquant
a percer les mystéres de la grammaire, du style et des régles de la ponctua-
tion (NAWHU), c'est-a-dire tout ce qui touche a la syntaxe arabe. C'est
de cette maniére que le taalibe progresse dans la compréhension du Koran,
qui doit s'accompagner d'une lecture harmonieuse et bien rythmée (TAGWID).
Elimaan n'a jamais été initié au tagwid car, a son époque, seuls les marabouts
maures pratiquaient cette discipline. D'aprés un des fils d'Elimaan, les
marabouts d'antan n'accordaient pas une importance particuliére a la pronon-
ciation harmonieuse du Koran. Maintenant, avec le regain d'attrait pour
I'Islam qui se fait jour et la possibilité d'aller faire des études dans les

pays arabes, chacun cherche a avoir le meilleur accent possible.

A 1'époque d'Elimaan, telles n'étaient pas les préoccupations et Elimaan
a’obten‘u son LYDIAS. auprés de son pére. LYDIAS est un dipléme coranique
qui suppose la lecture et la compréhension du Koran dans son intégralité
ainsi que l'acquisition des principes fondamentaux de la religion. Le taalibe
qui a atteint le stade du lydias peut devenir un enseignant coranique (ceerno
Koran), c'est-a-dire avoir un Dudal dans lequel il enseigne la récitation

et I'écriture du Koran.

Elimaan Maamodu ne s'est pas arrété {a, 1l s'est spécialisé dans le
domaine du FIQH (jurisprudence), tout en complétant ses connaissances

en grammaire et langue arabe.



- 150 -

Si Elimaan a fait la majeure partie de son apprentissage a Cubalel
auprés de son péere et de son oncle maternel, il a toutefois effectué quelques
séjours a l'extérieur, méme s'il ne s'est jamais éloigné du galle paternel
pendant de longues périodes. D'autre part, il ne s'est jamais rendu chez

des marabouts habitant des villages trés éloignés.

Demet est un bourg qui se trouve a environ 40 km en aval de Cubalel
dans la province de Tooro. Celui-ci a la réputation d'héberger de grands
marabouts, notamment chez les Jiggogbe. Elimaan Maamodu a fréquenté
ceerno Saajo Budi CAAM, chez qui il a fait quelques brefs séjours afin

de parfaire son apprentissage du Koran.

C'est & Maadina NjaacBe, chez El Haj Demmba Hawa Njaac, qu'Elimaan
Maamodu a obtenu son titre le plus important, celui de tapsir, aprés deux
saisons séches et une saison froide passées chez ce marabout. La, il a complé-
té son apprentissage de la SHARYA (loi islamique) dont il avait acquis

I'essentiel chez son pére qui fut un qadi (juge) réputé.

Maadina NjaacBe se situe a environ 30 km au sud-ouest de Cubalel.
C'est un haut lieu maraboutique grdce aux NjaacBe dont la réputation de
_sainteté et de culture se perpétue a chaque génération. EI Haj Demmba
Hawa Njaac (décédé) est le pére du marabout qui fait actuellement la répu-
tation de Maadina. Les NjaacBe ont la particularité de maitriser toutes
les disciplines coraniques et de les enseigner. Leur demeure est aussi un
centre thérapeutique depuis deux générations.

Elimaan est allé a8 Maadina pour y obtenir son titre de tapsir car il
vaut mieux obtenir ses diplémes d'un marabout qui n'est pas un parent
proche. Pendant ses séjours a Maadina, il a complété ses connaissances
en grammaire (nawhu) et langue arabe (lugha). Il a aussi fait un séjour

de 5 mois a CiiloN, dans la cité des Haydara.

Voici un tableau des différentes disciplines apprises par Elimaan au-

prés de ses maitres :



~ 151 -

DISCIPLINES TITRE/DIPLOME ENSEIGNANTS

Koran Lydias son pére, son oncle maternel
Tapsir ceerno Saajo Budi CAAM 3
Demet

El haj demmba Hawa NJAAC
a Maadina NjaacBe

Lugha son pére, son oncle maternel
et El Haj Demmba Hawa
Njaac a Maadina NjaacBe

Nawhu son pére, son oncle materne!
et El Haj Demmba Hawa
Njaac.

Figh son pére et El Haj Demmba

Hawa Njaac

Quand il a obtenu le titre de tapsir, le taalibe doit étre capable de
lire, d'écrire et de traduire le Koran tout entier et d'en donner une inter-
prétation historique. Il devient alors interpréte du Koran et docteur en

religion.

Jusqu'ici, nous avons brossé un tableau général de l'apprentissage cora-
nique. Le Koran n'est pas l'unique base de l'enseignement. Il y a aussi les
HADITH (coutumes rapportées par les compagnons du Prophéte) qui sont
essentielles a la compréhension du Koran et des pratiques religieuses. Le
taalibe, tout au long de ses études, s'initie a la fot et aux principes fonda-
mentaux de la religion. C'est par I'étude des contes moraux (MAGAMA),
de la poésie (SHORAOQ) et des HADITH que le taalibe compléte sa prafession
de foi. Ces différentes notions sont distillées pendant une premiére phase

de l'enseignement et elles peuvent étre approfondies au cours de ce qui




- 152 -
peut étre considéré comme un second cycle d'étude.

Elimaan Maamodu ne donne pas l'exemple d'une chaine d'apprentissage
telle qu'elle est décrite par Wilks (1968).

En effet, Elimaan a acquis l'essentiel de son savoir & l'intérieur de
son lignage. Ceci s'explique peut-étre par-son destin : il faut savoir que
de fait, la charge d'imam est lignagére a Cubalel et, dé&s son plus jeune
age, Elimaan Maamodu a été éduqué dans cette perspective. Etre imam
suppose qu'on posséde un savoir trés spécialis€ dans le domaine du Koran.
Un bon imam doit connaftre parfaitement le Koran et doit pouvoir répondre
a toutes les questions concernant le livre saint et les pratiques religieuses.
On ne lui demande pas d'étre un fin politicien ni d'avoir une personnalité
extravagante. C'est moins le renom de ses maitres qui fait sa qualité, que
la bonne opinion que les villageois ont de lui. La stratégie publicitaire de
I'imam en puissance ne s'adresse jamais qu'au public villageois. Il n'a pas
besoin de multiplier les alliances et les contacts en dehors de son territoire
villageois puisque ce n'est pas par l'extérieur qu'ikl sera plébiscité. Ainsi,
dans les villages que nous avons visités, l'imam n'apparait jamais comme

. un personnage ayant suivi un apprentissage prestigieux, ce qui ne veut pas

dire qu'il n'ait pas été sérieux.

Au travers des autres disciplines coraniques, nous verrons que les chaines
de transmission du savoir peuvent étre plus complexes. Avant cela, il convient
de rappeler que les incursions faites par Elimaan Maamodu a Maadina NjaacBe,
Demet et CiiloN ne sont pas anodines. Ces trois villages sont connus pour
étre des hauts lieux du maraboutisme sans méme citer le nom de marabouts.
Nous nous intéressons davantage a Maadina NjaacBe dans le chapitre 6.

2.Les autres disciplines coraniques, les autres apprentissages

L'apprentissage du Koran débute par la récitation sous forme de litanie
des premiers versets. Le Woran est un texte sacré qui ne souffre pas d'étre
mal calligraphié parce que tous doivent pouvoir le déchiffrer méme sans

connaitre la syntaxe arabe.



- 153 -

Le savoir coranique (gandal Koran) est le fondement qui permet l'étude
des autres domaines de la science islamique. En effet, on ne peut initier
une personne qui méconnait le Koran et les fondements de l'Islam 3 la
poésie arabe par exemple, et encore moins aux techniques d'un savoir secret

qui s'avere dangereux pour un non-initié.

Nous ne reprendrons pas les notions de savoir coranique qui ont été
indiquées a travers la biographie d'Elimaan Maamaodu. Les disciplines scientifi-
ques (fannuuji) ont l'avantage de permettre au marabout d'écrire en arabe.
Ce pouvoir de I|'écriture dans une société de tradition orale permet au
marabout de recueillir et de noter des renseignements d'ordre généalogique,
historique et philosophique qui constituent, comme dans beaucoup d'autres
régions ou l'écriture est l'apanage des marabouts, un matériau historique
important. C'est ainsi que Cheikh Musa Kamara (1) a recueilli une grande
partie de ses informations auprés des lettrés musulmans et des familles

maraboutiques.

Le Koran peut aussi étre étudié seul, a l'exclusion de toute autre disci-

pline destinée a le commenter ou a l'expliquer. Le marabout enseigne alors

par l'exemple les fondements de la religion.

L'obtention du dipléme lydias, puis I'acquisition du titre de tapsir,
renvoient uniquement au domaine coranique, ce qui est insuffisant ou plutét

inadéquat pour qui a d'autres visées.

Avant de dresser la liste des disciplines qui entourent le savoir coranique,
il parait utile de dire dans quels domaines un marabout peut exercer son

savoir islamique.

Dans la définition du marabout qui a été donnée plus haut, les diverses
fonctions du marabout apparaissent comme étant celles de prétre,d'enseignant
et de thérapeute. Dans ses fonctions de guide et d'enseignant, le marabout
doit avoir une vision synchronique du Koran. Pour celles de prétre et de

thérapeute, il doit en avoir une vision diachronique : il doit étre capable

(1) lettré haalpulaar du début du sieécle qui, sous l'instigation de Gaden, a fait le tour du Fuuta
pour recueillit les traditions historiques de la région. -Malheureusement, il n'est toujours
pas traduit en frangais, a part quelques passages qui ont €té traduits par différentes person-
nes en fonction de leur préoccupation du moment. Voir Fonds Musa Kamara. [FAN. DAKAR.



- 154 -

de le détailler pour pouvoir en utiliser des fragments. D'autre part, il doit
abandonner la vision linéaire du texte pour en capter les autres sens. Cette
compréhension plus en profondeur, cette vision en strates du Koran nécessitent
I'apprentissage d'un ensemble de disciplines qui est appelé par les Haalpula-
aren GANDAL SIRRU (savoir secret). Ce savoir s'attache moins a des dis-
ciplines précises qu'a des ouvrages traitant de problémes -particuliers a
la vie humaine (transcendance = communication avec Dieu, mysticisme ;
protection contre le malheur = divination - confection de talismans a base
d'écritures coraniques ; retraite mystique = fusion avec Dieu, communication
avec les étres supra naturels). Dans ces domaines, l'apprentissage se fonde
moins sur la compilation d'ouvrages que sur |'étude de techniques : utilisation
de l'écriture, interprétation des réves et du Koran, voila ce que recouvre

le savoir secret.

Voici un tableau qui classe les différents chapitres de la connaissance

maraboutique en fonction du dénominateur important.

GANDAL KORAN

(savoir coranique)

GANDAL SIRRU

(savoir secret)

FANNUUJI

(disciplines scientifiques)

tafsir al Koran

(exégése coranique)
Figh (jurisprudence)
Hadith (coutumes)

Sira (biographie du
prophéte)

Tasawwuf (mysti-
cisme)

Istikhar (divination) -

Lasrari ("magie")

Lugha (linguistique
arabe)

nawhu (grammaire)
bayana (rhétorique)
badil (?)

mandiq (logique)
arur (?)

shorao (poésie)

L'étude du Koran et des disciplines arabes est accessible a tous ceux qui en
ont le désir. L'étude du savoir secret demande en revanche d'autres qualités’

et surtout un maitre qui vous accepte comme taalibe, parce qu'il reconnait



155 -

a

en vous la capacité d'accéder a ce savoir. L'étude du gandal sirru transforme
I'apprentissage en Initiation. Celle-ci est le fait de la volonté de Dieu qui
passe par le truchement d'un maitre. Dans le gandal sirru, les chaines de
transmission du savoir n'obéissent pas aux lois du lignage. Dans notre chapitre

consacré a l'ensemble du dispositif thérapeutique de la région, nous exami-

nerons en détail ces chaines de transmission du savaoir.

a) Le savoir secret (gandal sirru)

Elimaan Maamodu posséde quelques notions de gandal sirru. Sans qu'il
nous - l'ait dit expressément, nous le déduisons du fait qu'a un moment
de son existence, i1l a administré des médications pour guérir certains maux.
Par ailleurs, tout lignage qui se spécialise dans le Koran détient obligatoi-
rement un savoir étendu a d'autres domaines connexes. Ce n'est pas parce
qu'Elimaan est issu d'une famille d'imams qu'il n'y a eu que des seernaaBe
Koran chez ses ascendants. L'exemple de son pére qadi (confirmant ainsi
I'existence d'une connaissance transmise a l'intérieur du lignage) peut laisser
supposer que d'autres disciplines ont été enseignées a l'intérieur du lignagé.
C'est le cas pour le savoir secret qui est une branche du savoir lignager,
bien qu'Elimaan n'en ait pas fait état. La possession de ce savoir par Elimaan
a été confirmée par son plus jeune fils qui, lui-méme, a des prétentions

dans ce domaine.

Chaque lignage maraboutique prétend posséder un savoir secret propre,
au méme titre que les groupes artisanaux. Il s'agit 1a d'un savoir a la fois
statutaire et lignager qui permet de se protéger contre le malheur. Mais
ce savoir secret des marabouts est en grande partie issu d'ouvrages spécialisés
dans la magie et .la mystique. Pour les uns, ces livres sont écrits par des
génies, pour les autres, ce sont des livres antérieurs a l'Islam, écrits par
des arabes et plus ou moins reconnus par l'Islam. La mystique (Tasawwuf),
la divination (listikhar) et la magie (Lasrari) sont les registres ol le marabout

puise les techniques visant au bien-étre et a la prospérité.

b) Tasawwuf (mystique)

La mystique islamique préne la communication personnelle entre Dieu et le



- 156 -

croyant. "Une personne ordinaire a une relation a la 3&me personne avec
Dieu. Une personne éduquée peut avoir une relation a la seconde personne
avec Dieu et un mystique entrainé peut avoir une relation & la 1ére personne
avec Dieu. A ce stade, "l'union" ou wusuli (wusul : re-naissance, ou union
avec Dieu, ou le processus pour accéder a l'union avec Dieu) est achevée
et le mystique se voit comme une part de l'unité spirituelle et matérielle
de Dieu" (Paden, 1973, p. 65)

Pour atteindre les différents degrés de communication avec Dieu, le
mystique doit s'entrainer. Cette quéte mystique s'appelle tarbiyya (tarbiyu
en pulaar). Elle ne peut se faire toute seule et nécessite un maitre qui
prend en charge son taalibe au plan spirituel. Cet initiateur se rattache
lui-méme a son maftre et c'est ainsi que se forment les chaines de transmis-

sion (silsila) du savoir mystique.

Pourquoi la communication avec Dieu 7 Essentiellement pour servir a
son tour d'intermédiaire entre Dieu et le commun des mortels et avoir
ainsi un pouvoir rédempteur. Mais cette communication directe avec Dieu
est aussi une garantie de rédemption aprés la mort. Outre ce privilége,
le mystique en période de retraite bénéficie de la commisération de Dieu.
Cette retraite (xalwa) a lieu dans un isolement total et peut durer jusqu'a
41 jours. Elle se déroule dans un lieu naturel (grotte, le plus souvent) et

doit étre accompagnée d'un jelne total.

Mais, comme le fait remarquer Zempléni (1968, p. 449-450), les objectifs
habituels de la retraite sont la guérison et |'obtention de richesses. Ces
buts sont en contradiction avec l'idée de fusion en Dieu recherchée dans
la retraite mystique. En effet, la retraite effectuée dans un but thérapeutique
ou matériel tend vers une communication, non pas avec Dieu, mais avec
le circuit paralléle des génies et des diables. La retraite est alors une opéra-
tion magique, qui permet d'obtenir les faveurs de ces étres surnaturels.
Le xalwa est aussi une des techniques du maraboutage. Nous verrons plus
en détail plus tard comment les domaines d'activités du marabout peuvent
donner lieu & des comportements contradictoires. Le marabout a plusieurs
facettes et, chaque fois qu'on essaye de le définir par des oppositions bi-
naires de type religieux/politique, Dieu/génies et diables, écriture/plantes

médicinales, on ne prend en considération qu'une des facettes, celle qui



- 157 -

est d'ordre idéologique. En fait, le marabout est un personnage aussi ambigu
que le bileejo et c'est dans cette ambiguité que réside une grande part

de son autorité.

c) Istikhar (listikar en pulaar)

Pratiquer le listikar désigne '"le fait de confier & Dieu le choix entre
plusieurs options possibles, soit par piété et soumission a sa volonté, soit
par incapacité de décider de soi-méme, par ignorance, du parti le plus avanta-

geux" (1).

Dans l'antiquité, Istikhar se trouvait rattaché a des pratiques mantiques
diverses (divination médicale, nécromancie). L'orthodoxie musulmane aurait .
désapprouvé cette technique bien qu'elle ait joui de la faveur des milieux
populaires oU elle pouvait coexister avec l'envoltement et l'ordalie rituelle.
Le prophéte aurait fixé les régles d'emploi de I'ISTIKHAR pour éviter un

usage paien de cette technique.

Au Sénégal, ISTIKHAR est une pratique Eommune a tous les marabouts,
méme les plus orthodoxes qui se distinguent par le refus du LASRARI (voir
plus loin). Listikar désigne les pratiques divinatoires basées sur l'utilisation
du Koran. Elles comprennent la divination par les réves, la divination par

le chapelet et par des signes sur le sable (géomancie).

Le marabout, comme tout homme religieux capable de pratiquer I'Istikhar,
utilise cette technique pour ses propres besoins, dans un élan de soumission
et de piété enversDieu. Mais lorsque |'Istikhar est employé a l'adresse d'une
tierce personne, cela devient une technique divinatoire. C'est d'abord et

avant tout un acte mantique, méme s'il est sous-tendu par la foi en Dieu.

Le statut de l'Istikhar est ambigu. 1l est a la frontiére du savoir coranique
(gandal Koran) et du savoir secret (gandal sirru). En effet, I'Istikhar n'est
pas enseigné au méme titre que la grammaire ou tout simplement les versets
du Koran, méme si certains hadith racontent que le Prophéte enseignait

I"lstikhar a ses disciples comme s'il s'agissait d'une sourate du Koran (1).

(1) Encyclopédie de I'lslam, 1965.



- 158 -

Pour connaitre le listikar (en pulaar), il faut en avoir la volonté et
en faire la demande a un maitre. Ce n'est pas lui qui proposera de son
propre chef de vous l'enseigner. L'lstikhar se transmet de fagon spontanée
dans le lignage. Dans les autres cas, il faut pratiquer le tarbiyyu pour acceder
a ce genre de connaissance. Le tarbiyyu dont on a dit que c'était une quéte
mystique a un sens plus large ; le tarbiyyu désigne toute recherche d'un
savoir difficile d'acces et qui exige un rapport trés personnel entre le maitre
et son disciple. C'est un rapport de soumission spirituelle totale, qui lie
le taalibe 4 son maitre ad vitam aeternam, puisque c'est ainsi que se créent
les chaines de transmiss'ion du savoir (silsila). Tarbiyyu inaugure un rapport
entre personnes et non plus entre lignages, comme cela est souvent le
cas dans |'apprentissage des sciences coraniques. L'acceptation du taalibe
par son ceerno n'est pas le fait d'une reconnaissance d'un lignage, mais
d'une forte personnalité, du moins en théorie. Cette personnalité peut étre

renforcée par la chaine de transmission du savoir du maitre.

d) Lasrari (1)

Contrairement a !'Istikhar qui est une technique divinatoire accessible
a tous les musulmans, le lasrari participe du don ou d'un héritage trés lointain
réservé a la famille du prophéte et des descendants de Fatima (cf. djafr
1978 : 386)

Le Lasrari comprena le don de voyance mais aussi toute une série
de livres d'oracles et ﬁ'ouvrages ésotériques concernant |'influence des
astres ou les propriétés occultes des lettres de l'alphabet ou des noms de
Dieu. Le Lasrari recouvre le don associé a des connaissances techniques
ésotériques qui ont leur source dans les traditions pré-islamiques (hébraiques,
pour la transposition et la codification des lettres en chiffres grecques

surtout (2) pour l'astrologie).

Le Lasrari permet une interprétation spirituelle et mystique du Koran,
en opposition avec l'exégése traditionnelle et lexicographique habituelle
du ceerno Koran. Pour pouvoir user de cette connaissance, ou plutdt pour
y accéder, il faut des prédispositions particuliéres qui permettent de supporter

le poids de ce savoir. Ici, le marabout et le bileejo se rejoignent dans cette

(1) Ce paragraphe a été réalisé grice au concours de Yoro K. Fall, historien 3 I'université
de Dakar, qui m'a aidée a trouver les entrées dans le dictionnaire encyclopédique de I'lslam
pour comprendre ce due tecouvie le tefrme lasran. Qu'il en soit ici remercié.

(2) Les connaissances astrologiques atabes ont eu & sources : I"ltan, la Gréce, I'lnde et la Syrie
(encyclo. Universalis, 679)



- 159 -

qualité de hoore mawnde, téte/grande, attribut nécessaire pour assumer

toute connaissance secréte extra-ordinaire.

Les objectifs du ceerno lasrari dépassent ceux du ceerno listikar. Contrai-
rement au listikar qui n'a qu'une vertu consultative, le lasrari permet d'agir
sur les étres par l'intermédiaire d'objets manipulés 4 l'aide des techniques
citées plus haut. C'est pourquoi El Haj Malik Sih, au XIXéme siécle, aurait
lutté contre le lasrari coupable de shirk, c'est-a-dire "d'associationnisme"
entre Dieu et un pouvoir non orthodoxe, celui des génies et des diables,
auxquels le joom lasrari a recours dans ses actes magiques. E£n effet, le
joom lasrari ne se contente pas des qualités intrinséques du Koran. Il lui
faut avoir recours 3 des étres et a des procédés pré-islamiques et c'est
pour cela qu'il est accusé d"associationnisme". Le joom lasrari met a contri-
bution toutes les forces dont il peut disposer, & savoir Dieu, les anges et
les créatures démoniaques. Il ne craint pas les mésalliances et le but recher-

ché justifie tous les moyens déployés.

A l'opposé du listikar qui est un procédé mantique pré-opératoire,
le lasrari est a la fois consultatif et opérant, Consultatif, le lasrari entre
de plein pied dans la mystique (tasawwuf) ; il permet de prédire l'avenir,
de prononcer des oracles et de connaitre sa destinée. Actif et opérant,
le Lasrari est un ensemble de techniques de maraboutage qui donne au
marabout la possibilité d'agir sur les étres, par l'intermédiaire d'objets
manipulés. Grace au lasrari, le marabout agit sur !'ordre temporel et provoque
le destin. Le lasrari transforme les destinées individuelles grace a l'acquisi-
tion de biens et de pouvoirs en dehors des cadres habituels du lignage et
du statut. Le lasrari est un subterfuge qui permet de dépasser les discrimi-
nations sociales quotidiennes et qui donne a chacun les moyens d'acceder
a la prospérité. Le lasrari est le pendant islamique des techniques de magie
interpersonnelle. 11 se distingue des techniques fulBe de Bayre par la prédo-
minance du calcul et de l'écriture. Les plantes médicinales sont utilisées
dans une moindre mesure et leur maftrise provient du savoir traditionnel

peul de la phytothérapie.

Pour résumer, nous disons que le lasrari est un domaine de connaissances
diversifiées, secrétes et privées et qu'il ne s'embarrasse pas d'une interpréta-

tion étroite et rigide du Koran, lequel n'est qu'un des piliers du lasrari.



- 160 -

L'apprentissage du lasrari obéit aux régles du tarbiyyu et c'est de la
qualité de la relation entre le maitre et l'éléve que dépend la connaissance.
Les chaines d'apprentissage sont obscures, et pas nécessairement glorifiantes,
dans la mesure ou le joom lasrari, qui est en méme temps ceerno Koran
et diplomé de Lydias, peut faire prévaloir son silsila. Mais c'est rarement
la chaine d'apprentissage de ses marabouts de lasrari qui est célébrée.
C'est ainsi que Hamdu Rabi Njaac, de Maadina NjaacBe, marabout réputé
pour ses connaissances coraniques et magiques, posséde une lignée glarieuse
de maitres coraniques (cf. fig. n® 1 , en annexe). En revanche, pour son
lasrari, nous avons comme seul indice un surnom : Cheikh Jinneeji, seigneur
des génies, et une région d'origine, le Fuuta Jallon ; c'est dire que l'identi-
fication n'est pas de mise dans le domaine du lasrari ; les signes de reconnais-
sance échappent aux lois du lignage et ce sont plutét des marques individuel-
les qui forgent l'identité du joom lasrari. L'emploi d'un surnom pour nommer
son maitre semble indiquer la faible importance du statut et du lignage
inscrits dans le rI\om propre. Ce qui compte, ce n'est pas ce qui rattache
'enseignant & ses ascendants et & ses descendants, mais ce qui le place
dans le monde dont il tire sa maitrise, c'est-a-dire le monde des génies

ou le monde aquatique.

Nous voyons donc que le joom lasrari tire sa fortune de ses capacités
individuelles et qu'il ne peut nullement caompter sur le confort que procure
une bonne naissance. Le joom lasrari est un 'self made man' ; ce qui explique
peut-étre son apreté au gain. Il nous faut préciser que le domaine du lasrari
permet au marabout de rentabiliser sa situation et qu'il ne s'en prive pas.
Le joom lasrari est a la fois le voyant, le magicien et la corne d'abondance
auxquels on se voue pour augmenter la potentialité de prospérité qui réside
en chacun de nous. Le joom lasrari est consulté pour redresser les effets
d'une marétre nature. Le lasrari est une espéce de contre-culture qui défie
les effets de la culture dominante sans pour autant la contester. Le lasrari
est a la fois paralléle et complémentaire, un peu comme le loto et le tiercé,
qui sont des institutions qui font croire a l'égalité des chances de tous

face aux biens de ce monde.

La connaissance du savoir secret assure au joom lasrari une clientéle
de personnes en quéte de protections, de santé et de biens matériels, qui

est préte a rétribuer ce sauveur, en monnaie sonnante et trébuchante.



- 161 -

Un ceerno Koran est sollicité pour ses compétences religieuses exclu-
sivement (signification d'un verset coranique, comportement dans la priére,
etc .) Un ceerno listikar ou lasrari est sollicité dans tous les domaines
qui touchent & la vie (sentimentale , sociale , biologique), la religion étant

prise comme moyen et non comme but en soi.

Chaque marabout a plus ou moins une spécialité dominante pour laquelle
il est connu et fréquenté. Elimaan Maamodu, dont la derniere fonction
publique a été celle d'imam, est reconnu comme tel par l'ensemble du village.

Sa renommée le définit comme imam et comme docteur en droit islamique.

3.Les activités d'Elimaan Maamodu

La fonction publique majeure d'Elimaan Maamodu, aprés celle de ceerno
Koran qu'il a assumée dés la fin de ses études, a été celle de Elimaan juma

(imam de la grande mosquée).

Chaque village du Fuuta posséde sa mosquée du vendredi (juma),a laquelle

peuvent s'ajouter des moquées de quartier (jama).

Elimaan Maamodu a succédé & ses grands fréres (voir tableau de la

succession des imams fig. N° 2 en annexe)

L'imam est le prétre qui dirige les priéres ainsi qué les lectures com-
mentées du Koran & la mosquée. En théorie, l'imam est choisi parmi les
lettrés coraniques du village : en réalité, il est souvent choisi au sein d'un
méme lignage. L'imam est désigné par la communauté villagecise en fonction

de sa connaissance et de sa moralité.

Elimaan Maamodu a voulu remettre la charge entre les mains de son
fils ainé lorsqu'il a senti ses forces décliner. La communauté villageoise
a refusé en raison du jeune age de celui-ci. Par ailleurs, le frére cadet
d'Elimaan qui briguait la succession n'a pas réussi a faire le consensus
autour de sa personne. Le conflit ainé/cadet qui a opposé les deux fréres

s'est transformé en conflit de factions politiques au sein de la communauté



- 162 -

villageoise, et ce n'est qu'aprés de nombreuses interventions de hauts digni-
taires de la confrérie et aprés moult tergiversations de la part des vil-
lageois, qu'a été élu imam un Sal en remplacement d'Elimaan Maamodu.
Ce choix d'élire un imam dans le lignage des Sal n'a pas été le fruit du
hasard puisque c'est dans ce lenyol qu'on trouve le second imam de Cubalel
(cf. tableau).

L'imam est consulté pour tout ce qui a trait a la lecture du Koran
et a son exégése. A cela s'ajoutent, pour Eliman Maamodu qui est spécialisé
en droit islamique (figh), toutes les questions concernant le droit islamique.
Umar Elimaan, son pére, fut en son temps qadi (juge islamique), et c'est
a lut que le village s'en remettait en cas de litige.

0

L'imam préside, par ailleurs, a toutes les grandes cérémonies religieuses
et 1l est présent a toutes les activités publiques en tant que chef religieux.
C'est aussi lui qui transmet a la population les messages venus des hauts
dignitaires, en l'occurrence les chefs de la confrérie (tariga) tidiane (1),

qui est la confrérie majoritaire dans la vallée du fleuve 5énégal.

Outre ses fonctions publiques d'imam, d'enseignant coranique et de
Qadi, Elimaan est sollicité pour des affaires d'un ordre plus privé. Comme
la grande majorité des marabouts, il est consulté sur des problémes qui
ne sont pas toujours d'ordre théorique et sa compétence est recherchée
dans tous les domaines de la vie quotidienne et non pas seulement dans
les grandes étapes qui la jalonnent. Le marabout est une sorte de conseiller

Y

technique de tous les instants. i aide a prendre les décisions, & se prémunir

contre les forces maléfiques et & s'assurer l'appui de Dieu dans toute entre-

prise.

S'attacher les services d'un marabout, c'est étre contaminé par sa
baraka (chance), qui lui vient de sa fréquentation assidue de Dieu. Le mara-
bout est un intermédiaire entre Dieu et le commun des mortels. Ses connais-
sances et ses techniques lui permettent d'intercéder auprés de Dieu. Son
commerce avec le divin lui permet de prévenir le malheur & venir et parfois

méme d'accroitre les capacités de réussite sociale des individus. Le pouvoir

(1) La tidianie est une confrérie musulmane qui a é€été introduite au Sénégal par les chefs
maures, en particulier les Trarza, et les marabouts guerriers Toucouleur comme El Haj
Umar (COULON, 1981 : p. 88)



- 163 -

charismatique du marabout, sa baraka se manifestent dans la priére et

dans l'exercice mystique.

a) La priére

lLa récitation des versets coraniques accompagnée de jets de salive,
I'imposition des mains sur la téte et le corps du croyant, l'inscription de
versets coraniques sur des tablettes en bois (alluwal), lavées avec du coton
qui est ensuite immergé dans des bouteilles d'eau servant a la toilette et
a la boisson : voici les moyens employés par le marabout pour transmettre

sa baraka qui est purificatrice et salvatrice.

b) Les techniques mystiques

Nous avons vu plus haut que la mystique islamique (tasawwuf) tend
vers la communication directe avec Dieu. Dans le cas de la mystique pure,
cette communication a pour objet la fusion avec Dieu. Dans le cas de la mysti-
que appliquée, la volonté de communication est plutét adressée aux compa-
gnons de Dieu, anges, génies et démons. C'est une aide matérialisée qui
leur est demandée : il peut s'agir d'une demande de gquérison comme d'une

demande de gain.

La retraite mystique (xalwa), le réve et la divination sont les moyens
utilisés par le marabout pour parvenir 3 ses fins. La retraite, qui est de
loin la technique qui exige la plus forte personnalité, est utilis€e dans des
affaires extrémement graves, lorsqu'il s'agit d'une demande extérieure,
autrement elle est le fruit d'une volonté délibérée du marabout. LLe réve,
qui est une technique divinatoire, s'utilise fréquemment pour connaitre
les chances de réussite de projets ou d'affaires en cours. D'une maniére
générale, le réve concerne la réussite ou l'échec d'une action. Il peut auss:

étre le prélude a un diagnostic.

Le champ de la divination recoupe celul de la thérapie. La divination
permet d'éclaircir le "Qui" et le "Comment" du malheur. Elle permet aussi

de déterminer la conduite & tenir dans la vie de tous les jours.



La divination, pour le marabout et pour les thérapeutes en général,
est une technique qui permet de passer d'une interrogation sur les symptimes
du malheur & une interrogation sur les causes de ce malheur. Cela ne signifie
pas que tout acte mantique ait un objectif thérapeutique : les techniques

N

de la divination islamique sont a une petite échelle un mode de communica-
tion avec le monde divin. Si on admet gque les réponses a toutes nos questions
sont formulées dans le Koran, la divination est le moyen de tirer la bonne

réponse.

La divination islamique appartient au domaine du savoir secret. Les
technigues les plus courantes relevent de 1'Istikhar mais le réve et la retraite
appartiennent au domaine de la mystique (Tasawwuf). Dans tous les cas,
I'égrenage du chapelet et la récitation de versets coraniques accompagnent

ces techniques, excepté pour le réve endormi.

c) L'égrenage du chapelet

En général, le chapelet est égrené par le croyant aprés les cing priéres
de la journée pour affirmer sa foi dans sa confrérie. Chague confrérie musul-
mane a un wird (1) (wirdu en pulaar) qui désigne les litanies et qui par

extension désigne l'ensemble des régles propres a la confrérie.

Pour accéder au wirdu, il faut aveir un initiateur qui juge de votre
aptitude a faire cette profession de foi. Des regles trés strictes entourent
l'accomplissement du wird et pas seulement au moment rituel, mais aussi
dans la vie gquotidienne. Généralement, c'est & l'dge adulte (vers 40 ans)
qu'est regu le wird. Au départ, quelques litanies récitées en égrenant son
chapelet aprés les priéres du matin et du soir sont apprises. Au fur et &
mesure de son avancée en age et de sa disponibilité vis-a.vis de Dieu, l'indivi-
du apprend d'autres litanies auprés de son marabout. Elles consistent en
grande partie a énoncer le nom de Dieu un nombre de fois plus ou moins
grand. Il n'est pas rare de voir de vieilles gens passer la journée & égrener

leur chapelet.

(1) wird : c'est le rituel le plus commun. L'élément important dans le rituel est la répétition
du nom de Dieu (innde Allah), c'est-a-dire DIKHR (cf. PADEN 1973, p. 65)



- 165 -

La pratique du wird est une demi-retraite : en effet, l'individu qui
égréne son chapelet, méme en présence d'autres personnes, se retire du
monde et n'adresse la parole 2 personne pendant tout le temps que dure

le rituel. Celui-ci peut durer de 10 minutes a 1 heure ou méme plus longtemps.

Le marabout a des wird plus longs et plus fréquents que les gens du
commun. Chacun sait que les moments od on peut rendre visite & un marabout
sont trés limités ; il s'agit de la période entre les deux priéres de l'aprés-midi
(tisbar et takusan). Avant,le ceerno Koran a son wird et son école coranique

et plus tard il a ses priéres, son wird et son école coranique.

La plupart des marabouts sont des muqqadam (initiateurs) et peuvent
donc donner le wird a leurs taalibe. Mais une grande connaissance du Koran
n'est pas obligatoire, notamment chez ceux pour qui le Koran est en quelque
sorte un héritage lignager. Connaitre les principes et les régles de ia confrérie
suffit dans ces cas-la.

v

Elimaan Maamodu est un muqqadam, sa fonction d'imam l'y oblige.
D'autre part, pour obtenir le wird, on cherche moins un marabout prestigieux
qu'un marabout de la moralité duquel on est sGr puisque c'est celui-la qui
va montrer le chemin pour une conduite meilleure et impeccable. Cependant,
le wird est souvent acquis auprés des hauts dignitaires de la confrérie tidiane,
lorsque ceux-ci font des tournées dans les villages ; c'est une maniére d'af-
firmer leur foi en la confrérie pour les taalibe et, pour le marabout qui
propose le wird, c'est le moyen de réactualiser la force du mouvement

confrérique.

L'obtention du wird n'est pas un stade obligatoire. C'est une démarche
personnelle qui n'obéit pas a une logique d'apprentissage ou a une logique

lignagére.

d) Privé/public

Il convient de différencier chez Elimaan Maamodu ses activités publiques



- 166 -

et ses activités privées. L'imam Elimaan a un certain nombre d'actes publics
a accomplir : présider aux priéres & la mosquée et plus particulierement
3 celles du vendredi et des jours fériés ; officier en tant que marabout
aux cérémonies du baptéme, du mariage et de l'enterrement ; donner son
verdict dans les litiges opposant deux parties. Le figh, savoir acquis dans
le lignage, fait d'Elimaan un conseiller recherché par l'ensemble de la com-
munauté villageoise. D'autre part, en sa qualité d'ancien du lignage, il

est 3 méme de connaitre ce qui est d'ordre coutumier ("ADA).

Ces différents domaines d'activité sont d'ordre public. La priére, les
consultations juridiques, les bénédictions aux cérémonies qui marquent la
vie humaine font partie des obligations qu'Elimaan a contractées vis-a-vis
de la communauté villageoise en sa qualité d'imam. A |'opposé, toutes
les consultations dispensées chez lui sont d'ordre privé et lignager. La parti-
cipation au DuDal, les consultations théfapeutiques participent d'un contrat

entre le marabout et son taalibe-client.

Chaque galle qui nourrit un lignage maraboutique se doit d'avoir un
DuDal permanent auprés duquel se relaient les différents membres du lignage.
Généralement, un joom galle (1) s'occupe du DuDal jusqu'ad ce que ses fils
solent en age de prendre la reléve. Il peut partager la fonction avec ses
fréres cadets. D'une maniére générale, un marabout s'occupe de 1'école
coranique dans ses années de jeunesse : il commence dans le DuDal paternel
en enseignant les rudiments du Koran aux jeunes enfants. Au fur et a mesure
que sa propre formation se perfectionne, il prend le relais.avec des taalibe
d'un niveau supérieur qui sont en passe de devenir marabouts eux-mémes.
Dés que les enfants d'un marabout sont assez grands pour enseigner & de
grands taalibe, le joom galle leur passe la reléve et il n'a plus qu'un rdle
de supervision. Il se contente alors de distribuer et de répartir les taches,

qu'elles soient agricoles, de corvée ou pédagogiques.

e) La consultation du marabout

Le marabout, contrairement au bileejo, se déplace rarement pour des

consultations privées. Il regoit chez lui, assis sur une natte de priére dans

(1) maitre de maison, chef du foyer.



- 167 -

une chambre, entouré de ses livres et de ses objets de culte (planchette

coranique, chapelet, encrier, bouilloire & ablutions).

Un marabout est sollicité en général pour des bénédictions (duwaawuuji)
qui sont transmises par le jet de salive et |'impasition desAmains du marabout
sur la téte du client. Ces bénédictions peuvent étre demandées & tout moment
et a tous les marabouts. Les bénédictions du marabout, c'est l'espoir que
rejaillisse sur le commun des mortels un peu de sa baraka. O'autre part,
le marabout est sollicité en tant qu'intermédiaire entre son client et Dieu.
Il lul est demandé d'intercéder auprés de la puissance divine pour lui deman-

der des gréces.

Pour obtenir ces bienfaits, le marabout utilise des procédés mystiques
(DHIKR) (1), parmi lesquels la répétition du nom de Dieu (innde Allah)
est le plus courant. Ces demandes adressées a Dieu par l'intermédiaire
du marabout ont pour objet la recherche de la réussite sociale. Celle-ci
chez les Haalpulaaren peut étre définie comme étant un équilibre savant
entre la santé de la personne physique et la recherche de la personnalité
sociale. L'individu haalpulaar recherche la santé qui est la condition essentiel-
le pour devenir riche. Jouir d'une bonne santé et étre doté d'une belle person-
nalité, voila comment peuvent se résumer les aspirations du haalpular. Jouir
d'une bonne santé, c'est pouvoir s'acquitter de téches nombreuses dont

la plus importante est celle qui consiste a perpétuer la lignée.

Une belle personnalité, c'est posséder le rayonnement qui entoure celui
qui distribue ses richesses selon les régles codifiées. La richesse éqoiste
et la générosité exagérée portent atteinte a la dignité de leurs possesseurs.
Par ailleurs, une pauvreté digne peut étre entourée d'un certain prestige.
Quoi qu'il en soit, nous verrons plus loin (chapitre 7), avec la notion de person-

ne, les subtilités du don et du pouvoir que celui-ci engendre.

Les demandes adressées & Dieu (nyagunde Allah) sont une pratique
soufiste courante chez les marabouts haalpulaaren. Elles sont étroitement
associées aux bénédictions et participent & la baraka du marabout. La plupart

du temps, ce sont des demandes générales lorsque le marabout-intercesseur

(1) Dhikr : domaine du Tasawwuf ; "la racine arabe signifie 'rappeler’, faire se souvenir, le
dhikr par excellence est le Koran, rappel pour les hommes ; le mot désigne aussi la priére
d'invocation , I'exercice de présence a Dieu et finalement une technique sGfi pour vivre
en présence de Dieu, de fagon collective ou solitairte [René Luc MOREAU (1982)]



- 168 -

n'est pas un spécialiste du savoir secret et de la mystique islamique.

Ainsi Elimaan Maamodu peut adresser des innde Allah en pensant &
ses clients et a ses taalibe mais il n'a jamais pratiqué de retraite mystique

pour eux, du moins pas dans le but de leur obtenir un gain matériel.

Dans le domaine de la santé, Elimaan posséde un savoir qui permet
de soigner, ou du moins de soulager les personnes atteintes de troubles
mentaux. C'est la classique intervention des marabouts pour les désordres
psychiques causés par l'attaque de génies et de démons et nous verrons

plus loin comment ils opérent.

En plus des techniques mystiques, le marabout posséde les écritures
coraniques (binndi), qui jouent un role essentiel dans la pratique thérapeutique
et préventive. L'écriture est le reméde par excellence pour les marabouts.
L'écriture est métamorphosée par magie sympathique : les médications
du marabout sont le plus souvent constituées de breuvages ou de bains
dans lesquels trempent des cotons qui ont servi a laver les tablettes cora-
niques sur lesquelles ont été inscrits des versets coraniques protecteurs
et purificateurs. Ces écritures saintes ont un effet immédiat. Devenus
des mangeurs d'écriture, les patients du marabout consomment les aaya
(1) comme s'il s'agissait de plantes médicinales. Ces écritures, lorsqu'elles
ne sont pas ingérées, servent a confectionner des talismans qui sont ceints
autour des reins, des chevilles, des bras, du cou ou qui sont attachés a
la chevelure. Ces talismans protecteurs écartent les étres maléfiques qui

sont a l'origine de bien des malheurs.

Les binndi, écritures coraniques, comprennent les aaya et les katemedie.
Les aaya, 'signes, miracles”, accomplis par le Prophéte gridce au pouvoir
que Dieu lui a conféré désignent par extension soit le verset coranique,
soit le plus souvent un ensemble de versets coraniques. Au Sénégal, aaya

désigne surtout les versets & usage thérapeutique.

katemedie (hatumere au singulier), mot d'origine arabe signifiant
rectangle, est en pulaar un terme qui désigne un certain type de talisman

composé de figures géométriques et de versets coraniques qui se trouvent

~

(1) versets coraniques a usage thérapeutique.



- 169 -

distribués dans les cases d'un rectangle. Les katemedie sont dessinés sur
des feuilles de papier qui sont ensuite insérées dans des housses de cuir
portées sur le corps ou placées dans certains lieux en fonction des protec-
tions recherchées. Les katemedie sont personnalisés et visent un but précis.
Iils participent de la magie interpersonnelle et font partie du savoir secret

des marabouts, c'est-a-dire du Lasrari.

Le pouvoir de |'écriture est considérable dans le mesure ou celle-ci
agit directement sur les étres et sur les choses. Le pouvoir de I'écriture
est complémentaire de celui de la parole qui est surtout I'apanage
des non-marabouts. Néanmagins, l'invocation du nom de Dieu dans la mystique
istamique rejoint les incantations paiennes (cefi) des groupes statutaires.
On peut dire que les aaya sont aux marabouts ce que les cefi sont aux
pécheurs ou aux tisserands. Les aaya ne sont pas exclusifs d'autres techniques
comme nous l'avons vu avec lbra, qui mélange écritures et cefi pour plus

d'efficacité dans sa pratique thérapeutique.



- 170 -

Il - LES FILS D'ELIMAAN MAAMODU

Elimaan Maamodu est décédé au début de l'année 1984 et,lors de notre
dernier séjour a Culabel un mois plus tard, la répartition de l'héritage n'avait
pas encore eu lieu parce qu'il fallait garder le patrimoine indivis tant que

des visiteurs se présenteraient pour apporter leurs condoléances.

Voici le portrait le plus vivant possible de chacun des fils d'Elimaan.
Nous nous proposons de dresser un portrait psychologique du marabout face
aux problémes de la vie moderne. C'est pourquol nous présenterons en détail
la personnalité du dernier fils d'Elimaan avec qui les contacts ont été plus

faciles en raison de la proximité de nos ages.

Elimaan Maamodu a eu de sa femme Kari Yalla Jallo quatre fils, dont
I'ainé Mohammadu, dit Alfa Tokosel, est décédé il y a quelques années.
Tous, sans exception, ont toujours eu une grande estime pour leur peére,
a qui ils reconnaissent un savoir équivalent a celui de marabouts beaucoup
plus renommés. Il est certain qu'Elimaan Maamodu a compté parmi les
grandes figures maraboutiques futankaises, méme si sa modestie naturelle
I'a empéché de devenir une célébrité exigeante et capricieuse. Ses plus
jeunes fils lui reprochent implicitement cette attitude et ils sont bien décidés

a ne pas le suivre dans cette voie.

1. Mochammadu Aan dit Alfa Tokosel

Fils ainé d'Elimaan, Alfa Tokosel est décédé il y a quelques années.
Apres son mariage, il a quitté la demeure paternelle et s'est installé dans
le village pour fonder son propre galle. Il a formé un DuDal auquel partici-
pait son cadet Alfa Kiibel qui I'a rejoint, une fois marié a son tour. Alfa

Tokosel enseignait le Koran et la prononciation arabe aux taalibe du village.

Quelques temps avant sa mort, Alfa Tokosel a été l'objet d'un conflit
entre Elimaan Maamodu, son pére, et ceerno Sire Elimaan, son oncle paternel,
a propos de la succession de l'imamat. En effet, Elimaan Maamodu, qui,
avec l'adge, était devenu sourd, avait pris l|'habitude d'envoyer son fils a

la mosquée pour le remplacer dans sa fonction d'imam sans en référer a



- 171 -

la communauté villageoise a qui il revenait de droit de prendre les décisions

concernant le choix de son successeur.

Ceerno- Sire, le cadet d'Elimaan, contestait cet abus de pouvoir en
faisant valoir qu'Alfa Tokosel "le petit" était trop jedne pour pouvoir diriger
la priére. Ce conflit entre égaux d'un méme lignage, aggravé par les dissen-
sions politiques, a amené les villageois, aprés moult interventions de hauts
dignitaires religieux (El Haj Seydu Nuru Taal, puis son neveu Muntaga Taal),
a choisir leur imam dans un autre lignage, celui des Sal Hawre qui a déja
produit un imam au début de la fondation de Cubalel (voir tableau de la

succession des imams).

Alfa Tokosel avait fondé un Dudal dans lequel il enseignait le Koran
et les KaBorDe (phonologie - phonétique a travers le Koran). Cette derniére
discipline n'était pas une spécialité de son pére et Alfa Tokosel était le
seul a l'enseigner au village. Son frére cadet, Alfa Kiibel, qui a hérité du

DuDal, perpétue cet enseignement.

2.Abubakri Aan dit Alfa Kiibel

Troisiéme fils d'Elimaan Maamodu, Alfa Kiibel a repris la direction
du galle de son frére décédé et il en a épousé la veuve. Il poursuit l'ensei-
gnement du Koran et des kaBorDe. A |'heure actuelle, il est aussi le premier
naahibu (1) de la mosquée. C'est lui qui remplace l'imam en cas d'absence.
Son pére lui a donné son grand baton de priére bien avant qu'il ne meure.
Ces signes prédisposent Alfa Kiibel a devenir t6t ou tard le prochain imam.
Il est en excellente santé, contrairement a son frére ainé vivant, Kasum,
qui est trop doux de caractére pour sortir victorieux du conflit qui menace

toujours quand la direction de la mosquée est en jeu.

Alfa Kiibel a bénéficié de l'héritage spirituel de son frére ainé décédeé.
Toutefois, il reconnaft la suprématie de Kasum Kari sur lui, notamment
dans le domaine de la sharya. Chacun s'accorde pour dire que Kasum Kari

est un grand érudit en sharya comme son pére. -

(1) naahibu : personne qui seconde l'imam 3 la mosquée pour le chant et la récitation du
Koran.



-172 -

3.Umar Aan,dit Kasum Karij

Kasum Kari a fait la majeure partie de son .apprentissage chez son
pére, dont il est le secondfils, puis & Kaedi, chez ceerno Aamadu Neene
Bah et & Boki Jawe, chez ceerno Aliu Saliu Jallo, qui sont tous deux des
marabouts réputés. Ses études terminées, Kasum Kari est revenu vivre auprés
de son peére; qu'il n'a plus quitté. Il a vécu dans son ombre, participant au
DuDal paternel et servant d'intermédiaire entre les taalibe et son pére

devenu trop vieux.

Avant de mourir, Elimaan n'a laissé aucune consigne a ses fils et chacun
continue son oeuvre. Kasum Kari espére récupérer la clientéle de son pére.

Encore du vivant de son pére, certains taalibe avaient déja pris l'habitude
de venir consulter Kasum Kari. Toutefois, sa grande modestie et son atti-

tude effacée ne lui promettent pas d'avoir une clientéle abondante et
extérieure au village. Actuellement, le public se tourne vers les marabouts
extravertis. Aujourd'hui, c'est le vedettariat qui attire la clientéle et Elimaan

Maamodu subissait déja les effets de cette vogue.

4,Suleymaan Aan dit Moodi

Suleeymaan Aan, dit Moodi, est le benjamin de la fratrie, et il est
le plus étonnant. Agé de trente-cing ans environ, il appartient a la classe
d'age d'un ami fonctionnaire auquel il reproche sa trop grande insertion
dans le monde moderne au détriment de la vie villageoise. En d'autres
termes, il lui reproche son ignorance de la religion et il trouve injustifié
que lui, un lettré musulman, ait tant de mal a joindre les deux bouts, contrai-
rement 3 son ancien compagnon de jeux, qui a sulvi un enseignement univer-

sitaire en frangais.

Moodi est né révolté. Depuis son plus jeune &geyil est brutal et insolent
avec ses pairs. Il passe douze ans dans le DuDal paternel, puis son frére
ainé Alfa Tokosel, avec qui il a commencé I'apprentissage de la sharya,
lut conseille d'aller poursuivre ses études ailleurs, chez un marabout qui
pourra l'encadrer et le dresser, conseil qu'il finit par accepter. A Il'age
de quinze ans, il va compléter son apprentissage du Koran et de ses disci-

plines connexes d'abord & Wodabere pendant trois ans chez ceerno Saydu Cun,



- 173 -

puis chez ceerno Tahiru Jah & Matam pendant les trois années suivantes ;
ensuite, il s'installe pendant un an & Kanel chez ceerno Alasan Sammba
Mbolo Jallo. Enfin, il va & Ciwol chez Mammudu Kah pendant quatre ans.
Ce n'est qu'en 1969 qu'il rentre a Cubalel pour continuer |'apprentissage
de la sharya auprés de son frére Alfa Tokosel,avec qui il avait débuté dans

cette discipline.

Aprés l'année 1975, pendant la grande sécheresse, Moodi quitte le village
pour émigrer vers les pays d'Afrique centrale a la recherche de l'argent
nécessaire a son établissement. En 1977, il revient au village et, peu de
temps apres, il construit un batiment en brique dans un sincaan ol il s'instal-
le avec ses deux épouses. Depuis, Moodi n'a pas quitté Cubalel. Il exerce
la fonction d'enseignant et cultive ses champs. Il n'a pas, a proprement
parler, un DuDal puisqu'il n'a pas un afflux permanent de taalibe dans sa
maison. Toutefois, il a cing ou six grands taalibe adolescents qui ont achevé
la lecture du Koran et qui c'herchent des stages de perfectionnement. lls
viennent dans leur majorité de lieux fort éloignés (Fuuta Jallo, Sénégal
oriental). La région du fleuve est pour ces populations du Sud un réservoir

vivant de foi islamique.

Moadi enseigne essentiellement les rudiments des différentes disciplines
se rattachant au Koran (lugha - kaBorDe - sharya) a des taalibe qui maitri-
sent la lecture et la transcription du Koran. Ce sont des étudiants qui se

destinent a l'enseignement du Koran et qui se préparent a l'obtention du

dipléme lydias ou tapsiru Koran.

Les aspirations de Moodi

Moodi sait qu'il ne deviendra jamais imam. Son caractére impulsif
et son golt pour les biens de ce monde ne l'attirent pas vers cette fonction.
Par ailleurs, sa place de dernier-né lui interdit l'accés a ce poste avant

longtemps.

Selon nous, Moodi a raté sa vocation de Bileejo. C'est un personnage
agité, tiraillé entre le respect des grandes traditions maraboutiques et un
vif désir d'étre reconnu. Moodi est l'immodestie et la fierté personnifiées :

traits de caractére exacerbés par l'influence du monde moderne qui présente



- 174 -

un renversement de toutes les valeurs dans lesquelles il a été éduqué :
respect des anciens, supériorité des sciences coraniques, toute-puissance
du marabout par rapport au commun des mortels qui lui doivent respect

et obéissance, etc .

Moodi a une vision trés lucide du changement qui s'opére dans la commu-
nauté maraboutique : c'est moins la piété que le vedettariat qui regne.
La baraka du marabout est le fruit d'opérations diverses qui ne sont pas
toutes fondées sur le Koran. Elle se marchande auprés des savants les plus

farfelus, pour qui la piété n'est pas la premiére qualité exigée.

La clientéle elle-méme est & l'origine de ces transformations chez
les marabouts : les plus recherchés sont ceux qui exercent dans le domaine
thérapeutique et qui pratiquent le lasrari. La connaissance du Koran importe
moins que celle des aaya et des pratiques qui permettent de dispenser la

baraka, source d'abondance et de richesse.

Cette vision cynique du monde maraboutique est contrebalancée chez
Moodi par son attachement & la tradition. Au moment ol tous les jeunes
du village émigraient pour aller trouver l'argent nécessaire a leur survie,
Moodi a été le dernier a accepter de partir. [l est rentré dés qu'il a pu

réunir la somme nécessaire a la construction de sa maison.

Sa vocation de marabout est lignagére et il veut & tout prix rester
dans la tradition. Cependant, il a appris le lasrariy qui permet au marabout
qui en fait métier, d'obtenir des gains monétaires non négligeables. Mais
contrairement au ceerno Koran, le ceerno lasrari ne peut se satisfaire d'une
clientéle villageoise, ce qui explique pourquoi la plupart des seernaaBe lasrari
émigrent vers les villes. En effet, l'autorité du ceeno lasrari équivaut a
celle du Bileejo et si tous deux travaillent parfois de maniére différente,
leur domaine d'action est identique. En conséquence, les mémes précautiohs
sont a prendre vis-a-vis du Bileejo que vis-a-vis du ceerno lasrari. Toutefois
le ceerno lasrari doit éviter de se déplacer s'il veut étre apprécié de sa

clientele, qui le considére d'abord comme un marabout, donc un notable.

Une fois de plus, Moodi & des aspirations contradictoires. Il veut rester

a Cubalel en tant que marabout, mais il veut aussi gagner de l'argent et



. =175 -

donc pratiquer le lasrari dés qu'ill aura assez de personnalité au village

pour s'installer comme ceerno lasrari.

e lasrari semble le seul domaine qui permette au marabout de vivre
du travail d'autrui. Si les populations ne ressentent pas la nécessité d'envoyer
leurs enfants a l'école coranique, elles éprouvent par contre le besoin de
rechercher une protection et des remédes contre le mal. Comme le pouvoir
de la parole tend a s'amenuiser face a la prédominance de l'écriture, les
populations ne se contentent plus de bénédictions ou d'invocations a Allah.
Elles abandonnent le ceerno Koran pour recourir au ceerno lasrariy qui sait

si savamment doser et combiner les techniques.



- 176 -

11T - L'UNIVERS ETIOLOGIQUE DES MARABOUTS
1. Introduction

L'Islam, avec ses myriades de créatures qui entourent Dieu, propose
comme les panthéons paiens toute une série d'agents responsables de certains
de nos maux. Avant de les examiner en détail, il convient de voir quelle

vision du monde offre |'Islam.

L'Islam reconnait |'existence de créatures qui ont précédé |'ordre isla-
mique et qui se sont converties a l'arrivée du Prophete tout comme les
étres humains. Lors de la création du monde, Dieu a congu quatre types

de créatures :

* les anges, €tres asexués qui montent la garde autour de Dieu et qui n'ont
pas de commerce réel avec les humains, sont les lieutenants de Dieu.

Ils peuvent rendre des visites éphémeéres aux autres créatures de l'univers.
p p

* les génies sont des étres sexués qui sont plus ou moins en accord avec
Dieu. Ills peuvent oeuvrer pour Dieu tout comme ils peuvent oceuvrer contre
lui. Ce sont des créatures qui vivent entre la terre et le ciel, dans un
monde sauvage qui n'est ni spirituel ni domestiqué. Ils peuvent avoir des
rapports charnels avec les étres humains. Leur position ambigué en fait
aussi le double de la personne humaine. Ce double sert d'intermédiaire
entre Dieu et les hommes. Contrairement aux anges, qui sont des émissai-

res de Dieu, les génies seraient plutdt les porte-parole des étres humains.

* les démons sont des étres sexués qui sont un peu les déviationnistesdu
monde islamique. Ces créatures de Dieu se sont rebellées contre lui par
jalousie envers les humains. C'est la banale révolte du fils contre le pére.
Le démon dans l'Islam est un enfant terrible. Par son attitude, il cherche
a prouver a Dieu que son frére cadet, !'homme, n'est pas a la hauteur

de l'espoir que son pére a placé en lul.

* |les étres humains sont des étres sexués qui doivent soumission a Dieu.

Ils sont assujettis au temps, contrairement aux génies, aux démons et



- 177 -

aux anges. lls appartiennent au monde terrestre et ne peuvent sortir de
la temporalité qu'avec la mort. Pour l'lslam, la vie terrestre est un prélude
plein d'embdches, qui prépare a la vraie vie qui commence aprés la mort.
L'lslam donne une vision hédoniste du paradis ou tous les plaisirs sont

permis. Il n'y a ni souillure ni péché dans ce monde nouveau et éternel.

Le monde musulman est organisé autour de la loi divine (sharya). La juris-
pr‘udence (figh)y qui est la mise en application de la loi islamique, gére chaque
moment de la vie humaine et rend compte de chague événement. Le Figh
précise les purifications auxquelles il faut se soumettre. La vie humaine
est faite de souillureset il faut y remédier. Souillure et péché ne doivent
pas étre confondus. Une personne peut pécher sans se souiller et inversement.
Par ailleurs, l'Islam ignore le péché originel. L'étre humain est responsable,
il peut étre tenté par des créatures mauvaises. Cette tentation qu'exercent
les démons sur les humains n'est pas imputable aux humains mais aux démons
qui réagissent ainsi a la défaveur dont ils pensent étre les victimes de la

part de Dieu.

L'absence de péché originel, c'est aussi l'absence de culpabilité humaine.
Tout acte souillant est temporaire et doit étre réparé par une purification.
Ce qui chasse la soulllurey c'est essentiellement l'eau. Le feu, l'eau et la
terre sont, dans l'ordre, les trois éléments purificateurs, que nous retrouvons
dans toute la thérapie musulmane. La purification donne l'assurance d'avoir
autour de soi, pour étre protégé par elles, les bonnes créatures de Dieu.

L'impureté, la souillure, repoussent les anges et les bons génies.

"Impur, l'hnomme glisse en effet dangereusement du coté du mal. Les
anges protecteurs s'écartent de lui. Il n'est plus autorisé a faire ses prieres,
a réciter le Koran, a toucher le livre sacré, a pénétrer dans une mosquée.
Il n'est plus en seécurité. La purification est une technique de sécurisation.
Il convient d'y recourir au plus vite afin de rétablir l'ordre perturbé et
d'écarter les chaitans (démons) qui sont, nous l'avons vu, a l'afflit de nos
moindres défaillance§' (Abdelwahal BOUHDIBA, 1975, p. 202).

Ne pas veiller a se purifier, tout comme rompre un interdit déclenche

I'agression des créatures maléfiques qui n'attendent qu'un faux pas de I'homme



--178 -

pour agir. Le résultat de ces attaques, c'est bien souvent le malheur. Mal -
Malheur - maladie s'enchainent si bien qu'ils forment la méme séquence
et entrainent le méme type d'interrogation sur les causes et les modalités

de ces événements.

L'lslam, au moyen de la jurisprudence, quadrille chaque moment de
la vie humaine. Toutefois, la non-observance des régles de purification fixées
par le figh n'entraine pas obligatoirement le malheur, qui peut aussi étre
interprété comme une simple volonté de Dieu. Le malheur n'est pas interprété

comme étant uniquement l'apanage des forces maléfiques.

Le malheur inspiré par Dieu ne renvoie pas a une interrogation sur
I'origine de la colére divine. Le musulman ne culpabilise pas et il accepte
la volonté divine comme une promesse que dans l'au-dela les choses iront
mieux. Les maladies venant de Dieu (_nyaw Allah) renvoient & la puissance
divine en tant qu'agent instrumental du mal, en méme temps qu'agent répa-

rateur du malheur. Dieu est entiérement responsable des nyaw Allah. C'est

a lui seul que revient le pouvoir de guérir.

Outre les maladies de Dieu, I'Islam reconnait l'existence d'un malheur

infligé par les créatures extra-humaines et par les étres humains.

Nous avons vu plus haut que I'Islam reconnaissait l'existence de créatures

se situant a la frontiére du divin et de !'humain.

Par des rites purificateurs, le bon musulman cherche & les éviter. La
vigilance doit étre totale; seuls les marabouts sont capables de cette vigilance
absolue. L'homme du commun tombe couramment dans les piéges dressés
par ces créatures maléfiques, Il appartient alors au marabout de défaire

ces piéges et de protéger la victime contre des attaques ultérieures.

A co6té des génies et des démons, l'étre humain peut lui aussi étre
responsable du malheur de son prochain. L'Islam reconnait l'existence d'une

mauvaise magie utilisée par certains individus pour nuire a autrui. C'est



- 179 -

ce qu'on appelle couramment en frangais d'Afrique, le "maraboutage", qui

correspond plus ou moins & ce qu'on appelle aussi envoutement.

2. Les Jinneeji (jinne au singulier)

Historique

Tous (1) s'accordent pour dire que les jinneeji sont les premiers habitants
de la terre. lls ont vécu comme les hommes aprés eux, dans un monde structu-
ré socialement. Parce qu'ils ont trop pratiqué le mal, Dieu a décidé de
les refouler aux confins de I'univers. Lors de I'avénement de !'lsilam, il
y a eu parmi eux des jinneeji qui ont adopté cette nouvelle religion et d'autres
qui l'ont refusée. Les jinneeji musulmans sont ceux auxquels le marabout
peut faire appel dans ses méditations et ses réves (divination et mysticisme).
Les jinneeji rebelles a I'lslam cherchent a détourner les humains de la voie
de Dieu. La séduction est leur arme privilégiée. Contrairement au jinne
musulman, qui est une figure positive et qui est considéré un peu comme
le double de la personne humaine, le jinne révolté est un agent maléfique.

C'est lui qui est en cause lorsqu'on parle d'attaque par les.jinneeji.

Mode d'agression des jinneeji

Le jinne peut revétir l'apparence d'une personne dotée de toutes sortes
d'attraits pour mieux séduire sa victime. Cette apparition a généralement
lieu pendant que la victime dort. Durant :son sommeil, elle fait un réve
érotique qui la toupmente une fois réveillée. Mais le plus souvent, le jinne
provoque la peur : c'est la rencontre du jinne monstrueux dans des lieux
sauvages ou bien 3a certaines heures de la journé'e quand la nature reprend
le dessus sur la civilisation : moment entre chien et loup oU le marché
perd sa réalité. C'est aussi |'heure ou le soleil est a son zénith et ou chacun
s'abrite de ses ardeurs derriére les murs de banco ou des auvents. Le jinne
prend alors possession de ces lieux publics villageois, devenus momentanément
inhospitaliers. Quiconque les traverse en cet instant risque une mauvaise
rencontre. C'est alors la "sidération visuelle" pour utiliser les termes de

Zempléni (1968) qui "renverse l'intelligence" de la victime de cette vision.

(1) Selon les marabouts interrogés et Toufy FAHD (1971)



- 180 -

Une agitation désordonnée, une Incohérence des propos, des accés de mélan-
colie suivent cette rencontre facheuse. Il faut alors recourir aux marabouts

ou aux guérisseurs qui sont des spécialistes de ce domaine.
Le jinne peut aussi se transformer en vent qui pénétre les étres humains.

Ceux-ci se mettent a enfler sans raison apparente ou bien ils souffrent

d'une paralysie partielle.

3.Les seytaaneeji (seytaane au singulier)

Historique

Iblis, ancétre des seytaaneeji, est un jinne qui s'est volontairement
opposé & Dieu, dés la création de l'humanité. Contrairement au jinneeji dont
I'existence remonte a des temps pré-islamiques, Iblis est un ancien disciple
de Dieu.

Les seytaaneejiy qui sont les descendants d'lblisyne sont jamais des créa-
tures positives dans le panthéon islamique, contrairement aux jinneeji. Cepen-
dant la distinction entre jinneeji et seytaaneeji est quelque peu théorique
dans la mesure oU la plupart du temps ils sont évoqués ensemble. Le marabout
dénonce les effets ravageurs des jinneeji-seytaaneeji comme s'il voulait

signifier par la qu'il s'agit de jinneeji devenus seytaaneeji.

Mode d'agression des seytaaneeji

Pourtant, il existe une différence dans la description théorique des
modes d'agression du jinne et du seytaane. Celle-ci réside dans le fait que
le seytaane n'apparait jamais comme une figure effrayante. Tout au contraire,
c'est un séducteur-né. Il a le contact aisé avec l'étre humain. Le seytaane
est un interlocuteur fascinant ; Il posséde un charme extraordinaire qui

annihile toute faculté de discernement.

Cependant,"le diable d'ailleurs a le mystérieux pouvoir d'habiter le

corps des hommes , de s'y promener a volonté. Il circule dans nos 40 veines



-181 -

et en s'insérant dans le vif de notre chair, il nous a a l'usure. Il arrive
méme a co-colter avec l'époux le plus légitime qui aura oublié de se prémunir
de paroles coraniques contre les mauvaises intentions d'Iblis". (A. BOUHDIBA,
p. 83).

Ce pouvoir de circuler dans le corps humain, le seytaane le partage

avec le jinne.

Nous avons décidé d'employer accolé jinneeji-seytaaneeji lorsque ces
deux agents apparaissent indifférenciés dans leur mode d'agression. En revan-
che, jinne employé seul s'applique a une vision monstrueuse ou a une défor-
mation du corps humain (paralysie-enflement). Seytaane est employé seul

lorsqu'il s'agit de séduction (réve érotique).

L'agression des jinneeji et des seytaaneeji est une agre-ssion psychique
qui exclut tout moyen magique. Elle reléve de la witchcraft telle que la
définitit Evans-Pritchard (1937)

Les jinneeji-seytaaneeji s'attaquent principalement au principe d'intelli-

gence (hakkille) de leurs victimes.

4. Le maraboutage

Magie interpersonnelle par excellence, le maraboutage ne fait pas appel
au panthéon islamique méme s'il. est une des spécialités du marabout, joom
lasrari. Le maraboutage rend compte des agressions entre rivaux humains.
Ce mode d'agression passe par la manipulation d'objets qui symbolisent
I'attaque en maraboutage. 1l reléve de la sorcery telle que la définit Evans-
Pritchard (1937). '

Le maraboutage a pour objectif d'agir de maniére ponctuelle sur les
étres et sur les choses (séduire, attirer la chance sur soi ou le malheur

sur autrui); le domaine du maraboutage s'étend & toutes les activités humaines.

Dire du maraboutage que c'est une pratique islamique est ridicule.



- 182 -
C'est une activité humaine banale, née d'un sentiment de jalousie
et de frustration qui est commun a toutes les sociétés et qu'on retrouve

en d'autres sociétés sous les appellations d'envodtement et de magie noire.

Dans la région du fleuve, cette pratique a plusieurs noms, et ce qui
distingue une pratique magique d'une autre, c'est soit le but recherché,
soit la technique utilisée. Quatre termes désignent la magie interpersonnelle
au Fuuta : badanal, ligge, dabare et Bayre.

Ligge, qui signifie littéralement "travailler & gages", désigne l'ensemble
des techniques de maraboutage. On peut dire que c'est un terme aussi
générique et connoté que celui de maraboutage. Ligge est le domaine du

marabout, qu'il s'agisse de mesures défensives ou agressives.

Badanal et dabare sont des termes plus régionaux et nous n'avons pas
réussi a en cerner les connotations précises. Badanal et dabare sont des
actes magiques pratiqués pour |'emporter sur un rival, pour séduire |'étre

aimé. Les techniques employées ne sont pas d'origine islamique.

Bayre est un terme que l'on rencontre plutét chez les fulBe Jeeri.
Il désigne une spécialisation du maraboutage. C'est la magie au service
du désir. Désir de pouvoir (Bayre laamu), désir de richesse (Bayre jawDi),
désir de séduire (Bayre rewBe), le Bayre est la quéte d'un surplus (du “plus-
mieux)'.' Les actes magiques dans le Bayre se fondent essentiellement sur
des plantes et des cefi. C'est le domaine pré-islamique ol les écritures
sont de peu d'utilité.

Le maraboutage, quelle que soit sa dénomination, a deux versants :
I'un bon, l'autre mauvais. Cette distinction n'a d'importance que dans le
contexte propre au maraboutage. Dans |'absolu, cette distinction n'est pas
pertinente car faire un travail (ligge) pour obtenir une meilleure place ou
les faveurs de la personne aimée, c'est d'emblée s'opposer & un rival potentiel.
La distinction entre le bon et le mauvais maraboutage est purement formelle
et n'est la que pour rassurer l'intermédiaire dans la magie. Cependant,
cette distinction renvoie a celle que font les marabouts entre savoir blanc
et savoir noir. Le savoir blanc est coranique, et, par conséquent, toujours
bénéfique, tandis que le savoir noir renvoie aux temps pré-islamiques et

aux associations avec les créatures maléfiques.



- 183 -

Elimaan Maamodu affirme qu'il utilise le savoir blanc, c'est-a-dire
la bonne magie. Elle lui permet de désenvoilter les victimes du maraboutage,
de diffuser sa baraka aux personnes qui se plaignent d'insuccés scolaire,
professionnel ou amoureux, et, en tout cas, d'améliorer le destin de ses
clients. Les moyens utilisés par Elimaan .font appel a I'écriture coranique

qui sert a confectionner des talismans.

Si on considére les consultations maraboutiques dans leur ensemble,
on constate que la magie interpersonnelle occupe une place de choix. Bien
qu'elle appartienne au registre étiologique qui porte l'interrogation sur
les causes du mal plutét que sur les symptdmes, elle est accessible sans
un niveau de savoir trop élevé. Toutefois, les marabouts les plus recherchés

dans ce domaine sont les joom lasrari.

Le registre étiologique des marabouts fonctionne dans une moindre
mesure au cours de chaque consultation : protections qui visent a éloigner
les jinneeji et les seytaaneeji, écritures a insérer dans une pochette en
cuir et a porter sur le corps ocu a placer dans des endroits stratégiques.
Tous ces actes dictés par le marabout sont sous-tendus par l'idéologie isla-

mique du malheur telle que nous venons d'en décrire les agents.

N'ayant pas assisté, pour les raisons évoquées en debut de chapitre,
a des consultations pratiquées par Elimaan Maamodu, nous diversifierons
notre étude du marabout en présentant le portrait d'autres marabouts de

ce méme village.



- 184 -

IV -LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL

Nous avons vu que tous les fils de l'ancien imam, Elimaan Maamodu,
étaient ou sont marabouts : le lignage des AanaanBe constitue le lignage
maraboutique le plus ancien du village. (cf. succession des imams et histoire
de la fondation de Cubalel). Toutefois le lignage Aan n'a pas produit tous
les marabouts du village et si, avec la concurrence de l'école frangaise,
le nombre des écoles coraniques a bien diminué, il en reste quelques-unes
au village qui ne sont pas dirigées par les Aan.

Vaici quelques portraits des marabouts les plus impartants du village :

rapidement brossé, chaque portrait a pour objectif d'éclairer un aspect de

la personnalité du marabout-thérapeute.

1.Ceerno Malal Sal, imam actuel

Ceerno Malal Sal a été élu imam dans des conditions particuliéres :
ce sont moins des critéres de maralité et de connaissance qui ont prévalu
dans cette élection gqu'une certaine neutralité de sa part. Le choix s'est
aussi porté sur lui parce qu'il appartient au lignage qui a donné le premier

ou second imam de Cubalel.

Mal a l'aise dans un conflit qui divise le village, Ceerno Malal n'est
ni -.un marabout prestigieux qui attire les foules, ni le vieil ermite plongé
dans ses livres saints. Agél d'une cinguantaine d'années, il donne l'impression
d'un pére tranquille qui craint de déplaire. Tout en étant en marge du conflit,
il a pris parti pour les opposants d'Elimaan Maamodu, lequel, avec ses fils,
peut se targuer d'avoir une meilleure connaissance du Koran. Ceerno Malal
Sal n'a pas sa licence et il est juste ceerno Koran. Il a été nommé muqqadam
par son ceerno wirdy. De fait, beaucoup de vieux au village ont déserté
la grande mosquée pour aller prier dans celle qui a été construite par un
disciple de l'expérience de Maadina Gunaas, ceerno Dawda Caam, qui récupére

4 son profit les croyants désemparés par le conflit autour de la mosquée.

Si la fonction d'imam assumée par Ceernoc Malal parait une supercherie
a certains, il faut aussi dire gu'il posséde également un savoir qui lut permet

de prodiguer quelques soins.



- 185 -

Il a appris a8 Kaedi, auprés de ceerno Aamadu ».Abd.ulay Bah, quelques
écritures coraniques qui lui permettent de soulager les maux de ventre,
d'yeux et de téte. Ses connaissances sont restreintes et récentes : elles
ne remontent pas a plus de dix ans. C'est pourquoi sa clientéle est extré-
mement réduite, les gens préférant consulter soit de véritables thérapeutes

soit des personnes ayant acquis leur savoir au sein du lignage.

Ceerna Malal est un ceerno mocoowo comme, en fait, tous les marabouts
qui soignent par imposition des mains et jets de salive. LLa maniére qu'ont
-les marabouts de dispenser des bénédictions peut étre comparée a la technique

de mocuude des guérisseurs.

Randau, (1934 : 273) décrit le mocuude comme étant une passe descen-
dante qui permet de faire descendre le mal vers les extrémités du corps
par lesquelles il s'écoule dans le sol. L'opérateur claque légérement des
doigts & chaque passe et récite a voix basse des incantations. Il s'agit la
du mocoowo traditionnel qui travailie dans le registre du toucher et de
"la parole. Le marabout, lui, sustitue l'écriture & la parole. L'écriture est
toujours le référent implicite lorsque le marabout récite des versets du

Koran.

Généralement, le ceerno mocoowo n'est pas un spécialiste et ceernao
Malal connait simplement quelques aaya pour soigner les maux localisés
que nous avons énumérés plus haut. Il n'utilise pas de plantes dans ses trai-
tements. Ses remeédes consistent en aaya qu'il récite au-dessus de la partie

du corps malade et qu'il écrit pour qu'elles soient bues ou portées en talisman.

Les pratiques thérapeutiques du mocoowo n'impliquent aucun diagnostic
ni aucune interrogation sur les causes du mal. Le mocoowo est un technicien
plus ou moins compétent et plus ou moins spécialisé dans une série de mala-

dies.

Ceerno Malal doit sa réputation davantage a son ancienne fonction
de ceerno Koran qu'a ses dons de thérapeute. Si nous en avons parlé, c'est
pour montrer que la fonction de marabout ou d'imam peut s'accompagner
d'une fonction thérapeutique mineure, celle-ci n'étant pas uniforme et dépen-

dant entiérement de l'histoire personnelle de l'intéressé.



- 186 -

2 .Ceerno Sammba Umu Aan, ceerno Lasrari

Sammba Umu Aan est un ceerno lasrari, tout en étant imam de la
mosquée de Cubalel Jeeri, village homologuede Cubalel (waalo) qui se trouve
sur la rive mauritanienne du Sénégal, a4 quelque 5 km & l'intérieur des
terres. 1l appartient au lignage maraboutique des AanaanBe Elimaan, son

pere étant le frére d'Elimaan Maamodu.

Si Sammba Umu Aan habite Cubalel Jeeri, il vient trés fréquemment
a Cubalel waalo et nous le rencontrons chez sa soeur chez qui il s'installe
lorsqu'il est de passage. Il est en train d'écrire un hatumere pour une vieille
du village. Il recopie un feuillet trés usé sur un morceau de papier tout en

inscrivant le nom et les caractéristiques de sa cliente.

Sammba Umu est le seul marabout connaissant le lasrari a étre resté
au village ; la plupart des seernaaBe lasrari ont émigré vers les villes ou
la clientéle est plus abondante. Il a appris le lasrari & Anyam Ciwol chez
Ceerno Mammadu Maymuna Njaay qui lui a donné, en outre, des legons
de grammaire, d'astrologie et de sciences naturelles. C'est auprés de lui
que Sammba a acquis le titre de tapsiru Koran. Ses connaissances en lasrari
lui permettent de s'attaquer aux probléemes d'emploi, de folie, de mortalité -
infantile et de maladies courantes. Sa qualification de ceerno lasrari ne
distingue guére Sammba Umu des autres marabouts, si ce n'est un petit
quelque chose dans ['attitude de son entourage : lorsqu'on est devant lui,
la crainte engendre le respect et non le contraire. On est a la fois plus
familier et plus distant a son égard. Plus familier car le ceerno lasrari
est proche des préoccupations de chacun, et plus distant car le ceerno lasrari
recherche ses alliances avec des étres qui répugnent et font peur. Le joom
lasrari est un spécialiste des pratiques mystiques dont nous avons dit plus
haut ‘qu'elles étaient peu orthodoxes pour la plupart. C'est pourquoi nous
rapprochons les activités de Sammba Umu de celles d'lbra, ce d'autant
plus facilement qu'une ressemblance physique est frappante mais normale
puisqu'ils ont des liens de parenté assez proches. Mais ce qui les rapproche
aussl, ce sont leurs techniques de soin ; tous deux appliquent un champ

du savoir caché et le lasrari fait bon ménage avec les savoirs pré-islamiques.



- 187 -

Ce qu démarque le ceerno lasrari du bileejo, c'est la plus grande place
laissée par le premier aux techniques scripturales. Le ceerno lasrari est
le pendant islamique du bileejo a bien des égards : méme champ d'action,
techniques complémentaires ; le lasrari appartient au champ dusavoir co-
ranique et du savoir arabe. La médecine arabe, certaines techniques pré-is-
lamiques sont connues des haalpulaaren par le bials de l'enseignement cora-
nique. L'astrologie et les mathématiques constituent une part importante
du savoir lasrari. Toutefois, l'apprentissage du lz;srari impligue moins une
maitrise intrinséque de ces disciplines qu'un savoir extrinseque consistant
en une série de techniques. C'est le principe d'utilité qui prédomine sur
celui de connaissance. C'est ce qui explique qu'on trouve sur les marchés
urbains des katemedie 'ready made', que l'usage de la photocopie multiplie
largement. Le ceerno lasrari et le bileejo ont tous deux des objectifs précis
gui font appel a un savoir technique. L'écriture et ses techniques, les plantes
et leurs applications sont des outils & prendre comme tels. Ce qui les rend

lus ou moins efficaces, c'est |'habileté du thérapeute et sonaura personnelle.
P P P

Liens de parenté qui unissent Elimaan Maamodu, Sammba Umu et lbra :

Aan

LF Demmba Paate
? Paate

A Elimaan Hamat
Alx Siley Elimaan
A
|

Elimaan Umar Aan (gorel)

Elimaan MaamoduzL Siley Umar ® Binta Hammadi
A (eximan) I
Sammba Umu © Umu SAL Hamat
L Kasum L Alfa ,L Moodi (ceerna lasrari)

Kari Kiibel
Py Sammba

A  Ibra (bileejo)



- 188 -

3. Une séance de listikar avec Moodi Aan

La divination, l'interrbgation qui précedent I'action sont une pratique
courante et la plupart des marabouts s'y livrent. C'est pourquoi, a la fin
d'un entretien avec Moodi, le plus jeune fils d'Elimaan, nous avons demandé
assez maladroitement une séance de listikar en masquant de raisons intellec-
tuelles notre envie de savoir ce qu'un marabout pouvait connaitre de nos

désirs et de leur réalisation.

Nous avons toujours eu une relation assez conflictuelle avec Moodi,
qui a un caractére tres difficile et une lanque assez perfide. Heureux toute-
fois que nous nous intéressions aux marabouts, il avait, avec nous, des entre-
tiens libres, d'autant plus libres que nous nous sentions a l'aise avec lui
du fait de son jeune &ge : nous parvenions a discuter d'égal a égal, méme
si .souvent une réflexion de l'un ou de l'autre remettait tout en cause, Moadi
nous jetant a la figure son sentiment de supériorité et nous, lui révélant
notre agnosticisme (ce qui a trés souvent agacé les marabouts avec lesquels
nous avons discuté, ce fut notre refus de nous impliquer dans un choix reli-

gieux : ils auraient préféré nous savoir chrétienne plutdét qu'agnostique).

Lorsque nous avons demandé a Moodi une séance de listikar, il a eu
un regard surpris. Il ne comprenait pas, d'aprés notre attitude sereine, com-
ment nous pouvions avoir besoin de listikar. Nous avons insisté, faisant valoir .
que par l'expérience, nous espérions en obtenir une meilleure compréhension.
Il nous a arrété d'un geste dans nos explications, nous disant qu'il pouvait
trés bien nous faire un exposé des différentes techniques employées au
cours d'une séance de listikar sans pour autant nous astreindre a une séance.
La crainte de ne pas étre rémunéré, le soupgon d'un subterfuge de notre
part (dérober un savoir acquis aprés de longues années de labeur)et, surtout,
le caractére insolite de notre démarche (nous ne paraissions ni soucieuse
ni rongée par un mal inconnu) ont faussé I'entretien et nous en sommes

sortie furieuse contre notre bétise et contre la paranoia injustifiée de Moadi.
Cette séance de listikar ne nous a rien dévoilé de grandiose ni de terrifiant
sur notre avenir : nous devions craindre nos amis, nous devions nous marier,
nous installer dans le pays de notre chaix (terrible incertitude du métissage),

avoir des enfants qui seraient sans nul doute en majorité de sexe masculin ;



- 189 -

en outre, nous aurions une longue vie et nos efforts pour conquérir le pouvoir
(*) seraient couronnés de succés ... mais nous devrions toutefois rester

vigilante face & nos ennemis.

Nous avons trouvé cette consultation frustrante, méme si Moodi nous
avait prévenue non pas de l'inadéquation de sa technique, mais de celle
de notre demande. En fait, une séance de listikar ne peut étre fructueuse
que s'il y a une demande réelle et précise de la part de l'interlocuteur
du marabout, lequel met a la disposition de son client les instruments d'ana-
lyse et d'interprétation du message. Le réle du joom listikar se borne &
faire l'exposé du message, et c'est au client lui-méme d'en faire le décodage.
Par ailleurs, nous avions confondu deux techniques de voyance, celle qui
donne des indications sur les choix a faire (istikhar) et celle qui donne la
clef du déroulement passé et futur de sa propre vie (ramli), technique qu'uti-
lisent quelques rares marabouts (& notre connaissance, Muusa Gasama de
Ndulumaaji, qui est bien connu des migrants en France puisqu'il y fait de
nombreux voyages). Le ramli entre dans le domaine du lasrari et c'est une
des voyances les plus dangereuses pour celui qui la transmet. Moodi se conten-
te de pratiquer parfois le ryad qui est une retraite mystique accomplie
la nuit, pendant 7 jours au maximum ; si, au bout de ces 7 nuits, le marabout
n'a rien vu, il ne verra rien et ii est inutile pour lui de prolonger sa retraite.
De maniére générale, le listikar est employé pour avoir une réponse immédia-
te a ses problémes précis. Pour notre consultation, Moodi s'est servi de
son chapelet qu'il a égrené aprés nous avoir demandé de choisir une graine
et de la tenir au-dessus de notre téte un moment avant de la lui rendre.
C'est a partir de cette graine qu'il a commencé les calculs qui lui ont permis

d'ouvrir les portes de son livre et de notre avenir.

4.Ceerno Dawda Caam, ceerno Koran

Dawda Caam appartient a un lenyol récemment installé 8 Cubalel dont il

constitue l'unique galle. 11 posséde un DuDal et il est en train de faire

(*) A propos de notre quéte de pouvoir, voici une anecdote : cet entretien avec Moadi s'est
déroulé lors de notre dernier séjour & Cubalel, ol nous avions décidé d'organiser une récep-
ion pour remetcier l'ensemble des villageois et plus particuliérement nos hdtes. Aprés le
repas, plusieurs vieux sont venus nous demander la permission de se retirer chez eux si
nous n'avions pas l'intention de prononcer notre discours tout de suite. Nous les avons
-tranquilisés en leur assurant que nous n'étions pas politicienne et que notre invitation était
un témoignage de gratitude et qgu'elle n'amorgait aucune dette de leur part. Vu notre
pauvreté des premiéres années, ils imaginaient. mal que nous puissions les honorer, sans
avolr recours a des ruses politiciennes.



- 190 -

construire une mosquée attenante 3 sa maison. Dawda Caam appartient
3 la secte de Madiina Gunaas qui voit dans son fondateur, El Haj Muhammadu
Sayid Bah, le rénovateur de la confrérie tidiane. Ce dernier, originaire
du fleuve (Tikiite), est allé s'installer en Haute-Casamance pour défricher
des terres vierges et faire régner les préceptes islamiques dans tous les
moments de la vie. Rigoristes quant a l'observance des 5 priéres qui mar-
quent la journée du croyant, les "gunaasistes” sont aussi de véritables colons
qui entendent faire fructifier leurs biens et leur commerce. Ceerno Bah

lui-méme disait que la “"khalwa" est pratiqué par un fidéle dans le but
de prier seulement devant Allah, afin d'implorer son pardon et demander
que les affaires aillent bien" (Y. Wane, 1974 : 682). Selon Y. Wane (1974 ;:
677), "“1'lslam de Madiina Gunaas ne veut point se distinguer du commun
par simple réflexe de contestation mais bien plus profondément par l'effort
louable de purifiction, de fidélité a la sunna prophétique".

Les zélateurs de Madiina Gunaas essayent d'appliquer a la lettre le

figh. "Le Figh est une maniére de vivie son corps, de !'apptéhender, de l'assumer positive-
ment et pleinement. L'lslam est une prise en charge de la vie végétative, un art de vivre

sa coIporéité en la resacralisant continuellement. L'accomplissement de chaque acte physiolo-
gique est immédiatement et immanguablement suivi d'un ensemble de techniques qui rétablis-
sent la pureté dont Ghazali dit joliment qu'elle est I'état nature!l normal et véridique des
choses. La pureté n'est pas une conquéte sur une impureté fonciére et originelle. Elle est
restitution et retour 3 une situation positive d'emblée". (A. Bouhdiba, 1975 : 73)

Le mal pourchassé par les "Gunaasistes”, c'est l'impureté et la souillure
appelée janaaba, qui est l'ilmpureté majeure : elle '"résulte de toute émission
de sperme, de menstrues et des lochies" (A. Bouhdiba, 1975 : 61). C'est
par la janaaba que beaucoup de marabouts gunaasistes traduisent les maux
de leurs clients. Lorsque le registre de la pureté est invoqué, nous savons
d'emblée que nous avons affaire a un taalibe de El Haj Muhammadu Sayid
Bah. Ainsi Dawda Caam, qui est avant tout ceerno Koran, s'applique, dans
ses oeuvres thérapeutiques, non pas a contenir les jinneeji et les seytaaneeji,
mais a supprimer les effets de la janaaba par des rites purificateurs fondés

sur le jelne, les lavements et la récitation de certains versets coraniques.

Si la janaaba qui appartient sans conteste au registre islamique est
l'apanage des pro-gunaasistes, la notion d'impureté dans I'Islam n'est pas
une nouveauté au Fleuve, comme en témoignent les rites de purification
proposés par les marabouts de toutestendances.Comme l'explique trés bien

A. Bouhdiba (1975), la notion d'impureté et de souillure est indépendante



- 191 -

de celle de péché : "les rapport sexuels, méme dans le cadre légitime de
nikah engendrent la souillure. Mais inversement, un acte de zind (1) non
suivi d'éjaculation, n'engendre aucune souillure si l'un des deux partenaires
est impuissant ou si l'on a abandonné précocement l'acte. C'est I'éjaculation,
phénomene physiologique et matériel qui entraine la souillure, non le zina.
Le figh pose par exemple le probléme de la validité du jeGne de celui
qui, en plein jour, pratique le coit avec un jeune gargon ou une femme
étrangére. Réponse unanime : point d'orgasme, point de rupture du jeQne.
Ce qui ne veut pas dire point de péché !"(: 60) .

L'état d'impureté facilite le péché car les jinneeji-seytaaneeji sont
sensibles a cet état d'abandon. Mais |'impureté, la souillure n'engendrent
pas de culpabilité puisque méme dans l'acte sexuel licite, la souillure existe.
{ 'impureté, la souillure sont des avatars, au sens originel de transformation

de la vie terrestre, qu'il faut effacer par des rites purificateurs.

Nous étudierons plus en détail, dans un chapitre ultérieur (chapitre 7),
la notion d'impureté liée au mal et & la maladie. Nous conclurons ce chapitre
sur les marabouts de Cubalel par quelques réflexions sur les relations que

ceux-ci entretiennent avec leur entourage.

Les marabouts forment une classe cléricale (cfJ.Schmitz 1983), dont

toutes les relations sont imprégnées de l'idée de hiérarchie.
Tout marabout est en situation de supériorité face a tout non-marabout.

Mais il existe une hiérarchie entre les marabouts, en fonction de critéres

lignagers d'adge et de connaissance.

V - LA RELATION A L'AUTRE CHEZ LE MARABOUT

1. Relation matitre/taalibe

C'est essentiellement une relation de maitre a éléve qui caractérise
le rapport que le marabout entretient avec ses semblables. Il nous a été
donné d'assister en 1979 & une rencontre entre El Haj Seydlu Nuru Taal
et El Haj Abdul Aziz Sih, khalife général desTidianes de Tivaouane qui
était venu lui rendre visite & Dakar : chacun essayait de prouver a l'autre

qu'il était un taalibe et non un marabout.

(1) zind : acte sexuel en dehors des liens du mariage, homosexualité, inceste et adultere.



- 192 -

Cette anecdote montre combien il est difficile d'imaginer une relation
d'éqalité entre marabouts; sauf quand ces marabouts sont des condisciples.
Entre marabouts de méme classe d'age, n'ayant pas servi les mémes mafjtres,
la préséance va & celui dont le maitre a la chaine initiatique, et/ou de

transmission du savoir, la plus renommée.

Il convient de rappeler avec Cheikh HamidouKane (1), que le statut de
taalibe entraine des devoirs auttes que celui de l'apprentissage du Koran
et des sciences islamiques. Soumission totale aux ordres du marabout,
travaux agricoles (culture, ramassage du bois destiné a la cuisine et 3
I'alimentation du feu du DuDal) et mendicité sont le lot quotidien du
jeune taalibe.

La relation du taalibe au maitre coranique vient remplacer une relation
parentale ou le taalibe est dans la position du fils vis-a-vis de son pére.
Il y a, entre le marabout et le taalibe, une relation d'échange qui comprend
des prestations de service : savoir du marabout contre obéissance et travail
du taalibe. Lorsqu'il s'agit d'un taalibe adulte, les prestations de service
sont remplacées par des prestations de biens qui sont échangées contre

le savoir coranique, la connaissance islamique et la baraka du marabout.

La dépendance du taalibe vis-a-vis de son marabout ne cesse pas aprés
les années d'étude mais se transforme en une relation plus affective dans
laquelle le taalibe perpétue ses devoirs de respect a travers des visites
réquliéres accompagnées de cadeaux. La relation taalibe/maitre est irrévoca-
ble et ne devient jamais une relation égalitaire quel que soit le degré de

connaissance atteint par le taalibe.

2. L'alliance matrimaoniale

De fagon générale, les marabouts pratiquent l'alliance matrimoniale
avec leurs pairs statutaires, c'est-a-dire entre lignages maraboutiques.
A l'intérieur du méme lignage, la préférence va a la consanguinité. Cepen-
dant, analyser le mariage 3 Ifravers le groupe statutaire ou lignager, laisse
de coté la relation maitre/taalibe qui' est importante pour comprendre

I'institution matrimoniale chez les marabouts.

(1) Cheikh Hamidou Kane : I'aventure ambigué. Coll. 10/18, (1961)



- 193 -

En effet, un taalibe peut rapportér de son apprentissage en.plus d'un
savoir érudit, une épouse choisie par son marabout. Celle-ci peut étre
la propre fille du marabout, lequel confirme ainsi la confiance qu'il place
en son taalibe qui doit cependant appartenir a un lignage tooroodo et/ou

maraboutique.

[l ne faut pas oublier qu'une des fonctions principales du marabout
est celle de marieur : c'est avec son accord que se nouent la plupart des
alliances matrimoniales. Ainsi, méme sans proposer sa propre fille, le mara-
bout a toute latitude pour faire et défaire les mariages. La pratique gqui
consiste a marier ses taalibe se dénomme jokkere enDam : le vieux E|
Haj Seydu Nuru Taal était connu pour ses talents de marieur (jokkoowo
enDam). Un taalibe célibataire, ou en rupture de bans, qui venait lui rendre
visite se trouvait trés vite marié et ne pouvait refuser s'il était un taalibe

discipliné.

Contrairement a ce qui s'observe dans la confrérie mouride voisine
les Haalpulaaren, qui appartiennent en majorité & la confrérie Tijiyana,
ne pratiquent plus l'aumdne matrimoniale au marabout (sakkaade debbo).
Avant la révolution maraboutique et l'instauration du groupe des toorooBe
comme groupe dominant, il était pratique courante de donner en aumdne
une jeune fille, généralement handicapée ou simple d'esprit au marabout
venu s'installer au village (*). Ce don, qui exemptait le marabout de fournir
une dot, était aussi un moyen de sédentariser celui-ci. D'autre part, la
jeune fille donnée en mariage pouvait appartenir a un lignage fort, qui
voulait s'attirer ainsi la bienveillance de Dieu tout en espérant un miracle
si la jeune fille était malade. Ces auménes matrimoniales étaient accompa-
gnées de dons de terre et c'est ainsi que se sont formés les plus anciens

"fiefs" maraboutiques avant le regne des Almamys.

De nos jours, ou le marabout haalpulaar représente la figure du pére
et son autorité, il est de mauvais ton de proposer sa propre fille a son
marabout. Toutefois, ce genre de mariage est possible a la condition expres-
se que ce soit le marabout qui en fasse la proposition.. Cela dit, et bien
que nous n'ayons pas fait d'enquéteh systématique, nous n'avons jamais

rencontré ce cas au hasard de nos pérégrinations.

(*) 0. BAH dans sa thése de doctorat dEtat en donne des exemples.



2194 -

Par contre, le mariage du taalibe avec la fille du marabout est un
fait courant : celui-ci entérine l'alliance entre deux lignages maraboutiques
tout en indiquant le réle que peut jouer le marabout vis-a-vis de son taalibe.
Par l'offrande de sa propre fille, le marabout se pose comme l['oncle pater-

nel dont la fille épouse 'logiquement" son cousin germain patrilatéral.

Le mariage entre cousins germains ou croisés patrilatéraux est bien
vu dans les familles fortement islamisées, méme s'il n'y a pas véritable-
ment de mariage préférentiel chez les Haalpulaaren. Toutefois, les mariages
consanguins ont la primauté, du moins pour le premier mariage, méme
st certains proverbes prénent le mariage exogame afin d'éviter que l'épouse
ne soit en position de force face a un mari avec lequel elle partage les

mémes parents.

A Cubalel, nous avons un exemple concret d'alliance entre un taalibe
et la fille de son marabout : il s'agit de Dawda Caam qui a épousé la fille

d'Elimaan Maamodu qui a été son ceerno Koran.

Dawda Caam appartient a8 un lignage récemment installé a Cubalel
puisque son pere, originaire de Kaedi, est venu s'établir a Cubalel pour

y fonder un foyer.

Voici la généalogie de ce taalibe qui compte maintenant parmi les
marabouts les plus importants du village, pour plusieurs raisons, parmi

lesquelles son alliance avec les Aan Elimaan.



Aamadu

(0

Mammadu
(Kaedi)

Xadijaatu

CAAM
ﬁk Mat dit Tapsit Umai (Halwar)
A Aali Aysata
A Sire A Maamudu bra A Hamal Aadama
LIH I (Kaedi)
Bokar A Usmaan AL Aali Maamudu £l Haj Umar
(gubalel) {Kaedi) l Taal
A \ Elimaan & fbrahima AL Abubakri £l Haj Hudu
¥ ; .
P(amadu_l Maamodu | (Cubalel) CAAM (Kaedi)
l {Cubalel) A Seydu El
@ Salamata A Dawda Haj
CAAM Aali CAAM
(3) (2)

O

D Huuley

(1) A été le taalibe de El Haj Malik SIH qui lui a donné le titre de maghadama et qui I'a
installé 3 Kaedi.

(2) Fut le fondateur du village Madina El Haj en Haute Casamance : il fut le marabout de
El Haj Mammadu Seydu BAH, fondateut de Madiina Gonnaas.

(3) Notre interlocuteur, taalibe d'Elimaan Maamodu.



- 196 -

CHAPITRE 5

LES THERAPIES DOMESTIQUES ET VILLAGEOISES A CUBALEL

I - LES AUTRES THERAPIES DE CUBALEL
II - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS STATUTAIRES
I - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNIQUES DE SOIN

1. Les techniques thérapeutiques

a) Mocuude

b) Sammituude
c) Sumde

d) FiBde

e) Tuppuude

f) Buucaade

g) FiDDe

h) Fesaade

Iv. - LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES FEMMES DE CUBALEL

1. Les conditions de l'enquéte
a) L'échantillon

b) Les présupposés de départ

2. Les matériaux recueillis
a) Les maux du corps
b) Les maux de la téte
c) Les maux de l'intelligence

d) Conclusion



- 197 -

LES THERAPIES DOMESTIQUES

ET VILLAGEOISES A CUBALEL

I - LES AUTRES THERAPEUTES DE CUBALEL

Lorsque nous demandons a rencontrer des guérisseurs, c'est vers Subalo,
le quartier des pécheurs, qu'on nous dirige. Le pécheur posséde un savoir

thérapeutique que la communauté reconnait comme étant d'utilité publique.

Les pécheurs de Cubalel sont les premiers habitants du village, notam-
ment les FaalfaalBe, qui ont accueilli les premiers toorooBe en les invitant
a cohabiter avec eux. Les subalBe du village ont la particularité de ne
pas pécher, ou du moins, de considérer l'activité de leurs ancétres comme
une activité connexe de l'agriculture. Malgré tout, le gandal maayo (savoir
du fleuve), continue a étre transmis de génération en génération, et tout
cuballo de Cubalel se vante de connaitre les cefi pour paralyser un caiman
ou converser avec les muunuuji maayo (génies du fleuve). L'appartenance
au groupe statutaire des subalBe implique la connaissance des remeédes
" contre les méfaits causés par le fleuve et ses habitants (animaux et végé-

taux).

A travers la description des compétences de trois subalBe du village,
nous aurons 'un apergu du champ thérapeutique du cuballo, pécheur haalpu-

laar.

Aall Sar est considéré au village comme un cammitoowo, méme s'il
prétend soigner aussi le hendu (vent) causé par les jinneeji-seytaaneeji.
Il pratique le sammituude (1) pour les moarsures de serpent et les piqdres

de scorpion.

Aali Sar débute sa consultation en demandant une aumdne (sadak),

qu'il touche de ses deux mains comme quelqu'un qui fait ses ablutions.

(1) sammituude : traiter, étre traité contre les morsures de serpent.



-198 -
Aprés ces préliminaires, il commence le traitement qui consiste en une
application de plantes, accompagnée de la récitation des daaDe (= cefi).
Pour les morsures et les piqdres, 1l applique sur les plaies des feuilles
de burbooki (Momordica balsamina) et des écorces d'aalali (Securidace
longipedunculeta) tout en proférant des incantations a voix basse. L'écorce
d'aalali est aussi utilisée de maniére préventive. Elle est alors attachée
aux chevilles ou aux poignets pour protéger contre les attaques toujours
possibles des mbarooDi leydi (les tueurs de la terre). Aali Sar demande
a ses clients le hoore kuDol (1) des marabouts : il s'agit de la modeste
somme de 100 CFA (2FF). Lorsque le traitement a réussi, le patient donne
selon ses moyens, depuis un bouc jusqu'a quatre boucs au maximum. Il
soigne sans jour particulier et se déplace auprés du malade lorsque celui-ci

est dans l'incapacité de se mouvoir.

Aali Sar a appris son savoir thérapeutique auprés de son oncle maternel
qui habite a Bito (& deux km au nord-ouest de Cubalel). 1l a été berger
et il a cultivé ses champs pendant 4 ou 5 ans lorsqu'il était jeune homme.
L'oncle maternel appartient a une lignée de guérisseurs, mais ses propres
fils ayant refusé de reprendre la charge, c'est Aali Sar qui en a hérité
puisque il avait témoigné de l'intérét pour ce genre d'activité. Dans son
patrilignage, s'il n'est pas le seul a avoir des connaissances thérapeutiques,
il est, par contre, le seul a en faire un usage public. Par ailleurs, ses fils
sont encore trop jeunes pour apprendre et lui n'a que 36 ans. Les fils de ‘
son frere ainé pourraient apprendre s'ils le désiraient, mais ils n'ont encore

jamais manifesté ce désir.

Aali Sar a eu trois taalibe épisodiques qui sont venus individuellement
s'instruire 4 ses cOtés. Le premier, Abubakri Aan, est un fils de l'ancien
imam, Elimaan Maamodu. Il aurait trés vite abandonné ses legons car,
au fur et & mesure qu'il inscrivait les daaDe (incantations), il ne pouvait
plus rien apprendre de plus et il a fini par abandonner !'apprentissage.
Cet exemple montre bien l'inadéquation de la technique de l'écriture pour
un apprentissage dans les domaines non-islamiques : Abubakri (dit Alfa Kiibel)
a voulu employer les mémes méthodes de mémorisation que celles utilisées

dans |'apprentissage du Koran et il a échoué.

(1) hoote kuDol : littéralement : "téte de la plume" de I'étudiant coranique. Cela consiste
a verser une avance, le plus souvent symbolique, au thérapeute.



- 199 -

Le second taalibe d'Aali Sar a été El Haj Demmba Sal, gros commergant
ceddo de Cubalel. Treés vite, il a abandonné, sous prétexte qu'il était
trop ardu pour lui de retenir ses legons. Le troisieme taalibe est un labbo
de Bito, Buubu Soch : pendant la saison séche, il se trouve dans le Waalo
et il vient s'instruire auprés d'Aali Sar, mais au début de la saison des
pluies, il regagne le Jeeri. En fait, cela fait plusieﬁrs saisons seches qu'i'l
n'est pas venu chez Aali Sar et on peut considérer qu'il a plus ou moins

abandonné son apprentissage, du mains & Cubalel.

Ces exemples montrent une certaine inadéquation entre la personne
des taalibe et l'enseignement qu'ils poursuivent deés lors qu'ils appartiennent
chacun a un groupe statutaire différent de celur d'Aaali Sar. Il y a un
divorce entre la volonté d'apprendre de ces trois taalibe et leur apparte-
nance statutaire. En effet, le savoir d'Aali Sar, qui est un savoir inhérent
au groupe de pécheurs, doit normalement étre transmis a l'intérieur de
ce groupe, ce qui explique probablement l'échec des trois taalibe dans

leur apprentissage.

Jarno Sileey Faal, vieil homme aux yeux pleins de malice, est le
chef des pécheurs (1). C'est lui qui détient une des versions de I'histoire
de la fondation du village, qui est corroborée par Ardo Sali Wat, l'ancien

chef du village.

Jarno Sileey est une figure de premier plan au village, non seulement
parce qu'il est le représentant des subalBe devant la communauté, mais
aussi parce que peu d'hommes au village peuvent se vanter d'avoir échappé
a sa lame tranchante. A Cubalel, il n'y a pas de forgeron, et Jarno Sileey
a pendant longtemps fait office de circonciseur (dunoowo). Il se flatte
d'avoir circoncis prés de 200 jeunes gargons en moins d'une journée (cette
fanfaronnade est en fait un désaveu de la médecine cosmopolite qui, selon

lui, -médicalise par trop une opération essentiellement symbolique).

Dunoowo, Jarno est aussi mocoowo car, comme tout cuballo qui se
respecte, 1l sait enlever les arétes de poisson qui se placent en travers

de la gorge. Il pratique le mocuude sur la gorge en récitant des daaDe.

(1) "Le chef des pécheurs est chargé de la protection des populations riveraines, il doit
prévenir les dangers qui peuvent venir de l'eau, faire respecter les interdits qui risquent de
provoquer la colere des génies aquatiques. Il doit veiller & ce qu'on ne lave dans le
fleuve ni marmite, ni écumoire, que les femmes en période menstruelle ne lavent pas dans
le cours d'eau leur pagne ou pindel. | ne faut pas non plus uriner debout dans le fleuve. A
certaines heures ou les mbarcodi Balux ont besoin de tranquillité, il est interdit d'aller sur
les berges : surtout pendant le tisbar (priere de 14 h) et le timis (pricre de 19 h)."
(B. DIOP, 1968 : p. 87)



- 200 -

Puis il prend une cuilléere en bois remplie d'eau au-dessus de laquelle il

récite des daaDe et qu'il fait boire ensuite au souffrant.

Par ailleurs, Jarno Sileey remet les os en place et réduit certaines
fractures en posant des attelles. Il manipule les membres lorsqu'il y a
foulure : un jour, une jeune femme qui avait le bras démis est venue le
voir. Il lui a dit de se jucher sur un mortier et saisissant un pilon qu'il

lui a coincé sous le bras, il a tiré violemment sur le membre démis.

Jarno n'utilise pas d'incantations pour ce genre d'opération. Il ne deman-
de aucun paiement pour les soins qu'il prodigue. Son savoir est un héritage
lignager et il ne doit pas le brader : ce savoir fait partie des composantes
de sa personne, de son appartenance au groupe statutaire des subalBe
et il entre ainsi dans le domaine des services rendus a la communauté.
La circoncision notamment est |'acte social nécessaire au plein épanouisse-
ment de la personne haalpulaar ; Jarno Sileey ne peut en faire commerce,
d'autant moins qu'il n'appartient pas a la classe des nyagotooBe (quéman-
deurs). Cependant, aujourd'hui, il est rare de voir accomplir un acte théra-
peutique sans contrepartie monétaire, et l'attitude désintéressée de Jarno,
qui approche de 80 ans, appartient & une époque ou la thérapie entrait

dans un systéme d'échanges non monétarisés.

Jarno n'a qu'un héritier qui, pour le moment, étudie a Dakar. Il espére
lui transmettre son savoir lorsqu'il reviendra au village. En attendant,
comme il est trop vieux pour continuer a pratiquer son art, c'est un sakke
du village qui le remplace. Il faut préciser que, dans la famille de Jarno,

ascendants et collatéraux ne sont plus de ce monde pour prendre la reléve.

Saada Bey, compagnon de classe d'dge de Jarno Silley Faal, appartient
a une des anciennes familles de subalBe installées & Cubalel par le matri-
lignage (dewol). Saada Bey est mocoowo : il fait descendre les arétes
de poisson dans le gosier & l'aide de daaDe avalées avec du couscous
ou de la bouillie de mil. Ancien cultivateur de pal'le (1) et de kollaDe (2),

Saada Bey, comme tous les subalBe de Cubalel, a conservé la science

(1) palle : pl. de falo : champ de berge
(2) kollaDe : pl. de Kollangal : champ du waalo



-.201 -

de la péche et du fleuve qui lui permet de traverser le fleuve sans étre inquiété
par les caimans.- Saada Bey n'a jamais été un pécheur & part entiére mais
cela ne l'empéche pas de s'emballer dans des descriptions glorieuses d'ex-
ploits que lui ou ses ascendants auraient accomplis face aux éléments naturels

liquides et a leurs habitants.

Avant d'en venir aux autres thérapeutes du village, il convient de nous
arréter un peu sur la personnalité du pécheur. Bien qu'a Cubalel les subalBe
aient abandonné la péche comme activité primaire depuis l'arrivée des premiers
toorooBe, ils continuent 2 garder leur personnalité de pécheur et si, au début
de la fondation du village, il y a eu une alliance matrimoniale entre les
Wat ardo et les Faal, depuis, le mariage entre subalBe et toorooBe est rigou-
reusement évité (le mythe de l'alliance primordiale sur laquelle se greffe

un interdit est chose fréquente).

Par ailleurs, le pécheur apparait dans beaucoup de récits de fondation
de village comme le prémier occupant de la terre, ce qui est normal dans
une région fluviale. Mais ainsi il symbolise l'étre primitif, dénué de toute
civilisation, qui vit dans un trou. De cet avatar antérieur il lui est resté
une propension a tenir des propos triviaux, & avoir le sang a fleur de peau

-~ / - - . .
et & posseder une connaissance du monde supra-humain, dont voici quelques

personnages (1) :

"Kima", génie responsable des cours d'eau qui a deux .enfants : Salakan et
Kayan, qui serait le plus méchant.

"Mbaroodi baleejo ou joom maayo selon les régions. Il se manifeste sous
différentes formes : lézard, tortue, belle femme qui se baigne dans un endroit
isolé, singe qui nage.

"muunuu maayo, personne de petite taille avec de longs cheveux qui tombent
sur les épaules. Ce sont des bergers dont ['organisation sociale est identique
a celle des FutankooBe, mais chez eux, la caste la plus méchante est celle
des forgerons.

"Camaaba", génie se présentant sous la forme d'un serpent qui, dit-on, mesure
facilement 150-200 m. Il se pare de différentes couleurs : jaune particulié-
rement vif, bleu éclatant, corps écailleux d'une couleur rousse flamboyante.’

s

Ces différents étres aquatiques sont souvent réduits a une seule expres-
sion, muunuuji maayo, par la plupart de nos interlocuteurs qui entendent

par la les génies et les gardiens du fleuve.

(1) pour ce paragraphe, nous reprenons Boly Dicp (1968) - Les subalBe ) pécheurs
de la moyenne vallée du fleuve Sénégal, CHEAM n° 4256 : p. 105-106



- 202 -

Par ailleurs, chaque antmal aquatique est doué de raison dans la mesure
ou, 3 I'égal des humains, il posséde des incantations magiques (kince) provo-
quant des malheurs. Ainsi, Boly Diop (1968 : 106) remarque que les pécheurs

doivent se protéger aussi des poissons :

le ndaneewu .(clararias submarginatus) qui est possesseur des kince donnant
de viotents frissons et des vertiges pouvant faire perdre les facultés mentales.

le ndaawa (heterobranchus longiphs) qui a la réputation d'étre le poisson
du diable. Quand il porte le mauvais esprit en lui, il cause des surprises
désagréables, telles que la paralysie temporaire des membres ou un déran-
gement de l'esprit.

le majere (maloptérus electricien) ne se mange pas et représente un danger

permanent pour les riverains a cause de ses décharges électriques pouvant
causer la noyade.

Ces poissons, sans faire partie du monde surnaturel du cuballo, font
entrer le pécheur dans un monde dont il lui faut se défendre. Le pécheur
se protége grace a un savoir magique inséparable de sa condition statutaire
qu'tl acquiert indépendamment de ce que sera son activité professionnelle :
gargon de café ou pécheur, le cuballo nait avec des prédispositions qui lui
font acquérir un savoir spécifique a son statut ; l'exemple de Abubakri Aan,
marabaout lettré qui se révéle incapable de retenir les cefi d'Aali Sar , montre
que le savoir statutaire du pécheur exige des aptitudes que possédent unique-
ment les membres de son groupe. Les incantations magiques du pécheur

font partie intégrante de son individualité, de sa personne physique et sociale.

Pour revenir a notre propos général, nous dirons que, si les subalBe
ont une prédisposition a exercer une activité thérapeutique, c'est, bien avant
toute histoire personnelle et lignagere, une question de statut : chaque pécheur
peut se targuer de connaitre les remédes contre l'étranglement causé par
une aréte de poisson avalée de travers ou contre les marsures et les pigdres

des animaux rampants.

Les autres personnes que nous avons rencontrées et dont le village recon-
nait qu'elles possédent quelques talents thérapeutiques sont deux toorooBe,
le premier spécialisé dans les soins des maux de dents (Yero Aan), la seconde

soignant les infections causées par les piqires d'épines (Jaabu Jallo) ; une



- 20% -
maccuDo versée dans l'art de la cautérisation (Kummba Silla) ; un sakke
(D.B. Njaay) circonciseur et panseur de brdlure et une baylo (Buudi Mboh)

qui panse aussi les brdlures.

Kummba Silla (maccuDo ) est cumoowo, c'est-a-dire qu'elle soigne en
cautérisant ; elle utilise le feu dans les traitements du felewere et du Yi'el
Bernde. Le felewere est une infection de I'extrémité des doigts, une sorte
de panaris qui, a un stade avancé, peut contaminer le bras. Le felewere
est un mal trés fréquent chez les femmes haalpulaaren qui, pour préparer
des plats, notamment le haako, utilisent des couteaux émoussés. Il n'est
pas rare de rencontrer des femmes avec plusieurs phalanges manquantes

3 la suite d'une infection mal traitée.

Le Yi'el Bernde, littéralement ' le petit os de la région épigastrique (1),
est un mal qui affecte essentiellement les enfants. Selon les méres haalpulaa-
ren, cet os se déplace fréquemmént chez les enfants en bas age ; ce qui
cause une anorexie accompagnée de vomissements dés l'ingestion de nourriture.
Kummba Silla lutte contre ce mal en appliquant une braise sur le Yi'el Bernde

qui reprend ainsi sa place.

Kummba Silla n'a pas suivi d'apprentissage particulier, "c'est le courage
seulement qui I'a aidée". Elle ne craint pas de faire souffrir et elle n'est
pas dégoltée par le pus. Cette absence de peur et de dégodt, certains haal-
pulaaren l'expliqueraient en l'attribuant a ['absence de honte qui caractérise

les gens de condition servile, qui n'ont pas d'honneur a défendre.

C'est pour cette raison que le corps malade de 1'Autre ne peut étre
objet d'interprétation verbalisée car seuls les gens d'honneur ont acces
au discours. Ainsi, pour le traitement de ces deux maladies, Kummba Silla
regoit de 10 a 25 CFA, somme dérisoire qu'elle n'exige pas. Son savoir,
sans étre lignager - les maccuuBe n'ont pas d'histoire lignagére - correspond

a son origine statutaire et ne saurait étre monnayé.

Jaabu Jallo (tooroodo) est mocoowo. Elle fait des passes en récitant

des daaDe (= cefi) pour 6ter les épines et détourner les infections aqui en
résultent. Sa tante personnelle lui a transmis ce savoir 4 Kaskas ol Jaabu

est née, et qu'elle a quitté pour aller se marier a Cubalel.

(1) Ayant eu beaucoup de difficulté & traduire Bernde, nous reprenons les termes
utilisés par Epelboin (1983)



- 204 - (%)’

Qutre les incantations, Jaabu utilise des plantes, dont le leb leban,
une plante rampante qui ne pousse qu'en hivernage et qu'elle conserve sous
forme de poudre qu'elle applique sur la partie atteinte. Par ailleurs, elle
emploie des fils de coton sur- lesquels elle fait des noeuds (fiBde) et qu'elle
attache autour de la partie enflée. La fechnique dy fiBde, complémentaire
ici du mocuude, s'accompagne toujours d'incantations : elle est fréquemment
utilisée chez les fulBe qui s'en servent pour tous les petits maux courants
de la vie quotidienne (maux de téte, de dents, protection contre les mauvais

esprits, etc ...)

Buudi Mbah est aussi mocoowa. Née & Walaa, 3 quelques kilométres
en amont de Cubalel, d'un pére fargeron (baylo) et d'une mére potiére (maabo),
Buudi Mboh soigne les brllures en pratiquant le mocuude sur la plaie. Elle
utilise aussi des plantes dont elle nous tait les noms. La connaissance du
feu est statutaire chez les wayilBe et chez les femmes maabuuBe qui sont
potiéres. Buudi Mboh est cependant la seule de sa génération a en faire

un usage public et elle est l'ainée.

Demmba Buni Njaay est & la fois dunoowo et moceowo. Comme Jarno
Sileey Faal, le pécheur décrit plus haut, Njaay fait office de circonciseur.
Sakke (.cordonnier) par son patrilignage, il est baylo (forgeron) par son matri-
lignage (1). Demmba Buni Njaay a des connaissances statutaires du feu
et du fer : du fer en tant que sakke maniant' le couteau dans le dépécement
et le travail des peaux qui servent a confectionner des chaussures, des
piéces de harnachement, etc. ; du feu en sa qualité de fils de baylo,
pour qui cet élément n'a pas de secret, ce qui lul permet de s'en servir.
D'une part, le maniement du fer fagonné en ‘instcuments ~ lui permet
de circoncire les jeunes gargons. Bien que d'une classe d'age inférieure
a celle de Jarno Sileey, 1l a pris la reléeve de ce dernier mais il faut dire
qu'en son temps, son pére aussi était circonciseur. D'autre part, la connais-

sance du feu fait de lui un panseur recherché en cas de brdlures.

(1) Sa grand-meére maternelle était trés savante : un jour que les forgerons étaient réunis
pour forger une nouvelle enclume et ayant oublié de la prévenir, elle subtilisa l'enclume
pour se venger. Les forgerons cherchérent leur enclume toute la journée tout en s'intetro-
geant sur les raisons de cette mystérieuse disparition. lls passérent chez la vieille forgeronne
dont ils ne pouvaient imaginer les pouvoirs. Ce fut seulement lorsqu'ils furent convaincus
de sa puissance qu'elle leur tendit l'enclume. lls repartitent en s'excusant de ne pas l'avoir
mise au courant.

(*) leb leban : Alternanthera Sessilis.



- 205 -
La circoncision ne nécessite aucun traitement postérieur a l'acte chirur-
gical qui est accompli a l'aide de daaDe. Les brilures peuvent étre soignées

de deux maniéres :

1 - en pilant du charbon de bois : la poudre qui en résulte est appliquée

sur la blessure, avec accompagnement de daaDe,

2 = en faisant cuire 3 la vapeur des excréments de bétail qui sont ensuite
séchés et réduits en poudre avant d'étre appliqués sur la blessure, sans

utilisation de daaDe.

Le second reméde appartient au savoir populaire car il ne demande
aucune connaissance particuliére (daaDe par exemple). C'est d'ailleurs le
méme remeéde qui est utilisé pour faire cicatriser les plaies des jeunes exci-

sées (1).

Yero Aan est un mocoowo qui soigne les maux de dents.C'est un tooroodo
qui n'avait aucun savoir thérapeutique particulier, jusqu'au jour ou il a rencon-
tré un marabout itinérant originaire de Segu (Maali) qui lui a donné des
remédes contre des maux de dents qui le faisaient souffrir depuis fort long-
temps. Ce marabout s'est installé chez lui pendant prés d'un an et aprés
I'avoir soulagé de ses douleurs, il lui a enseigné le Koran, les plantes médi-
cinales et les daaDe & utiliser contre les maux de dents. Il existe trois
fagons de traiter les maux de dents : la premiére consiste a garder sur la
dent malade de l'eau mélangée a un aaya. La seconde consiste a porter
autour du cou une écorce de barkeewi sur laquelle est inscrit l'aaya contre
les maux de dents. La troisieme méthode, de loin la plus populaire, consiste

a faire bouillir des feuilles de barkeewi et de les respirer en inhalation.

Yero Aan précise que les deux derniers traitements sont du domaine
public ; n'importe qui peut les utiliser. Mais il prévient toutefois qu'il est
indispensable de rémunérer le mocoowo, sans quoi le mal risque de retomber

sur le patient ou sur le thérapeute impayé.

Le mocoowo assure moins un traitement qu'une protection contre les

maux récurrents, au méme titre que le bileejo ou le ceerno, qui se chargent

(1) L'excision, contraitement a la citconcision, ne fait I'objet d'aucun cétémonial patticulier :
elle est pratiquée, en privé, par une viellle femme, sakke, baylo ou capato (mauresque).
Les soins qui suivent I'opération sont assurés par la mére de la jeune excisée.



- 206 -

de lutter contre les forces maléfiques qui terrassent leurs clients.

Ici, nous avons l'exemple du marabout-guérisseur itinérant qui circule
dans la région du fleuve : ce marabout de Segu est singulier pour deux
raisons : d'abord, il est marabout, ce qui est assez surprenant pour un
itinérant. Généralement, un marabout cesse de voyager dés la fin de son
apprentissage, et ce sont ses taalibe et clients qui se déplacent. Il se
peut donc que le marabout en question ait été un jeune marabout en cours
d'apprentissage ou encore qu'il ait été un "charlatan" (1) qui, parce qu'il
avait quelques connaissances du Koran, se faisait passer pour marabout.
Cette seconde hypothése parait la plus vraisemblable car |'usage combiné

des binndi et des daaDe resemble bien aux habitudes des “charlatans".

Le dernier thérapeute que nous ayons rencontré a Cubalel appartient
a la catégorie des yahooBe, "ceux qui vont", et qui circulent dans le waalo
pendant la saison séche en quéte de clients. Ce sont en majorité des fulBe
Jeeri qui, pendant la saison morte ol les troupeaux peuvent rester livrés
a eux-mémes, viennent exercer leurs talents de gquérisseur auprés des
populations riveraines du fleuve. Ces yahooBe appartiennent a des degrés
divers au monde pré-islamique du bileejo, du fibirbaaji ou plus simplement
du joom lekki. Ce dernier, un charlatan au sens strict du terme, revend
les plantes de la flore du Jeeri, plus riche et plus abondante en plantes
médicinales. Le second, "celui qui fait des noeuds avec des écorces', est
le prototype du thérapeute peul, & la frontiére entre la médecine savante

des bileeBe et la médecine populaire des mocooBe.

Umar Jallo, Peul du département de Linguére, appartient au monde
des bileeBe. Comme Ibra, il associe le savoir noir au savoir coranique.
Mais, contrairement & Ibra, c'est un grand voyageur puisque ses tournées
I'aménent non seulement dans la région du fleuve, mais également au

Mali, en Guinée, en Céte d'lvoire et au Ghana.

Le savoir d'Umar Jallo est & l'origine un savoir lignager : son pére
lui a transmis ses connaissances sur les baleeBe, les jinneeji et le ligge.

Sa meére lui a enseigné comment soigner les maladies infantiles et le ligge.

(1) Ce terme n'est pas péjoratif en frangais du Sénégal ol le "charlatan" désigne
le thérapeute aux techniques pré~islamiques.



- 207 -

Il s'agit la d'un savoir noir pré-islamique qu'Umar a complété avec le
savoir coranique dispensé par un marabout qui, en compensation, lui a
demandé d'enseigner le Koran dans son DuDal pendant 5 ans. Cela s'est
passé a Barkeewi, a une trentaine de kilométres de Linguére, ot il a complé-
té un peu plus tard ses connaissances en savoir noir auprés d'un cuballo

Installé |a.

Umar Jallo a regu une formation trés diversifiée : il allie deux types
de savoirs lignagers & un savoir savant (maraboutique) et a un savoir statu-

taire (pécheur).

Il convient de préciser ce que nous entendons par ces trois savoirs.
Le savoir lignager est le savoir qui se transmet & l'intérieur du lignage.
Ainsi, chez les fulBe plus particulierement, chaque lenyol peut avoir une
connaissance particuliére dans un domaine : les jawdalli (dallol, pl. dalli =
région marécageuse) sont réputés pour leurs connaissances de l'eau et
de l'agriculture. Cette maitrise de l'eau les place en concurrence directe
avec les subalBe qui ne peuvent pas leur réclamer d'impét lors de la traver-
sée du fleuve par leurs troupeaux. Il est dit que les cefi des Jawdalli
surpassent ceux des subalBe qui ne se risquent pas & entrer en compéti-
tion avec eux. Le lenyol jawdalli est un lignage étendu parce qu'il comporte
plusieurs noms d'honneur (yettooDe).lLe lignage se différencie par sa bila-
téralité tandis que le statut et le yettoode sont unilatéraux et toujours

patrilinéaires.

La connaissance lignagére peut laisser supposer l'existence de deux
sources d'héritage, celle du pére et celle de la mére, tandis que la connais-
sance statutaire s'identifie au savoir patrilinéaire qui est commun & toutes
les personnes de méme statut. Le savoir statutaire est socialement plus

stéréotypé et moins individualisé que le savoir lignager.

Umar Jallo a acquis auprés d'un pécheur un savoir de type statutaire,
dans la mesure oU celui qui lui en a transmis la substance possede lui-
méme un savoir de type statutaire. Cependant, si Umar Jallo possede
la cief desmaux spécifiques au  monde aquatique, il ne peut se targuer

d'avoir une maitrise compléte dans ce domaine puisqu'il n'est pas cuballo.



- 208 -

Ce que son tuteur a bien voulu lui apprendre est du domaine public
si on congoit I|'appartenance statutaire comme une composante de la
personne sociale qui sert a différencier les individus dans la collectivité,

en définissant la place de chaque groupe qui la compose.

l_e savoir savant est transmis, a priori, en dehors du contexte lignager
ou statutaire. La volonté d'apprendre est le facteur dominant, méme
si les choix individuels sont commandés par le contexte. Mais ce qui
caractérise surtout le savoir savant, c'est sa relative difficulté d'acceés.
Contrairement au savoir populaire, il ne suffit pas de vouloir pour pouvair.
Il faut apporter la preuve qu'on posséde des qualités spécifiques pour
retenir l'attention d'un maitre initiateur. Il est bien souvent question
de disposition particuliere, voire de prédispasition ou méme de prédesti-
nation, et la qualité de hoore mawnde (téte grande), nous a souvent été
citée par les maitres du mystére comme signe favorable. Celui qui a
une téte grande - disposition individuelle qui peut étre secondée par
I'héritage lignager - peut acquérir les sciences secretes. Mais le savoir
savant n'appartient pas seulement au domaine du secret. Ainsi, pour
la société haalpulaar, comme pour beaucoup de sociétés africaines a
tradition orale, l'écriture constitue une étape importante pour l'acces
au savoir savant coranique, lequel posséde plusieurs niveaux, qui vont
du simple gandal Koran au trés obscur gandal sirru qui, lui, exige la qualité
de hoore mawnde. Si le savoir savant est tres facilement associé a la
maitrise de l'écriture, le savoir secret est indissociable de la qualité

pré-citée (hoore mawnde).

Nous distinguons cing niveaux de savoir qui peuvent s'imbriquer

les uns dans les autres sans souci hiérarchique : -

le savoir populaire (tinndi FuutankooBe) tradition des Futankais
le savoir statutaire (gandal lenyol toroodo, cuballo, etc ...)
le savoir lignager (gandal JalluuBe, AanaanBe, etc ...)

le savoir savant (gandal seernaaBe, savoir des marabouts)

le savoir secret (gandal sirru).



-.209 -

1

Si les savoirs lignagers et statutaires sont secrets pour l'étranger
au groupe statutaire ou lignager, parce que c'est le secret qui permet
de différencier les groupes entre eux, il ne s'agit pas du savoir secret
tel que nous l'entendons, mais d'une connaissance 'bénétrable par’

des individus et non par des groupes, grace a une composante personnelle

individuelle (don de hoore mawnde).

Le savoir savant est directement lié a la mailtrise de ['écriture mais

si c'est une condition nécessaire, elle n'est pas exclusive.

Aprés avoir établi cette typolagie des savoirs, nous allons aborder
le probléme du contenu de ces savoirs en reprenant l'exemple de nos

thérapeutes de Cubalel.



- 210 -

II - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS STATUTAIRES

La premiére remarque qui s'impose concerne la corrélation qui existe
entre l'appartenance statutaire et le savoir thérapeutique. Dans le chapitre
1, nous en avons donné une synopsis (p.75/76).Dans les pages précédentes,

nous avons indiqué des exemples.

Ces différents thérapeutes, s'ils ne représentent pas |'ensemble de
la société haalpulaar, sont un bon reflet de la communauté de Cubalel.
En effet, ce village, composé en majorité de rimBe, posséde peu de nyee-
nyBe [2 galleeji de sakkeeBe (cordonnier) et un de maabuuBe (tisserand)]

et un groupe non négligeable de maccuuBe.

A Cubalel, les subalBe constituent le groupe le plus important de
mocooBe, tout comme les toorooBe constituent le groupe le plus important

de seernaaBe.

Les subalBe sont les spécialistes des morsures, des piqlres et des
étranglements causés par les arétes de poisson. lls sont aussi de grands
bileeBe dans de nombreux villages car leur gandal maayo les prédispose
au contact avec les étres supra-humains. Cependant, a Cubalel, si Aali
Sar soigne le hendu, mal causé par les jinneeji,il en fait état en passant
seulement, sans que cela semble étre vraiment une activité importante
pour lui. Elle est naturelle pour les subalBe qui, sans avoir toujours une
connaissance approfondie du domaine des jinneeji-seytaaneeji et des suku-
nyaaBe en ont un savoir diffus parce qu'ils en sont bien souvent les victi-
mes. [llest certain que les pécheurs de Cubalel peuvent paraitre "tooroodi-

sés" par rapport aux autres subalBe de la vallée.

Parmi les toorooBe, le premier (Yero Aan), obtient son savoir a
la suite d'un mal qui l'a beaucoup fait souffrir. La seconde (Jaabu Jallo)
a regu son savoir d'une tante paternelle : cet héritage est renforcé par
la connaissance des fils, ce qui laisse présupposer l'existence d'un savoir
statutaire peul. Méme si la majorité desPeuls sédentarisés est intégrée
dans le groupe des toorooBe, ils n'en continuent pas moins a entretenir

des rapports privilégiés avec leurs parents nomades qui pratiquent le



- 211 =

fiBde et qui sont de grands fiBirbaaji (celui qui fait des noeuds avec
des écorces). Avec le Peul rencontré a Cubalel, nous avons l'exemple
d'un guérisseur itinérant et nous développerons un peu plus loin la question
des réseaux qui se créent entre fulBe Jeeri et Waalanke (habitants du
Waalo. Pour le moment, nous retenons de cet exemple la coexistence
d'un savoir lignager et d'un savoir statutaire, fréquente chez les fulBe.
Nous retrouvons ce phénoméne chez les subalBe : ainsi les Sar de Nawle
et les Kome de Walalde (1), ont des savoirs statutaires et lignagers.
Cela peut paraitre évident et vrai pour chagque lignage mais c'est le
rapport propo_rtionnel entre ces deux types de savoir qui les rend plus

ou moins importants.

Par ailleurs, avec Demmba Buni Njaay et Buudi Mboh, nous sommes
en présence d'un autre phénomeéne : la parenté bilinéaire a son importance
méme si le statut est patrilinéaire. Dans le chapitre 1, nous avons dressé
un tableau qui distingue les niveaux de savoir statutaire en fonction de
la division sexuelle : nous avons fait remarquer que les femmes des diffé-
rents groupes statutaires possédaient un savoir protecteur et préventif.
Nous retrouvons ce genre de savoir chez Demmba Buni Njaay qui a hérité
de sa mere baylo la connaissance des protections contre le feu et chez
Buudi Mboh dont la meére maabo aurait trés bien pu lui transmettre la
connaissance du feu puisque les potiéres détiennent cette connaissance
de par leur profession. Si nous nous étions penchée uniquement sur l'appar-
tenance statutaire de Demmba Buni Njaay, il aurait paru curieux de
voir un cordonnier posséder la science du feu. Avec Buudi Mboh, qui
est baylo (forgeronne), on est en présence d'un savoir statutaire, méme
sl on peut penser que c'est sa mére maabo qui est a l'origine de ce savoir.

En effet, le savoir pratecteur est un savoir féminin.

Outre le savoir lignager, le savoir statutaire et le savoir dont l'origine
est a trouver dans une maladie, il existe un savoir technique, un savoir-
faire, qui provient des aptitudes physiques et intellectuelles inhérentes

a un individu. C'est le cas de Jarno Si leey Faal qui soigne les foulures

(1) Les premiers ont une ancétre trés réputée : Peinda Sar, ancétre des Sar de Nawle,
dont les pouvoirs magiques étaient trés célébres et, pour les seconds, il y a Modi Kome
qui fut aussi trés célébre et 'qui remporta la victoire grace aux’ pouvoirs qu'il avait
acquis auprés de Musa Bukari Sar, pére de Peinda, qui lui avait prété le ngaari nawle,
caiman devenu mythique, surnommé "le taureau de Nawle.”



-212 -

et les fractures, et c'est aussi le cas de Kummba Silla, la maccuDo qui
cautérise les panaris et brale le Yi'el Bernde. Ce savoir-faire n'est soutenu
par aucune parole magique et ne propose aucun discours particulier sur

le mal.

Les maccuuBe (captifs) sont statutairement prédisposés a ce type de
thérapie car leur caractéristique est de ne pas avoir d'histoire lignagére
donc aucune possibilité d'hériter. Sans histoire, sans mémoire, les maccuuBe
sont des étres sans honte qui peuvent agir sans avoir recours a des excuses
symboliques. A la limite, le maccuDo peut faire le mal sans que cela
soit considéré comme intentionnel ni interprété comme une volonté malé-
fique de sa part. Ce serait plutdét un état de fait, une composante de
sa personne. Il y aurait beaucoup & dire sur la condition du captif qui,
en fin de compte, peut exercer tous les métiers sauf celur d'enseignant
coranique : il peut pécher, tisser, forger, tanner le cuir, cultiver la terre
et ce n'est pas l'absence de spécialisation professionnelle qui le distingue
des nyeenyBe ou la dépendance qui le différencie des rimBe. C'est bien
plutét l'absence de paroles : la parole magique, la parole publique sont
interdites au maccuDo, quelle que soit son activité. Ainsi, le maccuDo
qui apprend & tisser, apprend uniquement la technique de tissage qui
est déchargée de tout contenu symbolique : les paroles secrétes lui sont
dissimulées et il ne lui reste plus pour se protéger qu'a en inventer d'autres
(nous imaginons qu'il existe des cefi de création personnelle tout comme
il existe des remédes personnels créés de toutes piéces au gré d'un hasard

inspiré, et qu'on appelle nyuganyuge (1).

L'imaginaire social est interdit au captif : il n'en est pas le producteur,
ce qui ne l'empéche pas d'en subir les effets (dans les procés de sorcelle-
rie par exemple). 1l en est de méme pour I'écriture sainte dont il subit

les lois sans pouvaeir en utiliser les moyens.

Pour reprendre la distinction opérée entre les trois ordres de la société
haalpulaar, on peut, au plan de la représentation symbolique, les situer
comme suit

(1) Ces temeédes ont la particularité de ne pouvoir étre transmis puique la cueillette des
plantes se fait ptesque les yeux fermés et que I'efficacité thérapeutique du remeéde
vient en partie de sa formule inconnue.



- 213 -

RIMBE ........... pouvoir de |'écriture et parole libre, responsable et
publique. ‘

NYEENYBE ..... pouvoir de l'oralité - paroles magiques et paroles
flatteuses

MACCUUBE .... savoir-faire indépendant de la Parole et de I'Ecriture.

Dans ce tableau, le captif est marqué négativement (absence de
parole et d'écriture qui le range plus prés de l'animal que de I'étre humain,
quoique l'animal soit en général habité d'un esprit et, par conséquent,
doté de raison. Le maccuDo s'apparente a l'ane dont les qualités intellec-

tuelles sont tenues pour nulles).

Le savoir-faire du maccuDo se rapproche du savoir populaire. Tous
deux sont des savoirs diffus dont l'origine n'est marquée ni statutairement,
ni symboliquement. Il est méme possible de les confondre, mais 1l ne
faut pas oublier toutefois que le savoir-faire du maccuDo a une connota-
tion péjorative de savoir avilissant : en effet, si le fait de percer un
bouton ou une plaie envahie par les vers n'a rien d'avilissant accompli
sur sa propre personne ou sur celle d'un proche parent, cela devient
dégradant si ce méme acte est perpétré par un tiers, lequel entre alors
dans le domaine de la souillure, sauf s'il est maccuDo qui, de par son

statut, ignore la différenciation symbolique entre le pur et l'impur.



- 214 -

Il - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNIQUES DE SOIN

Maintenant que nous avons déterminé la nature du savoir des guéris-
seurs de Cubalel, nous avons une idée plus nette du domaine d'applica-
tion de ce savoir. Nature et fonction sontindissolublement liées et si
nous les séparons, c'est pour insister sur l'ir}\portance des chaines de

transmission des savoirs thérapeutiques qui en révélent le contenu.

Sur nos neuf thérapeutes de Cubalel, un seul a acquis un savoir en
dehors du lignage ou de son identité statutaire (Yero Aan). La majorité
posséde un savoir statutaire et tous ont pour point commun le fait de
soigner des maux relativement peu graves et presque toujours accidentels
(étranglemen}, piqire de scorpion, etc ...) ou qui sont la conséquence

de la vie laborieuse quotidienne (panaris, maux de téte, etc ...).

LLa compétence de ces thérapeutes ne se limite pas a des actes théra-
peutiques stricto sensu : des opérations a valeur symbolique et esthétique
sont pratiquées a c6té d'actes purement curatifs (circoncision, excision,
incision, tatouage, pergage des oreilles). Si nous avions rencontré des
lawBe, nous aurions vu s'ajouter les charmes protecteurs et séducteurs

(collier, ceinture et parfums) & la gamme des activités du thérapeute.

L'observation linéaire des différents actes accomplis par ces thérapeu-
tes donne une vision d'ensemble du projet social haalpulaar quotidien.
Nous trouvons sur un méme plan les activités productrices (culture-péche-
artisanat), les activités reproductrices (sexualité, santé/maladie) et les
activités de représentation (charmes et esthétique). Le thérapeute est
associé a tous ces projets au méme titre que chaque membre de la société.
La différence qui existe entre le thérapeute et le reste de la société
provient du réle unificateur et protecteur qu'il joue dans les différents

domaines de |'activité sociale.

II n'y a aucune démarcation entre l'activité quotidienne de ces
guérisseurs et leur pratique thérapeutique. L'une et I'autre participent
du méme projet : leur action thérapeutique ne pose a priori aucune autre
interrogation que celle portant sur le reméde & appliquer. D'aprés Glick

(1977), ces remeédes et ces thérapies ne seraient pas & inclure dans une



- 215 -.

étude du systéme médical haalpulaar puisque les maux bénins n'ont pas
de signification sociale immédiate. = Malheureusement, la question n'est
pas si simple car, si les maux soignés par ces thérapeutes ne font pas
intervenir, a priori, le registre étiologique, la perduration de ces mémes
maux et leur récurrence peuvent faire sauter le pas : l'idée de mal,
de malaise, d'accident appartient & la méme zone d'ombre que l'infortune,
la malchance et la malédiction, et il n'y a pas de frontiére entre ces
différents aspects du malheur individuel et social. C'est pourquoi, tout
en retenant |'opposition que fait Glick entre les maladies signifiantes
(significant illness) et les simples maux bénins (ailments), nous ne rejetons
pas ces derniers de notre étude du dispositif thérapeutique haalpulaar.
Nous allons maintenant procéder a l'étude de ces thérapeutes en partant

de leur dénomination, qui est dérivée de leurs techniques de soins.

1.Les techniques thérapeutiques

a) Mocuude

D'aprés le dictionnaire peul-russe-frangais (1980), mocuude signifie
d'abord “tordre, puis "pétrir; triturer” et ensuite “frotter avec la main, fric-
tionner’ et, lorsque I'action de mocuude s'applique a une personne, elle
signifie faire a quelqu'un de légers attouchements avec ses doigts (magi-

cien) ou dire une priére pour un malade (marabout).

Randau (1934), qui a voyagé a Saint-Louis du Sénégal, décrit I'action

de mocuude de la fagon suivante : "L'opérateur passe doucement les mains
le long du membre malade et récite a voix basse des incantations ; les
passes se font toujours de haut en bas, jamais de bas en haut, afin d'expé-
dier le mal aux extrémités du corps par lesquelles il s'écoule dans le
sol ; aprés chaque passe, le thérapeute claque légérement des doigts ;
quand la série de passes est terminée, il crache deux ou trois fois a terre.
Le nom donné par les thérapeutes locaux a la passe descendante est
moith"” ( : 273)

D'aprés nos informations, l'action de mocuude répond aux critéres
décrits par Randau, & savoir une passe descendante qui suppose le contact
avec la partie atteinte et la récitation d'une incantation ou de versets

coraniques accompagnée de jets de salive. 1l est certain que cette technique



- 216 --

d'expulsion du mal a été adoptée par les marabouts peu qualifiés en méde-

cine islamigue, qui ont remplacé les incantations par des versets coraniques.

Pour les fulBe bande étudiés par Epelboin (1983), le mot mocoowo
désigne le réciteur, celul qui connait les paroles apaisantes contre les
douleurs. Il est certain qu'au Fleuve méme, mocoowo désigne de plus
en plus celui qui fait un usage thérapeutique de la parole, et les passes

magnétiques sont un peu oubliées, notamment par les marabouts.

Au travers des exemples donnés, nous avons vu que !'action de mocuude
désigne moins une technique qu'un ensemble de gestes dont le plus impor-
tant est celui de la parole, qu'elle soit "magique" ou coranique.

Ainsi, mocoowo désigne 3 la fois le bana bana (1) de la thérapie
qui a toujours une parole apaisante a proposer et le panseur de nos campa-
gnes. Mocoowo est devenu un terme générique désignant celui qui soigne

sans posséder un registre complexe de remeédes.

b) Sammituude

Traiter, étre traité contre les morsures de serpent. Sammituude
est un verbe dérivé de sammuude qui signifie"tomber (pour un fruit mGr)','
et aussi “faire tomber des fruits a l'aide d'une gaule'et, en dernier lieu,
't:raquer un animal dans une battue” (le saghmoowo est un rabatteur pour
les Peuls guinéens). Le suffixe - it - désigne en pulaar l'idée de répétition,
d'inversion ou d'action sur le prédicat. Dans sammituude, il y a donc
I'idée de supprimer le mal en le faisant tomber, descendre. Le cammitoowo
s'occupe uniquement des morsures de serpent et des animaux rampants

gui ont un venin qu'il s'agit de secouer hors du corps de leurs victimes.

Le cammitoowo est le plus souvent un cuballo (2) et il appartient
au monde des mocooBe puisque ses soins consistent en passes et en appli-
cations-de plantes accompagnées de cefi. Pour résumer, nous dirons que

le cammitoowo est un mocoowo spécialiste des morsures.

(1) bana bana est un colporteur tenace dans sa volonté de vendre.

(2) les fulBe Jawdalli, qui ont une connaissance de ['eau qui rivalise avec

celle des subalBe, sont aussi sammitooBe.,



- 217 -

c) Sumde

“Brﬁler, cautériser,: sumde est une technique de soins que les haalpulaa-
ren reconnaissent volontiers avoir en‘{brunté a leurs vaisins Maures. Cepen-
dant, - c'est aussi un savoir statutaire que possedent les wayilBe et les
femmés maabuuBe. Nous avons vu que les captifs peuvent aussi y avoir

recours.

Le cumoowo 'brGleur, cautériseur”, n'est pas un thérapeute proprement
dit ; cette dénomination est indicative d'une technique précise. Une fois
encore, le cumoowo, a l'égal du cammitoowo, peut faire partie du grand
ensemble des mocooBe. Sa thérapie est ponctuelle et consiste a braler
le point localisé comme source du mal et a réciter en méme temps des
incantations. Les incantations sont facultatives et les sumooBe d'origine

captive ne proférent aucune parole pendant l'acte thérapeutique.

d) fiBde

uNouer, faire des noeuds, fiBde désigne aussi une technique de soin
qui consiste a faire des noeuds sur un fil de coton, lequel est ensuite
noué autour de la partie malade. Le fiBoowo, le faiseur de noeuds, souffle
une incantation sur chaque noeud fait. Une fois le nombre requis de noeuds
atteint (le nombre de noeuds varie mais on retrouve le plus souvent le
chiffre 7 ), le piBol (la cordelette nouée) est remis au patient. Le
piBol posséde avant tout des vertus préventives et propitiatoires. Il est
employé pour se protéger des maléfices de toute sorte chez les fulBe
Jeeri. Mais c'est aussi un reméde contre les douleurs quotidiennes (mal
de téte, de dent, etc ...). Les piBi, qui sont de tradition pré-islamique ,
ont leur équivalent dans les talki des marabouts. Mais, si les premiers
sont essentiellement composés a partir de fils et de paroles, les seconds
sont faits de papier sur lequel est inscrit un verset coranique. Toutefois,

il arrive que les paroles du fiBoowo soient des aaya et non des cefi.

Le fiBoowo, qui doit sa désignation a son activité thérapeutique,
posséde un confrére appelé fibirbaaji "celui qui fait des noeuds avec
des écorces”. Le fibirbaaji, dans la hiérarchie, est supérieur au fiBoowo :

son savoir est plus étendu, car il posséde la maitrise des plantes, ce



- 218 -

qui élargit son champ d'activité.

Outre la science des plantes, le fibirbaaji connait un nombre impres-
sionnant d'tncantations qui accompagnent chaque reméde. Le fibirbaaji
est un thérapeute peul qui se rencontre surtout dans le Jeeri et peu dans

la vallée.

Jusqu'a présent, nous avons recensé les techniques employées par
nos thérapeutes de Cubalel. Avant d'en recenser d'autres, il convient
de préciser quelques points : toutes ces techniques sont ponctuées par
la récitation a voix basse d'incantations ; une large part est laissée a
la parole qui joue un rdle médiateur et d'authentification de l'acte théra-
peutique. Sans parole, l'acte risque de manquer soit la définition de son
objet, soit son destinataire. Dans le premier cas, le mal n'est pas identifié
et, dans le second, il risque de se retourner contre le destinataire de
l'acte thérapeutique ou contre le thérapeute (cf. Yero Aan, pour qui

N

la médiation du thérapeute est nécessaire a l'efficacité de la thérapie).

D'autre part, la dénomination des thérapeutes en fait ici des artisans :
c'est leur savoir-faire (masser, braler, nouer) qui les dénote et non pas
leur domaine d'activité thérapeutique (1), contrairement au bileejo ou
au ceerna qui sont connotés comme détenteurs d'un savoir thérapeutique
trés étendu, nos techniciens ont un savoir trés circonscrit et leur rayon

d'action ne dépasse pas le cadre du quartier ou du village.

Nous avons vu que la plupart des techniques commentées ici appartien-
nent au domaine du savoir statutaire. Pour reprendre les distinctions
faites entre les différents ordres de la société haalpulaar, nous pourrions,
en poussant un peu loin la démonstration, 'assigner ces techniques.a l'ordre
des nyeenyBe, en réservant les techniques du ceerna, du bileejo et du
fibirbaaji a |'ordre des rimBe. Ce classement, corroboré par les faits
(2), n'est pas illogique si nous revenons a notre définition des différents

ordres de la société :

* RimBe : libres, responsables

* NyeenyBe : artisans quémandeurs, a la fois assistants et assistés.

(1) Le cammitoowo est différent car, si I'étymologie du mot nous fait compiendre qu'il
s'agit de faire tomber, rabattre le mal, tout Haalpulaar sait que le référent est le serpent,
I'animal rampant.

(2) Pas & Cubalel ol il y a peu de nyeenyBe.



- 219 -

* MaccuuBe : captifs, assistés

En effet, les techniques décrites plus haut ne laissent aucune part
au choix, pour le thérapeute. Celui-ci ne s'interroge ni sur les raisons,
ni sur l'origine du mal. Il est sollicité pour un geste précis. Il ne pose
ni diagnostic, ni pronostic. Sa parole est stéréotypée et fait partie inté-
grante du rituel. Aucune parole individuelle ne lu est demandég, méme
sl sa condition de voisin lui donne une certaine liberté de parole. Ainsi,
la parole de ces thérapeutes est différente de celle du bileejo et du ceerno

qui est une parole interprétative.

Le mocoowo assiste le malade sans prendre aucune initiative. Ii
joue le méme réle que l'infirmier par rapport au médecin, avec la diffé-
rence que si l'infirmier suit les directives du médecin, le mocoowo

suit celles du patient.

Un point que nous n'avons pas encore abordé et qui est essentiel
pour la compréhension de ce type de thérapie, est le contexte dans
lequel elle se déroule. Nous avons vu avec le bileejo Ibra que sa clientéle
était en grande partie extérieure au village, pour des raisons de discrétion.
La clientéle des mocooBe, eille, est avant tout villageoise : les réseaux
de clientéle se créent en fonction de l'appartenance au quartier et en
fonction des rapports tributaires qui existent entre le thérapeute et son
patient. Pour la plupart, ces thérapeutes ne sont pas rétribués ou alors,
ils le sont symboliquement. La rétribution obéit aux lois de la cohabita-
tion et non a celle de l'échange marchand. C'est pourquoi on sollicite
plus facilement un membre de sa communauté (lignagére - statutaire
- résidentielle selon les cas) qu'un étranger a celle-ci, qu'il faudrait
rétribuer monétairement. Lorsque nous aborderons la description des
maux et la question de leur fréquence a Cubalel, nous verrons que les
catégories de maux soignés par les mocooBe sont considérées presque
comme étant des composantes de la personne humaine dans bien des
cas. Toutefois, le caractere inéluctable de ces maux varie d'un individu
a l'autre. Pour les uns, ces maux installés dans le corps deviennent des
composantes de leur personne - ils ne les soignent pas - et pour les autres,

il s'agit de maux bénins pour lesquels on consulte le mocoowo.



- 220 -

Les techniques thérapeutiques dont il va étre question maintenant
sont similaires a celles que nous avons décrites pour Cubalel. Elles appar-
tiennent au méme reqistre que le mocuude et varient uniquement dans

leurs techniques instrumentales.

e) tuppuude

.Ouvrir, percer un abcés," c'est généralement le travail du cumoowo
qui rougit un fer et perce les abcés. Mais si le cumoowo possede un champ
d'action plus vaste que celul qui consiste a ouvrir les abceés, le tuppoowo
est limité a cet acte thérapeutique. Cependant, comme le cumoowo,
le tuppoowo se définit par un certain courage, une certaine désinvolture
devant le pus et la douleur d'autrui. C'est un acte qui est généralement
le propre des wayilBe, ou encore des maccuuBe, pour les mémes raisons
que celles que nous avons évoquées dans le cas du cumoowo. L 'action
de tuppuude désigne aussi une technique du forgeron pour la fabrication

des alliages.

f) Buucaade

“Embrasser, baiser, faire avec les lévres un bruit de baiser, sucer:
Buucaade est aussi une technique fréquemment employée pour faire sortir
du corps malade l'objet intrus qui le parasite. Le Buucoowo asperge d'eau
lustrale la partie du corps ou se trouve l'intrus, puis 1l aspire avec ses
levres la peau a cet endroit. Aprés quelgues instants, le Buucoowo sort
de sa bouche un petit objet qui, selon sa spécialité, est un amas noir,

un petit os blanc ou un caillou.

Dans le département de Matam, naus avons rencontré des fulBe
Jawdalli spécialisés dans le Buucaade de vieillles arétes avalées qui
sont restées coincées en travers de la gorge, produisant chez le vpatient
une envie permanente de tousser ou encore, par moments, une démangeaison
furieuse 3 l'intérieur de la gorge. Le Buucaade est employé aussi
pour faire sortir certaines boules qui s'installent dans l'abdomen et qui

empéchent la digestion et qui, lorsqu'elles se mettent a circuler, rendent

l'individu anorexique.



- 221 -

Le Buucoowo retire du malade les objets intrus durs. Pour les objets
intrus mous, 1l existe une autre technique qui n'est guére différente dans

ses résultats. Il s'agit de Il'action de fiDDe.

9) FiDDe

Se secouer, repousser, dédaigner quelque chose, l'action de fiDDe
chasse le mal en le matérialisant comme dans le cas de Buucaade. Le
piDoowo utilise une gourde, au goulot long et étroit, qu'il plaque sur
le sein malade ou sur le nombril {(dans le cas de maux de ventre), et
au bout de quelques minutes, il faut qu'apparaisse dans la gourde un
amas blanc en forme de ver. Le piDoowo ne soigne pas les mémes maux
que le Buucoowo, mais tous deux utilisent cefi et leDDe dans l'acte théra-
peutique. Les récipients (gourde dans un cas et bouche dans l'autre) sont
remplis de plantes et le piDoowo souffle des incantations dans sa gourde

avant de l'appliquer sur la partie malade du corps.

Les actions de fiDDe et de Buucaade relévent des savoirs lignagers
et statutaires. Nous avons rencontré des praticiens de ces thérapies dans

le département de Matam parmi les subalBe, les seBBe silBe et les fulBe.

h) Fesaade

"Tatouer, faire des incisions dans la peau, pratiquer une saignée,
ou encore vacciner. L'acte de fesaade est fréquemment pratiqué au Fuuta,
soit pour apposer de fagon permanente les signes distinctifs de l'apparté-
nance ethnique (incisions sur les tempes), soit encore pour libérer les
humeurs viciées du corps (haut des pommettes, poitrine, ventre, dessus
des pieds), soit enfin pour inoculer un vaccin (aux animaux en particulier,

la vaccination est une pratique connue des fulBe).

L'acte d'incision est une pratique permise . a tous les groupes statutai-

res, et l'usage du couteau ou d'une lame de rasoir est commun a tous.



- 222 -

Les incisions aux tempes sont d'inspiration peule, ainsi que l'art vétéri-

naire.

Une autre technique, qui se rapproche plus du tatouage (car elle
fait appel a la coloration), est l'art qui consiste a noircir =~ les
gencives et le pourtour des lévres chez les femmes : il s'agit de l'acte
de sokde auque!l ont recours la plupart des jeunes femmes haalpulaaren
pour faire ressortir l'éclat de leurs dents et la finesse des traits de leur
visage. Auparavant le tatouage ne se  limitait pas & cela ;
une ligne descendait sur |'aréte du nez et des traits paralléles étaient
dessinés sur le haut des pommettes. Le sokde est pratiqué par les femmes
appartenant a l'ordre des nyeenyBe. Ce sont le plus souvent les femmes
wayilBe et lawBe qui en ont la responsabilité. C'est un travail délicat
qui exige la connaissance des protections efficaces contre les infections
ayant pour origine la jalousie des rivales de la sokoowo ou de sa cliente.
On rencontre parfois des femmes chez qui le tatouage est a l'origine
d'une défiguration. Mais I'habileté de la tatoueuse n'est pas mise en
cause dans ce cas : la tatoueuse, de méme que sa cliente, ont été les victi-

mes d'un acte de maraboutage.

51 nous avons insisté, dans ce chapitre consacré aux techniques théra-
peutiques de la vie quatidienne, sur l'appartenance statutaire et lignagere,
c'est parce que ces deux empreintes déterminent en grande partie le
destin individuel. Parmi les thérapeutes de Cubalel, un seul se trouve
avoir acquis son savoir indépendamment de tout critére lignager ou sta-

tutaire (Yero Aan).

Contrairement a Ilbra, le bileejo pour qui la maladie de sa meére,
ainsi que la sienne propre ont été a l'origine de sa carriere de thérapeute
et, contrairement aux marabouts de Cubalel pour qui I'acquisition du
savoir coranique débute dans le lignage, les mocooBe recueillent leur
savoir en fonction de leur statut ;3 ce savoir est en quelque sorte une
composante de leur personne. [l est souvent de nature artisanale, dans
la mesure ou la plupart des mocooBe appartiennent a la classe des nyeenyBe
(méme si ce n'est pas trés visible 4 Cubalel qui comporte une trés faible

minorité de naalankooBe).



- 223 -
I n'existe pas de groupe statutaire spécialisé dans l'art médical

mais on peut déceler une maitrise propre a chaque groupe dans un domaine
particulier ce gui permet de différencier les groupes entre eux. Ainsi,
ce qui caractérise les mocooBe, outre leurs techniques ponctuelles, c'est
le registre des maux auxquels ces techniques sont appliquées. Il s'agit
dans la plupart des cas de maux bénins qui sont a priori en dehors de
toute recherche étiologique : le "Comment” et le "Pourquoi" de ces maux
ne sont pas des questions essentielles. Dans un premier temps, qui est
un temps unique pour le mocoowo, le thérapeute recherche l'apaisement
de la douleur et du mal, de méme que des protections cantre une récidive
toujours " possible. Cependant, il n'y a pas de signes ni de symptdomes
qui permettent de dire a priori a quels registres ces maux appartiennent.
C'est pourquoi une seconde étape peut suivre pour le malade insatisfait.
Ce dernier entre alors dans la phase de la quéte thérapeutique dans laquelle
se succéderont plusieurs périodes orchestrées, au gré des escales, par
des devins, des bileeBe et des marabouts. Les devins et les magiciens-
interprétes participeront au débat auquel les mocooBe ne peuvent s'associer”
car leurs compétences sont limitées a des gesteés et ne font pas intervenir

de discours.

D'autre part, si les gestes du mocoowo sont utiles, ils ne sont pas
toujours nécessaires, comme le montre une enquéte que nous avons faite
auprées des femmes a Cubalel. Le propos de cette enquéte était d'analyser
les attitudes et les comportements d'un échantillon de femmes face a
la maladie. C'est ainsi que, pour les maux cités comme étant du ressort
des mocooBe, un grand nombre de femmes considéraient inutile de solli-
citer un acte thérapeutique et elles attendaient patiemment la disparition
des symptémes. Cette indifférence devant le mal pergu comme bénin
et insignifiant est sans commune mesurev avec la ténacité dont ces mémes
femmes peuvent faire preuve quand il s'agit de soigner des maux qu'elles
pergoivent comme plus graves et plus rares. Cette attitude se retrouve
dans nos sociétés ol certains maux chroniques sont pergus comme étant

devenus, avec le temps, des composantes intrinséques de la personne.



- 224 -

IV - LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES FEMMES DE CUBALEL

Jusqu'a présent, nous avons abordé la maladie sous l'angle de l'insti-
tution, a travers le statut des thérapeutes. Nous allons maintenant nous
intéresser & la perception que les gens ont de la maladie a travers une en-
quéte faite auprés d'un certain nombre de femmes a Cubalel. Apres
avoir indiqué les conditions et le contenu de notre enguéte, nous parlerons
des maux qui nous ont le plus souvent été cités par notre échantillon

de femmes.

1. LLes conditions de l'enquéte

Nous avons construit un corpus de maux, assorti du nom des maladies,
gue nous avons recueilli auprés de thérapeutes et aupres de non spécialis-
tes. Au début, nous avons divisé les maux en quatre catéqories, d'une
part pour mieux nous repérer au cours de l'enquéte et d'autre part parce
gue, dés le début de nos entretiens avec les guérisseurs, il nous est apparu
qu'tl y avait une nette démarcation, dans leur discours, entre les différents
maux en fonction de leur localisation (téte - intelligence - ventre - corps).
Plus tard, nous avons abandonné cette classification gui ne nous a pas
semblé pertinente (une catégorie peut en inclure une autre et la classifi-
cation ne présuppose aucun déterminisme particulier du liteu dans lequel
se déroule la maladie). Néanmoins, cette classification, sans étre signifiante
au plan de la réalité du mal, donne des Indications sur la perception
du mal. Elle permet une lecture rapide du mal tel qu'il atteint le corps
humain. Les zones les plus importantes, de ce point de vue, sont la téte
et le ventre avec la région épigastrique qui est, nous le verrons plus
en détail ultérieurement, une zone frontiére entre la partie animée (la

téte) et la partie inanimée (le tronc et les membres) du corps humain.

a) L'échantillon

Nous avaons décidé de conduire notre enquéte auprés des femmes

car, trés vite, a la suite d'entretiens avec des malades hospitalisés &



. - 225 -
Fann et avec des guérisseurs, Il nous est apparu que ce sont souvent

les femmes qui prennent en charge [a démarche thérapeutique. Elles
ne craignent pas de paraitre irrationnelles en consultant les "charlatans".

Les hommes préférent la médecine cosmopolite et la science maraboutique.

Trés vite, nous nous sommes rendu compte que la maladie est un
sujet dont les femmes ont le droit de parler, méme lorsque est présent,
pendant l'entretien, un mari qui sait tout des malheurs de son épouse
et qui veut parler a4 sa place. Certes, l'enquéte nous a montré que la
maladie est un moyen de communication, un moyen d'expression et que
les sentiments des uns pour les autres peuvent ainsi s'extérioriser grace
a elle, mais ce qui nous a le plus frappée, c'est la division sexuelle
qui marque la fréquentation des herboristes~guériséeurs en tous genres,

le marabout étant seul a faire l'unanimité.

Ayant choisi d'étudier une population féminine, nous avons cherché
a obtenir un échantillon représentatif du village ; un choix aléatoire
n'aurait pas fait l'affaire car nous n'aurions pas eu la possibilité d'en
comprendre la signification. Nous voulions avoir une grande diversité
d'age, d'appartenance statutaire, lignagére et résidentielle. Nous 'avons

donc retenu 39 femmes parmi les 6 kinnde(1)de Cubalel.

b) Les présupposés de départ

Aprés nos premiéres enquétes menées & Fann et auprés de quelques
guérisseurs, nous avons recueilli des indices qui laissaient supposer l'exis-
tence de toute une variété de comportements face a la maladie. Nous
avons voulu savoir si cette variété était liée uniquement a la nature
des signes et des symptdmes. D'autre part, nous nous étions rendu compte
~que les malades qui aboutissaient a Fann arrivaient la aprés un long périple
qui les avait conduits auprés des thérapeutes les plus divers. Nous avons
tenté de démontrer si c'était un fait particulier aux malades de Fann

ou si c'était chose courante dans toute quéte thérapeutique.

Enfin, nous avons voulu contréler, a travers la connaissance des

plantes médicinales, ce qui était du ressort du savoir populaire a4 Cubalel.

() Kinnde : groupements fondés sur la répartition des services et des prestations,



- 226 -

2. Les matériaux recueillis

Nous avons interrogé 39 femmes dans les 6 kinnde de Cubalel. Sur
un corpus de 68 maux, 31 ont retenu notre attention a cause de leur
fréquence. Parmi ces 31 maux, 11 seront décrits en détail, tandis que

les 20 autres feront l'objet de . bréves remarques.

Il convient de prévenir le lecteur des précautions a prendre vis-a-vis
des matériaux qui vont suivre. L'enquéte a été conduite par I'auteur
a partir d'un corpus fixé par elle, mais qui a été remanié en fonction
des variations linguistiques des enquétées. Des questions complémentaires
ont été posées en fonction du contexte, soit a cause de l'importance
du mal pour l'enquétée, soit que l'intérét du chercheur ait été mis en

éveil.

Désignation du mal, de la maladie :

Trois termes déterminent le champ de la maladie. RAFI, NYAW, MU-
usu.

Rafi signifie le manque, l'absence. Rafi hoore, rafi Bandu, rafi hakkille
connotent l'idée d'une disparition dans la téte, dans le corps ou dans
I'intelligence ; rafi indique que la maladie est vécue comme une perte,
une diminution des composantes de la personne humaine. Rafi est un
terme générique qui se rapporte aux parties du corps affectées par une
absence. Nyaw est le terme qui se rapproche le plus de notre "maladie®.
Nyaw désigne l'entité du mal, du malheur, de !'épidémie et du désastre
pour lesquels un seul terme suffit. Nyaw nécessite la mise en oeuvre
de la cure, car nyaw entraine un état qui ne saurait disparaitre sans inter-
vention. Muusu signifie douleur, souffrance et dénote des signes et des
symptémes d'un état morbide. Néanmoins, muusu peut étre employé seul,

sans qu'il 'soit fait référence a une entité explicite.

De fait, ces trois termes qui, pour avoir un sens, doivent se référer
a4 une partie du corps (laquelle est énoncée aprés chacun des termes),
servent a situer le niveau de description et non a conceptualiser le mal

en maladie.



-.227 -

Au travers des exemples qui vont suivre, nous verrons que la plupart
des termes désignant le malheur, la “maladie, sont descriptifs (douleurs
de dent, nily'e muusooje ; ventre en retard, reedu leelindu ; ventre déplacé,

reedu timooli ; petite chaleur, nguliyel ; ventre qui saigne, reedu tuYYundu).

Voici un tableau qui classe les 11 maux qui ont retenu notre attention,

selon leur localisation dans le corps humain :

HOORE /téte BANDU/corps HAKKILLE /Intelli-
gence

kelu hoore koyDe jaaDooje baleeBe

joom hoore Bernde taYoore hendu - (jinneeji-
seytaaneeji)

nyaw giite Bernde muusoore

niiY'e muusooje Bernde timmoore

BuuBri

a) Les maux du corps

Parmi les maux qui affectent le corps, nous observons une prédomi-
nance de Bernde, région épigastrique qui est sujette & diverses douleurs :
Bernde taYoore, coupé ; Bernde timmoore, achevé ; Bernde muusoore,
douloureux ; cette série de douleurs décrit des palpitations d'origine
anxieuse (Bernde taYoore), des envies de vomir (Bernde timmoore), des

spasmes a douleur aigué (Bernde muusoore). : .~

BuuBri est un terme qui désigne différents signes et symptdomes,
tous situés a l'intérieur du ventre, plutét vers le bas. Certains haalpu-
laaren scolarisés traduisent BuuBri par bilharzioge, mais c'est une défini-
tion restrictive de ce terme, qui signifie au sens propre 'fraicheur de
I'ombre". Buubri est un euphémisme qui sert a désigner les maux internes
liés aux appareils génito-urinaires. La fraicheur de l'ombre est la défini-

tion inversée de ce que ressent la personne atteinte de BuuBn.

1. Rafi Banduy, les mangues, ies maux du corps :

* BuuBri

18 femmes disent souffrir de BuuBri, mais ce terme ne signifie
pas la méme chose pour toutes. C'est ainsi que nous avons localisé les



- 228 -

lieux dans lesquels s'installent le mal et la douleur. Le ventre (wofnde),
le bas du dos (keci) et les hanches (asale), mais aussi le vagin enflé et
les urines rouges peuvent sbriter le BuuBri. L'insistance mise sur les
douleurs urinaires et sur la couleur sombre des urines restreint souvent

le champ sémantique de BuuBri a celui de bilharziose.

La majorité des femmes ont recours 4 la médecine des joom lekki,
herboristes d'origine fulBe Jeeri pour la plupart, qui déambulent dans
les villages en proposant une série de plantes ameres pour soigner-le BuuBri :
gijile (Boscia Senegalensis, Capparidaceae) et baxani (Tinospora bakis,
Menispermaceae) sont pilés (feuilles et écorces) et a la fois pris en fumiga-
tion par le siége et bus et mangés en payanDe (1). Généralement, ces
remédes sont proposés par des guérisseurs itinérants venus du Jeeri (jahooBe)
mais ils sont connus de tous et peuvent aussi étre considérés comme
des remeédes populaires. Baxani et gijile sont des plantes du Jeeri et

ce sont les jahooBe qui en assurent la distribution.

MAL SIGNES/SYMPTQOMES SOINS ) THERAPIE
BuuBri * Vagin qu enfle * Gijile pilé . tinndi
* Mal au bas du dos en bain de fuutankooBe

* Maux de reins et de hanches siege
* Douleurs au bas du ventre

et urines rouges * payanDe joom BuuBri

* Douleurs en urinant, intermit- * gijile, baxani

tentes ou coritinues en bain et en
payanDe
* Ventre douloureux pendant * Eviter plantes
la grossesse. ameres pendant la
grossesse, compri-  dispensaire
mes.
* Maux de ventre, vertiges * aaya ceerno
#* 1 2 i . .
et douleurs aux yeux darppkkl 3 baire tinndi
et 3 inhaler par fulB
le siege ulbe

Une seule femme a recours 3 la médecine cosmopolite et elle explique
son attitude par son état de femme enceinte qui ne lui permet pas de
prendre des plantes améres sans risquer d'avorter. En effet, les plantes
améres et notamment le darBokki (Adenium Honghel, faux baobab), ont
des propriétés abortives et leur pouvoir meutrier est mis au service de

la lutte contre les sorciers.

(1) Fayande, pl. payande : marmite en terre qui désigne par extension & la fois les médica- -
tions cuisindes en méme temps que la noutriture du malade et les doses. On dira le "joom
BuuBri lui a donné 3 payande” ce qui veut dite que le patient prendra des plantes

médicinales au cours de 3 repas.



- 229.-

Une autre femme a recours aux eécritures coraniques pour lutter
contre le BuuBri qu'elle. diagnostique comme étant un ensemble de maux
de ventre, de vertiges et de douleiJrs oculaires. Son pére et son mari
sont tous deux marabouts et cela explique peut-étre son choix quelque

peu inadéquat si on en croit les habitudes des autres femmes.

BuuBri, tout en correspondant au Buuri des fulBe bande (Epelboin
1983 : 311), reste un terme général qui apparait comme un terme fourre-
tout, voire un euphémisme, qui permet de masquer des maux difficiles
a avouer. Ainsi, on pourrait penser que la fraicheur de !'un (BuuBri) et
le froid de l'autre (Buuri) cachent, par un effet d'inversion, un excés
de chaleur qui nuit & la santé : les douleurs de l'appareil génito-urinaire
sont-elles fraiches ? Ne sont-elles pas plutét brilantes comme un froid

trop grand, ou encore glacées comme le soleil a son zénith ?

BuuBri est localisé le plus souvent dans le bas ventre et seuls le
contexte et la description des symptdmes permettent de comprendre

a quoi ils se rapportent.

* Felewere

30 femmes dans notre échantillon disent souffrir, ou avoir souffert
de felewere. Le champ sémantique de ce terme est assez homogér_'ne.
Felewere désigne une infection a l'extrémité des doigts qui peut se propa-
ger jusque dans l'avant-bras. La majorité des femmes a recours a la
médecine des mocooBe aprés avoir fait mdrir l'abcés avec de la seve
de bamwaami (Calotropis procera, Asclépiadacées). Les mocooBe pratiquent

le tuppude en pergant l'abcés avec une aiguille rougie au feu. Deux
femmes préférent se rendre au dispensaire et trois autres reconnais-

sent avoir affaire aux fibooBe pour obtenir des protections contre le

felewere.

Le felewere peut dégénérer et infecter la main toute entiére et
méme l'avant-bras. Le diagnostic de hendu peut alors s'imposer ainsi
que celui de fiDo. Dans ces deux cas, le diagnostic est proposé par le
thérapeute et non plus par le malade lui-méme. Ce thérapeute n'est
pas le mocoowo qui se borne & soigner ; une enflure est facilement

associée au hendu. Pour fiDo, la correspondance est plus difficile a établir,



- 230 -

méme si une plaie qui cicatrise mal et dont le pus s'écoule difficilement
peut laisser supposer la présence de fiDo. La femme qui nous a donné
cette succession de diagnostics a partir de felewere a commencé ses
démarches en allant voir un tuppoowo de Judde JaaBe (village voisin
de son lieu de naissance), qui lui a fait des incisions au doigt malade.
Cela ne s'est pas avéré d'un grand secours car le pus a continué a s'accu-
muler. Elle a donc consulté des guérisseurs qui étaient aussi devins et
qui lui ont dit tout d'abord qu'il s'agissait de hendu puis de fiDo. Fina-
lement, elle s'est fait soigner pour le fiDo lors du passage.au village
d'un yahoowa qui lut a proposé un traitement a base de deux plantes,
l'une rouge et l'autre blanche, avec lesquelles il lui a confectionné un
piBol. Mais le résultat n'était toujours pas concluant et elle s'est tournée
vers la médecine cosmopolite et a fait appel &8 un neveu infirmier (1)
3 I'ndpital Le Dantec & Dakar. Celui-ci lui a envoyé des médicaments
et elle a guéri en retrouvant son diagnostic de départ qui mettait en
cause le felewere (autrement le traitement cosmopolite n'aurait pas
réussi : en effet, le hendu, par exemple, ne peut étre soigné par la méde-

cine cosmopolite puisque celle-ci ne prend pas en considération les agents

du mal).
MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE
felewere * blessure infectée au * tuppuude tuppoowao
doigt huile de palme
* abces au doigt * bamwaami .

' cram-cram en tinndi
poudre sur la cuballo
plaie ou l'abceés
piBol
dispensaire infirmier

Une autre femme, qui avait les doigts et lI'avant-bras enflés, et
qui souffre toujours de felewere, raconte qu'elle a été voir un tuppoowo
qui lul a dit de se méfier du hendu. Elle a donc été se faire percer les

doigts sans toucher a l'avant-bras qu'elle frottait avec de I'huile de palme.

(1) il faut souligner l'importance de cet infirmier qui draine une grande partie de ses
parents et alliés vers la médecine cosmopolite.



- 231 -

Par ailleurs, pour se protéger du hendu, elle prend des écorces de ganki
mélangées 4 de la braise et 4 de la terre recueillie a I'emplacement
ou l'on pile les aliments (tugunde), le tout étant concassé avant d'étre
frotté sur le bras enflé. '

* KoyDe jaadooje

19 femmes souffrent de koyDe jaadooje. Ce mal, qui atteint
les jambes, varie dans ses manifestations mais toutes ont pour point
commun une sensation de lourdeur et une difficulté a4 se mouvoir. Certaines
femmmes nous ont montré des varices, d'autres nous ont parlé du portage
de l'eau, d'autres encore ont parlé de douleurs paralysantes et de douleurs
articulaires. Dans la majorité des cas, les femmes ne font rien pour
soulager leurs douleurs aux jambes. Parfois, elles vont au dispensaire
ou a I'hBpital recevoir des comprimés et des piqdres. Sinon, elles s'adres-
sent aux marabouts pour en obtenir des aaya. 1l existe aussi un remeéde
populaire qui est fait de tiges de mil calcinées avec lesquelles on se

frotte les membres inférieurs.

KoyDe jaadooje fait partie sans nul doute des maux bénins consécutifs

a une vie de labeur et pour lesquels il est inutile de s'inquiéter.

MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE
KoyDe " *yarices, lourdeur aucun
Jaadooje * sensation de paralysie injections
* douleurs aux jambes suite tiges de mil Einndi
a la piqure du poisson bralées fuutankooBe

électrique.

* Bernde muusoore

14 femmes souffrent de Bernde muusoore, -c'est-é-dire de douleurs
dans la région épigastrique. Il s'agit le plus souvent de douleurs causées
par une alimentation trop riche en acide et en piment. Il suffit donc
de réduire la consommation de ces deux éléments. Pour faciliter la diges-

tion, on peut aussi boire du lait caillé mélangé a de l'eau salée.



- 232 -

Bernde est une région centrale dans la perception du corps humain.
C'est a la fois un organe physique et psychique. Organe physique, il com-
mande le flux et le reflux de la nourriture (Bernde timmoore, envie de
vomir), la difficulté de digérer (Bernde muusoore, aigreur d'estomac) ;
organe psychique, Bernde est directement [ié aux composantes non.
physiques de la personne : il peut &tre un trait de caractére : avoir du
Bernde, c'est étre courageux, avoir le Bernde noir, c'est étre égoiste
et méchant. Bernde est polysémique ;5 a la fois poitrine et ce qui se situe
en - dessous (région épigastrique), et composante physique et
psychique de l'individu, Bernde, plexus solaire, est un carrefour du corps
humain. C'est peut-étre ce qui explique pourquoi les maux qui affectent

le Bernde sont aussi fréquemment éprouvés camme le montre notre enquéte.

MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE
Bernde * envie de vomir * Sucer du sel tinndi
timmoore vomir fuutankooBe
Bernde * aigreur d'estomac * Lait caillé tinndi

. rmuusoore et eau salée fuutankooBe

* Bernde taYoore

21 femmes sont victimes de ce mal épisodique qu'est Bernde
taYoore. La plupart du temps, elles ne cherchent aucun remede a ce
mal qui se traduit par des accés d'anxiété, de mauvaises pensées, des

décharges électriques au plexus solaire ou des palpitations intempestives.

Les seules personnes a chercher du réconfort sont celles qui ont
des raisons visibles : ainsi une femme stérile ou encore une femme dont
les enfants étaient souffreteux cherchait a se prémunir non pas contre
le Bernde taYoore mais contre ce qui en était la cause. Le plus souvent

c'est le marabout qui est sollicité.



- 233 -

MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE
Bernde * anxiété épisodique ‘ aucun
taYoore * décharges électriques listikar ceerno
pendant une journée cauris
* palpitations binndi ceerno

Le marabout est consulté pour une séance de divination (listikar)
pour connaitre les raisons cachées des crises d'anxiété. Il est trés important
d'identifier le malheur. Dans ces cas la, Bernde taYoare est pergu comme
un signe avant-coureur du malheur. Néanmoins, pour arriver a ce stade,
il faut que Bernde taYoore soit omniprésent et répétitif pour déclencher
une démarche divinatoire. La plupart du temps, la faim, la sécheresse,
les conditions précaires d'existence suffisent largement a expliquer Bernde

taYoare.

Pour la plupart des maux que nous venons de décrire, l'intervention
des mocooBe et des remeédes populaires l'emporte sur celle des seernaaBe
et des bileeBe. D'autre part, le recours a la médecine cosmopolite est

assez fréquent.

b) Rafi hoare, les mangues, les maux de téte

* kelu hoore

16 femmes souffrent de cette sensation de téte brisée, cassée,
qui rend compte de céphalées trés douloureuses. La plupart du temps,
les aspirines ou les nivaquines sont les remédes indiqués. Toutefois, si
le mal persiste, il est fait appel au marabout qui confectionne un talkuru
a épingler dans la chevelure pour se prémunir contre les prochaines crises.
On ne fait jamais appel au mocoowo, sauf pour faire pratiquer des incisions
aux tempes dans le but de faire couler le sang vicié qui est a l'origine
des maux de téte. Pendant la crise douloureuse, il est toujours possible
de se faire masser la téte par une femrﬁ‘e de la maison ou encore de

se nouer un foulard autour du front.



- 234 -

* niiY'e muusooje

_ 20 femmes ont des maux de dent récurrents. Les remédes pour
s'en débarrasser sont assez fantaisistes et individuels (mentholatum ou
"parfum kiki 44" glissé sur la carie). Toutefois, i! est aussi fait appel
au marabout pour des aaya et talki, a l'infirmier pour les aspirines ou
a un mocoowo pour un piBol. Lorsque les maux de dents sont sérieux,
ils peuvent dégénérer en joom hoore, phlegmon dentaire. De fait, si tout
le monde s'accorde pour trouver la cause du joom hoore dans les troubles
dentaires, il n'en demeure pas moins vrai que le joom hoore est une entité

a part qui autorise d'autres suppasitions quant a son arigine.

* Joom hoore

Littéralement “possesseur, propriétaire de téte: signifie que l'en-
semble des organes qui constituent la téte est atteint ; joom hoore provo-
que l'enflure, la boursouflure du visage. Nous savons que l'enflure d'une
partie du corps suggere le diagnostic du hendu, vent qui est causé par les
jinneeji-seytaaneeji. Nous voyons donc que le joom hoore n'appartient
pas a la catégorie des maux bénins méme s'il n'existe pas de réponse
a priori. Le moment n'est jamais trés loin ol les remédes indiqués par

la vox populi ne suffisent plus.

Joom hoore est un mal assez fréquent (16 femmes touchées). La
plupart des femmes ont recours & des remédes populaires : feuilles de
barkeewi (Bauhinia Thonningii) inhalées en décoction. D'autre part, on
se frotte avec de l'oignon ou du giite ngaari ("yeux de taureau"), genre

d'oignons sauvages qui poussent prés des points d'eau.

* nyaw giite

C'est une maladie des yeux fréquente au Fuuta ol les vents
de sable sont nambreux en saison séche. 16 femmes se plaignent de nyaw
giite et toutes prennent des pommades antibiotiques. Nyaw giite corres-
pond le plus souvent & des conjonctivites. Par ailleurs, nyaw indique souvent
une infection en méme temps qu'elle connote l'idée d'un agent extérieur,

tandis que muusu connote l'idée de douleur interne.



' - 235 =
La plupart des rafi hoore que nous venons de voir briévement sont

désignés de maniére descriptive. Cependant, Joom hoore est un' euphé-
misme qui rend compte de maux étendus a la téte entiére. Mais a Cubalel,
joom hoore est pergu au sens restreint de phlegmon dentaire. Pourtant,
lorsqu'on écoute le discours des bileeBe, il semble que joom hoore soit
aussi le signe d'une attaque des jinneeji-seytaaneeji. Barkeewi, plante
utilisée pour le joom hoore, est aussi utilisée en fumigation pour lutter

contre les sorciers anthropophages.
Une fois de plus, nous voyons que le discours sur les maux n'est

pas-une transposition de la réalité et que celle-ci varie selon les itinéraires

individuels.

c) Rafi hakkille,les manques, les maux de ['intelligence

* hakkille ko kosam belDam

»
“intelligence / c'est / lait / doux, agréable.

Ce dicton signifie que hakkille vient de la mére et que c'est

par elle que l'individu acquiert ce qui lui donne une belle personnalité.

hakkille désigne I'intelligence, la mémoire, la largeur d'esprit, la
compréhension, c'est-a-dire tout ce qui fait de l'étre humain un étre
social. La diminution de hakkille et sa perte ont pour origine une attaque

des jinneeji-seytaaneeji et la magie interpersonnelle (maraboutage).

La plupart des femmes de Cubalel, sans entrer dans le détail des
attaques qu'elles ont subies, utilisent pour désigner les étres et les esprits

malfaisants, les termes génériques de rafi, baleeBe et de hendu.

a) baleeBe signifie les noirs, c'est-a-dire les méchants, ceux
qui ne craignent pas Dieu, bref, les créatures pré-islamiques. 17 femmes
disent avoir été victimes des rafi baleeBe. Rafi baleeBe est un terme
générique qui va étre précisé en fonction de chaque destin. Le diagnostic
de baleeBe n'est jamais posé a priori par le malade méme lorsqu'il en
a l'intuition. C'est le bileejo ou le devin consulté qui joue le réle d'annon-

ciateur.



- 236 -

Parmi les 13 femmes qui reconnaissent avoir souffert & cause des

baleeBe, c'est chez les subalBe que nous rencontrons le plus de victimes

(4 sur les 6 subalBe interrogées).

Les signes et symptomes des baleeBe varient beaucoup et sont toujours

des signes a posteriori. Les signes n'existent pas en dehors de leur contexte

méme si, trés souvent, les bileeBe se plaisent & énumérer les symptémes

des baleeBe. 1l ne font que puiser dans des expériences personnelles et

non dans un systéme nosologique. Le tableau qui va suivre permet de

voir 1'hétérogénéité des symptomes.

SIGNES ' STATUT HINDE
* maux de téte et cuballo subalBe
deventre épisodi-
ques
* troubles mentaux cuballo subalBe

aprés accouchement

* "o yaani" elle est cuballo subalBe
tombée

* "Bandu miiret" dé- cuballo subalBe
mangeaisons dans
le corps

* tout le corps fait maabo salsalBe
mal

* jiilol et points lu- tooroodo salsalBe
mineux dans les
yeux

tooroado wat ardo

* hendu dans les tooroodo wat ardo
mains

* vertige aveuglant maccuDo wat ardo

en marchant

* sensation de froid tooroodo jalluuBe
dans le corps a un
mariage chez les
SafalBe puis fiévre
de retour chez elle

THERAPEUTE

CONSULTE

Ibra

bileejo de
Mbagne

yahoowo

Ibra et des
yahooBe

sa mere convo-
que un bileejo

les yahooBe lui
ont donné des
poudres mais elle
n'a jamais eu
confirmation de
son diagnostic

bileejo itinérant
Demmba Jarno

Fall (décédé) spé-
cialiste de hendu

s'assoit et ré-
cite des bisimi-
llay pour chasser
les seytaaneeji

Ibra



- 237 -

SIGNES STATUT HINDE THERAPEUTE
CONSULTE
* Mal dans tout le tooroodo hirtonaaBe Demmba Aama-
corps, enfant, elle du Budi Jamel

restait couchée

* avortement tooroado hirtonaaBe dispensaire des
soeurs de Pikine
(diagnostic de
baleeBe n'a ja-
mais été confir-
mé)
* Corps lourd, four- tooroodo AanaanBe Ibra
millement dans le
corps, mal de téte
et douleurs a partir
des hanches

Les troubles sont souvent décrits de fagon vague mais on trouve
des symptémes récurrents : fourmillement, démangeaison, sensation de
lourdeur dans tout le corps, abattement général gui oblige a garder le

lit.

I 'y a des moments privilégiés pour une attaque par les baleeBe :
la grossesse et la naissance. D'autre part, les deux femmes qui ont fait
leur propre diagnostic sans consulter de bileeBe ont donné comme symp-
téme dominant une sensation de vertige (jiilol) qui est fréquemment
considérée comme wun signe distinctif par les bileeBe que nous avons

interrogés.

Malgré la diversité des symptémes, on retrouve une constante dans
le choix des thérapeutes. La majorité des femmes se sont adressées aux
bileeBe, 3 Ibra pour quatre d'entre elles, mais la plupart ont confié leurs

peines & des guérisseurs itinérants (yahooBe).
b) hendu (vent) est le signe privilégié d'une attaque des jinneeji-
seytaaneeji.

L'atmosphére de crainte et de suspicion qui entoure les rafi baleeBe

et les rafi seytaaneeji fait que les victimes s'attardent le moins possible



- 238 -

sur leur description et qu'elles les confondent. La crainte de ces malheurs
est constante et imprégne la conscience de chaque femme (méme de
celles qui en ont déja . été victimes). En effet, ces maux ne sont pas
comme la variole ou les maladies infantiles qui, lorsqu'elles ont été surmon-
tées, ne peuvent plus rien contre vous. Les rafi baleeBe et les rafi seytaa-
neejt sont toujours la & vous guetter et méme ceux qui luttent contre
ces maux ont peur des représailles. Le hendu (vent qui pénétre dans
le corps en le faisant enfler) est toujours soigné par les marabouts.
Les trois femmes qui nous en ont parlé sont allées demander des aaya

et des talki 3 leurs marabouts.

Quelgues remarques sur les résultats d'ensemble de l'enquéte

Il est certain que les femmes que nous avons interrogées se sont
plus attardées sur des maux qui nous apparaissent, & premiére vue, bénins
et sans i1mportance. Ce sont, pour la plupart, des maux causés par les
conditions de vie difficiles. Une autre raison peut expliquer cette attitude
face a notre corpus de maux. C'est la volonté de chasser la malchance
qui s'attache a des maux insupportables : Doyru, tuberculose, n'a pas
été cité une seule fois par les femmes des trois villages ol nous avons
enquété, alors que la tuberculose est, d'aprés les statistiques médicales,

un véritable fléau dans cette région.

Par ailleurs, ces femmes nous auraient sans nul doute parlé plus
lonquement de leurs problémes de fécondité si nous avions eu des compéten-
ces médicales. Ainsi, des femmes approchant de la quarantaine nous
ont Interrogée pour- connaftre les raisons de leur infécondité actuelle.
Nous reconnaissons n'avoir pas tellement approfondi naos questions car
notre expérience est limitée dans ce domaine. Il nous est apparu que
ces femmes avaient conscience du phénoméne de la ménopause mais
qu'elles le refusaient parce qu'elles estimaient avoir droit a d'autres
grossesses, sott que les enfants précédents aient tous disparus, soit qu'il
n'y ait pas de male dans la descendance, soit qu'intervienne la menace
d'une co-épouse ou la crainte de finir seules dans leur vieil age, sans

personne pour subvenir & leurs besoins. C'est ainsi que nous expliquons



» - 239 =
le fait que les demandes médicales qui nous ont été adressées aient été
le fait de femmes mares (de 35 a 50 ans) et non de jeunes mariées par
exemple.

M
Voici quelques chiffres parmi notre échantillon de femme interrogées

concernant la natalité a Cubalel : huit femmes ont fait une fausse-couche
(avortement involontaire), six femmes ont fait deux fausses-couches
et une femme a eu trois fausses-couches. Trois femmes n'ont jamais

en d'enfants et se considérent comme stériles.

Nous n'avons eu aucun renseignement concernant la recherche théra-
peutique effectuée pour des maladies infantiles (teko : rougeole, came :‘
varicelle et jonDe : syphilis endémique) car les soins ont été recherchés
par les meéres des femmmes interrogées et parce qu'aujourd’hui, les femmes
ont volontiers recours a la médecine cosmopolite pour soigner ce genre
de maux. Lors d'un séjour dans un village voisin, pendant une épidémie
de rougeole, nous avons pu constater que les jeunes meéres menaient
leurs enfants au dispensaire situé dans la sous-préfecture, a deux kilométres
du village. Grace 3 I'énergie de l'infirmier et a une bonne distribution
de ses vaccins et de ses remédes, il n'y a eu que quatre morts parmi
les enfants qui ont tous été atteints, du mgins parmi les plus jeunes

(de 18 mois a 5 ans).

De maniére générale, on fait appel a l'infirmier pour les diarrhées
et les maladies infantiles si celui-ci est bien vu des populations villageoi-
ses. L'infirmier trop gourmand ou trop méprisant a l'égard de la popula-
tion est trés vite rejeté. Malheureusement, le rangonnement et la corrup-
tion sont affaire courante et les choix sont limités dans ces villages

éloignés de tout.

Selon son degré de gravité, la syphilis regoit un nom différent :
jonDe, syphilis endémique, attrapée pendant les premiéres années de
la vie ou pendant la pré-adolescence, est presque pergue comme une
composante de la personne humaine tant les gens qui y échappent sont
peu nombreux. Le traitement vise & cicatriser les plaies qui se forment
autour de la bouche et sur les muqueuses buccales. De nos jours, c'est

le bleu de méthyléne qui est utilisé.

(1) Parmi notre échantillon de femmes interrogées.



- 240 -

Ndiyam siti est la maladie vénérienne contractée pendant les rapports
sexuels. Pour la soigner, c'est la médecine cosmopolite qui est sollicitée
(médeciné des grandes endémies - infirmier du village - hépital). On peut

aussi ne rien faire. Il existe un reméde traditionnel qui consiste & manger

des feuilles de golombi (Stereo spermum Kunthianum, Bignoniaceae).

Rewam : ce sont les séquelles de ndiyam siti ; les plaies ont disparu
mais il subsiste des douleurs articulaires dans les membres. Ce sont souvent
les vieilles femmes qui se plaignent de rewam. Une fois encore, c'est la

médecine cosmopolite qui est sollicitée pour ses analgésiques.

d) Conclusion

Les thérapies domestiques sont étroitement liédes aux activités des

individus et c'est l'appartenance statutaire qui marque la pratique médicale.

Par ailleurs, le recours des malades aux thérapeutes villageois s'accom-
pagne d'autres relations sociales (voisinage, clientéle, lignagére, dépendance
etc.) qui marquent la dynamique interne du village. Pour cette raison
méme, le recours aux yahooBe est assez fréquent pour certains maux
(BuuBri par exemple) sur l'origine desquels pése un soupgon qui rend into-
lérable leur divulgation. Le yahoowo est l'inconnu qui peut délivrer du
mal sans que ses soupgons portent préjudice. A l'inverse, les relations
intra-villageoises sont trop imbriquées pour que le soupgon ne fasse pas
boule de neige. La fréquentation du yahoowo permet de neutraliser les
rapports personnels et de dépendance qui existent au sein d'une communauté
villageoise. Le yahoowo se situe hors-contexte et c'est pourquoi il est
tellement prisé par les femmes que nous avons interrogées. La crédulité
face au charlatan de passage nous semble faite de ce refus de s'exposer
devant des personnes connues. En effet, si la maladie doit étre dite pour
étre soignée, elle ne doit pas gtre racontée en dehors du galle familial

car elle est un élément volatile dont s'empare la rumeur.



I

111

v

- 241 -

CHAPITRE 6

DISPOSITIF THERAPEUTIQUE DANS LA REGION DU FLEUVE

LES MARABOUTS

LES BILEEBE

LES RESEAUX MARABQUTIQUES DANS LA REGION DU FLEUVE

LES RELATIONS MARABOUTS/BILEEBE

LES SPECIALITES LIGNAGERES




- 242 -
DISPOSITIF THERAPEUTIQUE

DANS LA REGION DU FLEUVE

Aprés avoir donné un apergu du dispositif thérapeutique et religieux
a Cubalel, notre village témoin, il convient d'étendre notre vue a.l'ensemble

de la région du Fleuve en donnant le paysage de ce qui existe ailleurs.

Dans notre chapitre sur Elimaan Maamodu, nous avons vu que le mara-
bout avait une fonction religieuse et thérapeutique et qu'il était difficile
de distinguer un acte médical d'un acte religieux dans la mesure ol leurs
techniques réciproques procédent des mémes moyens : le Koran et l'usage

de |'écriture.

Par ailleurs, nos enquétes menées dans les villages avoisinants nous
ont montré qu'il existe un certain nombre de marabouts reconnus dans
I'ensemble de l!a région, pour leur savoir et/ou leur compétence religieuse
et thérapeutique et qu'on pouvait relier l'une & l'autre les chaines d'appren-
tissage de ces différents marabouts. Nous en donnerons dans ce chapitre

le graphisme géographique et lignager.

En nous aidant des trois précédents chapitres qui nous ont permis
de présenter quelques marabouts et guérisseurs dans leur univers villageois,
nous allons faire une synthése du systéme médical et religieux dans la
région du Fleuve tout en insistant sur le particularisme des situations et
des contextes. Chaque individu a une histoire qui lui est propre et plutét
que de brosser un tableau stéréotypé et stérile des nuances, 1l nous a paru
plus éclairant de continuer sur le mode du récit. Dans ce chapitre, le récit
sera bref et servira uniguement d'exemple. Nous compléterons ainsi les
informations recueillies a Cubalel et nous essalerons de faire ressortir

ce qui nous parait essentiel dans le dispositif thérapeutique futankais.



- 243 -

I - LES MARABOUTS

[l faut savoir que Cubalel n'est nullement un village réputé pour la
grandeur de ses marabouts méme si le talent d'Elimaan Maamodu était
reconnu par tous ses confreres. Il possédait des compétences juridiques
reconnues par une minorité de savants mais elles n'ont plus guére de valeur

a I'époque du Code civil.

Pour les gens du commun, le marabout le plus important dans la province
du Law est Hamdu Rabi Njaac de Maadina NjaacBe. 1l est reconnu pour
sa maitrise du Koran et des disciplines arabes et il a en permanence plus
de cent taalibe qui étudient a ses cotés. Mais ce qui le rend trés populaire,
c'est sa maitrise des maux qui rendent fous. Sa renommée dépasse les
limites de la région et méme du pays puisque ses taalibe viennent de Casa-

mance, de Guinée et du Mali.

La premiére fois que nous le rencontrons, c'est un jeudi (*), le jour
de la répartition des taches des taalibe pour la semaine. Il est entouré
de ses fils et de son frére cadet qui sont chacun responsables d'un groupe
de taalibe auxquels ils enseignent les disciplines coraniques. Il est 10 heures
du matin et il commence & faire chaud sous la bache qui protége du soleil
plus de 40 personnes. Hamdu Rabi est assis en tailleur sur une petite peau
de mouton et il donne ses instructions a ses fils qui inscrivent sur des
feuilles de papier la liste des devoirs des uns et des autres. Une fois la
répartition des taches ‘achevée, il congédie son monde et se léve pour
nous faire pénétrer dans le quartier des femmes ou va se dérouler notre

premier entretien.

Hamdu Rabi, qui a maintenant 70 ans, est un homme vif au regard
franc qui ne s'embarrasse d'aucun masque. Dés que nous lui avons exposé
les raisons de notre venue, il répond & nos questions sans détour. Patiem-
ment, 1l nous explique le contenu de chaque discipline coranique sans s'of-
fusquer de notre ignorance de la langue arabe. Il ne cherche pas non plus
a mythifier le caractére secret et magique de certains procédés islamiques

(lasrari et listikar). Nous aurons l'occasion de retourner le voir plusieurs

(*) Habituellement, c'est le mertcredi qu'il distribue les taches, mais la veille, il était absent.
Le jeudi est un jour férié pour I'lslam.



= 244 -

fois et a chaque entretien, il se montrera aussi direct et coopératif pourvu
qu'il en ait le temps. Jamais nous n'avons eu le sentiment de lul poser
des questions indiscrétes et, pour un marabout maitre du secret, il n'était
pas cachottier et ne trouvait pas chaque sujet de conversation tabou pour

se donner de l'importance comme certains marabouts moins talentueux.

Hamdu Rabi a son franc-parler et ni la religion ni la politique ne
l'intimident. Il estime assumer ses devoirs religieux et si sa maison est
divisée en quartiers masculins et féminins, nous avons souvent vu les grands
taalibe papoter avec les femmes dans une ambiance bon-enfant. D'autre
part, il ne recherche pas sa clientéle auprés des politiciens. Il a suffisamment
a faire au Fuuta et quand les citadins se déplacent pour le consulter, ils

regoivent les égards dus aux hétes de passage mais, sans plus.

Hamdu Rabi appartient au lignage Njaac qui est a |'origine de la fonda-
tion du village Maadina NjaacBe. Les NjaacBe, depuis le début, se partagent
la fonction politique de chef de village et la fonction religieuse de marabout
et d'imam (pendant un temps seulement). Les premiers chefs de village
étaient aussi imam et détenaient le titre de ceerno qui est resté le titre
du chef de village (cf. carte n® 4 ). Les deux fonctions sont maintenant
séparées et les Njaac détiennent toujours la chefferie villageoise tandis

que les LeYY1 Jallo et Aw se succéedent & la chaire d'imam.,

Si Maadina NjaacBe (*) est le dernier village du Law a avoir été fondé,
en 1689 (0.Ba, 1971 : 488), il a toujours été un village réputé : pendant
I'Almamyat, Maadina détint pendant un an les rénes du pouvair central
dans la personne de ceerno Rasin Njaéc (1853-1854). Mais c'est surtout
avec le pére d'Hamdu Rabi que Maadina assure sa réputation de village

de grands marabouts.

Par ailleurs, Maadina a la particularité de posséder un quartier soninke.
Des Soninke (Jaabi et Drame) de Wagadu se sont éparpillés dans le Fuuta
a la suite d'une terrible famine du milieu du XVIIleme siécle et, si beaucoup
d'entre eux se sont intégrés dans leur milieu d'accueil en se mariant avec

des Wolof et des Haalpulaaren, ceux de Maadina ont gardé leur identité

(*) Paopulation estimée a =~ 2 500 -habitants. Cubalel compte, lui, moins de 1500 habitants.
(voir Fig. 3)



- 245 -

ethnique et linguistique jusqu'a présent. L'unique mariage exogamique a
eu lieu au début de leur installation a Maadina afin, sans doute, de sceller
leur parenté de endam avec leurs hétes, comme ce fut le cas & Cubalel
entre les Faal pécheurs et les Wat toorooBe. D'aprés notre informateur
(El haj Ibrahim Jaabi), les Jaabi seraient d'abord allés & Judde Jaabe (village
d'origine des Njaac de Maadina) et l'ancétre des Jaabi aurait recgu pour
épouse une certaine Peindalbra Njaac qui était paralytique et qu'il aurait
soignée grace a ses talents de marabout. Il est fréquent d'expliquer l'instal-
lation d'un marabout et de son lignage par une guérison extraordinaire
dontil aurait été l'auteur,l.a folie, la calvitie et la paralysie sont des maux

récurrents dans ces histoires de fondation de lignage dans un village.

Maadina posséde en outre un quartier de pécheurs séparé du restant

du village et situé au bord du fleuve, sur sa rive méridionale (La Doué).

L'intérét de Hamdu Rabi réside dans sa double fonction de marabout-
enseignant et de thérapeute qui, sans étre antinomique, est néanmoins
différenciée. Lorsque nous examinons la biographie de Hamidu Rabi, nous
nous apercevons qu'il a regu une éducation coranique orthodoxe trés poussée
et une connaissance beaucoup moins orthodoxe auprés de son pére qui
a acquis sa science dans les montagnes du Fuuta Jallon auprés d'un certain
Aliu Buba Ndiyam, qui aurait lui-méme été le disciple d'un certain Cheikh
Jinneeji (seigneur des génies). Ces deux personnes sont remarquables en
ceci qu'elles ne sont pas désignées par un yettoode (nom d'honneur), mais
par un surnom {eau’ pour l'un et"génie" pour l'autre) qui laisse supposer
en quoi consiste leur savoir. L'absence de nom propre pour les désigner
laisse imaginer que c'est moins |'appartenance lignagére et statutaire qui
les détermine que leur alliance avec, pour l'un, l'élément naturel eau,
et, pour l'autre, les étres surnaturels que sont les génies. A |'opposé, la
chaine de transmission des disciplines coraniques donne le détail des yettoDe,
des lieux et des disciplines de l'apprentissage. Nous verrons un peu plus
loin que les chaines d'apprentissage des marabouts réveélent leur valeur
et qu'elles sont soigneusement retenues etparfols méme inscrites sur la
tablette qui clét |'apprentissage, tablette qui est gardée précieusement

pour étre transmise aux descendants.



- 246 -

Hamdu Rabi posséde deux types de savoir, un savoir coranique trés
élabbré qui lu per.met d'entretenir avec ses fils un duDal trés important
et un savoir plus spécifique, qu'il utilise dans son travail de thérapeute
et qu'il ne confie qu'a ses enfants. Ce savoir occulte  est devenu
lignager et c'est la possession de ce savoir qui rend la maison de ce marabout
aussi populaire. En effet, si la plupart des taalibe viennent apprendre le
Koran, d'aucuns espérent recevoir , par contagion , des bribes de
ce savoir mystérieux qui permet de soulager les personnes souffrant de

troubles du comportement.

Toutefois, malgré des dons qui pourraient le dispenser d'enseigner,
Hamdu Rabi reste avant tout un pédagogue et son activité thérapeutique
ne domine nullement ses activités d'enseignement coranique. Son savoir
thérapeutique est devenu un savoir lignager qui n'intervient jamais dans
ses activités d'enseignant. Parmi ses taalibe, seuls ses fils et ses neveux

ont le droit d'acceder a ce savoir secret.

Ce savoir secret non orthodoxe comprend le lasrari. a propos duquel
Hamdu Rabi nous donne deux indications concernant des livres dont les

titres sont des surnoms et non pas des noms d'auteur :

Samsam est un livre écrit par les jinneeji, et barfus est le meilleur livre
de lasrari. Il y a aussi elezul lasrari. Ces livres d'occultisme sont gardés
jalousement au sein des lignages bien qu'ils soient accessibles du fait de
leur caractére écrit. Avec le lasrari, les marabouts concurrencent et contre-
balancent le savoir caché qui est transmis oralement chez les guérisseurs
“"animistes". bLe lasrari est employé par les marabouts lorsque les bileeBe
utilisent des plantes et des paroles (cefi). Le lasrari est le savoir le plus
convoité par les autres spécialistes de la thérapie et le plus apte’d
étre commercialisé. Nous avons vu & Cubalel que les seernaaBe lasrari

étaient tous allés faire carriére dans les centres urbains.

Hamdu Rabi, contrairement aux autres marabouts que nous avons
rencontrés, n'a pas hésité a nous expliquer quelques techniques du lasrari ;
ce sont, pour la plupart, des techniques de soins a partir de calcul des
sighes astrologiques, des décompositions des noms des personnes et des

versets coraniques. Ibn Khaldun donne les détails de ces techniques qui



_247-

semblent ne pas avoir changé, méme s'il nous est difficile d'en juger, dans
la mesure oU nous n'avons jamais eu entre les mains un ouvrage de lasrari.
Mais 1'intérét de ces livres nous semble résider dans la maniére dont ils
sont manipulés, retenus et cachés. Une fois encore, |'attitude vis-a-vis
de la chose écrite ‘est signifiante : le livre est un objet qu'on conserve
au fil des lignages et des sociétés de savants. Bien souvent, l'écriture est
manipulée comme la parole : elle est aussi secréte et magique, elle est
aussi un moyén de reconnaissance sociale, d'identification. Les réles parallé-
les que jouent la parole secréte et l'écriture coranique ne permettent
pas de les opposer, du moins dans le domaine de la thérapie ou l'une et
I'autre sont éppelées a s'équivaloir : |'écriture du marabout est trés rare-
ment informative et, lorsqu'elle n'est pas la transcription des versets du
Koran, elle est codificatrice - la transcription en chiffres des noms et
des versets coranigues, puis la somme de ces chiffres sont utilisées pour
rechercher a travers le Koran la page ou la sourate qui permet de trouver
la solution du mal. La codification de l'écriture participe d'un acte magique

dont les clefs se trouvent dans les livres de lasrari.

L'écriture et la parole sont "chosifiées" dans la fabrication des nyawn-
dorDe (talismans). La base matérielle de l'écriture est le plus souvent
une feuille de papier, tandis que le fil de coton est le fil conducteur de
la parole. Mais paroles et écritures sont aussi des acteurs en ce sens que
ce sont elles qui animent les matériaux qui leur servent de base. Sans
acteur, sans animateur, l'objet est inopérant et, sans base matérielle, la
parole ou l'écriture sont non dirigées. La parole et l'écriture peuvent se
substituer l'une & l'autre tout comme des objets. Elles peuvent aussi étre
complémentaires mais elles ne peuvent jamais étres absentes |'une et l'autre.
Par contre, le support matériel n'est pas obligatoire et, pour les marabouts
orthodoxes, la parole de Dieu insufflée sur la partie du corps malade suffit

a atténuer le mal.

La base matérielle renforce l'efficacité de la parole et de l'écriture,
en la stabilisant et en la spécifiant mais, en aucun cas, elle ne leur donne
le souffle. Elle peut seulement leur donner la direction, en délimitant

le champ d'action de I'écriture et de la parole. Nous dirons que la base



--248.--
matérielle détermine la parole et l'écriture.

L'écriture utilise surtout le papier et la tablette coranique comme
base matérielle mais, parfois, une plante est employée, notamment pour
le traitement de certains troubles mentaux. Dans ses périodes de violence,
le malade peut étre fustigé avec des écorces de jammi (tamarinier), sur
lesquelles est inscrit un verset coranique qui neutralise la violence du malade
et du marabout redresseur de torts, qui trouve ainsi une justification a
sa brutalité. Le tamarinier est l'arbre de prédilection des jinneeji, et il
n'est pas bon de s'abriter sous cet arbre en pleine brousse aux heures ou
les génies flirtent avec les humains. Méme lorsque les marabouts n'utilisent
pas de plantes, le tamarinier fait partie de leur pharmacopée. Outre sa
vocation de repaire des jinneeji, on peut se demander si le tamarinier

n'est pas aussi fort apprécié des marabouts a cause de ses vertus purgatives.

Le papier est employé comme base matérielle dans la confection des
talki, mais l'écriture n'est pas seulement ccnservée sur du papier inséré
dans une pochette de cuir. Elle peut étre retirée d'une tablette coranique
a l'aide d'un coton imbibé d'eau qui sert a laver la tablette ; I'écriture
ainsi détachée de sa tablette a l'aide d'eau est ensuite mise en bouteille.
Une fois cette opération achevée, l'écriture peut étre ingérée, consommée
comme une médication, dont I'action se doit non plus d'étre psychique

ou magique, mais physique, corporelle ; elle suit le rythme de la digestion.

Voici maintenant le récit de quelques pratiques maraboutiques d'un
village réputé pour l'ancienneté de son islamisme. Ce village, situé dans

la province du HirlaaBe HeBBiyaaBe, est proche de Maadina et de Cubalel.

BarooBe Jakei*)est un village de Soninke ayant migré du Wagadu et
du Bornu depuis si longtemps qu'ils ont perdu leur identité linguistique
et ethnique pour se fondre avec la population haalpulaar. Ces Soninke sont
parmi les premiers toorooBedu Fuuta dans la mesure ou ils étaient déja
marabouts avant de venir 4 BarooBe. Ils étaient toorooBe bien avant la
révolution maraboutique et ils se sont toujours distingués par leur farouche
détermination & rester autonomes vis-a-vis de tout pouvoir central, tel

que le pouvoir colonial puis le pouvoir administratif sénégalais, qui n'a

(*) voir figure n® 4 en annexe.



: - 249 -

jamais pu mettre pied dans ce village. BarooBe a toujours été un village
indépendant des contraintes administratives et, encore aujourd'hui, ni école,
ni dispensaire n'y sont installés. Cet état des choses a pu persister a cause
de la proximité de Wasatake, village de pécheurs qui posséde une école,
et de Salde, chef-lieu d'arrondissement o0 se trouvent un dispensaire ainsi
que la sous-préfecture. Mais si BarooBe nous a paru intéressant, ce n'est
pas a cause de son folkiore ni de son attitude passéiste. Il nous a semblé
intéressant de voir comment était prise en charge la maladie dans un village

connu pour sa pratique rigoureuse de l'Islam.

Notre impression premiére, aggravée par des vents de sable incessants,
fut celle d'une extréme pauvreté, voire d'une indigence absolue de la plupart
des toorooBeet d'une relative bonne santé des maccuuBe, qui avaient nette-
ment un meilleur aspect physique (*). Cette impression de mauvaise santé
ambiante était aussi renforcée par le fait que trois des enfants de notre
logeur étaient sourds-muets ; et parmi eux, deux souffraient de troubles
du comportement. L'ainé pouvait néanmoins travailler et il était marié.
D'autre part, une épidémie de rougeole sévissait dans le village, mais,
grace aux soins vigilants de l'infirmier de la sous-préfecture, une hécatombe
a pu étre évitée et seuls quatre enfants ont été emportés par le mal.
La plupart des méres amenaient réguliéerement leurs enfants malades a
I'infirmier qui distribuait & chacun un sirop destiné a soulager les troubles
respiratoires et un collyre pour lutter contre la conjonctivite qui accompagne
souvent la rougeole. La consultation et les doses de médicament codtaient
100 CFA. Il nous a été rarement donné d'apprécier autant l'efficacité
de la médecine cosmopolite comme lors de notre séjour a BarooBe : le
fait que !'infirmier de Salde faGt un Peul apparenté aux fulBe de Boki
JalluuBe explique sans aucun doute la confiance que lui accordaient les

meéres de BarooBe.

A BarooBe, nous avons rencontré essentiellement des marabouts et
des mocooBe. Il n'y a pas de bileeBe mais des yahooBe traversent
le village et résident dans la maison des forgerons lorsqu'ils sont de passage.
En général, les yahooBe logent chez les nyeenyBe, qu'ils soient thérapeutes

ou musiciens-chanteurs.

(1) Cette impression corrobore les résultats de I'enquéte de la MISOES selon laquelle les macuuBe
et les nyeenyBe sont, parmi la population, les mieux noufris, donc les plus aptes a affronter
la maladie. J.L/ Boutillier (1962)



- 250 -

Nous avons été surprise de voir a BarooBe les gens se satisfaire de
la venue épisodique des yahooBe pour soigner les maux causés par les atta-
ques des sorciers, alors que nous savions qu'a Maadina, baut lieu de la
magie maraboutique, il y avait un bileejo dont les ta_lents étaient reconnus

par Hamdu Rabi lui-méme.

Finalement, c'est une jeune tooroodo qui nous a donné I'explication
de l'absence de bileeBe, en nous décrivant en détail la maniére dont les
marabouts opérent pour chasser les diables : Kummba Taana Dem, apres
nous avoir assuré qu'il n'y avait aucun bileejo vivant & demeure dans les
environs de BarooBe (Wasatake et Siro Maéyel), nous a expliqué qu'a BarooBe,
les marabouts soignent les maux causés par les sorciers : "ils font crier
les sorciers en récitant des innde allah". Cette nouvelle bien surprenante
nous a été confirmée par d'autres femmes qui reconnaissent l'existence
des sukunyaaBe d'une part, et la compétence des marabouts dans ce domaine,
d'autre part. Cependant, lorsqu'il n'y a pas de crise subite exigeant l'inter-
vention immédiate d'un thérapeute, les gens préférent s'adresser aux bileeBe

de passage ou méme encore, partir a leur rencontre.

La révélation de Kummba T. Dem ne nous a pas été confirmée par
les marabouts de BarooBe. Pour eux, comme pour tous les marabouts que
nous avons rencontrés, la sorcellerie, a supposer qu'elle existe, ne doit
pas étre prise en considération par un musulman orthodoxe, car sa prise
en considération obligerait nécessairement a pratiquer des choses qui sont
prohibées par l'lslam. Lutter contre la sorcellerie, c'est étre soi-méme
sorclier, et un marabout ne peut admettre cela. C'est pourquoi nous assistons
chez les marabouts a une assimilation des symptémes de la sorcellerie
a ceux de la diablerie, mais ils n'utilisent pas pour autant les mémes trai-
tements : généralement, s1 la sorcellerie s'expulse au travers des cris du
malade, la diablerie s'expulse au moyen de rites purificatoires et conjura-
toires pratiqués par le marabout (innde Allah, lavement avec des eaux
lustrales). La transe conduite par un thérapeute pour connaitre le coupable,

I'origine du mal, est le fait du contre-sorcier (bileejo).

Le marabout se contente d'une expérience mystique (xalwa) qu'il réalise

dans la plus compléte salitude ; elle lul permet d'accéder a la clairvoyance.



- 251 -

Jamais nous n'avons entendu de marabouts parler de la pratique de l'aveu
pour confondre les jinneeji-seytaaneéji. Cette pratique peut se comprendre
a4 BarooBe lorsqu'on sait que la cohésion des villageois est telle que, lors-
qu'une personne est atteinte de rafi hoore, tous les marabouts participent
a l'effort thérapeutique, et on peut imaginer la force de ces marabouts
face a l'agresseur responsable du rafi hoore. L'effet coercitif d'une assem-
blée de marabouts peut expliquer la transe a laquelle s'abandonne involon-

tairement le malade.

Par ailleurs, notre logeur, qui était lui-méme marabout, nous a étonné
lors d'un entretien en nous disant gu'll préférait sotgner les maux sans
dire au malade de quoi il souffrait car, dés lors qu'il s'agissait de diablerie
ou de maraboutage, cela donnait lieu a des querelles dans le voisinage
du malade. Ces précautions avaient sans doute pour but de s'opposer a
la pratique courante a BarooBe de la dénonciation. Pourtant, dénonciation
et accusation sont le plus souvent le fait de thérapeutes pré-islamiques.
En effet, pourquoi Jam Baba Kebe refuse-t-il de nommer la maladie, si
ce n'est parce qu'a BarooBe, la nomination du mal entraine des actes contrai-
res & l'Islam ?Le mutisme de notre jatigi (1) doit apparaitre frustrant
a celut qui le consulte, car on sait que la nomination du mal, la procédure
de sa désignation, sont pour beaucoup dans le processus de guérison, quelle
que soit l'origine ethnique du malade. Qui ne se sent pas déja mieux dés

gu'il sait comment se nomme son mal ?

La nomination permet de choisir une thérapie et de s'interroger sur
l'agent et l'origine du mal. Elle permet aussi de vérifier l'adéquation de
la thérapie suivie., En effet, comment accepter une thérapie et contréler
son efficacité sielle ne le désigne pas ? La désignation du mal permet au
malade et au thérapeute de s'engager mutuellement dans un contrat théra-
peutique. De fait, notre logeur exige beaucoup de ses malades dans la
mesure ou il ne leur permet pas de se raccrocher a un discours rassurant,
méme s'il leur sert un discours religieux du type : "Dieu peut tout, je suls
un intermédiaire de Dieu, par conséquent je peux m'aider de sa volonté
pour vous” soigner". En général, le thérapeute propose un discours particu-
lierpour chaque maladie (du. moins pour celles qui nécessitent un discours
explicatif) et, s'il ne le fait pas, la nomination du mal suffit au patient
pour entrer dans le registre interprétatif. Sans nomination, la connaissance

du discours implicite et sa manipulation sont impossibles. Par contre, la

(1) logeur, héte.



- 252 -

nomination du mal permet au patient de le situer et, ainsi, d'adopter un
comportement qui l'annihilera. La nomination du mal agit comme la nomi-
nation d'une personne. Elle permet de situer en fonction des codes sociaux :
‘tout comme le yettoode (nom d'horineur) permet de situer statutairement
une personne, la nomination d'une matadie permet de savoir a quel registre
elle se rattache. Le mal palpable change de dénomination selon les thérapeu-
tes consultés et, de la méme fagon, la nomination d'une personne change
selon le statut de la personne qui la nomme {(monsieur, monsieur untel,
Jacques, Jacquot, etc ...). H est difficile de saisir les implications du nom
hors de son contexte et il en est de méme pour les maux : si le nom propre
fanctionne comme un concept, il lui faut un support, une personne en l'occur-
rence. La maladie fonctionne de la méme maniére : 1l y a le mal, la ré-
alité physique d'une souffrance et il y a la maladie, la conceptualisation
du mal. Mais si la réalité du mal est unique, elle peut donner lieu a diffé-
rentes nominations qui ne sont pas synonymes. Le méme référent peut
étre partagé par plusieurs noms, par plusieurs maladies. C'est le contexte
qui détermine le choix du concept, lequel détermine a son tour le choix

de la thérapie.

Pour qu'une thérapie soit efficace, il faut qu'elle soit acceptée par
le malade et par son entourage et pour qu'elle soit acceptée par ceux-ci,
il faut qu'elle se rattache d'une maniére ou d'une autre au discours sur
le mal. Pour un mal simple, bénin, ce discours peut étre implicite aux
procédures thérapeutiques ; pour un mal complexe, pour lequel plusieurs
thérapies seront sans doute nécessaires, il est d'usage d'avoir toutes les
données en main avant d'accepter l'efficacité d'une thérapie. Une transe
de dénonciation conduite par un bileejo doit sa réalisation au diagnostic
de sorceilerie, plutét qu'a des fumigations de plantes. Aucune musique,
aucune drogue ne peut conduire a cette transe si, a_priori, la réalité de
I'attaque en sorcellerie est refusée. Pour que ia transe ait lieu, 1l faut
que le mal soit nommé, désigné. Peu importe la réalité de cette nomination
puisque, au cours du long itinéraire thérapeutique de certains, la nomination
change, et la réalité est toujours celle du moment. La foi en Dieu ne suffit
pas a réconforter le malade. Pour se soigner, il a certes recours aux paroles
de Dieu, mais il a aussi besoin d'un intermédiaire qui sache désigner et

interpréter son malheur. Le Koran permet d'interpréter le mal, mais il



- 253 -

ne suffit pas a le désigner. Sa cor']c_eption du mal est trop générale pour
satisfaire un patient. Ce sont les procédures mystiques telles que le lasrari
et le listikar qui autorisent le marabout a désigner et a soigner le mal.
C'est en ratson de ses connaissances mystiques que le marabout est sollicité
par les malades. La pure connaissance du Koran ne suffit pas 4 satisfaire
les demandes du croyant haalpulaar. Le marabout puise ses remeédes dans
ses pratiques mystiques et magiques. Les préceptes du Koran sont la pour
les autoriser et, lorsqu'on examine la situation au Fuuta, on se rend compte
que les Haalpulaaren ne sont pas dupes : ils placent les pratiques du lasrari
et du listikar sur le méme plan que celles de la divination et de la thérapie
pré-islamiques. Les unes et les autres ne sont pas incompatibles, comme

nous l'a montré I'exemple du bileejo Ibra.

La plupart des grands marabouts thérapeutes ont puisé une part de
leur savoir auprés de grands herboristes et les bileeBe recherchent souvent
les katemedie des marabouts pour parfaire- leurs remédes. Mais ni1 les
uns ni les autres ne reconnaissent publiquement l'existence de ces échanges.
Pourtant, nous en avons eu un exemple avec un des fils d'Elimaan Maamodu,
qui a cherché a obtenir le savoir lignager d'un pécheur avec le résultat

que nous avons dit.

Tous les marabouts représentent la Loi (sharya), chacun d'entre eux
apparait comme le représentant de l'ordre moral. Au Fuuta, |'Islam représen-
te bien plus une morale qu'une religion : ce sont bien plus les droits et
les devoirs de chacun qui sont exposes que la fdi. L'Islam ‘apparait comme
la morale, la loi, l'idéologie dominante auxquelles nul ne peut se soustraire.
Tout Haalpulaar est musulman, et le marabout est le plus proche du pouvoir
divin qui est le pouvoir absolu. Se mettre sous la protection du marabout
c'est étre irradié par sa baraka, mais c'est aussi se débarrasser d'une respon-
sabilité et laisser quelqu'un d'autre penser pour soi. Tous les clients des
thérapeutes ont la méme foi, méme si celle-ci n'est que temporaire et
sujette & des revirements. Lorsque la thérapie d'un marabout ou d'un guéris-
seur est jugée inefficace, ce n'est pas le rdle du marabout ou du guérisseur

qu! est remis en cause, mais sa pratique.

Le marabout appartient & l'ordre moral et il en est le défenseur. Mais



- 254 -

s'il n'était que cela, son pouvoir sur les gens serait mince. Ce qui le réconci-
lie avec les populations, c'est qu'il posséde un savoir qui le rend égal ou
supérieur aux magiciens traditionnels. Certes, le Koran remplace les incan-
tations magiques mais, de surcroit, des techniques d'inspiration et de mysti-
cisme concurrencent et viennent compléter la phytothérapie et les techniques

gestuelles.

La religion musulmane, malgré‘ ses promesses d'un paradis et d'un
avenir meilleur, est une religion du quotidien ; elle a su s'adapter aux
besoins de ses adeptes. Méme les musulmans les plus orthodoxes, les plus
éloignés du souci d'un bien-&tre ponctuel, ne peuvent s'empécher de chercher
des protections et des remédes pour dohner un surcroit de mieux vivre
a leurs disciples. La souffrance n'est pas pergue comme une punition, mais
comme un malheur dont il faut se préserver, non seulement par la foi,
mais aussi par des procédés magiques. Dieu est le juge supréme, mais
entre lui et les humains, il existe beaucoup d'intermédiaires auxquels il
est possible de faire appel et dont l'action est tout a fait adéquate pour
satisfaire les besoins humains. A la limite, on pourrait penser que les Haal-
pulaaren se réservent Dieu pour l'au-deld, et les génies et les anges (par
I'intermédiaire des marabouts), pour la vie terrestre, pour la souffrance
quotidienne. Cette vision du monde est en accord avec la conception des
bileeBe, des charlatans et des herboristes pour qui l'existence se réduit
au présent, présent qui est dans la ligne continue du passé et du futur.
On pourrait tracer une ligne verticale qui représenterait la continuité des
ascendants et des descendants, et une ligne horizontale qui exprimerait
la linéarité des rapports entre le monde naturel des plantes et des animaux,
le monde des humains et le monde surnaturel des génies, la stratification

se faisant a l'intérieur de chaque ordre, et non entre ces ordres.

D'autre part, ce qui peut frapper l'observateur, c'est l'aspect apparem-
ment contradictoire de la personnalité haalpulaar : d'un c6té, un certain
fatalisme qui peut rendre passif et augmenter le seuil de tolérance au
malheur ; de l'autre, un optimisme & toute épreuve qui permet de ne jamais
désespérer devant la maladie. Seuls les maux congénitaux sont acceptés
comme Inguérissables mais ils sont souvent pergus comme des instances

de la personne plutét que comme des maladies.



- 255 -

Face & la maladie, on ne désespére jamais de guérir tant que la mort
ne survient pas. La maladie est extériorité. Elle est pergue comme un
objet, une chose qui marque l'individu de maniére discontinue. Ce qui carac-
térise la maladie, c'est son aspect temporel et intermittent. Elle s'oppose
en cela a la religion qui se veut immuable et ahistorique. Mais cette oppo-
sition est superficielle, car, si la maladie obéit a un ordre chronologique,
elle obéit aussi a un ordre plus vaste, celul des références qui sont de
plain-pied avec l'univers religieux. L'ordre des références permet deux
niveaux d'interprétation, l'un, sacré, avec le panthéon des génies, des diables
et des sorciers, l'autre, social, avec la transposition des créatures surnaturel-

les en étres humains (les membres du lignage, les égaux, les clients, etc.).

D'autre part, le chassé-croisé des relations individuelles, sociales,
religieuses, et le "fonctionnalisme" de la maladie, a la fois expression et
réduction des conflits & travers des références explicites (religieuses),
et implicites (sociales), laissent appréhender la maladie comme un fait
social total, ce que ne mangue pas de percevoir le marabout, lequel prend

en charge le destin dans sa totalité.

Mais, si le marabout détenteur du savoir coranique est le maitre des
affaires religieuses, il n'est pas le seul a réconcilier vie sociale et vie
religieuse. La référence au sacré n'est pas i'exclusivité d'une seule thérapie,

et les bileeBe n'ont rien a envier aux seernaaBe.



- 256 -
II - LES BILEEBE

Ce que nous avons retenu chez lbra, c'est I'i'mportance de son réseau
de clientéle en dehors des limites villageoises, et son adoption des remédes
islamiques, en cc;mplément des médecines traditionnelles. C'est aussi I'impor-
tance de l'événement-malad'!e qui l'a touché, lui et sa mere, et quia été
le point de départ de son apprentissage.

e fait d'avoir subi la maladie pour la comprendre est presque
une exigence chez les bileeBe, car, méme dans le cas d'un savoir transmis
au sein du lignage, la maladie est bien souvent le point de départ d'une
spécialité lignagére. Cette obligation vaut en moindre mesure pour les
fulBe qui possedent des connaissances thérapeutiques, tout comme les

groupes artisanaux posseédent des savoirsthérapeutiques statutaires.

Si chaque village dispose de plusieurs marabouts, le nombre des bileeBe
est plus aléatoire. Généralement, ce sont les villages et les quartiers de
pécheurs qui abritent le plus grand nombre de bileeBe, parce que c'est

parmi eux qu'on trouve le plus de cas de sorcellerie.

Les fulBe et les subalBe sont traditionnellement les grands pourvoyeurs
de contre-sorciers, mais ce n'est pas une regle absolue. L'événement-maladie
est un prélude a l'apprentissage, ce qui explique pourquoi, a Cubalel, et
dans l'ile & morfil, la plupart des bileeBe que nous avons rencontrés
n'appartenaient ni au statut de cuballo ni a celui de pullo ; a Cubalel,
il y a un tooroodo et un capato ; a8 Judde Jaabe ce sont des seBBe que
nous avons rencontrés et Dungel, village de -pécheurs tout proche, ne posséde
aucun bileejo depuis la mort d'un Gaay célébre, qui n'a légué son savoir

a aucun héritier.

La majorité de ces contre-sorciers ont acquis leur savoir auprés du
méme maitre, un bileejo du nord-est qui faisait des tournées réguliéres
dans l'tle & morfil. Il s'agit de Buudi Faay dont les origines sont obscures.
Pour certains, elle venait de Mbagne en Mauritanie; pour d'autres, elle
était originaire des environs de Matam. Quoi qu'il en fat, c'était une contre-
sorciére trés réputée, ainst que son fils Demmba, lui aussi décédé. Elle

pouvait parcourir une région pendant plusieurs semaines avant de retourner



- 257 -

dans son port d'attache. Elle diagnostiquait le mal et proposait a ses patients
de la rejoindre dans sa demeure, afin d'y subir un traitement complet.
Buudi, puis son fils Demmba, ont connu des heures de gloire, surtout lorsque
le Professeur Collomb, dans le cadre de sa politique d'intégration des méde-
cines traditionnelles au secteur psychiatrique, a fait appel & eux pour exer-

cer a Fann.

Beaucoup de bileeBe ont travaillé .soit a Fann, soit a Saint-Louis,
en association avec des psychiatres. Nous en avons rencontré quelques-uns
et, méme si la référence a la médecine cosmopolite n'était pas immédiate,
I'entretien se terminait rarement sans que notre interlocuteur nous montre
une lettre qu'il présentait comme étant un certificat de commis-psychiatre.
Nous avons souvent été perplexe avant de prendre connaissance du certifi-
cat car plus d'une fois nous avons été submergée par la diarrhée verbale,
riche en symboles de toutes sortes, de notre tnterlocuteur ; cette logorrhée
était particuliérement frappante chez les bileeBe qui avaient travaillé
en contact étroit avec des psychiatres. C'est ainsi que, pour les citer péle-
méle, Usmaan Ndombo Bah, de Mafre, dans le jeeri de Njum, Jaltaabe
Abdulaay Won, de Fonde Gande, Aamadu Kelew Lih, de Mbaxana, nous
ont étonnée par le discours, en apparence construit, qu'ils nous débitaient.
Mais dés que nous les interrogions sur les liens qu'ils entretenaient avec
la communauté de leurs malades, et non sur les liens qui les rattachaient
au monde des fantasmes, ils s'énervaient et semblaient douter de notre
aptitude a paser les bonnes questions. Visiblement, chacun brodait & partir
du discours général sur les maux et leur origine pour donner a ses paroles
une cohérence immédiate pergue grace au symbolisme vigoureux qui jalonnait
ce discours. Bien souvent, nous avons eu le sentiment que ces bileeBe par-
laient par association d'idées et qu'a partir de ces associations, ils avaient
fagonné un discours pour répondre aux exigences d'un interlocuteur avide
de détails croustillants. Il est certain que, si les outils analytiques ne nous
avaient pas fait défaut, nous aurions pu dégager des lois intéressantes

sur le délire individuel et l'image du médecin tuubabchez les bileeBe.

Le discours de ces bileeBe sur les maladies ne correspondait nullement

a des désordres types (1) ou ethniques, mais & des désordres idiosyncrasigues

(1) Pour les désordres de la personnalité, Devereux distingue 4 types de catégories ethno-
psychiatriques : les désordres types qui se rapportent au type de structute sociale, les
désordres - ethniques qui se rapportent au modéle culturel spécifique du groupe, les désor-
dres sacrés de type chamanique et les désordres idiosyncrasiques {Devereux, 1970 : 13),



- 258 -

tels que Devereux (1970) les définit ; le désordre idiosyncrasique "est

caractérisé par |'improvisation des défenses et symptdédmes, improvisation

qui s'opére d'habitude & partir de la déformation de certains items culturels
qui, a l'origine, ne sont nullement destinés a fournir une défense contre

I'angoisse” (Devereux, 1970 : 73).

D'autre part, nous acceptpns I''dée de Devereux, selon laquelle le
chaman est, quelque part, un névrosé, un "fou par procuration", qui permet
a la société de maintenir un semblant d'équilibre (Devereux, 1970 : 28).
Pour le bileejo, la.preuve est a trouver, nous semble-t-il, dans le fait que
la maladie est souvent le point de départ de son apprentissage ; des rechutes
sont toujours possibles, comme le montre l'exemple de Demmba Sih, bileejo
de Cubalel, que nous n'avons jamais pu approcher car il était la proie de
crises fréquentes qui le rendatent violent et incohérent. En outre, la plupart
des bileeBe que nous avons rencontrés nous ont souvent paru des étres
fantasques. Quelle qu'ait été leur appartenance statutaire, ces bileeBe
nous ont étonnée parune désinvolture face au code social proche de l'infanti-
lisme, notamment dans leur relation matrimoniale. Bref, si la crainte était
de mise pour ceux qui étaient extérieurs au cercle familial, le groupe des
épouses et des enfants était particulierement décontracté et désinvolte
face au maitre de maison qu'il raillait sans se cacher. Chaque fois qu'il
nous a été donné de partager l'ambiance familiale du bileejo, c'est la liberté
des moeurs du groupe familial qui nous a frappée. Souvent débordé
par les femmes qu'il collectionne dans l'espoir d'une descendance florissante -
preuve de son succés - le bileejo apparait comme un étre solitaire, mogqué
par les siens. Solitaire, car si le groupe des épouses n'appartient pas au
lignage, le groupe des enfants est souvent restreint, et une des caractéris-
tiques assumées avec plus ou moins de bonheur par le bileejo est la
précarité de sa descendance. En effet, le commerce du contre-sorcier
avec les étres surnatureis est en contradiction avec un idéal de vie qui
consiste a procréer un maximum d'enfants pour fortifier son lignage. Pour
avoir une descendance nombreuse, il faut étre en état de pureté et se
protéger, ce que ne réussit pas aisément celui qui entretient des relations
avec les génies. Ces étres surnaturels interférent avec la vie sociale et
sexuelle du bileejo, le rendant stérile par leur immixtion. D'autre part,
la personnalité ambivalente du bileejo pose le probleme de la dette dont
il peut se libérer en sacrifiant sa famille. Ainsi, parmi les bileeBe rencontrés,

rares sont ceux qui ont beaucoup d'enfants.



- 259 -

Le contre-sorcier est tout a fait conscient qu'en exergant ses talents
de bileejo, il sacrifie la prospérité de son lignage. Toutefois, il essaye
de contre-balancer ce sacrifice en cherchant la gloire, laquelle permet
de neutraliser les menées néfastes des créatures du monde obscur. En effet,
la gloire, la puissance monétaire sont le signe d'un pouvoir supérieur, qui

reste toutefois un pouvoir temporel, c'est-a-dire assujettt a . |'histoire.

Une anecdote intéressante nous a été relatée par un infirmier haalpulaar
travaillant a I'hépital psychiatrique de Fann qui avait l'habitude d'accompa-
gner Collomb dans ses voyages au Fleuve : dés que le médecin apprit la mort
du fils de Buudi Faay, il fit préparer un hélicoptére pour se rendre a l'enter-
rement qui devait avoir lieu a Kaedi. C'était un vendredi et, lorsqu'il arriva,
il vit une procession d'hommes vétus de blanc se diriger vers la mosquée,
tandis qu'il se retrouvait seul en compagnie des parents du défunt. Pas
un individu formant le cortége se rendant a la mosquée ne détourna le
regard, ne fat-ce que par compassion, pour saluer les parents du défunt.
Et Collomb, ulcéré, s'écria : '"Woici un des plus grands guérisseurs de la
région qui s'éteint, et personne ne se déplace pour lui rendre un dernier
hommage". L'infirmier lui expliqua qu'au Fuuta ce n'était pas les bileeBe
gu'on honorait mais les marabouts et que sa générosité ostentatoire vis-a-

vis des bileeBe s'ajustait mal aux us et coutumes de la région.

En effet, le bileejo n'est rien par rapport au marabout, méme si l'un
et l'autre appartiennent le plus souvent a l'ordre des rimBe. Dans le waalo,
le bileejo n'est jamais un notable, méme s'il posséde une clientéle importante.
Il ne s'ingére pas dans les affaires politiq'ues publiques et ne joue pas le
réle d'un "leader". La clientéle du bileejo ne forme pas une communauté
qui se reconnaitrait autour de son thérapeute, comme les taalibe autour
de leur maitre coranique. Le bileejo n'a pas l'lslam qui lul sert de médiateur
auprés de ses malades. De plus, ces derniers n'ont pas de culte particulier
a rendre, pendant et aprés la maladie, comme la communauté des ndoepkat

chez les Wolof.

Le culte, si culte 1l y a, est pris en charge par le bileejo et, a aucun
moment du traitement, 1l n'est demandé au malade de sacrifier a tel génie
ou telle divinité. Les sacrifices faits au cours de la cueillette des plantes

médicinales font partie du rituel thérapeutique et ils sont destinés a neutrali-



- 260 -

ser les forces des étres qui les habitent, bien plus qu'a réactualiser un
pacte d'alliance. Méme lorsque le bileejo rattache son pouvoir & une alliance
avec un génie, il ne lui voue pas pour autant un culte. Cette communication
avec un génie participe du don indivicuel, encore que ce don ait ses exigences
et que, pour le bileeja, il s'exprime au travers d'un épisode de maladie
fort désagréable. Il est parfois fait état d'enlévement, de mort et de
résurrection. Ainsi, Abdulaay Jaltaabe Won, de Fonde Gande, pécheur et
charlatan, ne craint pas de nous révéler que son savoir lui vient de son
arriere-grand-mere maternelle, laquelle fut enlevée par les génies lorsqu'elle
était jeune : 'Elle était trés malade et voulait aller mourir dans la brousse.
Une nuit, elle a entendu un jinne qui l'appelait et lui proposait de la soigner
si elle portait un \mouton blanc sur un rocher derriére le village. Elle a
fait ce que le jinne lui demandait, et elle est restée un mois dans la brousse.
Lorsqu'elle est revenue au village, elle a surpris tout le monde, on la croyait
disparue. Son pére attendait de retrouver son corps pour procéder 3 l'enter-

rement, mais il avait déja distribué les aumébnes'.

[l est certain que la grand-meére a payé autre chose qu'un mouton
blanc pour son alliance avec le génie. Pourtant, il n'est pas fait état d'un
culte rendu aux génies, sans doute parce que l'Islam a réduit tous les cultes
antérieurs au sien. Cependant, 1l n'est pas rare d'entendre les bileeBe parler
de leurs relations avec les génies. Ainsi, Kaw Baba Sar, de Thiés, descendant
des célébres Sar de Nwale, raconte qu'il a été enlevé et séquestré par
les génies pendant huit jours, alors qu'il se reposait, adolescent, sous un
tamarinier. Depuis, 1l a fait des séjours réguliers chez les génies et il

va passer toutes ses nuits au cimetiére, od les génies le nourrissent, lui
et son boa.

Kaw Baba rend les génies responsables de son savoir, méme s'il posséde
aussi un savair lignager. Il n'utilise aucun procédé habitue! de divination
pour connaitre et traiter les maladies. Il est le réceptacle de la parole
des génies, et les conditions de la stabilité de son savoir sont la vertu
et la générosité. C'est pourquoi 1l a des difficultés a transmettre cette

connaissance a d'autres.

Le culte rendu aux génies participe d'un rapport de dépendance indivi-



- 261 -

duelle plutét que d'un rituel collectif : marginalité de Kaw Baba Sar, qui
passe ses nuits au cimetiére pour actualiser son pacte avec les génies ;
difficulté pour beaucoup de bileeBe d'avoir une descendance prospére,
malgré le nombre de leurs épouses (ex. de A. Kelew Lih). La participation
au monde des génies et des diables se traduit par un manque, une faiblesse
sociale. Dans sa vie quotidienne, le bileejo paye de sa personne les infidélités
qu'tl commet avec les génies. La complicité avec les génies stérilise les
relations humaines et c'est de solitude que souffre le bileejo méme si
sa clientéle est plus fournie que sa descendance. Solitude vécue au plus
profond de ses entrailles par lbra qui nous raconte, la gorge serrée, sa
crainte, une fois la nuit tombée, de ne pas se réveiller le lendemain comme
la v-eille parce que les sorciers auront eu raison de lui. Solitude inéluctable
du contre-sorcier, car méme s'il est entouré par une foule abondante de
malades, cette foule ne formera jamais une communauté. Le malheur,
la maladie ne constituent pas des groupes de solidarité parmi les malades
qui se reconnaissent au travers de leur expérience et de leur formation
antérieures, puisque la maladie est temporaire et pergue comme un mauvais
voyage. Dans un taxi de brousse, nous assistons a la méme convivialité
éphémeére entre personnes réunies dans ce lieu de passage. Mais, dés lors
que les liens qui unissent les passagers sont antérieurs a cette rencontre,
la solidarité fonctionne. Elle n'existe qu'entre personnes qui forment a
priori les éléments d'un groupe de solidarité interne (lignage, village, ethnie,
selon le contexte). La maladie pergue comme telle n'est jamais statutaire,
et les différents maux qui motivent une quéte thérapeutique ne créent
pas de solidarité per se. Seule la permanence d'une situation pourrait créer
des réseaux de solidarité a l'intérieur d'un groupe, qui se définirait par
une identité née de cette permanence. Les maux héréditaires sont les
seuls a se perpétuer, mais ils procédent plus de l'état d'instance de la
personne que de |'état de maladie. La maladie est a priori toujours tempo-
raire méme si, a posteriori, on lui découvre des origines si lointaines qu'elle
en parait permanente. La temporalité de la maladie n'est pas fortuite:
la recherche de sa chronologie et de son essence est ausst une recherche
sémantique méme si souvent le décryptage, l'interprétation du mal s'arrétent

aux catégories du discours (cf. chapitre 7).



- 262 -

Les bileeBe acquiérent leur savoir de diverses maniéres et, si le don,
la communication avec les génies, apparaissent souvent dans les récits
biographiques, la part de I'hérédité n'est pas négligeable, puisque c'est
avant tout chez les subalBe et les fulBe qu'on trouve le plus grand nombre

de contre-sorciers.

Pour les subalBe, la fréquentation des génies aquatiques est un impératif
quotidien : les récits de péche sont truffés d'incidents entre génies zoo-
morphes et pécheurs; Chaque pécheur dispose d'un savoir statutaire et
lignager ; les chants de pekaan ou de fifire sont des compétitions de péche
ou chacun cherche & prouver qu'il l'emporte dans la maitrise des eaux

et de ses habitants.

Chez les fulBe, chaque fraction de lignage posséde un savoir spécialisé,
complémentaire du savoir statutaire concernant le bétail, comme si chaque
fraction nomade devait avoir plusieurs cordes a son arc pour demeurer
autonome ; c'est ainsi que, pendant la saison séche ol la surveillance du
bétail se relache du fait de l'absence de cultures & protéger, une partie
des fulBe se rend, qui dans les centres urbains pour vendre quelques tétes
de bétail, qui dans les villages du waalo pour exercer des talents de phyto-
thérapeute. La mobilité des fulBe est trés grande en saison séche, et aon
comprend pourquoil certains villages intégristes comme BarooBe Jakel peuvent
se passer de bileeBe résidant & demeure, puisque le passage des yahooBe
est trés fréquent.

Parmi les yahooBe, i1l y a les habitués, ceux qui font des tournées '
réguliéres auprés de leurs clients, comme Ibra autour de Cubalel, ou comme
Buudi Faay et son fils avaient aussi l'habitude de le faire. Ce sont 13 des
déplacements de type longitudinal qui, il faut l'avouer, sont beaucoup plus
rares que les déplacements de type transversal des fulBe pour qui la symbiose
avec les gens du Fleuve passe par des actes thérapeutiques. Chaque village
du waalo est en correspondance avec une fraction peule. D'autre part,
la communication entre les villages et I'lle-3-morfil est beaucoup plus
transversale que longitudinale. Ainsi, les gens de Cubalel sont beaucoup plus
en relation d'affaires et d'alliance avec les gens de Mbumba sur la rive

gauche du Sénégal et avec ceux de Bababe sur la rive droite, qu'avec les



- 263 -

gens d'Abdallah ou de Kaskas. A BarooBe, ce phénoméne est encore beaucoup
plus frappant dans la mesure o0U la relation matrimoniale, lorsqu'elle est
exogame, est presque exclusivement dirigée vers les fulBe de Boki SalsalBe

ou Boki MbayBe, dans le Jeeri sénégalais (cf. fig. n°® 4 ).

A l'opposé, les réseaux d'apprentissage des marabouts suivent un tracé
longitudinal, et c'est du nord-est au sud-ouest que sont dispersées les écoles

coranigues.



- 264 -

i - LES RESEAUX MARABOUTIQUES DANS LA REGION DU FLEUVE

L es marabouts et la classe cléricale des toorooBe nous font assister
a deux phénomeénes inverses.

Rares sont les villages qut ne trouvent pas leurs racines, leur lieu
d'origine dans les provinces du sud-ouest, en aval du Fleuve, en particulier
dans la province du Tooro. Nous avons vu que la population de Cubalel
dans ses quatre lignages dominants revendiquait une origine commune :
Gede, Mbantu, Gamaajisont trois villages qui se cbtoient dans la province
du Tooro. Ces villages sont pergus comme étant parmi les plus anciens,
ce qui peut s'expliquer au plan géographique : on sait que toutes ces popula-
tions de Sénégambie vivaient auparavant plus au nord, en plein centre
de la Mauritanie, et qu'elles ont été poussées vers le sud au gré de I'histoire.
C'est par le lac de R'Kiz que l'accés au bassin du fleuve était le plus

aisé.

A l'inverse, lorsqu'il s'agit des écoles coraniques, c'est souvent vers
l'est , en amont du fleuve, que se tournent les regards. Kaedi apparait
comme un haut lieu maraboutique. On peut faire remonter cet engouement
pour les villages du Damga et du Boseya au temps des Almamys, période

~de la résurgence islamique que ces provinces dominérent politiquement,
méme si l'élan fut donné par les populations du Law et du Tooro (Bode
est le village d'origine de Suleymaan Baal). Abdul Kader Kan allait instaurer
pendant de nombreuses années la domination des siens. Toutefois, il convient
de rappeler que la plupart des villagés de ces régions sont relativement
récents et qu'ils ont été fondés par des segments de lignage originaires

du nord-ouest,c'est-a-dire des provinces du Tooro et du Law.

A la lecture de la figure 5 en annexe, on peut observer le mouvement

général qui se fait du nord-ouest au nord-est, d'aval en amont du Fleuve.

Les marabouts sharya, c'est-a-dire ceux qui consacrent leur vie &
I'étude du Koran et de la loi islamique, sont parmi les plus nombreux
(17 pers.). Cet apprentissage constitue le bagage intellectuel des seernaaBe
Koran voués a diriger des écoles coraniques (duDe) (¥) et a assumer la
charge d'imam.

(*) duDal, pl. duDe :"foyer‘,’ école coranique.



- 265 -

Ayant fait notre étude & Cubalel et ses environs, & la frontiére du
Law avec le YirlaaBe-HebbiyaaBe, nous ne pouvons pas juger des mouve-
ments qui se tournent vers le Tooro st le HalayBe (1). Il convient toutefois
de noter que c'est parmi les vieux marabouts qu'on constate des relations
tournées vers l'aval du fleuve. Ce sont des mouvements a petite échelle
(distances et séjours courts) pour des stages de perfectionnement bien

plus que pour un apprentissage nouveau.

Les marabouts lasrari sont beaucoup moins nombreux et il est rare
qu'un marabout lasrari ne soit pas en méme temps marabout-sharya (7
ceerno lasrari). Les marabouts reconnus uniquement -pour leur savoir en
lasrari sont des marabouts au lignage trés renommé qui possédent hoore
mawde, qualité personnelle qui rend trés réceptif au savoir occulte. Ainsi,
Sherif Mohammadu Haydara(,z)parce qu'il fait remonter sa généalogie jusqu'a
la famille du Prophéte, détient hoore mawnde, qualité qu'il a acquise

en son lignage.

Les maraboults reconnus pour la pluralité de leur savoir (sharya et
lasrari) sont les marabouts les plus renommés dans le domaine thérapeu-
tique. El Haj Hamdu Rabi Njaac, les fréres Lih de Diaba, Abdaraham
Sal de Banaaji sont les plus appréciés parmi les détenteurs d'un savair

thérapeutique.

Les marabouts de BarooBe Jakel qui sont les plus orthodoxes et tradi-
tionnalistes entretiennent des rapports privilégiés avec les marabouts
de Kaedi avec qui la majorité de la population a appris le Koran et la
sharya. Une des familles a méme noué des relations matrimaniales avec
son marabout ; El Haj Malik Kebe a épousé la fille de son marabout,
ce qui vient renforcer les liens entre les deux lignages (Kebe et Bah)
et qui apparait comme une preuve que la baraka du marabout a été large-
ment dispensée 3 son taalibe. Depuis l'alliance avec la fille de son marabout,
El Haj Malik Kebe est considéré au village comme le meilleur marabout

sharya en dépit de son jeune &ge (moins de 40 ans).

L'alliance entre lignages maraboutiques est a la base de la constitu-

tion du groupe des toorooBe en classe cléricale et si nous avons peu d'exem-

(1) Se référer a la carte n® 2 pour connaitre les différentes provinces du Fuuta.

(*) duDal, pl duDe : "foyer", école coranique.
(2) de CiiloN.



- 266 --

ples a proposer ici, c'est que l'objet de notre exposé étant le savoir théra-
peutique des marabouts, nous nous sommes trouvée face a des marabouts
trés savants ou trés contestés ; pour ces derniers, les réseaux d'apprentis-
sage pouvaient apparaitre dans une logique désordonnée (ce n'était pas
la constitution lignagére qui importait) et pour les marabouts savants,
l'apprentissage avait été long et diversifié si bien que c'est la logique
individuelle guidée par le souci d'apprendre qui s'imposait devant la logique
lignagére ; un marabout de Woci a ainsi parcouru tous les pays d'Afrique
et d'Asie pour parfaire ses connaissances ; la migration de ce marabout
était causée en premier chef par sa condition de cadet du lignage, ce
qui lui interdisait d'assumer la charge de son pére avant des lustres. Mais
en disparaissant pendant plus de 10 ans, ce marabout a réussi a battre

a la course . ses BiBBe Baaba en revenant auréolé de mystére.

Il aurait été difficile de montrer sur la figure que, pour beaucoup,
le savoir caché (gandal sirru) s'apprend dans leur propre lignage si ce
dernier en posséde, et auprés de marabouts trés éloignés du Fuuta comme
Cheikh Jinneeji du Fuuta Jallo auquel le peére d'Hamdu Rabi Njaac doit
son gandal lasrari. Le Fuuta Jallo et la Haute Mauritanie sont a la fois
suffisamment loin pour que la rumeur ne soit que rumeur et suffisamment
proche pour que l'on sache qu'elle repose sur des faits établis. D'un savoir
acquis en Haute Mauritanie, on supposera qu'il s'agit d'un savoir savant
qui rapproche de l'idée de Dieu tandis que le savoir acquis au Fuuta Jallo
ou en Haute Casamance sera pergu comme un savoir secret proche du

savoir pré-islamique.

La nécessité d'apprendre en dehors du lignage semble une constante
quelle que saoit la discipline choisie, et la dynamique sociale (alliance,
relations de clientéle) ne suffit pas a l'expliquer. L'acquisition du savoir
procéde d'une quéte (tarbiyyu) qui oblige le taalibe a faire des efforts :
il doit se déplacer et accepter un rapport de dépendance exclusif pendant

la durée de l'apprentissage.

Pour résumer, chaque discipline coranique inaugure un type de reéseau
d'apprentissage qui va du nord-ouest au sud-est pour le gandal Koran et

du nord-ouest/nord-est au sud-est pour le gandal sirru.



- 267 -

IV _ LES RELATIONS MARABOUT /BILEEBE

Nous avons vu qu'lbra emprunte certaines techniques maraboutiques
(katemedie et aaya) pour soigner les maladies causées par les jinneeji-
seytaaneeji : d'une part ce bileejo appartient au lignage des Aan Elimaan
par son matrilignage (dewol) (voir schéma p.187) et, d'autre part, son pére
était ceerno Koran. Mais le milieu maraboutique n'explique pas a lui seul

I'usage qu'il fait des techniques maraboutiques.

En effet, il n'est pas le seul bileejo & utiliser les procédés du lasrari
dans sa pratique thérapeutique. Kaw Baba Sar, bileejo de Thiés, affirme
avoir voulu concourir avec El Haj Seydu Nuru Taal dans une joute de
lasrari et ce n'est qu'aprés que ce dernier eut reconnu ses talents que
Kaw Baba s'est soumis en tant que taalibe, en faisant parvenir a El Haj
Seydu Nuru Taal, pendant prés de 15 ans, du lait frais tous les matins.
La plupart des bileeBe reconnaissent avoir un marabout, comme tout
"Haalpulaar qui se respecte. Mais a la différence de I'homme de la rue,
le bileejo essaie de se placer dans une relation d'échange de savoir et/ou
de clientéle ; plusieurs marabouts nous ont avoug envoyer certains clients
a des bileeBe lorsqu'ils se sentaient incompétents. A ce propos, il convient
de rapporter l'entretien que nous avons eu avec un marabout de Rindiaw
en Mauritanie. Nous sommes allée le voir parce que nous avions appris
qu'il envoyait ses clients chez les bileeBe et les marabouts de toute la

région du Fleuve en se réservant seulement le réle d'annonciateur.

Demmba Saamba Gange est un nom que nous entendions revenir dans
les conversations pendant nos enquétes et notre curiosité était émoustillée,
quand un jour nous avons rencontré chez un bileejo, A.K. Lih, un malade
qui nous a avoué étre arrivé la sur les conseils de ce marabout. Que les
marabouts servent de relais dans une quéte thérapeutique nous étonnait,
d'autant plus que D.S. Gange et A.K. Lih ne se connaissaient pas person-
nellement avant que le bileejo ne décide d'aller rendre visite au marabout
pour le remercier de lui envoyer des clients.

Lorsque nous sommes arrivée chez D.S. Gange avec notre enquéteur,
nous avons été introduits dans un vestibule ou se trouvaient déja quelques
clientes : il y avait lad des Mauresques, des Haalpulaaren des environs
et deux femmes de Judde Jaabe qui rious reconnurent et se présentérent
a nous. Nous étions une dizaine a attendre notre consultation et, pour
adoucir l'attente, la maitresse de maison nous servit le tufam (1) d'hospita-
lité et du foie grille.

(1)  tufam : boisson désaltérante composée de lait caillé et d'eau sucrée.
P



- 268 -

D.S. Gange nous a regus dans une piéce en banco tapissée de moquette
et séparée des autres batiments de la concession. Il faisait trés sombre
et nous ‘avons mis du temps a nous rendre compte que notre hdte était
paralysé des jambes, vraisemblablement 2a la suite d'une poliomyélite.
Il s'est dit spécialiste des maladies causées par le vent (hendu) et devin.
Le listikar lui permet de connaitre la cause de la maladie et de dire qui
pourra la soigner : il voit en réve la plupart des marabouts et des bileeBe
de la vallée et c'est pourquoi il peut gquider les malades dans leurs quétes
thérapeutiques. Il ne connait pas ces thérapeutes personnellement et s'appuie
sur la rumeur publique. Grace a elle, il réve d'eux et apprend ainsi &
les connaitre et a les juger. Il ne soigne lui-méme qu'un malade sur trois
parmi ceux qui viennent le consulter. 11 confie les deux autres a ces "confré-
res”, en inscrivant leur nom et leur lieu de résidence sur un papier qu'il
remet aux malades.

L'étonnement que nous avions ressenti en apprenant la modestie et
la générosité dont faisait preuve ce marabout vis-a-vis des autres thérapeu-
tes s'est dissipé lorsque nous avons vu qu'il était infirme. Son infirmité
I'a empéché de se déplacer comme le font les marabouts au cours de
leur apprentissage, bien qu'il ait passé prés de quatre ans chez Aamadu
Neene Bah a Kaedi qui se trouve a une vingtaine de km de Rindiaw. Aupa-
ravant, il avait été initié auprés de ses oncles maternels au Koran, a
la sharya et a quelques notions de lasrari. D'autre part, il avait appris
avec son peére le savoir noir (gandal baleewal) concernant les plantes et
les cefi. A l'origine, les Gange sont des Soh qui possédent le savoir ligna- -
ger concernant les mbaroodi laadoori (1), les mbaroodi tak-tak (2) et les
plantes. Cette connaissance noire, d'origine lignagére lui permet de soigner
les morsures de serpent et de protéger les champs contre les dégats causés
par les lions (les régions de Kaedi et de Matam sont des régions ou il
existe encore quelques lions et quelques éléphants). Sa clientéle est ici
une clientéle villageoise. En revanche, sa pratique du listikar, qui fait
de lui un annonciateur et un conseiller, lui améne une clientéle diversifiée.
La sollicitude qu'il montre vis-a-vis de ses clients en leur donnant l'adresse
d'un thérapeute plus compétent que lui fait sa renommée. Il valorise ainsi
sa compétence en matiére de listikar et se pose implicitement comme
futur rival de Muusa Gasama (devin trés célébre) de Ndulumaaji, a qui
il envoie d'ailleurs des clients.

A l'inverse de la plupart des marabouts dont la renommée est fondée
sur leur chaine d'apprentissage (silsila), Demmba Sammba Gange tisse
des chaines avec les guérisseurs les plus célébres du Fuuta en leur envoyant
des clients. Parce qu'il est infirme et qu'il ne peut se déplacer, D.5. Gange
a trouvé une astuce pour remédier au handicap que constitue sa paralysie
des jambes. Il manipule la rumeur publique pour parvenir a la notoriété :
tel un agent de publicité, il a fait une étude de. marché des thérapeutes
pour connaitre les meilleurs et s'en faire des alliés en leur envoyant des

patients. Ces thérapeutes, trop contents ‘d'étre reconnus publiquement

(1) Littéralement "les tueurs rampants”, c'est-a-dire les serpents.

(2) Littéralement "les tueurs griffus”, c'est-a-dire les lions.



- 269 -

par un 'rival", lui renvoient la balle cependant que la rumeur publique
fait elle aussi son chemin. C'est ainsi'ﬁque notre assistant n'a pas pu résister
au charme de D.S. Gange et 1l lui a demandé une séance de listikar.

!

La séance a été trées décevante car notre héte avait beaucoup de
mal & deviner : ses procédés de déduction étaient trop apparents et il
se trompait sans arrét. Notre assistant a fini par lui décrire sa situation
et D.S. Gange lui a donné l'adresse d'un marabout de Boki Jawe. En recon-
naissant ainsi son incompétence, D.S. Gange s'est racheté en transformant
son incompétence (a deviner) en compétence (a conseiller).

D.S. Gange est le seul marabout que nous ayons rencontré .qui se
situe par sa pratique dans une communauté de guérisseurs. Les raisons
évoquées plus haut expliquent cette attitude. Elle est exceptionnelle car
elle efface les différences statutaires et lignagéres qui fondent la rivalité

des thérapeutes et leur impossibilité a se penser dans la ressemblance.

En reconnaissant les compétences de Hamdu Rabi Njaac de Maadina
NjaacBe, de Sammba Jangori de Boki Jawe, de Muusa Gasama de Ndulumaaji,
de Aamadu Kelew Lih de Mbaxana et de Silo Cinbo de Nere Waalo (entre
autres)y, DemmBa Sammba Gange essaye de se hausser a leur niveau en
utilisant !'effet boomerang de la rumeur publique. Il n'avait que 36 ans
lors de notre entretien et sa clientéle était exclusivement féminine. Deés
qu'il aura une clientéle plus diversifiée et plus nombreuse, il sera sans
nul doute un notable dans sa profession : nous avons été parmi- les premiéres

victimes de son opération publicitaire.

Cependant D.S. Gange constitue un cas isolé et rares sont les théra-
peutes qui ont recours a la "confraternité" pour s'assurer une clientéle.
En général, les relations entre thérapeutes sont toujours posées comme
des relations hiérarchiques (taalibe/marabout, ‘aine/cadet, ceerno/bileejo),
méme si dans la pratique de chacun on observe une complémentarité des

techniques et des étiologies.

Le bileejo et le marabout, lorsqu'on les questionne chacun séparément,
affirment étre ce qu'ils sont parce qu'ils sont les meilleurs, et s'ils sont
les meilleurs c'est parce qu'ils ont l'intelligence d'emprunter aux autres

ce qu'ils ont de meilleur, c'est-a-dire l'usage de l'écriture chez les mara-



- 270 -
bouts et I'usage des plantes chez les bileeBe.

Toutefois les relations d'échange entre marabouts et bileeBe sont
. des relations qui ne sont pas codifiées et qui obéissent aux inspirations
individuelles. Alfa Kiibel ceerno de Cubalel s'est porté taalibe de Jarno
Sileey cammitoowo de Cubalel individuellement, passant ainsi outre aux

regles statutaires et lignagéres et cela a été un échec.

Kaw Baba Sar a voulu s'insurger contre la prééminence des marabouts
sur les bileeBe en voulant livrer un combat public avec Seydu Nuru Taal
et il a fini par s'incliner devant ce dernier. L.a complicité des uns et
des autres ne peut pas étre publique car la hiérarchie doit étre observée
pour sauvegarder la stabilité de la société. Reconnaitre la duplicité des
uns et des autres, c'est admettre la duplicité du systéme social dans son

ensemble.



-271 -

V - LES SPECIALITES LIGNAGERES

Nous avons vu dans le chapitre 5 qu'il existait des spécialités thérapeu-
tiques lignagéres, a travers l'exemple d'Umar Jallo, pullo de la région
de Linguére, qui a |'habitude de déambuler dans le Waalo.durant la saison
séche.

Au cours d'une enquéte de survol dans la région du Ferlo, nous avons
rencontré des thérapeutes appartenant 4 différentes fractions Peules (Sanoo-
raaBe, JengelBe, FerlankooBe) qui nous ont confirmé l'existence de savoirs
lignagers fulBe se rapprochant des savoirs statutaires Haalpulaaren dans

la mesure ol ces savoirs constituaient une spécialisation.

Ainsi, les FulBe SanooraaBe de Barkeewi paraissent spécialisés dans
les affaires de Bayre (laamu, jawDi) et les FulBe Jawdalli sont respectés
par le pécheur & cause de leur savoir hydrique supérieur au sien. Les
FulBe JengelBe sont réputés pour leurs protections contre le fer et les

armes et ils ont un talent certain pour soigner le bétail.

Parce que notre enquéte n'a pas été assez approfondie pour dresser
une typologie{ des savoirs lignagers Peuls, nous ne nous étendrons pas

plus longuement (1).

Il faut toutefois préciser le rdéle important que jouent les YahooBe
FulBe durant la saison séche, dans les villages du Waalo. Quittant le Jeeri
lorsque les récoltes permettent & nouveau la divagation des animaux dans
les champs, le Peul qui a des dons thérapeutiques en fait commerce lorsqu'il
descend dans la Vallée, ce d'autant plus facilement que les échanges entre
le Waalo et le Jeeri sont d'ordre symbiotique (alliance matrimoniale,

troc de lait, beurre contre des céréales, etc.).

Cependant, les FulBe ne sont pas les seuls yahooBe 2 prétendre posséder
un savoir thérapeutique de type "clanique" ou lignager et nous avons rencon-

tré 3 Wuro Alfa (département de Matam) un spécialiste des troubles de

la vision dont la connaissance était lignagere.

(1)  Pour plus de détails sur les FulBe, il convient de se reporter aux travaux de M. Dupire
sur l'organisation sociale des Peuls (1970).



- 272 -

La rumeur publique nous avait parlé des SaakeeBe, spécialistes des
yeux et nous avions pensé dans un premier temps qu'il s'agissait de cordon-
niers (sakkeeBe) qui possédaient un savoir statutaire pour soigner les troubles
oculaires. Néanmoins étonnée d'entendre dire que ces SaakeeBe étaient
peu nombreux et localisés dans le département de Matam, nous avons
profité d'un déplacement dans le département pour les rencontrer puisqu'ils

ne semblaient plus tellement déambuler de village en village.

C'est 4 Wuro Alfa que nous avons rencontré Aamadu Saxo, spécialiste
des troubles de la vision. Saxo (sg. de SaakeeBe) est un patronyme a conson-
nance soninke mais dés l'abord, notre interlocuteur nous précise qu'il
n'est pas Soninke d'origine mais Maure (capato boleejo, "Maure rouge").
Spécialiste des maux d'yeux, il pratique uniquement la chirurgie pour
les cas de cécité. L'entretien est assez difficile car Aamadu Saxo est
réticent a parler en l'absence de son frére ainé qui tarde a rentrer des
champs. Nous apprenons que son savoir est lignager et patrilinéaire et
qu'il se transmet en lignée agnatique. D'ailleurs, au cours de l'entretien,
une femme de la maison vient préciser a notre hdéte que nous sommes

une femme et qu'il faut donc interrompre la conversation.

A. Saxo distingue deux sortes de cécité en précisant qu'elles sont
toutes deux des maladies de la téte (nyaw hoore) : il peut soigner la "cécité
blanche" (gumDam daneejam) mais il est impuissant devant la 'cécité
noire"” (gumDam baleejal). La cécité vient progressivement aprés I'age
de 20 ans et ce sont les personnes Agées de plus de 50 ans qui sont les
plus atteintes.

A. Saxo rend la nourriture responsable des troubles de la vue. Chez
les Maures, il n'y aurait presque pas d'aveugles 3 cause de leur alimentation
riche en lait et en viande. A l'inverse, en Casamance et en pays Seerer,

les cas de cécité seraient nombreux a cause d'une alimentation riche

en acide.

a

A. Saxo fait remonter son savoir & un savoir maure et il précise qu'il
ne peut cependant pas guérir toutes les cécités,et il est obligé d'attendre

qu'il y ait cécité compléte pour opérer. 1l ne peut rien faire pour prévenir



- 273 -

cette maladie et son réle se borne & un acte de chirurgie. Tout en refusant
de nous indiquer les outils qu'il utilise, il met un point d'honneur a nous
affirmer qu'aucune plante n'entre dans sa thérapie. En général, les gens
se déplacent pour se faire opérer et il n'est pas le seul "ophtalmologiste"
du village (1) : tous les membres masculins de son patrilignage sont spécia-
listes des yeux et pour sa part, il se déplace lorsqu'on lui paye le voyage.
Lorsque tel est le cas, il en profite pour faire une tournée d'un mois
ou deux. Ainsi, il a été en Casamance, en Guinée, en Mauritanie et a
Dakar. Le coGt de l'opération varie de 5 000 CFA pour un indigent a

I'équivalence de 5 & 10 vaches pour une personne riche.

N'ayant pu pour les raisons invoquées plus haut, participer de prés
ou de loin a une consultation, nous avons quitté A. Saxo en ayant l'impres-
sion que son activité chirurgicale tendait a tomber en désuétude avec
l'essor de la médecine cosmopolite a qui on reconnait une grande efficacité

en matiére de chirurgie.

Seul l'exemple des SaakeeBe nous a mis en présence de "chirurgiens'.
Il convient de noter que bien que la plupart des thérapies nécessitent
I'extirpation du mal, celle-ci est en majorité d'ordre symbolique du moins
dans la pratique spécialisée lignagére (ceernaagal, mbileewu et fibirbaa-
gal (2).

Pour conclure, nous remarquons les liens qui existent entre les pratiques
thérapeutiques et les trois facteurs qui suivent : le lignage, le statut
et la maladie. Ces facteurs apparaissent a des degrés divers dans la fonction
thérapeutique. Le chapitre qui suit va &tre consacré a lI'ordonnancement
des différents éléments qui entourent la thérapeutique dans la pratique

sociale.

(1) Il y aurait plus de 30 galleeji SaakeeBe & Wuro Aifa et il y aurait un autre segment
de lignage qui réside a8 Dumga Wuro Ceerno a 2 km d'ici.

(2) ceernagal, fibirbaagal : le suffixe - aagal - désigne la substantivation de la pratique
du marabout et du "noueur de fil' ; mbileewu désigne de la méme fagon la pratique
du bileejo.



I

CHAPITRE 7

THERAPEUTIQUE ET LOGIQUE SOCIALE HAALPULAAR

L'UTILISATION DES PLANTES

1. Introduction
2. L es plantes alimentaires

3. Les plantes curatives

- 274 -

a) Commentaires des tableaux sur les propriétés des plantes

b) Les qualités des plantes retenues par la doxa

1. L'amertume
2. La température
3. L'abondance

c) Les différents modes d'application des plantes

1. L'ingestion

- Les macérations, les décoctions et les infusions

- L'ingestion des matieres solides
- Fumigation et inhalation

2. Lavage et aspersion

3. Massage, onction

4. La fabrication d'amulettes

ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR

1. Introduction

2. e corps et ses composantes
3. Les traits de caractére

4. Les principes de vie

5. La personne sociale

6. La personnalité sociale

7. La personne du sorcier
a) Héritage de la sorcellerie
b) L'innéité de la sorcellerie

c) L'acquisition de la sorcellerie



Il

v

VI

vl

- 275 -

8. La personne du thérapeute et la personne du malade

9. La logique événementielle

LES ENJEUX SOCIAUX DES CATEGORIES CAUSALES

1. La sorcellerie-anthropophagie
2. Les génies et les diables
3. La magie interpersonnelle du maraboutage

4. Les thérapeutes face aux catégories causales

LES MODES D'ACQUISITION DES DIFFERENTS SAVOIRS

DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BINAIRES DANS UN SYS-

TEME MIXTE

1. Parole/Ecriture
a) L'écriture, apanage des marabouts

b) La parole, outil du savoir lignager
2. Savoir savant/savoir secret

3. La notion de croyance
a) Activité cultuelle et activité thérapeutique
b) Magie/religion

1. Le "génie du paganisme"

4. L.a notion de systéme

CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE

1. La divination

2. L'impact de l'argent dans la thérapie

CONCLUSION




- 276 -
THERAPEUTIQUE ET LOGIQUE

SOCIALE HAALPULAAR

La fagon dont une société pense la maladie ou le malheur est indis-
saciable du systéme conceptuel général de cette société. L'ordre symbo-
lique qui régit "l'interprétation du mal" préside également a la conception

de la personne et dirige les pratiques empiriques thérapeutiques.

Dans ce chapitre, nous tenterons de rendre compte de l'usage des
plantes médicinales, de la notion de personne chez les Haalpulaaren,
en nous servant des concepts de logiques différentielle, référentielle

et événementielle, formulés par M. Augé (1984).

La logique des différences ordonne des oppositions conceptuelles
de type binaire (chaud/froid ; sec/humide ; masculin/féminin, etc.), qui
renvoient 4 une logique de référence (c'est-a-dire aux discours a priori
que la société produit sur elle-méme). Ces deux logiques sont dans un
rapport dialectique : la différence chaud/froid n'a de sens que par rapport
a la‘logique des références dans un contexte précis qui, dans le cadre

de la maladie, est sa chronologie (logique événementielle).

Ces concepts, dont nous faisons un usage méthodologique, nous
ont permis d'ordonner des matériaux dont la lecture paraitra fragmentée
si on ne rappelle pas que chaque niveau de lecture en appelle un autre

et que c'est ensemble que la logique sociale les exprime.

En dernier lieu, & propos du processus d'interprétation par la sorcel-
lerie, nous montrerons sa coextensivité avec les conflits de pouvaoirs

qui agitent les lignages haalpulaaren.



- 277 -

[ - L'UTILISATION DES PLANTES

1. Intraduction .

Sans avoir fait une enquéte approfondie sur les plantes, leur efficacité
et leur mode d'application, nous nous sommes intéressée au rapport
sens/fonction qu'elles entretiennent et ce, & partir de l'étude de quelques
plantes qui sont apparues comme les plus utilisées, a la suite d'enquétes

menées auprés des femmes de Cubalel, Maadina et Judde.

Ce rapport sens/fonction n'est pas ' propre aux plantes, et nous
le retrouvons dans les relations qu'entretiennent les plantes avec les

maux et les substances du corps humain.

Nous avons examiné les plantes, non pas en fonction de leurs vertus
intrinséques, mais en rapport avec les maladies qu'elles soignent et
les substances ou composantes du corps malade qu'elles pénétrent.
Nous avons essayé de découvrir ainsi ce que Marc Augé nomme 'la logique
des différences' "qui ordonne les uns par rapport aux autres, au moyen
d'équivalences ou d'oppositions, les symboles qui servent & penser le
social et constituent I'armature intellectuelle de celui-ci" (Augé, 1984 :
57).

Les plantes possedent différentes vertus dont les principales sont
les vertus alimentaires, curatives et magiques. Ces vertus ne sont pas
exclusives les unes des autres et c'est souvent la réunion de ces trois

qualités qui font d'une plante, une plante médicinale.

2.Les plantes alimentaires

Le mil, le haricot, la courge et le mais sont a la base du régime
alimentaire traditionnel haalpulaar. Nous avons vu, dans notre présentation
du systéme agricole de la vallée, qu'il y avait différentes espéces de
mil et que le haricot, la courge et le mals étaient principalement cultivés
sur les terres de berge aprés la décrue. Ces plantes sont essentiellement
alimentaires et, si elles sont parfois utilisées comme remeéde, c'est surtout

dans le souci d'adopter un régime diététique propice au rétablissement



- 278 -

du malade, ou exigé par l|'état de maladie. C'est rarement en tant que

reméde que ces plantes sont employées.

Le régime alimentaire que doit suivre le malade est souvent un
régime appauvri en graisses, en viandes et en condiments. Ainsi, c'est
la bouillie de mil, légerement sucrée ou sélée, qui constitue le régime
alimentaire du malade fiévreux, ayant perdu l|'appétit ou dans l'incapacité
de supporter une alimentation riche et chaude. Les aliments chauds
et doux/sucrés doivent étre évités pour ne pas augmenter |'état de chaleur

et de faiblesse intense du malade.

Le mais est employé en tant qu'objet magique, répulsif, dans la
thérapie de soyno (jaunisse : la victime de sonyo doit tenir 3 la main
un épi de mais qu'elle doit regarder fréquemment. En outre, elle doit
manger des graines de coton écrasées et boire des macérations de feuilles
de Dooki. De surcrolt, elle porte des fils jaunes autour des poignets

et des chevilles.

Soyno est principalement soigné par le port et l'ingestion de plantes
jaunes. C'est par sa couleur que soyno est appréhendé et c'est par un
regain d'éclat de cette couleur jaune, qui est extériorisée au maximum,

qu'on essaye de neutraliser la maladie.

Depuis que la sécheresse perdure, et empéche la culture du mil sous
pluie, le riz constitue de plus en plus la base alimentaire dominante.
Bien qu'il soit entré dans les moeurs alimentaires de tous, le riz est
accusé de tous les maux, notamment de la vconstipation qui apparait
comme un mal récent.

En effet, si les anciens attribuent parfois la disparition de la variole a l'appa-
rition du sucre et du café sur les marchés de l'ere coloniale, ils reprochent

au riz de provoquer certains maux de ventre, dont la constipation. -

La constipation (sero du frangais "serré", & qui la médecine occiden-
tale refuse le nom de maladie bien qu'elle soit aussi un fléau dans nos

pays occidentaux, préoccupe les gens. La rétention des aliments putréfiés



- 279 -

est en opposition avec l'idéologie musulmane qui met un point d'honneur
a souligner les endroits ou se trouvent les points d'impureté qui ne sont
pas seulement spirituels mais aussi corporels. La tAche journaliére du
bon musulman consiste a effacer rituellement les différentes impuretés
corporelles. C'est pourquoi la médecine des marabouts. est essentielle-
ment constituée de plantes purgatives. Mais les marabouts, qui exercent
I'activité la plus sédentaire qui soit, sont les premiéres victimes de
ce mal qu'ils dénoncent comme étant une impureté. Nous nous souvenons
avoir rencontré un jeune marabout qui avait momentanément perdu ses
esprits tant ses problémes de constipation et de flatulence |'obsédaient.
Il recommengait incessamment ses ablutions sans voir la fin de son état
d'impureté, ce qui le rendait taciturne et complétement anorexique.
Finalement, il est allé passer un mois a |'hopital de Thiaroye et c'est
a sa sortie que nous l'avons rencontré. La répétition de bains de siege
et l'abus de laxatifs avaient déclenché une crise d'hémorroides et, bien
que guéri, il craignait toujours d'étre impur car, pendant ses ablutions,
il croyait sentir des vents sortir de son anus. Nous essaydmes de le rassu-
rer en lui proposant une explication mécaniste, mais n'étant pas docteur

en sharya, il nous fut difficile de le convaincre.

3. Les plantes curatives

La plupart des végétaux de la région sont utilisés dans la composition

des remedes.

Le jujubier, le tamarinier et le Balanites aegyptiaca (murtoaki)
produisent des fruits trés appréciés des enfants et des femmes. Par
contre, les hommes évitent de manger ces fruits sucrés et acides, trop
doux pour eux. Leur virilité et leur puissance risquent de s'en trouver
amoindries. Ce sont les feuilles, les écorces et les racines de ces plantes

qui sont employées dans la composition des remédes.

Notre propos n'étant pas ici de faire un relevé systématique des
plantes médicinales, nous avons choisi de nommer celles qui nous ont

permis de dégager la logique des différences, méme si celle-ci "n'est



--280 -

pas (ou plus) toujours appréhendable, méme partiellement, sous une forme
cohérente". (Augé, 1984 : 59). Dans un premier temps, au travers d'un
tableau, nous définirons les plantes que nous avons sélectionnées a partir
de leurs vertus alimentaires, curatives et magiques. Nous les détermine-
rons, en outre, d'aprés leur qualité dominante aux yeux de l'opinibn

courante.

Dans un second temps, nous nous attacherons plus en détail aux
types de relations qu'entretiennent ces plantes avec les maux qu'elles
prétendent soigner au travers de leurs différents modes d'application

(massage, lavage, ingestion, fumigation).

a) Commentaires des tableaux sur les propriétés des plantes

Remarques génerales

Les cases ne sont pas toutes remplies, soit par ignorance de l'auteur,
soit que, pour les vertus magiques, par exemple, le contexte dans lequel
nous avons puisé nos informations ne nous permette pas de tirer des
conclusions. £n outre, la rubrique "vertu magique' peut préter a discus-
sion, dans la mesure o0 i{ est toujours difficile de séparer le contenu
curatif du contenu magique d'une plante, d'autant plus que toute utilisa-
tion de plante s'accompagne d'un rituel entourant la cueillette puis
la préparation du remeéde. 5'1 nous avons décidé de maintenir cette rubri-
que, c'est parce qu'il existe un certain nombre de plantes qui sont utili-
sées comme objets magiques constitutifs de remédes et qui relévent

du domaine de la magie interpersonnelle.

Ainsi, to'onaawi, plante parasite qui pousse sur de nombreux arbres,
peut étre employée uniquement dans le but de faire prospérer une acti-
vité qui peut étre la recherche de l'amour, ou la recherche du pouvaoir
et de la richesse matérielle. Beaucoup d'autres plantes que nous n'avons

pas 1dentifiées sont consacrées a la médecine du désir.



Nom de la Partie de la plan- vertu vertu vertu qualité
plante te utilisée - alimentaire curative magique dominante
feuilles aucune 3) virilité protection contre préventive
aalali 2) sukunyaaBe les animaux rampants
1) serpents
feuilles et branches | aucune stérilité plante d'abondance fécondité
belwelngel Bayre
virilité
racines . aucune BuuBr amertume
fruits aucune plaies
sukunyaaBe
feuilles et branches | aucune BuuBri amertume
gijile courbatures
» hendu ;
feuilles aucune : astringent
anki buddi
9 nouvelle accouchée
plaie
feuilles aucune maux de ventre plante du chasseur amertume
kafaafi diarrhées
nyaw
fleurs aucune nawllllaare (bOSr?l’J) fleur d'abondance fécondité
koyli feuilles nvelle accouchee pour nvelle mariée
hendu, abces
BuuBri, sukunyaaBe
écorces fruits antivenin (3) purification I
murtooki épines antipoison pour 1 (2) &
. —
cederre animal '
rhume (1)
. . maux de ventre, contre la chaleur et
épines, écorces aucune Sy .
nammaade P ’ fievre, plaie, I'enflure

buddi diarrhées
joomhaoore




Nom de la Partie de la plan- vertu vertu vertu qualité
plante te utilisée alimentaire curative magique dominante
maux de ventre
puleewi ? jangara
yaroaBe
3 feuill a joom horre (maux de rotége de tous les rotection
bark _ écorces, feuilles ucune dents) - hendu (vent) ?naléfgices - P
arkeew! buddi (enflement)- ..
seytaaneeji
I'ensemble plante parasite sukunyaaBe protége de tous les protection
to'onaawi au gui maléfices
plante d'abondance
feuilles morsure du serpent
burbooki maux de ventre
fiévre paludienne
fatique, sukunyaaBe
feuilles buddi, fiévre contre la chaleur
bamw aami racines felewere, BuuBri
seéve maux de dents
tige safo
feutlles felewere, plaies [dambo : maladie véné-
cilluki écorce, fibres dambo, enflure rienne qui empéche les
blanches abceés noir hommes d'uriner.]
 écorces sukunyaaBe amertume
darBokki BuuBri
_— toux, '
feuilles jaunisse (soynoa) magie sympathique N
DooKi gomme ) . y 9 ymp 9 o
BuuBri "~
maux de dents !
. feuilles manque d'appétit
yelooKi toux? rhume ’ revitalisant

BuuBri




- 283 .-

b) Les qualités des plantes retenues par la doxa

N'ayant aucune connaissance en botanique et n'ayant pas voulu
tester l'efficacité thérapeutique des plantes qui nous ont été indiquées
dans une série de remedes, il nous a semblé plus conforme a une démarche
anthropologique d'étudier les qualités de ces remedes en observant leurs mo-
dalités d'emploi et leurs terrains d'application. Nous n'avons pas pu dégager
une qualité dominante pour chacune des plantes citées, pour la bonne
raison que ces observations ont été faites non pas au cours de nos enquétes
sur le terrain, mais plus tard, au moment de l'analyse de nos matériaux.
En outre, nous nous sommes refusée a dégager a tout prix des sértes
d'oppositions binaires qui n'apparaissent pas dans le discours du thérapeute-
herboriste. Contrairement aux fulBe Bande chez qui Epelboin a mené
ses enquétes d'ethnomédecine, les Haalpulaaren ont une appréhension
assez vague des plantes, qu'ils différencient mal. La différenciation des
plantes selon les critéres haut/bas, épineux/non épineux, la connaissance
des vertus thérapeutiques du monde végétal sontplus le fait des yahooBe,
thérapeutes-herboristes itinérants appartenant pour la majorité au groupe
statutaire des fulBe. Les Haalpulaaren ont un savoir -morcelé de la flore
et ce qui est ressorti -de nos entretiens, ce sont des différenciations
de type amer/doux, chaud/froid, abondant/stérile, sans que les deux termes

de l'opposition soient toujours présents.

haaD (amer) détermine l'amertume, l'aigreur et l'acidité des aliments
tels que le thé, le lait caillé et le citron. belD détermine la douceur
des aliments, de la vie et des plaisirs. L'opposition chaud (nguleeki)/froid
(Buubi) détermine avant tout la température climatique et corporelle.
L'opposition abondance/stérilité n'est pas clairement exprimée et n'obéit
pas a une classification systématique des plantes. C'est la récurrence
de certaines plantes dans le traitement des maux ayant trait a la fertilité,
a la richesse et a la puissance qui nous a fait poser cette opposition
comme trait pertinent. Le second terme stérilité regroupe ensemble
I'absence de fécondité, la mort symbolique (sorcellerie) la mort volon-

taire (avortement) et la pauvreté.



- 284 -
Ces oppositions nous ont intéressée car elles relévent d'un discours

symbolique général que nous avons retrouvé ailleurs, dans la perception

du corps de la personne Haalpulaar ainsi que dans la représentation des

maladies.

1) L'amertume

Certaines plantes nous ont toujours été décrites comme étant
ameres telles baxani, gijile, kafaafi, darBokki. Ces quatre plantes soignent
principalement les maux du bas-ventre (BuuBri) et les attaques en sorcelle-
rie (sukunyaaBe). L'amertume est signe de force et de puissance, deux

attributs indispensables pour lutter efficacement contre BuuBri et sukunya.

BuuBri est un syndrome malaisé a définir, & cause de la diversité
de ses symptdmes comme nous avons vu dans notre enquéte auprés des
femmes : la fraicheur dénotée par le terme BuuBri était sans nul doute
un contrepoids & la chaleur et aux sensations de brdlures ressenties
par les malades. Par un effet d'inversion, la maladie est nommée par
ce qui lui manque le plus, c'est-a-dire la sensation de fraicheur. D'autre
part, l'amerture des plantes pour soigner BuuBri s'oppose 3 la douceur
néfaste que ce mal provoque. Une douceur excessive du corps est dange-

reuse en ce qu'elle le rend appétissant aux yeux des créatures maléfiques.

SukunyaaBe, les attaques en sorcellerie dont les symptémes sont
aussi trés divers, se rapprochent de BuuBri par I'utilisation des mémes
plantes. Cela s'explique par le fait que BuuBri peut a la fois étre un
symptdme et une ouverture a l'agression de sorciers anthropophages
grace a la qualité doudatre qu'il dégage chez son malade. Cependant,
ce sont moins les symptémes qui rapprochent ces deux maux que le combat
acharné qu'il faut livrer contre eux. Le malade est obligé d'avoir recours
aux services d'un thérapeute dont la premiére opération consiste a rendre

amer le corps de son client.

Les victimes de sorcellerie sont en majorité des femmes, des enfants
et des personnalités sociales faibles. Le sorcier s'attaque a tous ceux
qui sont doux et qui manquent d'amertume. La qualité amére est recher-
chée pour BuuBri car la chaleur du bas-ventre peut pravenir d'un surcroit
d'aliments jugés trop doux, tels que la viande, les plats épicés et le sucre

qui sont les mets préférés des gourmands.



- 285 -

Pour rétablir l'équilibre, il convient d'ingérer des plantes ameéres
ou de s'en imprégner par des fumiga:t:ions. Les plantes améres ont aussi
le pouvoir de tuer : darBokki, burinyeenyeewi (1), wulajoofe (ce qui chauffe
les poumons (?), enndu nywa (mamelle d'éléphant / Cissus quadrangularis,
Vitaceae), sont des plantes anti-sorciers qu'on inhale et qu'on prend en

bain, et qui, ingérées en petite dose, sont des plantes abortives.

Pour résumer, l'amertume symbolise la force, l'ardeur conquérante
dont se revétent les bileeBe, qui ne manquent pas de s'imprégner et d'im-
prégner leurs clients de cette force que procure la fumigation de plantes
ameéres. Tout comme l'ail chassait nos vampires, les fumées améres protégent

des sorciers anthropophages.

2) La température

Un déséquilibre de la température corporelle entraine différents
maux. Des plantes médicinales sont utilisées pour combattre le trop-plein
de chaleur ou de froideur qui déstabilise les humeurs corporelles. Ainsi,
les feuilles et les racines de bamwaami soignent les abcés, les fiévres,
les panaris et BuuBri. Les épines, les écorces et les feuilles de nammaade
soignent a peu prés les mémes maux, c'est-a-dire les maux de ventre,
les plaies, les abcés, les diarrhées et les phlegmons dentaires (joom hoore).
C'est l'enflement associé a une sensation de chaleur qui semble le point
commun a ces différents troubles. Cependant, il existe ‘des maux pour
lesquels l'enflement est associé a une sensation dé froid. Hendu, vent
qui pénetre le corps humain jusqu'a le rendre froid et mou comme de
la gomme, est le symptdme reconnu d'une agression des jinneeji qui font

enfler anormalement le corps de leurs victimes.

Le corps est l'objet de fluctuations de température en fonction des
humeurs. Mais, ni la chaleur, ni le froid ne sont bons ou mauvais en soi.
La chaleur du sang qui coule dans les veines est bénéfique, tandis que
la chaleur du sang qui accompagne l'accouchement provoque des pertur-

bations lorsque ce sang ne s'évacue pas normalement.

(1) burinyeenyeewi : caraliuma dalzielli



- 286 -

3) {_'abondance

A partir de l'observation des symptémes qu'elles sont censées
faire disparaitre, certaines plantes nous ont paru marquées du sceau
de l'abondance, de la fertilité et de la fécondité. Leur récurrence pour
des symptémes marquant i'absence de richesse, de fertilité ou de pouvoir
nous ont permis de les.classer comme des plantes d'abondance. D'autre
part, certaines plantes marquées négativement (exemple darBokki qui
est une plante abortive) sont aussi associées a des traitements pour aobte-

nir l'abondance par un effet d'inversion.

Ces plantes sont, pour la plupart, employées dans le domaine de

la magie interpersonnelle :

* to'onaawi, plante parasite utilisée en fonction de l'arbre sur lequel
elle se niche, est la plante des bileeBe et des spécialistes ~du Bayre
( médecine du désir). ., to'onaawi est employé pour chasser les sorciers
anthropophages, mais elle est aussi utilisée pour augmenter la personnalité
sociale des individus.

* belwelngel,(”plante qui fait sourire ceux a qui nous demandons
a quoi elle sert, belwelngel est d'abord un remeéde contre la stérilité,
I"'impuissance virile et la pauvreté. belwelngel est la plante du désir
insatisfait : fécondité lointaine, virilité défaillante, pauvreté matérielle
sont autant .d'espoirs dégus que belwelngel tend a effacer. C'est une
plante d'abondance que le cuballo ne manque pas de mettre dans ses

filets pour avoir une bonne péche.

* Lors de la cérémonie du mariage, des fleurs de koyli sont posées
sur la téte de la mariée afin de lui assurer une nombreuse descendance.
Les fleurs de koyli dégagent une odeur qui est censée exciter le désir
masculin et, par la méme, assurer aux nouveaux époux une nuit de noce
féconde. D'autre part, les feuilles de koyli sont employées pour traiter
la bosse du bossu, la fatigue de la nouvelle accouchée, les abces, le vent
apporté par les jinneejt et les victimes de sorcellerie. Ces différents
maux sont des facteurs de stérilité et koyli est une plante d'abondance

qui veille a en écarter les dangers.

(1) belwelngel : Scapatia dulcis.



- 287 - .

Ces distinctions amer/doux, chaud/froid, abondance/stérilité peuvent

étre mises en relation avec les composantes du corps humain.

C'est l'amertume des eaux sexuelles qui permet la constitution du
foetus tandis que la chaleur du sang permet l'irrigation de la chair qui
est douce et dont les sorciers sont friands. D'autre part, c'est le trop-
plein de chaleur causé par la rétention du sang des lochies qui provoque
meret, maladie de la nouvelle accouchée qui se traduit par des troubles

psychiques.

Sans plus nous attarder sur les séries d'oppositions binaires que les
plantes entretiennent avec les maux auxquels elles s'appliquent, il convient
de décrire les différents modes d'application des remédes qui sont en
relation symbolique, d'une part avec le corps malade, d'autre part avec
la plante médicinale. Ces différents modes d'application des médications
sont des indices de la nature symbolique du réconfort qu'on attend des

remedes.

c) Les différents modes d'application des plantes

L'ingestion, le lavage, le massage et la fabrication d'amulettes sont
les moyens utilisés au Fleuve dans l'exercice thérapeutique. L'ingestion
et le massage ont la faveur des médecines pré-islamiques tandis que

le lavage et le port d'amulettes sont plutét prescrits par les marabouts.

Avant de décrire les usages des plantes et du corps malade, nous
précisons que cet exposé aura pour support explicatif une série de maux

dont nous avons déja fait état au chapitre 5.

1) L'ingestion

L'ingestion des plantes se fait de trois maniéres qui sont : l'ingestion
de liquides (macération, infusion et décoction), l'ingestion de solides
(feuilles, racines et écorces cuites dans du mil ou du lait) et l'ingestion

par le nez (fumigation et inhalation).



- 288 -

- Les macérations, les décoctions et les infusions

Pour la plupart, les plantes prises sous forme de macération,
de décaction et d'infusion sont des remédes d'usage courant pour vaincre
un rhume, un manque d'appétit ou tout simplement pour garder la forme.
Ainsi, Dooki et yelooki peuvent se prendre mélangés au kinkelibah matinal
méme si, de nos jours, le café remplace pour beaucoup les herbes d'antan.
Il reste quelques vieux pour assurer que leur longévité tient a I'ingestion

de ces tisanes et quelques autres (baxani, cilluki).
Les boissons médicinales qui ne sont pas d'usage quotidien, sont,

pour la plupart, des boissons diurétiques et purgatives qui servent a rejeter

les humeurs viciées (pus, matiéres fécales, urines).

- L'ingestion des matiéres solides

L'ingestion des matiéres solides crues est surtout le fait d'une
thérapie préventive que pratiquent essentiellement les vieux qui connais-
sent les vertus de la phytothérapie. L'ingestion de matiéres solides cuites
est le signe d'une thérapie active. Ce sont avant tout des plantes améres
qui sont administrées aux malades. Il est vrai que c'est pour le BuuBri,
les maux de ventre, ndiyam siti (syphilis) et a l'intention des nouvelles
accouchées, que sont cuites et mélangées & la nourriture les plantes
améres. L'ingestion de plantes ameéres permet de lutter efficacement
contre les étres surnaturels qui cherchent a envahir le corps humain.
L'ingestion par dévoration semble étre liée & l'idée d'un pouvoir meutrier,
dans la mesure olu les autres plantes ingérées par dévoration - certes
contrélée - sont les plantes abortives. La dévoration des plantes médici-
nales s'oppose 3 la dévoration par le sorcier : manger pour ne pas étre
mangé. Le malade qui mange des plantes ameéres neutralise par un effet

de symétrie le pouvoir destructeur des étres surnaturels.

La prescription de plantes médicinales associée au régime alimentaire
du malade est surtout le fait des bileeBe et des yahooBe, ces guérisseurs
itinérants qui sont en majorité des fulBe du Jeeri. Ces fulBe sont les
champions de la phytothérapie pour la simple raison que la végétation
du Jeeri est plus riche que celle du Waalo. D'autre part, leurs compétences
thérapeutiques ne s'arrétent pas aux individus. Grands éleveurs de bovins

et d'ovins, ils ont aussi la santé de leur bétail a protéger.



- 289 -

Beaucoup de plantes sont des plantes du Jeeri notamment les plantes
ameres qui soignent BuuBri (darBokki, gijile par ex.) De la méme fagon,
la plupart des plantes employées par les bileeBe sont des plantes du Jeeri,
ce qui prouve sans peine la filiation peuie du bileejo. Toutefois, les plantes
comme les hommes circulent librement et les régions du Sénégal oriental
et la Casamance sont des zones fertiles en végétaux de toutes sortes.
Le charlatan ambulant se proméne avec une sacoche remplie de poudres

mystérieuses, ce qui les rend trés attrayantes, a défaut d'étre efficaces.

= Fumigation et inhalation

La fumigation fait partie de l'hygiéne quotidienne. Les fumigations
d'encens, au lever et au coucher pour purifier la chambre dans laquelle
on dort, possédent en outre des vertus protectrices qui chassent les esprits
malfaisants. La fumigation permet d'habiter le corps humain d'un vent
pur et protecteur qui ne laisse aucune place au vent maléfique des diables.
D'autre part, la fumigation permet de dénoncer un sorcier en provoquant
chez lui des vomissements. De la méme fagon, la fumigation permet
a la ‘victime de faire une transe de dé-possession, dans la mesure ou
I'accusation de sorcellerie qui accompagne cette transe permet & l'ensorce-

lé de se défaire de son sorcier.

Plus qu'un remede, la fumigation est un moyen préventif et dissuasif
contre les agressions extérieures. Cela ne l'empéche pas d'étre présente
dans beaucoup de cures thérapeutiques : en effet, des techniques protec-

trices sont toujours mises en oeuvre pour prévenir l'aggravation du mal.

Les fumigations comprennent beaucoup de to'onaawi qui varient
selon les maux qu'ils doivent combattre. to'onaawi barkeewi est la fumiga-
tion la plus répandue. Elle combat a la fois les douleurs du phlegmon

dentaire (joom hoore) et les attaques des étres surnaturels.

Les fumigations n'agissent pas seulement sur la téte et ses différents
orifices. Elles agissent aussi sur le siége, notamment pour les maux génito-
urinaires tels que BuuBri. La fumigation produit une chaleur séche qui
permet de lutter contre la chaleur humide de la putréfaction. C'est un
effet de complémentarité qui permet de retrouver I'équilibre des humeurs

corporelles.



- 290 -

La fumigation est aussi utilisée a d'autres fins. Le pécheur qui veut
une prise abondante encense ses filets de belwelngel. Tous les procédés
de Bayre ont recours 3 des fumigations qu! pénétrent la personne, laquelle
voit ainsi sa bonne fortune (baraka) augmenter. Pour les uns, c'est a
travers le pouvoir politique que se manifeste la baraka, pour les autres,
c'est a travers les succés amoureux ou encore 3 travers la richesse maté-

rielle.

Une fois encore, le réle des plantes améres est primordial.

L'inhalation est d'usage moins fréquent et concerne les maux bénins
tels que le rhume, les maux de dents et les maux de téte. C'est sans
aucun doute les vertus analgésiques des plantes inhalées qui sont recher-

chées au travers de cette technique.

2) Lavage et aspersion

Contrairement a l'ingestion de plantes qui a une action directe
sur le corps malade, les bains de plante qui sont plus des aspersions qu'une
immersion compléte du corps, ont sur lui une action protectrice et purifi-
catrice. La prise de bains médicinaux permet de s'immuniser contre les
attaques ultérieures car les débuts d'une souffrance peuvent toujours
étre les prémices a d'autres souffrances plus terribles encore. La premiére -
tache des thérapeutes consiste a éloigner le danger tout en soignant
le malade. Les eaux lustrales du marabout sont fabriquées avec le coton
imbibé d'eau ayant servi & recueillir I'encre du verset coranique inscrit
sur une tablette de bois. Appliquées en bains, elles purifient et protégent
des agressions. Les eaux lustrales enveloppent le corps malade et le rendent
imperméable aux agressions extérieures que favorise I'état de faiblesse

dans lequel se trouve un malade.

" Les lotions du bileejo participent aussi 3 cet effort de protection ;
cependant, l'accent mis sur la purification est moins net que chez les
marabouts. lLes lotions de plantes améres permettent de retrouver la
force entamée par la maladie et de décourager atnsi les agressions ulté-
rieures. A l'inverse, le marabout insiste sur la purification apportée par
le bain. Le bain permet d'effacer I'impureté, les souillures non réparées
qui entachent la pureté originelle et laissent place au chaos, a la maladie.
Le bain est une remise en ordre, un regain de pureté. La vie d'un bon

musulman est rythmée par des actes purificatoires qui scandent sa vie



- 291 -

.sexuelle, religieuse et sociale. Toutes ses actions sont précédées et suivies
d'ablutions régénératrices de "pureté. La souillure et l'impureté sont des
réalités contre lesquelles or; ne peuti.pas se battre autrement que par
l'action réparatrice que constitue le lavage. L'état d'impureté et de
souillure n'engendre pas de sentiment de culpabilité car il est un état
inévitable. Cependant, il est temporaire et doit étre précédé et suivi
d'états de pureté qui mettent 1'étre humain sous la protection immédiate
de Dieu. L'état d'impureté éloigne de Dieu et rapproche des étres malé-
fiques. L'écoulement de pus, de sang, d'urines viciées et d'excréments
nécessite des actes purificatoires qui se limitent a des ablutions en temps
normal pour se transformer en bains de siége dans les maladies urino-

génitales.

Pour résumer, le lavage purificatoire est résolument d'inspiration
islamique : la sharya réglemente l'hygiéne corporelle et fixe les rituels
a accomplir pour se purifier en fonction des actes qui ont précédé et
qui ne sont pas répréhensibles en soi. On insistera sur le fait que le bileejo
pense en terme de force et de faiblesse tandis que le marabout pense

en terme de pureté et d'impureté.

L.'aspersion fait partie des procédés de protection ; ce sont les bileeBe
qui en font l'usage le plus fréquent encore que les marabouts pratiquent
I'aspersion par jets de salive pour transmettre la baraka a leurs clients.
C'est la aussi une maniére de protéger, d'immuniser les personnes contre
le danger toujours présent, méme si la fonction premiére du jet de salive
est l'actualisation du paéte qui 'lie le marabout a son malade - taalibe.
Le taalibe soumis regoit en contrepartie la protection du marabout
C'est sur cette distribution de la baraka que reposent les communautés
mourides (1) pour lesquelles recevoir la baraka d'un marabout équivaut
a un contrat d'assurance. Cette utilisation de la baraka est moins prononcée
en pays haalpulaar, en majorité tijlane, ou le pouvoir des marabouts
repose moins sur une communauté de taalibe que sur une classe cléricale
élitiste qui s'est érigée en groupe dominant au temps des Almamys. Les
toorooBe ont légitimé leur accession au pouvoir grace a I'Islam dont
ils se sont faits les combattants. De la méme fagon, ils ont cherché
4 mettre au rebut ce qui les génait dans les anciennes croyances tout
en s'accommodant de ce qui marque la différence sociale chez les Haalpu-

laaren ; en s'élevant contre un pouvoir denianke esclavagiste, les toorooBe

(1) Au Sénégal, 1'slam est organisé en confréries : Tijyania (Tidianie)qadriya et Mouri-
disme (cf. P. Marty (1917), V. Monteil (1964), D. Cruise O'Btien (1971).



- 2992 -

se démarquaient suffisamment pour prendre le pouvoir, mais pas assez
pour le conserver, et c'est pourquoi le fondement religieux qui lui a servi
de banniére dans un premier temps a dd se ranger derriére un principe
qui lui assure une plus grande assise au sein de la communauté haalpulaar :
la réforme amorgée dans un élan supra-lignager s'est rapidement trans-
formée en réforme statutaire. L'esprit démocrate de I'Islam est une
idée-valeur qui a permis la constitution d'un nouveau groupe statutaire
constituant une classe cléricale. P. Bourdieu (1971), s'appuyant sur P.

Radin, fait remarquer que le développement du monothéisme "ne se rencon-
tre que dans les classes dominantes des sociétés fondées sur une agricul-
ture déja développée et sur une division en classes (...) dans lesquelles
les progrés de la division du travail s'accompagnent d'une division corré-
lative du travail de domination et en particulier de la division du travail
religieux" (: 303). Au Fuuta, la communauté tooroodo formée de membres

issus de lignages et de statuts multiples, s'est repliée sur elle-méme
pour former une classe politique dont "le critére de différenciation a

été réqgi selon le principe de cohérence de la différence statutaire.

~ Malgré le voile des incertitudes qui couvre les périodes qui ont précédé
la premiére vague d'islamisation au Fuuta, I'hypothése d'une ancienne
religion qui serait l'apanage d'un lignage de forgerons nous séduit. 1l
faut reconnaitre cependant que les traces d'un ancien systéme religieux
pré-islamique sont tellement éparpillées qu'ill est impossible de faire
des reconstitutions qui ne soient pas de pures vues de l'esprit. Malgré
tout, c'est toujours & travers les fonctions statutaires qu'on trouve des
vestiges d'activités magiques dont P. Bourdieu explique que c'est la pério-
disation historique qui les différencient des activités religieuses, une
activité religieuse devenant magique lorsqu'elle est supplantée par une

autre activité religieuse.

Les fonctions religieuses protectrices et thérapeutiques pré-islamiques
apparaissent dans I'habitus statutaire mais elles ne permettent pas de
re-constituer un systéme. Le fonctionnalisme des catégories statutaires
nous semble étre une rationalisaltion a posteriori, pour masquer des brassa-
ges interlignagers anciens qui relativisent la logique statutaire qui en

est 1ssue.



- 293 - .

3) Massage, onction

g
¥

N

Le massage et les onctions appartiennent a la médecine familiale,
celle qu'on pratique entre parents, a l'abri des regards et des contacts

étrangers.

Le toucher est l'objet d'attitudes controversées au Fuuta : on se
touche beaucoup entre familiers encore que ces contacts soient plus
faits de pincements sur les bras et sur les cuisses ou de claques dans
le dos et sur les cuisses. lLa téte reste un lieu de contact & hauts risques
pour celui qut est touché ; beaucoup de céphalées sont attribuées a la
magie mauvaise de ['auteur du contact. Pourtant, a !'intérieur d'un galle,
il n'est pas rare de voir un enfant piétiner son pere ou sa mére préalable-
ment allongés pour recevoir ce massage énergique. Les maux de téte
sont parfois dissipés grace a des massages assez rudes de la boite cranienne
qu'on palpe des deux mains en l'enserrant le plus fort possible. Les massa-
ges familiaux décontractent et soulagent la fatigue physique, sans qu'il
soit nécessairement fait recours a des plantes ou a des huiles. Ce sont
des massages secs, faits a l'aide des mains et des pieds : la plupart du
temps, ce sont de jeunes enfants qui assurent ce massage. C'est un service
rendu aux ainés. C'est aussi une maniere de montrer son affection entre
parents et enfants qui sont habituellement tenus & une grande réserve
dans leur comportement respectif (surtout entre péres et fils). Les grands
fréres, les grandes soeurs et les grands-parents peuvent aussi bénéficier
de ce traitement de faveur. Le massage se pratique moins souvent entre
égaux car il est sujet a caution & cause des rivalités que sous-tend la
relation d'égalité. Toutefois, une jeune co-épouse peut étre sollicitée
pour un massage par son égale plus agée ; c'est un moyen pour cette
derniere d'affirmer une hiérarchie : le droit de séniorité entre co-épouses

est fixé par le rarfg et l'age.

Pour résumer, le massage relaxant obéit aux regles de séniorité
entre masseur et massé qui appartiennent au méme groupe sexuel. Néan-
moins, dans le cadre du mariage, la femme est redevable a son mari

de massages beaucoup plus doux dont l'imagerie populaire se plait & décrire



- 294 --

les délices. D’'inspiration arabe, ces privautés entre é€poux sont rares
et tenues secrétes, car il est de mauvais ton de montrer une tendresse
marquée entre mari et femme ; il n'est pas rare d'entendre railler un
mari trop complice de sa femme. Quelles que soient les relations de
parenté qui unissent un homme et une femme, chacun appartient d'abord
a sa communauté sexuelle. Le comportement des individus doit étre impré-

gné de cette régle.

La regle de la séparation sexuelle n'est pas observée dans les massages
et les onctions thérapeutiques appliqués par un guérisseur. Ces massages
sont chauds et humides et font appel a des lubrifiants
pour permettre I'extirpation de l'intrus qui bouleverse l'équilibre interne
de l'individu. IlIs se font par des mouvements de haut en bas
et sont accompagnés de cefi et de leDDe. Les enfants et les femmes
sont l'objet de ces massages qui concernent, pour les premiers les maux
du Bernde (Yi'el Bernde, Bernde udi) et, pour les secondes,les maux liés
a la fécondité et causés par les sorciers. Mais les massages lubrifiants
appartiennent aussi & la médecine populaire ; la meére et son enfant sont
massés pendant les premiers jours aprés l'accouchement. La mere doit
recouvrer son état antérieur de femme menstruée : le massage du ventre
permet & la nouvelle accouchée d'évacuer le sang des lochies et le placenta
qui s'est déchiré. Il est essentiel que la femme rejette le sang mort
qul accompagne la naissance d'un enfant ; le sang doit s'écouler abondam-
ment. Un écoulement insuffisant est le signe de la présence d'un sorcier
dans la matrice de l'accouchée de fraiche date. La rétention de sang
aprés l'accouchement explique a posteriori ce que les psychiatres de
Fann ont souvent dénommé psychose puerpuérale et qui se caractérise
par des troubles psychiques chez la nouvelle mére. D'aprés S. Epelboin (1),
le terme de psychose puerpuérale ne convient pas car il s'agit dans la
plupart des cas de crises d'éclampsie causées vraisemblablement par
de brusques écarts de tension. Peu nous imparte le Adiagnostic
biomédical et notre intérét pour cette maladie tient a deux faits qui

sont liés :sa fréquence de cette maladie dans le service psychiatrique

(1) communication personnelle



- 295 -

de Fann et sa dénomination wolof de meret "sang des lochies" confirment
la nouveauté de ce trouble au seiniide la population féminine wolof et
haalpulaar. D'autre part, les massagéé lubrifiants qui entourent l'accou-
chement sont beaucoup moins systématiques que jadis dans les villages
avec la disparition progressive des matrones qui ont été remplacées par
des femmes ayant suivi un stage de soins maternels et infantiles a Podor

ol on leur a appris essentiellement a éviter le tétanos ombilical.

Si l'enfant continue a étre massé pendant les premiers jours aprés
la naissance, les soins donnés a la meére sont réduits au minimum : onctions
de plantes et d'huiles animales pour la protéger. Les jeunes femmes
dont les meéres ne résident pas dans le méme village sont encore plus
délaissées ; en effet, ce sont les meéres qui prennent généralement en
charge les soins qui entourent l'accouchement de leurs filles. Elles font
venir la matrone et convoquent leur propre groupe d'age pour aider
a faciliter le travail ; elles vérifient que le placenta a bien été évacué
et que le sang des lochies a été abondant. Une femme qui se retrouve
recluse dans sa chambre avec son enfant, sans la présence réconfor-
tante de sa mere, peut étre torturée par l'image obsédante du sang qui
monte a la téte parce que personne ne sera venu lui prodiguer les protec-

tions nécessaires.

Meret signifie "sang des lochies” en wolof, et les Haalpulaaren dési--
gnent par ce terme les troubles physiques et psychiques qui suivent l'accou-
chement. Ces troubles comptent peu de victimes dans les campagnes
et touchent surtout les jeunes meéres. Meret désigne une multitude de
symptdmes qui ont pour point commun d'étre interprétés comme une
attaque en sorcellerie. La perte et la présence de sang est toujours liée
au pouvoir anthropophage des sorciers, appelés communément "buveurs
de sang", yarooBe YiiYam. Meret ne survient pas automatiquement dans
les jours qui suivent la naissance de l'enfant : une crise qui se produit
quelques mois plus tard ou une lente dégradation de la santé de la mere
qui ne se remet pas des fatigues de l'accouchement, peuvent étre attribuées

4 meret qui désigne a la fois la cause instrumentale (sang) et les sympt6-
mes du mal.



- 296 -

Selon M.L. Durant-Comiot (1977) qui fait une analyse symbalique
intéressante, en milieu Wolof de ce syndrome lié a la non-évacuation
du sang des lochies, le sang non évacué aprés la naissance produit entre
la mére et l'enfant a venir un rapport incestueux qui ne peut aboutir
qu'a la mort de cet enfant. Le sang chaud des lochies séche, s'il n'est
pas évacué grédce a des massages chauds et humides pratiqués sur le
corps de la nouvelle accouchée. Les femmes Wolof expliqueraient la
réapparition de meret par l'abandon progressif des soins entourant la

grossesse et l'accouchement.

Les troubles dont souffrent les nouvelles accouchées dans les centres
urbains semblent étre ['expression de la faille qui existe dans l'accouche-
ment de type biomédical ou I'attention portée a I'hygiene et a la santé
physique des deux étres concernés se fait au détriment de leur sociali-
sation. Les méssages que prodigue une mere a sa fille en train d'accoucher
réaffirment la cohésion de la parenté wutérine (c'est & travers
le matrilignage que les attaques de sorcellerie ont lieu). Il convient de
présenter sa progéniture a ses parents maternels dés la fin de la réclusion
de 7 jours qui suit l'accouchement, si le matrilignage de la mére réside
dans le méme village ; sinoh, il n'est pas rare que les femmes choisissent
de retourner chez leur mére pour accoucher. Le maternage ne concerne
pas seulement le nouveau-né, mais aussi le matrilignage. La fin de la
réclusion marque l'entrée de l'enfant dans la vie sociale ainsi que
le renforcement de l'alliance matrimoniale par les dons que le mari
fait a cette occasion & son épouse. Des dons jugés insuffisants par la
nouvelle accouchée. peuvent étre a l'origine d'un état maladif de celle-ci’
qui, par la maladie, essaye d'exprimer son mécontentement.

Toutefois, cet état ne peut pas provoquer le meret, dans la mesure ol
le recours & son lignage pour revendiquer ce qui lui est di est toujours
possible. Le diagnostic de meret repose sur un seul agent instrumental :
le sang des lochies dont la rétention peut étre causée par l'insuffisance

des soins prodigués a la nouvelle mére.

Une fois encore, le massage fixe et renforce les liens de parenté
qui unissent les étres. Il est une technique de socialisation chez I'enfant
qui prend ainsi conscience de son individualité, de son altérité physique.
Il permet aussi l'identification de la parenté utérine.



- 297 -

Enfin, les massages prodigués par un thérapeute affirment le pouvoir
créateur, re-créateur d'identité de ce.'dernier : c'est pour lutter contre
les maux qui fragilisent l'tdentité de lé'/lpersonne que le thérapeute emploie
massages et onctions. Protection de l'individu, extirpation du mal et
réunification de la personne sont les trois taches assignées aux massag‘es
et onctions du thérapeute. Sans un contact avec le corps du malade dont
l'identité est morcelée, ébréchée, parasitée, le thérapeute ne peut en

assurer la guérison.

Les matiéres végétales ‘et animales employées pour les massages
sont choisies en fonction de leur pouvoir lubrifiant et de leur température.
Les feuilles de aljanawi (Cassia occidentalis, Caesalpiniaceae) et de bamwaa-
mi (Calotropis procera, Asclépiadacées), sont frottées sur le corps fiévreux
et les bralures (fraicheur humide/chaleur séche). Les feuilles de ababo
(Ipomea asarifohia) sont utilisées en décoction pour masser la nouvelle
accouchée. Les feuilles pilées de gijile (Boscia senegalensis, Capparida-
ceae) sont appliquées en cataplasme contre les maux de dos et les courba-
tures. Les feullles de gankl(”sont utilisées en cataplasme sur les parties
enflées du corps et en décoction pour masser le corps de la nouvelle
accouchée. Ganki est l!a plante anti-jinneeji-seytaaneeji par excellence :
elle lutte contre le vent maléfique qui pénétre I'enveloppe corporelle
(enflement) et les ouvertures naturelles du corps (utérus de la nouvelle

accouchée par exemple).

L'utilisation de feuilles fraiches a pour objet de rééquilibrer la tempé-
rature corporelle ; l'utilisation de lubrifiants végétaux (beurre de karité,
huile d'arachide ou de palme) et animaux (beurre de vache), tend a contre-
balancer les effets d'une chaleur séche interne par une chaleur humide.
C'est toujours la neutralisation des excés, la recherche d'une identité

que margue cette logique des différences.

4. |_a fabrication d'amulettes

Les Haalpulaaren, comme bien d'autres populations, font grand
usage de gris-gris et d'amulettes, et si les premiers sont fabriqués par

le marabout avec des versets coraniques inscrits sur des feuilles de

(1) Ganki.: Celtis integrifolia.



- 298 -

papier ou sur des écorces de jammi, les secondes sont confectionnées

par le fibirbaaji et le joom lekki a l'aide de végétaux.

LLa fagon dont nous avons essayé de rendre compte de |'usage des
plantes, en distinguant pluéieurs techniques, ne doit pas donner & penser
qu'il existe d'une part un usage empirico-rationnel des plantes et d'autre
part, un usage magique. Dans tous les cas, la plante est un abjet symboli-
que. Si, par exemple, elle évoque la force ou la richesse, son usage concré-
tise la réalisation de la chose signifiée. A la fois représentation de la
puissance et de la richesse, et puissance per se, la plante accéde au
statut d’objet magique. Ses vertus intrinséques et ses vertus symboliques

sont pensées en continuité, dans une méme logique.

C'est ainsi que les plantes ayant certaines vertus thérapeutiques
sont utilisées comme support dans la magie interpersonnelle. Les plantes
ameres qu symbolisent la force, l'invulnérabilité, sont utilisées en tant
qu'objets magiques dans la quéte de pouvoir (Bayre laamu), ainsi que

les to'onaawi, plantes parasites, désignées comme 'ce qui est trés haut".

l_Les plantes d'abondance, de fertilité, sont utilisées dans la quéte

séductrice (Bayre rewBe, Bayre worBe).



- 299 -

II - ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR

1. Introduction

Pendant longtemps, les sociétés lignagéres ont été pergues comme
des sociétés indifférenciées dans lesquelles la personne, l'individu avait
peu d'importance par rapport au groupe dont il était une composante.
L'individu semblait étre tout au plus l'image de sa société, mais pas

une entité en sol.

Mauss (1950) reconnait l'importance de la notion de personne, qu'il
estime étre un concept qui se retrouve dans toutes les sociétés et pour
lequel se pose "en terme différents, mais en nature et fonction identiques,
le méme probléme, celui du nom, de la position sociale, de la "nativité"

juridique et religieuse de chaque homme libre ..." ( : 340).

Plus récemment, dans le domaine de la psychologie, MC et E. Ortigues
(1966), se sont attachés a démontrer qu'il existait un'Oedipe africain"
qui, s'il ne possédait pas les mémes figures que"l'Oedipe occidental,"
s'affirmait dans une relation triangulaire aux péles de laquelle se tenaient
trois personnages jouant les mémes rdles que celui de pere, de mére

et d'enfant dans nos sociétés.

Nous nous attacherons ici a décrire la personne humaine chez les
Haalpulaaren, a travers son aspect physique et social. Nous avouons avoir
laissé de c6té la part psychologique de l'individu pour des raisons d'in-
compétence, mais aussi de choix, dans la mesure ou l'école de Fann a
utilisé une méthode d'approche psycho-sociologique de la maladie que
nous voulions compléter par un autre type d'expérience. Sans renier aucune-
ment les travaux de MC et E. Ortigues, de A. Zempléni et de H. Collomb,
nous nous en sommes éloignée : leur point de départ était d'ailleurs diffé-
rent du nétre. Pour eux, la démarche anthropologique n'était quele préalable
a d'autres démarches : une pratique psychiatrique plus réaliste (H. Collomb),
une recherche sur la valadité de concepts analytiques [le complexe d'Oedipe
pour E. et M.C. Ortigues (1966) et le mécanisme de persécution pour
A. Zempléni (1968). 1.



- 300 -

Chaque société décide ce qui, chez la personne, est acquis, hérité
ou inné. Méme dans nos sociétés, ol les progrés de la biologie permettent
de mieux comprendre le mécanisme humain et la part d'hérédité, d'innéité
et d'acquisition chez l'individu, la doxa reste sous l'emprise de ce qui
peut apparaitre comme une croyance pour l'observateur extérieur. Les
progrés de la science n'empéchent pas les femmes enceintes de penser
qu'une envie alimentaire non satisfaite risque de porter atteinte & l'enfant
sous la forme de taches dites "de naissance". De méme, des biologistes
n'hésitent pas a prescrire un certain type d'alimentation propice a la
fécondation d'un méle ou d'une femelle. Ainsi, un régime alimentaire
assez astreignant pourrait influencer, par un certain taux d'acidité,
le développement des spermatozoides a caractére male, au détriment
de ceux a caractére femelle. Ce n'est pas tant la manipulation qui nous
a intriguée que le contenu du régime alimentaire qui nous semblait

avoir des résonnances trés sociales et symboliques.

Ainsi, [es fromages forts avaient leur importance, comme si la putré-
faction était un sighe viril. D'autre part, il fallait consommer des crudités
en quantité, mais pas n'importe lesquelles et le concombre et la carotte
avaient la place d'honneur. Ce régime n'était pas sans nous rappeler
un livre de cuisine établi selon les principes du Yin et du Yang dans
lequel, singulierement, tout ce qui, de prés ou de loin, évoquait la virilité,
était l'aliment nécessaire au bon équilibre de la personne, tandis que
tout ce qui se rapprochait de prés ou de loin, de la rondeur d'une matrice,

devait étre ingéré avec circonspection, voire proscrit.

2. Le corps et ses composantes

La représentation qu'une population se fait du corps physique et
de ses composantes obéit a la méme logique que celle qui structure le
corps social entier. Les références aux systémes statutaire et étiologique

fondent les représentations de la personne haalpulaar. Les références



- 301 -

s'inscrivent toujours dans une logique des différences et pour reprendre
le concept de hiérarchie de L. Dumont, chaque logique s'organise dans

un rapport dialectique des contraires.

» Les Haalpulaaren empruntent a I'Islam sa théorie de la conception
humaine. Dieu a créé l'étre humain et celut-ci, par la copulation, ne

fait 'que mimer l'acte créateur de Dieu (Bouhdiba, 1975 : 16).
Ibra nous décrit la vie de I'embryon comme suit :

"ndiyam, l'eau de l'homme se mélange & celle de la femme pour
former toBBere (tache). Au bout de 40 jours, toBBere devient heDDere
(caillot de sang) qui lui-méme, aprés 40 jours, se transforme en husere
(morceau de viande). Et c'est au bout de 40 jours que husere devient
aade, une créature de Dieu, c'est-a-dire au terme de 4 mois. 40 jours
plus tard, les membres inférieurs et supérieurs sortent. Les 40 jours
sulvants voient l'apparition du front, de la téte et des fesses dans leur
ensemble (anus et organes génitaux). 40 jours aprés, les yeux et les oreilles
sortent et c'est 40 jours aprés que les yeux s'entrouvrent et que l'enfant

naft".

Bouhdiba (1975 : 18) cite un lettré arabe qui décrit plus en détail

qu'lbra l'embryo-genése.

Un marabout de Judde JaaBe (1) nous décompose les instances du
corps humain quelque peu différemment. 1l fait entrer dans sa description
le critére héréditaire. L'embryon n'est -pas seulement une création de
Dieu mais aussi celle de ses parents dont 1l hérite certains attributs.
Ainsi, l'eau de la future meére se transforme pour donner des attributs
qualitatifs de la personne (physionomie et traits de personnalité), tandis
que l'eau du pere se transforme en os, en veines et en tendons. D'autre
part, le sang de la meére subit une transformation pendant la grossesse

et il se décompose en trois éléments :
-a) le sang qui va donner la chair de l'enfant

(1) Ceerno AadamaNjaac le 25/10/82



- 302 -

b) le sang qui accompagne la naissance -

c) le sang qui devient lait maternel.

Pour résumer, si les os, les veines et les tendons sont hérités en
ligne patrilinéaire, la chair, la physionomie et les traits de la personnalité
le sont en lignée matrilinéaire. Néanmoins, en plus des éléments physiques,
os, veines et tendons, l'individu hérite de son pére des traits de caractere

qui se distinguent des traits de personnalité par leur qualité immuable.

lLa transmission des composantes de la personne s'effectue aussi
entre générations alternées et il est fréquemment fait état des ressemblan-
ces qul existent entre un homme et son petit fils ou une femme et sa

petite fille surtout lorsque l'ascendant est mort.

3. Les traits de caractére

jikku est un terme générique qui désigne l'ensemble des traits de
caractére qui marquent l'individu et qui ne peuvent étre modifiés. Voici

deux dictons qui montrent bien {'immuabilité de jikku :

jikku, ko buulol jikku, ko fasko

caractére/c'est/marque caractére/c'est/poil pubien.

l.e caractére est une marque de naissance ; le caractére est comme

les poils pubiens qui repoussent quoi qu'on fasse.

Bernde (région épigastrique selon A. Epelboin) et reedu (ventre)
sont a la fois des organes physiques et des traits de caractere lorsqu'ils

sont employés avec un qualificatif.

Ballejo Bernde ' reedu Baleeru = égoisme

noir/Bernde ventre/noir



- 303 -

laaBDo Bernde laaBDO reedu = générosité

pur/Bernde : pur/ventre

Bernde employé seul désigne le courage viril. Bernde désigne a la fois un
trait de caractére et un organe physique que beaucoup d'auteurs ont
traduit par “coeur: Naturellement, des expressions telles que Bernde timoore
(avoir la nausée, mal au coeur), Bernde taYoore (&tre angoissé, avoir
des palpitations), Bernde nde udda (manquer d'appétit), rejoignent celles
que nous avons en frangais et relévent des mémes métaphores. Cependant,
une expression telle que YiYel Bernde (os du Bernde), qui n'est jamais
associée a la circulation du sang, nous laisse penser que Bernde n'a rien
a voir avec le coeur méme si, au plan symbolique, les deux sont équivalents.
D'autre part, le pulaar emploie les termes de endu wurusundere pour
désigner le muscle cardiaque qui n'a aucune pertinence dans la perception
du corps et des maux. Il n'est jamais qualifié, contrairement au Bernde,

au fittaandu et au wonkii

* Bernde nde muusi, Bernde/il/fait mal
* fittaandu fasi, fittaandu/bout

* wonkam domi, étre mon/chauffe.

* Berndam gasi, Bernde mon/est fini.

Ces différentes expressions signifient étre au bout du rouleau, n'en

pouvoir plus.

reedu désigne aussi un organe physique, dans son aspect générique :

le ventre. Lorsque reedu est qualifié, il désigne un trait de caractére.
hoore, qui désigne la téte, est le siége le plus important du corps.

Avec Bernde et reedu, hoore totalise la somme des composantes physiques

et mentales qui peuvent étre rattachées a un héritage patrilinéaire.

4. Les principes de vie

Wonkii et fittaandu désignent deux principes de vie difficiles & définir ;

les dictionnaires les donnent pour synonymes. Toutefois, wonkii désigne



- 304 -

une certaine matérialité (étre humain - souffle vital) tandis que fittaandu

dénote une certaine intellectualité (4me, principe vital).

Wonkii, c'est l'enveloppe carporelle qui reste lorsque fittaandu fait
un périple dans le monde paralléle et lorsque la mort survient. Dieu est
le créateur de ces deux principes de vie. C'est juste avant la naissance

que Dieu donne au foetus fittaandu qui lui permet de naitre achevé.

Le siége du wonkii se situe dans |'abdomen et celui du fittaandu se trouve
dans la téte.

Au cours de la vie d'un individu, son fittaandu peut lui étre enlevé
par une créature maléfique. C'est alors qu'advient la maladie qui peut
se terminer de fagon tragique si les remedes appropriés au recouvrement
du fittaandu ne sont pas rapidement trouvés. Selon Aamadu Kelew Lih,
bileejo de Mbaxana, la personne humaine posséde 7 pittaadi (pl. de fittaandu)
d'ou proviennent toutes les maladies. N'ayant pas retrouvé cette affirmation
lors de notre enquéte, nous ne savons pas & quoi correspondent ces sept

principes de vie.

Dadi, Dadol au singulier, désignent les canaux qui relient et irriguent
les différents organes du coarps. Pour Ibra et les marabouts qui ont été
ses maitres, le corps humain est composé de 33 DaDi (1) qui sont reliés
de la téte aux talons. Chaque DaDol a sa place et lorsqu'un DaDol se

distend et bouge, cela entraine un mal spécifique.

DaDol a un champ sémantique trés large. Au sens premier "racine"-
. - " L4 A} . 14 ) N o . . " . o
s'ajoute celui de nerf, de 'veine, d'artére, de ‘vaisseau sanguin”et de ride.
raDo désigne le tendon. Comme DaDol est toujours associé au sang,

nous employons le terme générique de conduit sanguin.
Le principal conduit sanguin est warid qui tient le cou et donne
vie a l'individu. warid prend sa source dans la fontanelle et descend jus-

qu'aux extrémités des pieds. Il se sépare en deux, a hauteur de la nuque,

(1) D'autres parlent de 40 DaDi et plus.



- 305 -

pour se rejoindre a la limite du cou et des épaules : 13, il fait deux fois
le tour de la poitrine avant de se séﬂarer a nouveau pour longer le corps
de chaque c6té, jusqu'au bassin, qu'il entoure une fois avant de se

séparer pour -descendre dans chaque membre inférieur.

wonkii, fittaandu et warid sont des créations de Dieu et si le parasi-
tage de l'une quelconque des composantes du corps est imputable & des
créatures maléfiques, c'est Dieu, qui, en derniére analyse, est tenu pour

responsable.

Les éléments bruts qui composent le corps humain, & savoir le sang,
I'eau, les os, sont attribués a l'hérédité. Les éléments qui assurent |'anima-
tion (avec fittaandu et wonkii) et la circulation (avec Dadi) dans le corps

humain, sont directement l'oeuvre de Dieu.

* Mbeelu, |'ombre

L'ombre, mbeelu, est le double de !l'individu. Ce double se doit
d'étre invisible pour étre bénéfique. mbeelu est un peu le double protec-
teur de la personne, ce qui se met en avant pour protéger wonkii, l'enve-
loppe corporelle de l'individu et tous ses attributs. Pourtant, il arrive
que l'ombre soit blanche (mbeelu ndaneewu). Celle-ci attire alors l'atten-
tion des créatures maléfiques qui sont tentées par la blancheur de la
naiveté. L'individu qui posséde une ambre blanche détient des dons de
supravision. Mais la blancheur qui symbolise la pureté et la candeur de
celul qui est ignorant des maléfices, fait de cette personne une proie
facile pour les sorciers anthropophages, lesquels ne se privent pas de
la taquiner en lui proposant des marchés inacceptables pour une ame

pure.

Si l'ombre est une composante que posséde chaque individu, son
aspect varie, et la blancheur est une qualité innée qui ne peut étre tenue
pour héritée ou acquise. C'est une caractéristique individuelle au méme

titre que celle qui fait qu'un enfant nait avec des dents (jibinaaniiY'e).



- 306 -

C'est une chose innée contre laquelie on ne peut rien sinon la corriger
par des techniques thérapeutiques. Généralement, cette spécificité de
['individu, doté d'une ombre blanche, ou de celui qui est ‘né avec des

dents, se découvre a posteriori, au cours d'un épisode de maladie.
Aprés avoir dénombré les caractéres et les composantes de l'individuy,

il convient de décrire les traits de la personne, c'est-a-dire les composan-

tes qui marquent l'individu socialement.

5. La personne saciale

La premiére chose qui transforme le nouveau-né en personne humaine
a part entiére, c'est la cérémonie d'imposition du nom qui se déroule
le septiéme jour aprés la naissance et qui marque l'entrée sociale de
I'enfant dans le monde. C'est a lI'instant oU les marabouts annoncent
le prénom (innde) de l'enfant gue l'ensemble de la communauté rattache
I'enfant a son lignage. L'enfant posséde deux prénoms, celui annoncé
par les marabouts, qui est un prénom musulman choisi par le pére, et
un autre choisi par la meére et qui est souvent le prénom du grand-pére
maternel. Pendant toute son enfance et son adolescence, |'enfant est
nommé différemment par ses paternels et ses maternels, mais ses camara-
des de jeu ont tendance a préférer le prénom maternel, plus usité dans
la maison et plus affectif. Le prénom est rarement employé seul : il
est suivi du prénom du géniteur ou de la génitrice, selon qu'il s'agit
du prénom imposé par le pére ou la mere. Mais, la plupart du temps,
c'est le nom d'honneur et patronyme (yettoode) qui suit ou qui remplace

la nomination par le prénom.

L'usage du prénom est famiiier, mais surtout il gomme le statut
social de l'enfant qu'il s'aqgit d'atfirmer dans toute relation avec autrui.
Dés sa plus tendre enfance, le jeune haalpulaar est habitué a étre interpellé
par son patronyme par son entourage, qui peut transformer le yettoode
en diminutif pour exprimer son affection. Ainsi, Taal peut devenir Taalel

(petit Taal).



- 307 -

Dans le chapitre 1, nous avons décrit. le systéme statutaire haalpulaar

sans insister sur ce qui en est la marque : le yettoode.

Dans la plupart des cas, le yettoode permet de situer d'emblée le
statut de la personne invoquée. De nos jours, et sans doute depuis trés
longtemps, le brassage interstatutaire et interethnique ne permet pas
de reconnaitre avec .certitude le statut d'une personne a l'évocation de
son yettoode. Néanmoins, avec un peu de pratique et si on connait le
lieu d'origine de la personne nommée, il est possible de reconnaitre son
statut. C'est d'ailleurs un petit jeu de société chez les Haalpulaaren qui
se rencontrent sans se connaitre, que de deviner le statut de son interlocu-
teur. Jeu social nécessaire, puisque la connaissance du statut de son
interlocuteur permet de savoir quelle conduite tenir a son égard. En
effet, méme si les effets de I'acculturation tendent, en ville, a faire
adopter un comportement standardisé devant un interlocuteur inconnu,
au Fuuta, la connaissance du statut régit les attitudes qui varient en
fonction de ce dernier. Nous avons pu observer au cours de nos enquétes
un changement d'attitude chez nos hdtes selon que nous nous présentions

comme étudiante tuubab ou comme descendante d'un lignage trés honoré.

Dés la tendre enfance, le yettoode permet de situer socialement
I'individu. S'il est de statut tooroodo, le jeune.haalpulaar se permet toutes
les insolences vis a vis d'une personne plus dgée, mais de condition infé-
rieure. De la méme fagon, le jeune nyeenyo ne perd pas ['habitude de
quémander a droite et a gauche, contrairement a son camarade .d'dge
dimo qui ne peut s'empécher de le mépriser pour des actes de mendicité

inhérents a sa condition.

Parmi les jeunes taalibe qui parcourent le village en quéte de nourri-
ture, les moins téméraires sont en général les enfants dont l'origine statu-
taire est en opposition avec le comportement de dépendance servile qui
est demandé aux taalibe. Il est certain que les taalibe rimBe qui se trou-

vent indignes de mendier, envoient a leur place leurs camarades nyeenyBe

qui sont moins sensibles a la notion de honte.



- 308 -

A chaque statut correspond un code de conduite. On peut donc dresser
un portrait robot de la peréonne statutaire : ainsi, dans sa conduite,
idéalement, le tooroodo suit les régles de la dignité et de la honte. Le
cuballo, lui, a pour régie de comportement de ne pas craindre les mots
et de se battre lorsqu'il n'arrive pas a les maitriser. La conduite du ceddo
est faite de bravoure et de fierté. D'une fagon générale, la conduite
commune a tous les groupes statutaires, c'est la fierté de sa naissance
et de son origine. Qu'il soit dimo ou nyeenyo, le haalpulaar place sa

fierté dans les marques de naissance que sont le statut et le nom.

yettoode, le nom d'honneur, est patrilinéaire comme le statut. Toute-
fois, lorsque le pére décéde pendant la jeunesse de son fils et que les
oncles paternels de ce dernier ne prennent pas en charge 1'éducation
de leur fils classificatoire, les oncles utérins peuvent changer le destin
de celui-ci lorsqu'ils appartiennent & un groupe statutaire différent de
celui du pére. Le fait s'observe chez les groupes artisanaux pour lesquels
le statut est en étroite relation avec l'activité professionnelle. Ainsi,
un enfant dont le pére cordonnier meurt et qui est élevé par un oncle
maternel forgeron devient forgeron de métier et de statut. 1l acquiert
le statut de ses utérins. La chose n'est pas trés importante en soi car
elle se produit généralement entre groupes d'alliés qui, en plus de l'échange
matrimonial, pratiquent l'échange des rdles sociaux : dans un village
ol il n'y a pas de baylo, c'est le sakke qui circoncit les gargons. D'autre

part, une femme baylo peut trés bien travailler le cuir.

Quelles que soient les conditions de sa naissance, la personne sociale
est dotée d'un nom et d'un statut. Tous deux se doivent d'étre constants,
méme si les accidents historiques sont susceptibles de les modifier.

A l'opposé, la personnalité sociale est inconstante méme si elle trouve

son origine dans l'hérédité.

6. La personnalité sociale

hakkille, ko kosam belDam

Intelligence/c'est/lait/doux.




- 309 -

Ce dicton signifie que hakkille vient de la mere et que c'est grace
a elle que l'individu acquiert ce qdvi lui donne une belle personnalité.
C'est a la’ fois I'héritage matrilinéaire et I'éducation acquise auprés

de la mére qui est en jeu.

hakkille désigne I'intelligence, la mémaire, la largeur d'esprit, la

compréhensian, c'est-a-dire tout ce qui auréole I'étre humain.

kosam belDam s'oppose a kosam kaaDam, le lait amer qui définit
la mauvaise personnalité. La personnalité est a la fois héritée et acquise.
Transmise par la mére, elle est aussi acquise au cours de |'apprentissage
de la vie ; en premier lieu auprés de la meére dont les effets resteront
longtemps inscrits dans sa progéniture, mais ensuite auprés de savants
connaisseurs pour lesquels la transformation de la personnalité est passible
grace a des techniques magiques. L'acquisition de biens matériels est
un moyen d'obtenir ‘la considération d'autrui et c'est en tétes de bovins

ou en voitures et en camions que se mesurent les personnalités futankaises.

Ces considérations sur le contenu de la personnalité sociale nous
conduisent 3 examiner la notion de puissance, laquelle, par sa diversité,

masque les faiblesses de l'identité humaine.

kiite et maalu, puissances innées :

kiite' et maalu sont des puissances mystiques innées qui touchent
les humains et les animaux. Kiite est une puissance mystique mauvaise
qui porte malheur a l'entourage du kiitaaDo. Par contre, maalu est une
puissance mystique bénéfique qui porte chance et prospérité a l'entourage
du malaaDo. C'est pourquoi les serviteurs portent souvent le prénom
de Malal ou MalaaDo en signe de bon augure (Gaden, 1931 : 31). D'autre
part, le titre honorifique des lawBe worworBe est Maalaw car la coutume
veut que la possession d'un objet personnel du labbo porte chance et
prospérité.

Par ailleurs, Gaden (1931 : 31) dit : "chacun est soit kiitaaDo, soit
malaaDao, soit porte-malheur, soit porte-bonheur cela pour toute sa vie,
ou tour a tour suivant que Dieu en décide, mais on est l'un ou l'autre.

La magie fournit heureusement dans certains cas le moyen de neutraliser
le kiitaaDo lui-méme".



- 310 =

Cette puissance bénéfique ou maléfique dont chaque individu est porteur
n'est pas sans faire penser au tsav des Tiv (Bohannan 1958), & l'evu des
Evuzok (G. Mallart 1981) ou encore au mangu des Azande (Evans-Pritchard
1937) avec cette différence trés importante qu'ici, cette "force" n'est

pas matériellement incarnée (1).

D'autre part, kiite ne nous a jamais été cité par aucun de nos informa-
teurs, alors que maalu nous a expressément été cité comme étant une
composante de la personne du labbo gorworo, travailleur du bois a des

fins domestiques (calebasses, cuilléres, instruments aratoires).

Pourtant, le signe qui porte a croire qu'une personne est kiitaaDo
selon Gaden, c'est-a-dire pour une épouse la perte successive d'époux
emportés par la mort et pour un enfant la mort répétée de ses cadets,
ce signe nous a souvent été désigné comme représentant la preuve de
la sorcellerie du survivant ou de la survivante. C'est pourquoi kiite nous
apparait comme un acte de sorcellerie inconscient et inné, qui peut étre
transmis par héritage, mais en aucun cas acquis, méme si la neutralisation
de sa force pourrait laisser supposer une manipulation éventuelle. Cepen-
dant, maalu, qui est une puissance bénéfique inverse correspond a la
baraka du marabout ou au Bayre des FulBe, méme si ces deux derniéres
puissances ne sont qu'en partie innées. C'est |'apprentissage d'un savoir
secret, qui est maraboutique (lasrari) ou pré-islamique (cefi et plantes),

qui rend opératoires baraka et Bayre.

7. La personne du sorcier

Pour reprendre la distinction faite par Evans-Pritchard chez les
Zande, entre witchcraft et sorcery, la sorcellerie- anthropophagie des
sukunyaaBe appartient au domaine de witchcraft. Un sukunya ne ['est
jamais volontairement et la sorcellerie chez les Haalpulaaren peut étre

innée, héritée et parfois acquise.

(1) Le tsav des Tiv du Nigéria apparait comme une substance innée que peut révéler l'autop-
sie. Sa propriété permet de tuer mais elle est aussi une caractéristique des chefs. L'evu
des Ewvuzok est une substance que tout le monde posseéde mais elle ne se manifeste
pas chez tout le monde et doit étre cultivée pour étre opérante. Le mangu des Azande
est une substance héiitée dans le lignage.



- 311 -

a) Héritage de la sorcellerie

Généralement, c'est par le matrilignage que se transmet la qualité
de sorcier. Toutefois, un enfant dont le pére est sukunya peut avoir
une maladie difficile & soigner qui s'appelle leYYere colgoddo(1). C'est
une boule qui produit une géne et des douleurs montantes et descendantes
dans l'abdomen. Parfois, le malade est victime de frayeurs inexpliquées,
mais il ne souffre jamais de vertiges (jiilol) et il ne tombe pas évanoui.
(I'évanouissement et la sensation de vertige sont des symptdémes caracté-
ristiques d'une attaque en sorcellerie). L'enfant d'un colgoddo est appelé

noxox (2) mais rien ne le différencie des autres si ce n'est son ascendance.

Schéma idéal de transmission de la sorcellerie & travers le lignage :

Légende : /\ O : personne normale
A @ : sukunya (sorcier ou sorciére)

A ©: colgodo (fils et fille d'un pére sukunya)
A ©: noxox (fils et7fille de parents colgoddo)

(1) leYYere colgoddo : leYY "€tre indiscret", par extension "regarder du dehors quelgu'un
en train de manger dans une chambie ou a l'abri". leYYere désigne le mauvais oeil
"du sorcier qui attaque les gens en train de manger.
col-colDo ("misérable, avare, dépoutvu de tout, personne édentée" et goddol ("gorge").
Le colgoddo est le sorcier malgré lui qui déclenche des maux chez les personnes
qu'on surprend en train de manger.

(2) noxox : terme Wolof pour désigner le sorcier exorcisé :"do démm donoxox" "ni sorcier,
ni contre-sorcier™.



- 312 -

La sorcellerie se transmet en priorité par les femmes. Un homme
dont la meére est sukunya n'est pas forcément accusé d'étre sarcier.
Néanmoins, s'tl vient a tomber malade, on songe trés vite & une attaque
en saorcellerie ou & une volonté de la part de la société des sorciers de
faire de lu un complice. Généralement,‘ les sukunyaaBe vont chercher
leurs victimes en dehors de leur propre lignage, mais 1l arrive a celui
qui n'a pas fait une bonne chasse d'étre obligé de s'endetter auprés de
ses compagnons meilleurs chasseurs, en promettant de verser sa contribu-
tion dans un proche avenir. Les sorciers organisent la nuit des banquets
auxquels chacun doit contribuer. La date de remboursement arrivant
a échéance, le débiteur qui ne remplit pas son contrat se trouve dans
une situation délicate. C'est alors qu'il se décide a sacrifier une personne
de son lignage pour échapper lui-méme & la sentence de mort qui le
guette. Et, comme il est vraisemblablement difficile d'étre un sorcier
adroit, c'est dans son propre lignage que le sorcier puise la plupart de

ses victimes et c'est 13 qu'elles sont le plus visibles pour l'observateur.

D'autre part, nous avons pu aobserver & Cubalel que les femmes soup-
gonnées de sorcellerie étalent souvent des femmes dont le matrilignage
était étranger au village. La peur de I|'Autre, confortée par la certitude
que l'accusation ne fera pas effet de boomerang, nous semble étre le

moteur de ces accusations.

b) Ltinnéité de la sorcellerie

L'enfant 'né avec des dents (jibinaa nY'e) est un enfant qui, s'il n'est
pas soigné vers l'age de sept ans, devient immanquablement un sukunya.
L'expression jibinaa nY'e est une métaphore qui indique un devenir proche
de la qualité de sorcier. Un enfant né avec des dents” se distingue de
ses compagnons par son air fragile, tourmenté. La nuit, il fait des cauche-
mars qui le réveillent et le font pleurer et crier. C'est un bébé geignard

qui parait toujours insatisfait.

On pense qu'un enfant nait avec des dents larsque sa meére a transgres-

sé un interdit durant sa grossesse. Ainsi, une femme enceinte qui s'endort



- 313 .-

dans la brousse peut exposer son enfant a la visite d'un sukunya qui,
profitant du sommeil de la mére, introduit dans la bouche de l'inconsciente
quelques gouttes de sang d'une de ses victimes, ce sang allant directement
alimenter le foetus. Il y a ainsi contamination de l'enfant & venir sans
que la meére soit infectée. Chacun sait que celul qui a go(té le sang

le goGtera a nouveau.

Hammadi Dabi Njaay, bileejo de Judde JaaBe, lui-mé&me ancien jibinaa
niiY'e nous indique le reméde a suivre pour se préserver des conséguences
facheuses que cet état entraine chez la personne. Un rituel en trois

phases constitue la thérapie pour jibinaa niiY'e.

La premiére phase du rituel prend place dés que le diagnostic a

été établi.

"On coupe a l'enfant les ongles des pieds et des mains, puis une
touffe de cheveux sur le front, sur les occipitaux et la nuque. On réunit
ces différents objets avec sept graines de mil qui ont été ramassées
a l'endroit ou les femmes pilent le mil (tugunde) et on enferme tous
ces éléments dans une pochette de cuir que l'enfant doit porter autour

du cou jusqu’a l'dge de sept, huit ans'.

Cette phase du traitement s'appelle hipiteede, ce qui signifie ‘touvrir,
'i)loquer': Elle a pour effet d'empécher le mal de s'aggraver. La seconde
phase du traitement s'appelle hipiide qui est le contraire de hipiteede,
c'est-a-dire 'débloquer", découvrir. Le bileejo fait a l'enfant des scarifica-
tions sur la nugue et le coccyx, de chaque cé6té des lombaires, sur les
gros orteils et sur les petits doigts de pied ainsi gue deux Incisions a

I'intérieur de chaque poignet.

Pendant trois jours, !'enfant est nourri de bouillie de mil préparée
avec des racines de gelooki (Guiera senegalensis, Combretaceae) et de

ngulunaawi (?) (ngulu/chaleur ; naaw/faire rougir au feu).



- 314 -

La troisieme et derniére phase du traitement est la plus longue.
Elle comprend l'apprentissage de cefi protecteurs accompagnés d'une

phytothérapie.

Les douze premiers jours, l'enfant prend chaque matin un bain de
giiwi (?) et de baxani (Tinospora bakis, Menispermaceae), dont les feuilles
et les racines ont été macérées dans un canaris. Le soir, il étudie auprés
du bileejo les cefi tout en faisant des fumigations de to'onaawi barkeewi
(Tapinanthis bangwensis, Loranthacées, qui se trouve sur Piliostigma
reticulatum). Le jeudi soir, l'enfant n'étudie pas et, le vendredi matin,
il ne prend pas de bain de plantes. Ces deux jours correspondent aux

jours de repos des marabouts.

A la fin du douziéme jour, un second canaris remplace le premier
dans lequel macérent les mémes plantes et ce, pendant huit jours, durant
lesquels I'enfant continue ses bains matinaux. Au terme de ces huit jours,

un troisieme canaris est mis en place qui est utilisé pendant six jours.

l_'apprentissage des cefi ressemble étonnamment & |'apprentissage
du Koran. C'est au crépuscule que les enfants és avec des den;s" se
réunissent autour d'un DuDal (foyer) dans lequel brélent les plantes prlotec-
trices (to'onaawi barkeewi). Ils répétent aprés le bileejo les formules
protectrices, et la seule différence avec |'apprentissage du Koran réside
dans la pratique de ['écriture. Les ceft du bileejo ne sont jamais écrits
nulle part. Tout est effort de mémorisation. La durée de !'apprentissage
dépend des facultés de mémoire de l'enfant. Si celui-ci est particuliérement
doué, il va sans dire que le bileejo essayera de le convaincre de pousser
son apprentissage jusqu'a la maitrise des forces occultes, de fagon 3

devenir a son tour un contre-sorcier.

* Mbeelu ndaneewu,'l‘ombre blanche”

. ° »oo
Les personnes qui ont l'ombre blanche voient le monde des sorciers

pendant la nuit. Comme les enfants ‘nés avec des dentsy ils sont la proie



. - 315 -

de cauchemars effrayants, mais en outre, ils sont repérés par les sukunyaa-
Be a cause de la blancheur de leur‘:ombre. La personne qui a "I'ombre
blanche” est a la fois victime d'un sorcier et sorcier potentiel. Comme
pour jibinaa niiY'e il faut procéder a un rituel de désensorcellement,
en pratiquant deux incisions derriére le cou, pour symboliser le retrait
des yeux du sorcier que la victime de  sorcellerie est en train de devenir.
Sans cette thérapie, la personne 3a 'I'ombre blanche bascule inévitablement
dans le monde des sorciers. Dans ce monde-la, il faut alors manger pour

ne pas étre mangé.

L'} ”w
* Hoore mawnde, la téte grande

Une qualité beaucoup plus subtile et qui ne fait pas basculer dans
le monde de la maladie - est celle de hoore mawnde. Avoir la téte grande,
c'est avoir des prédispositions a l'acquisition des choses secrétes et savan-
tes. C'est une qualité innée qui permet de vaincre les forces occultes
néfastes. Ainsi, l'apprentissage du savoir secret des marabouts, lasrari
ou tasawwuf, requiert la qualité de hoore mawnde chez le taalibe. De
méme, un apprenti bileejo qui ne doit pas son apprentissage a un épisode
de maladie se doit d'avoir la téte grande”pour pouvoir supporter le savoir -
dont il va étre le réceptacle. D'autre part, Ibra nous a signalé que pour
piler des plantes médicinales, il avait recours a l'aide d'une personne
a laquelle 1l reconnaissait le don de hoore mawnde. S'il faisait appel
a une personne dénuée de ce don, il risquerait de la mettre en danger.
La personne qui possede une téte grande est @8 méme de lutter contre
les maléfices ou, du moins, de les neutraliser grace a sa qualité intrinséque

de hoore mawnde.

c) L'acquisition de la sorcellerie

La sorcellerie-anthropophagie qui correspond au domaine de la witch-
craft telle que la définit Evans-Pritchard & propos des Zande, contredit
I'"dée qu'elle puisse étre acquise. C'est une puissance psychique incons-
clente qui peut étre héritée ou innée, mais en aucun cas acquise par

un effet de volonté délibérée. Aussi, tout sorcier anthropophage reconnu



- 316 -

coupable n'est jamais tenu pour responsable de ses actes ; il est tout
au plus coupable de ne pas avoir cherché de remédes a son état cu d'avoir
transgressé des interdits sociaux et, par la méme, de s'étre laissé contami-
ner. La sorcellerie peut s'acquérir par contaminatiorn, avec la tuberculose
par exemple, ou encore a la suite d'une transgression d'interdits, en ayant

par exemple, quand on est une femme, des rapports sexuels illicites.

Par ailleurs, le pouvoir de sorcellerie que !'on cherche a acquérir,
c'est celul qui appartient au domaine de la sorcery et qui procéde non
plus d'un don ou d'un héritage, mais d'un savoir magique qui peut étre
acquis de diverses maniéres. Ce type de sorcellerie que nous désignons
par le terme générique de maraboutage (1) pour l'opposer a la sorcellerie-
anthropophagie qui est une puissance psychique inconsciente, ne joue
pas avec les instances psychiques et les composantes de la personne
mais avec sa personnalité. Cette magie interpersonnelle fait inter-
venir des objets par lesquels passe la force maléfique de l'ensorceleur.
Celui-ci est un spécialiste en la matiére et en aucun cas il n'est un coupa-
ble involontaire du crime qu'il commet. Cette activité d'ensorceleur
et de désensorceleur est le fait de spécialistes qui agissent en qualité
d'intermédiaires et, par conséguent, ce ne sont pas eux qui sont les vrais
coupables. l'acquisition de cette puissance maléfigue se fait a travers
I'apprentissage de techniques magiques auxquelles se soumettent ceux

qui participent de prés ou de loin a la thérapie.

8. La personne du thérapelute et la personne du malade

La personne du thérapeute se définit par un surplus qualitatif, tandis
que la personne du malade, c'est au contraire un mangue, une altération
de ses qualités qui la définit. Le thérapeute doit avoir le Bernde amer -
I'amertume fait la force - une 'téte grande” - hoore mawnde - qualité
innée qui est aussi un attribut de la force, de résistance de la persaonne.

Ce qui différencie le thérapeute du vulgum pecus, c'est aussi l'ensemble

(1) Au Fuuta et dans la majeure partie du Sénégal, cette magie active a pour traduction
frangaise, le terme généfique de maraboutage.



- 317 -

des connaissances qu'il a acquises au cours de son apprentissage. Selon
qu'tl est marabout ou charlatan, le” thérapeute tire sa force d'objets
saints comme le Koran et les chapelets, ou d'objets plus archaiques comme
la corne de boeuf et les plantes. Mais l'activité psychique de l'un et
de l'autre n'est pas négligeable car, sans la force spirituelle qui prédispose
a la vocation de thérapeute, la magie des objets est difficilement maitri-
sable. Le thérapeute a la “téte grande”car c'est la téte qui est le siége
de bhakkille, principe d'intelligence qui régit une part importante de la
personnalité sociale. Il lui faut aussi un Bernde constamment sous pression

pour affronter les attaques des créatures maléfiques.

Indépendamment de son statut et de son apprentissage, le thérapeute
est en quelque sorte un marginal par rapport 3 ses pairs sociaux : margina-
lité de celui qui posséde un surplus de qualités dont 1l fait usage dans
sa pratique thérapeutique. Ce qui frappe chez le thérapeute, c'est sa
position universelle. Quelle que soit son origine statutaire -ou ethnique,
il entre dans la vie de n'importe qui, méme si la quéte thérapeutique
obéit aux lois sociales, lesquelles réfletent la stratification complexe
de la société haalpulaar. Mais 1l n'existe aucun colléege de thérapeutes
et toutes les tentatives de création de corporations de guérisseurs ont
toujours échoué car la pratique thérapeutique ne peut constituer un projet
communautaire. Tout comme il ne peut exister une communauté de mala-
des, il ne peut exister une communauté de thérapeutes. Les buts des
uns et des autres ne sont pas des projets indépendants du projet social

global qui trouve sa cohésion a travers l'identité lignagére et statutaire.

La constitution d'une communauté de thérapeutes est irréalisable
méme dans le cadre du lignage, dans la mesure ol la fonction de thérapeute
se transmet d'ascendant & descendant et qu'il n'y a qu'un seul héritier
par génération. Le choix porte sur ['ainé chez les marabouts, pour qui
le droit d'ainesse régit la transmission des héritages. Chez les thérapeutes:
pré-islamiques, c'est la reconnaissance du don qui gquide généralement

le choix de I'héritier.

L'identité du thérapeute, comme celle du malade, est intrinséque,

méme si ce sont le temps et les événementsqui la font se manifester.



- 318 -

Par ailleurs, l'identité du malade peut transformer ce dernier en thérapeute
car la frontiére entre les deux est floue :.. En effet, pour la plupart des
thérapeutes, c'est l'identité de malade qui est a l'origine de celle de
thérapeute. Mais si l'identité de malade est ponctuelle, celle de thérapeute

est l'aboutissement, la réalisation vers laquelle tend la personne malade.

Une personne dont la maladie a trop duré et qui a subi différents
traitements ne peut, une fois guérie, revenir a sa situation antérieure.
Durant sa maladie, elle a trop appris pour retomber dans son ancienne
identité. Sa maladie a transformé certaines de ses composantes, et des

composantes virtuelles, jusque 1a ignorées, se sont révélées.

Le thérapeute et le malade ont des identités interchangeables.
Tous deux sont des individus affirmés - le malade s'affirme dans son
malheur, le thérapeute s'affirme dans son pouvoir de guérison. lls sont
mis face a face pour supprimer un mal qui, au fond, concerne moins
'identité individuelle que l'identité sociale du malade. Par voie de consé-
quence, c'est moins le rapport personnel du malade & son thérapeute
qui prime que la relation que chacun d'entre eux entretientavec la commu-
nauté. Pour le malade, la communauté c'est son entourage immédiat -
son lignage et ses pairs sociaux - pour le thérapeute, c'est l'accord
qu'il vit entre ses différentes identités lignagére, thérapeutique et sta-

tutaire, qui fonde son attachement au groupe social.

L'exemple d'lbra et d'autres quérisseurs nous a prouvé qu'il n'est
pas facile de supporter la pluralité d'identités parfois contradictoires.
C'est ainsi que nous expliquons la virulence d'lbra vis-a-vis de ses pairs
statutaires dont 1l s'est écarté a cause de son identité de contre-sorcier.
Mais en les accusant de sorcellerie, n'est-il pas en train de réaffirmer

le lien qui les unit ?



- 319 -

9. La logique événementielle

L] l/
Si, pour reprendre les concepts de M. Augé, la logique des différences'
se donne facilement & voir a travers l'usage des plantes, la" logique des

références! 3 travers la conception de la personne, la "logique événemen-

tielle" est plus difficile & cerner.

Sans référence implicite au monde social, l'existence des jinneeji-
seytaaneeji et des sukunyaaBe est tout au plus une croyance. Malheureuse-
ment, il est trés difficile, pour l'observateur étranger, de percer le mystére
des événements précis, et les bribes d'information que nous avons pu
recueillir l'ont toujours été au cours de conversations anodines, sur le

mode de la plaisanterie.

Nous avons fait quelques études de cas a |'hdpital psychiatrique
de Fann, a partir de dossiers de malades Haalpulaaren que nous avons
complétéespar des entretiens avec les patients et leurs accompagnateurs.
Mais le contexte de Fann est trop particulier pour servir de base a une

étude concernant le Fuuta.

Nous avions d'abord pensé pouvoir remonter les filiéres thérapeutiques
des malades hospitalisés, mais, assez vite, nous nous sommes rendu
compte, que, dans bien des cas, le malade était incapable de répondre
a nos questions et que l'accompagnateur présent n'était pas obligatoirement
celur qui avait suivi le malade dans les thérapies qui avaient précédé
son hospitalisation. De plus, il nous apparaissait difficile d'aller dans
les villages des malades sans caution médicale ou autre, pour essayer

by

de débrouiller l'écheveau des conflits internes & un lignage. Ces études

de cas seront mises en annexe.

Ici, nous ferons état de conversations que nous avons eues avec lbra,
le bileejo de Cubalel. Par discrétion et aussi parce que ces conversations
avaient un petit fumet de ragot, nous allons essayer de rendre le récit

des interprétations d'lbra 3 propos d'événements villageois et des environs



- 320 -

sans nommer personne.

X et Y, fulBe d'un méme lignage, se disputent la chefferie villageoise.
X tombe malade. Il a des vertiges, des pertes de mémoire et, de temps
en temps, il délire. Il tarde a aller consulter un bileejo et lorsqu'il vient
voir Ibra, il est déja trop tard, il est déja trés atteint et tout ce qu'lbra
peut faire, c'est éviter que son état empire. X se retrouve débile léger
et Y remporte la chefferie. Ibra commente durement |'échec de X qui
s'est cru invincible parce qu'il avait déja eu le pouvoir. "le pouvoir n'est
pas fait pour les imbéciles et les nmais". Les sukunyaaBe, ses cousins
Y, ont eu raison de lut en portant atteinte & son Bernde et en provoquant

une perte de hakkille.

Une attaque en sorcellerie- anthropophagie.met souvent en scéne des
conflits de pouvoir. Les puissants sont toujours considérés comme des
sorciers, la puissance des uns se construit toujours au détriment de la
puissance des autres. Mais les accusations ne portent que sur ceux qui
sont en perte de vitesse, bien qu'elles puissent aussi se faire sentir de

maniére indirecte, comme dans l'exemple qui va suivre.

Une captive est accusée de sorcellerie par un voisin tooroodo. Le
maitre de la captive s'insurge contre cette accusation dont il sait qu'elle
le vise lui. L'affaire est portée devant le tribunal coutumier, lequel convo-
que lbra pour déterminer le bien-fondé de l'accusation. Ibra affirme que

la captive n'est nullement une sorciere, et |'affaire en reste la.

Chacun, au village, sait que l'accusation de sorcellerie visait le maitre
de la captive et que c'est pour cette raison que celui-ci s'est si violemment
insurgé contre l'accusateur. Ibra aurait sans aucun doute voulu rendre
publique la véritable accusation mais cela ne lul était pas possible et
il s'est réfugié dans le rdie de persifleur fustigeant en pensée les puissants
qul se jouent de captifs impuissants. Néanmoins, la volonté de justice
d'lbra a eu raison du tooroodo présumé sorcier, cans la mesure ou celui-ci
est tombé malade quelques temps aprés et qu'il est mort quelques années

plus tard alors qu'il avait perdu toute capacité physique. La lente dégra-



- 321 -

dation physique et mentale d'un individu est le signe qu'il est rongé par
les sorciers, et cela est d'autant plus vrali pour une personne puissante

et riche.

lLa perte de vitesse d'un lignage autrefois glorieux est le signe évident
que ce lignage a été vaincu par ses propres armes qui, en matiére de
pouvoir, ne peuvent étre que la sorcellerie. Le pouvoir temporel est
toujours mal acquis. C'est du moins ce qui ressort de nos conversations
avec lbra. Un pouvoir fort est glorifié tant qu'il tient solidement en
place mais, & la moindre faiblesse, il est piétiné et rejeté pour étre assumé
par un autre segment du lignage. Le pouvoir en tant que tel est recherché
par tous et c'est le pouvoir personnifié qui provoque des rancoeurs. Le
plus souvent, ce sont des rancunes intralignagéres qui sont & la base
des conflits villageois. Cubalel est un bel exemple de conflits intraligna-
gers qui rongent les quatre lignages dominants. lLes conflits internes
débordent le cadre du lignage du fait- des stratégies de clientéle que

chaque segment de lignage pratique pour asseoir son pouvoir.

Noué n'entrerons pas dans le détail de ces querelles, pour ne pas
dévoiler les miséres de chacun. Mais Cubalel n'est nullement un cas
d'espéce, il suffit de lire O. Ba (1971) pour s'en convaincre et savoir
que cette situation n'est pas die a un phénomeéne d'acculturation. Depuis
longtemps, les conflits de pouvair & !l'intérieur d'un lignage sont-a l'origine
de beaucoup de migrations. Evidemment, de nos jours, la fuite vers des
terres neuves n'est plus possible et la suppression pure et simple du candi-
dat rival est toujours une affaire délicate ; c'est peut-étre ce qui explique
le caractére exacerbé et destructeur des tensions qui sévissent -dans

toute la région du fleuve.

Mais l'attaque en sorcellerie ne traduit pas toujours des conflits
d'ordre politique. Elle peut concerner des relations lignagéres et, dans
ce cas, l'accusation de sorcellerie met en cause le matrilignage. Les
cas que nous avons observés a Fann sont trés clairs (cf. annexe). De
méme, les confidences regues des bileeBe ainsi que les observations que

nous avons faites nous-mémes dénoncent le matrilignage.



=322 -

Dans la société patrilinéaire haalpulaar, le matrilignage a peu de
pouvoir reconnu publiquement, et c'est sans doute pour cette raison qu'on
lui attribue un pouvoir caché de sorcellerie. Ce pouvoir est pergu comme
un pouvoir féminin, qui se transmet par voie' utérine (cf.schéma p. 311)
Néanmoins, les accusations de sorcellerie visant le matrilignage suivent
les mémes reégles que celles réqgissant les accusations intralignagéres.
Elles visent des segments de lignage faibles et nos observations corrobo-
rent l'idée que la plupart des lignages accusés sont des lignages faiblement
représentés dans les villages concernés. Il est vrai qu'il est difficile d'accu-
ser un matrilignage fort dont les ramifications recoupent bien souvent

celles du patrilignage.

Une jeune femme tombe en syncope lors d'une crise de possessibn
par les sukunyaaBe. Un contre-sorcier la ranime et elle accuse sa tante
maternelle de l'avoir ensorcelée. Celle-ci, ainsi que la meére de la jeune
femme, sont étrangéres au village ol elles se sont mariées. Par ailleurs,
méme dans leur village d'origine, elles n'appartiennent pas & un grand
lignage. L'intérét de ce cas réside dans le fait que l'accusation a touché
successivement plusieurs personnes, avant de dénoncer la tante maternelle.
En effet, avant d'accuser le matrilignage, le patrilignage de la jeune
femme a été soupgonné a cause d'un antécédent de troubles mentaux
dans la génération antérieure a la sienne. Mais les soupgons se sont treés
vite portés ailleurs, car la tante paternelle "folle" avait fait un beau
mariage et le lignage paternel était un lignage important au village.

Par ailleurs, il est incongru d'accuser son patrilignage de sorcellerie.

Pour résumer, si la sarcellerie dénance un conflit a l'intérieur d'un
matrilignage, elle est aussi l'expression d'un conflit de pouvoir ou les
faibles sont toujours les accusés méme si I'opinion publique veut que
les puissants soient des sorciers. Tout comme on ne préte qu'aux riches,
on accuse les faibles pour ne pas voir l'accusation se retourner contre
sol. Le cas précédent montre bien que la procédure d'accusation est
une partie de bras de fer pour tout le monde et la victime peut & tout

moment 'se retrouver en position d'accusée. L'accusation de sorcellerie



- 323 -

est aussi dangereuse qu'une accusation de viol dans nos pays. Elle peut
toujours se retourner contre [a victime. Dans les deux cas, il faut moins
apporter des preuves de la culpabilité de l'autre que des preuves de sa

propre innocence.

Aujourd'hui ou le pouvoir lignager baisse les bras devant le pouvoir
bureaucratique, les accusations publiques de sorcellerie ont cédé la place
a la rumeur, dont la force est plus perfide que celle d'un procés. Jadis,
le sorcier démasqué qut se soumettait & la thérapie du contre-sarcier
était blanchi. 1l pouvait aussi préférer émigrer. Actuellement, nous assistons
a une prolifération des soupgons de sorcellerie qui semblent devenir
I'échappatoire aux malaises contemporains. Alors méme que cette catégorie
du malheur n'a plus sa raison d'étre dans une société en voie d'atomisa-
tion, alors que l'appartenance politique mobilise plus les esprits que l'appar-
tenance lignagére, cette catégorie du malheur |'emporte sur les autres
catégories pour les dominer. Le processus d'acculturation n'a pas transfor-
mé la perception objectale de la sorcellerie. Méme s'il n'existe plus
de réunions villageoises ou le bileejo de passage moantrait du doigt les
sukunyaaBe en les paralysant dans leurs gestes ou en les transformant
en vautour sous les yeux des badauds, les Haalpulaaren continuent d'exté-
rioriser le mal. Pour eux, il n'y a pas introjection d'une faute. La qualité
de sorcier apparait comme une mauvaise fortune indépendante de la
volonté humaine. S'il y a faute, c'est d'abord pour les musulmans la faute
originelle des ascendants des sukunyaaBe qui ont bu les premiers le sang
de Mahomet, geste qui a condamné leurs propres descendants a devenir
des buveurs de sang. Plus récente, la faute a pu étre commise par des
parents adultérins, par une meére inconsciente des dangers de la brousse 3
bref, la faute n'est jamais imputable au sorcier qui n'est que l'instrument
du destin.

Si nous avions a faire le portrait-robot d'un sorcier et d'une victime
de sorcellerie, le portrait de la victime mettrait en lumiére tous les
signes’ évidents de la faiblesse sociale (femme-enfant-captif) tandis que
le portrait du sorcier révélerait une personnalité sociale dotée de tous

ses attributs idéaux (richesse - force de caractére - générosité).



- 324 -

A chaque fois qu'il nous a été donné de faire la connaissance d'un
accusé de sarcellerie, ou d'en entendre parler, c'était toujours la supério-
rité de son caractére, de son langage, de ses revenus qui était contestée.
L es personnes accusées de sorcellerie ont parfois |'apparence de la force
et de l'immunité sociale, mais elles en ont seulement !'apparence puisque
le soupgon de sorcellerie est déja la preuve d'une faille dans I|'édifice
social du sorcier présumé. Toutefois, ce portrait de sorcier ne rend compte
que de la physionomie du sorcier 'palitique'. II existe d'autres figures de
sorcier dont le cuballo, le pécheur, constitue l'exemple type. Il s'agit
alors d'une personne aimant la bravade, parlant haut et fort, discourant
a tort et a travers, ne craignant jamais de perdre la face en public.
Bien souvent, cette attitude de marchand de poisson, ou pour traduire
en pulaar, du pécheur cuballo, nous a laissée perplexe : s'agissait-il d'un
comportement stéréotypé des subalBe, reconnus comme étant des sarciers
de naissance, ou s'agissait-il d'un compartement stéréotypé des sukunyaaBe

eux-mémes, auxquels l'opinion publique rattache les subalBe ?

Cette attitude pourrait &tre mise en relation avec la place particuliere
que ce groupe occupe dans la société haalpulaar. En effet, les subalBe
participent des rimBe et ont une activité professionnelle spécialisée.
Ils possédent ainsi une ambiglité statutaire qui les rapproche peut-étre

de |'ambiguité du sorcier.



- 325

I - LES ENJEUX SOCIAUX DES CATEGORIES CAUSALES

Le systéme étiologique haalpulaar comprend trois grandes catégories
causales auxquelles on peut, a posteriori, par l'étude d'épisodes de maladie,

attribuer des enjeux sociaux différents.
A travers notre étude circonscrite a Cubalel et aux villages environ-

nants, il est apparu de l'attitude des malades et du discours des thérapeutes

que chacune de ces catégories causales avait un enjeu social particulier.

1. La sorcellerie anthropophagie

La catégorie causale sorcellerie-anthropophagie qu'on attribue,
a priori, & une attaque & l'intérieur du matrilignage peut aussi étre rappor-

tée a un conflit interlignager (1).

Ces attaques en sorcellerie entre personnes appartenant a des lignages
différents ne passent pas obligatoirement par un intermédiaire appartenant
au lignage de la personne visée grice & la complicité qui unit les membres
de la société des sorciers. Ce genre d'agression (plus proche du domaine
de la "Sorcery") peut exprimer des conflits qui se greffent dans les rela-
tions de clientéle. Il peut aussi marquer des conflits entre égaux statu -
taires qui n'osent pas s'affronter directement et qui prennent pour cible
une personne entretenant des rapports privilégiés avec la personne réelle-

ment visée dans l'attaque en question.

Nous avons vu le cas d'un nyeenyo qui ensorcelait un tooroodo parce
que celui-c1 refusait de lui donner le cadeau auquel il avait droit : un
autre cas concernait un maccuDo qui ensorcelait une jeune tooroodo qui
refusait d'entretenir avec lui des liens de parenté dans une ville ol ils
étalent unis du fait de leur appartenance au méme village d'origine.
A Cubalel, les luttes intestines de pouvoir sont généralement des luttes
intralignagéres entre fréres réels et classificatoires et, bien que le matri-

lignage n'apparaisse pas dans ces conflits, c'est a des agressions de sorcel-

(1) Nous employons le terme lignage au sens de lenyal, c'est-a-dire dans son sens le plus
général.



- 326, -

lerie qu'on fait allusion lorsque les choses se géatent.

La catégorie causale de sorcellerie-anthropophagie semble marquer
des conflits d'ordre lignager ou la lutte pour. le pouvoir n'est pas indiffé-
rente. L'individu qui tombe en crise (0 yaani} marque ainsi son rapport
conflictuel & un lignage, lequel peut étre ses propres segments matrili-
néaires, patrilinéaires, ou un lignage entiérement différent. La victime
de sorcellerie se débat avec sa personne lignagére ou statutaire dans

un rapport de pouvoir ou de dépendance et de devoir.

Les victimes de sorcellerie sont soit les plus faibles, soit les plus
forts. Dans l'agression des sorciers, transparait l'horreur des extrémes.
Une personnalité trop bonne ou trop méchante, trop riche ou trop pauvre,
suscite le soupgon de sorcellerie. C'est !'extrémisme d'une position sociale

qui favorise les attaques et les accusations de sorcellerie.

L 'enjeu lignager transparait dans la fagon dont l'entourage fait corps
autour de la victime de sorcellerie. La parenté utérine va trés vite cher .-
cher des remeédes auprés du contre-sorcier, tandis que le patrilignage
récalcitrant a accepter la sorcellerie qu'll juge barbare, cherche l'appui
des marabouts. Le patrilignage est d'autant plus mal a l'aise dans des
affaires de sorcellerie que le soupgon dont souffre le segment matriliné-
aire est néfaste a I'équilibre lignager : d'une part, la lutte entre le matri-
lignage et le patrilignage est malsaine car elle s'attaque aux rapports
d'alliance, d'autre part, ces mémes rapports d'alliance sont a la base
de rebondissements dans les accusations qui peuvent aussi toucher le

segment patrilinéaire.
Avec. le mariage entre cousins croisés, il est fréquent que deux

fractions de lignage possédent untronc matrilinéaire commun dés la premié-

re ou la troisieme génération d'ascendants :

1
c} 4 ? >

ZF,(/\; 2

? (2)

- _

T A 5 ﬁx o

légende (=) alliance entte cousins croisés
(D 1ere génération
(2) 2@me génération
(3) 3eme génération
// dewal (matrilignage)




- 327 - .

En outre, les relations interlignageres, notamment entre grands-parents
et petits-enfants, peuvent étre tendu;s en raison du mariage symbolique
(qui se traduit par des relations de plaisanterie) qui unit grand-mére
et petit-fils d'un cAté et grand-pére et petite-fille de l'autre. On préte
souvent aux grand-meéres maternelles l'intention de dévorer leurs :propres
petits-enfants. Selon Y. Wane (1969 : 92) c'est le rapport incestueux
qui transparait dans le mariage symbalique entre les ascendants et leurs
descendants\i‘t qui crée une tension entre ascendants et descendants de
méme sexe. En effet, si l'alliance entre personnes de génération diffé-
rente est prohibée, celle entre personnes appartenant a la méme génération
est totalement approuvée. Le mariage entre un homme et la fille de
son oncle maternel est particulierement recherché méme si 1'alliance
avec la fille de la tante paternelle est aussi tres fréquent. Néanmoins,
ces mariages consanguins inaugurent moins des relations de parenté qu'ils
ne les font durer. Ces alliances entre cousins croisés sont toutefois fra-
giles a cause de l'appartenance lignagére commune aux deux époux qui
se considérent comme des égaux, donc comme des rivaux. En effet, la
"parenté patrilatérale qui unit un homme a la fille de son oncle paternel
est une parenté fondée sur la compétition des biBBe baaba (enfants du
pere), qui s'oppose a celle des biBBe yumma (enfants de la mere) qui,
eux, entretiennent une relation plus affective. Nous pensons que ‘c'est
pour cette raison que le mariage avec la fille de l'oncle maternel parait
plus séduisant. Cependant, il n'existe pas vraiment de mariage préférentiel
homogéne au Fuuta (1) et les stratégies matrimoniales répondent & la
grandeur que s'assigne chaque segment de lignage. Lorsque c'est la ligne
matrilinéaire qui est la plus glorieuse, c'est au sein de celle-ci qu'un
homme cherche une épouse. Par contre, si c'est le patrilignage qui domine,
1l cherche l'alliance en son sein. Mais dans l'un et l'autre cas, !'homme
a du mal a asservir son épouse dans la mesure ou elle lui est égale sinon
supérieure de par sa condition. C'est pourquoi I'alliance intralignagere
est & la fois considérée comme un atout (fructification du lignage) et
un désavantage (la discorde ménagére risque toujours de s'étendre sur
I'ensemble du lignage). Les enfants issus de .ces alliances consanguines
peuvent en étre les victimes au travers d'épisodes de maladie que les
thérapeutes consultés traduisent en terme de sorcellerie-anthropophagie.

De la méme fagon, un segment de lignage sous-représenté dans un village,

(1) D'autre patt, I'lslam a apporté le mariage de type arabe, c'est-3-dire entre cousins
paralléles patrilatéraux. ‘Les Haalpulaaren privilégient toutes les alliances consanguines
qu'elles soient entre cousins paralléles ou cousins croises.



- 328 -

donc faible socialement au regard de la communauté, peut donner lieu
a3 des soupgons de sorcellerie. C'est d'ailleurs ce dernier phénomeéne qui
a semblé le plus fréquent d'aprés nos enquétes. A ce propos, un épisode

douloureux auquel nous avons assisté nous semble devoir étre conté :

Dans un village X, un homme d'une trentaine d'années était en train
de se laisser mourir par désespoir de ne trouver aucun reméde a la maladie
qui avait débuté il y avait plusieurs années, a son retour d'un séjour
dans les pays d'Afrique centrale. Il avait alors des boutons purulents
au cou qui avaient mis plusieurs_années a se cicatriser, aprés qu'il eut
sutvi maints traitements dont ceux de la médecine cosmopolite. Malheu-
reusement, une rechute de ce qui paraissait étre une résurgence de son
ancienne maladie et qui se traduisait maintenant par de viclentes expec-
torations, le laissait sans force et sans go(t de vivre. Il était soutien
de famille et avait pour seuls parents au village de lointains cousins
matrilinéaires qui essayaient de le décider a se rendre a ['hopital ou
il refusait de retourner pour y avoir trop souffert précédemment. Un
de ses parents maternels venait nous donner réguliérement de ses nouvelles
et nous finimes par étre excédée par la passivité villageoise face a ce
cas tragique, ce, d'autant plus que nous sentions confusément que le
village aurait voulu que nous prenions en charge la destinée du malade
en le transportant de force 3 |'hépital le plus proche - ce que nous aurions
fait sans hésiter si nous n'avions pas appris que, le jour de notre arrivée,
les médecins des grandes endémies étaient dans le village et que personne
n'avait osé braver la volonté du malade qui se refusait a consulter qui
que se soit. Quand nous avons interragé notre informateur sur les raisons
qul le poussaient a ne rien faire contre la volonté de son cousin maternel,
il nous a répondu qu'il ne voulait pas risquer d'étre soupgonné de sorcelle-
rie s1 le malade venait a mourir. Selon lui, seuls des parents patrilinéaires
auraient pu intervenir contre la volonté du malade, sans craindre de

représailles.

Quelques jours plus tard, I'homme est décédé et nous avons appris
par ailleurs que les symptdmes du mal eux-mémes n'étaient pas étrangers
a la passivité villageoise ; les expectorations de pus et de sang sont
ausst des signes de sorcellerie. Nous pensons que cet homme est mort

de tuberculose, encore que le mot Doyru n'ait jamais été prononcé pendant



- 329 -

notre séjour dans ce village. Dayru est le mal dont on ne fait jamais
état publiqguement méme si la toux (Dojo) est un symptdme banalisé dans
la vie quotidienne. Doyru est une maladie qu'on refuse d'avouer parce
qu'elle est immédiatement rattachée & la sorcellerie-anthropophagie

dont elle est a la fois un signe et une preuve.

2. Les génies et les diables

La catégorie causale des génies et des diables est prédominante
dans le systéme étiologique des marabouts de la région. La rencontre
des génies et des diables est plus le fait de la transgression, volontaire
ou non, d'un ensemble de régles du code social, que le résultat de conflits
entre personnes. En effet, I'lslam admet qu'il existe un monde non domesti-
qué d'étres surnaturels qui ont leurs lieux propres, distincts du monde
domestiqué villageois. Cependant, il existe des interférences entre ces
deux mondes, 3 la fois dans l'ordre spatial et dans l'ordre temporel.
C'est ainsi que certains arbres domestiques (tamarinier et jujubier), certains
lieux-limites (le fleuve, la brousse) et certains lieux. communautaires
(les places publiques, le marché), sont des espaces indifférenciés (au
sens ou ils n'appartiennent en propre ni aux humains ni aux étres surnatu-
rels), des lieux de passage pour les uns et pour les autres. C'est le temps
qui régle l'occupation de ces espaces et si les étres humains possédent
la grande majorité des heures qui jalonnent la journée, les heures frontiéres
qui signent le passage de l|'aube, de la mi-journée et du crépuscule sont
des heures qui appartiennent aux étres surnaturels, lesquels possédent
en outre le temps nocturne. Quiconque transgresse ce découpage du temps
et de l'espace est susceptible de faire des rencontres surprenantes, voire

"sidérantes".

Ainsi, la rupture ou plutdt la transgression d'interdits concernant
la spatialisation et la temporalisation du monde, peut étre a l'origine
de l'intervention des génies et des diables. Toutefois, le choix de cette
catégorie causale ou du moins son intervention rapportée a une transgres-
sion de la regle sociale, est rarement un choix effectué a priori, mais
rétrospectivement pendant la cure. D'autre part, la transgression d'un
interdit ne suffit pas a expliquer le choix de cette catégorie causale.

Les interdits dont il est question sont moins des interdits créant I'ordre



- 330 -

social que des interdits délimitant un cadre dans lequel les activités
humaines doivent prendre place. Avair des rapports sexuels dans la brousse,
c'est quitter la catégorie des humains pour s'affilier a8 celle des étres
de la brousse. L'existence d'interdits spatio-temporels permet de fixer
les limites entre le monde social des humains et le monde surnaturel

et sauvage des animaux et des génies.

Ce n'est jamais un interdit majeur comme l'inceste auquel il est
fait allusion pour expliquer l'attaque des génies et des diables. Ce sont
des interdits plus ou moins graves, dont la transgression est plus ou moins
bien supportée, selon la persorinalité du déviant. En fait, nos enquétes
ont montré que la catégorie causale des jinneeji-seytaaneeji, dont I'agent
principal est le vent (hendu), touchait, dans la plupart des cas, des individus
en désaccord avec leur propre personne. C'était la crainte d'étre en
défaut, plus qu'une faute réelle, qui était a l'origine de sensations de
lourdeur ou de fourmillement dans le corps, d'un enflement suspect de
certains membres ou du corps tout entier, et de douleurs indéterminées.
Les victimes des génies sont pour beaucoup de vieilles femmes dont
I'existence est restreinte désormais a l'écoute de leur propre corps puisque
leurs enfants sont dispersés, leur dernier mari enterré et qu'elles n'ont
plus de raison sociale de vivre, sauf & traquer les créatures maléfiques

qui les persécutent.

L'enjeu social d'une explication du malheur par l'attaque des génies
et des diables nous semble &tre ce rapport de l'individu & sa propre image,
de sa solitude face a I['Autre indifférencié, indifférencié parce que la
relation sociale est ténue ou qu'elle est 'démocratisée' par I'Islam. Si
cette catégorie causale est privilégiée par les marabouts, bien que l'image
du génie soit plurielle, c'est parce que I'lslam édicte |'uniformisation
des individus a travers le respect de la sharya. Tous sont égaux devant
Dieu et la relation primordiale est la relation que chaque individu entre-
tient avec le divin. Mais sans doute parce que les principes d'intériorisa-
tion de la foi et d'immanence n'appartiennent pas aux schémes de la
pensée pré-islamique, la relation au divin reste superficielle. Cependant,
les génies et les diables représentent l'aspec; le plus individualisant de

la relation sociale. Dans le discours des marabouts et des guéris-



- 331 -

seurs, c'est la relation individuelle qu' entretient la victime
avec son ravisseur qui est mise en lum{ére : relation de personne a personne
entre le génie et sa victime puisque celui-ci lui parle, la séduit, s'en
fait une alliée ou, au contraire, la paralyse, la sidére de peur. Dans les
deux cas, la victime perd toute capacité de jugement (hakkille). A la
limite, nous pourrions dire que l'agression par les génies et les diables
entraine chez leurs victimes un désapprentissage de la pratique sociale
générale : les conduites extrémes des victimes des génies (aphasie totale
ou au contraire délire verbal accompagné de violence physique), traduisent
le désarroi de celui qui ne sait plus qui il est ni ce que renvoie son image

au monde social.

D'ailleurs, bien des récits de thérapeutes rendent compte de cette
situation limite que constitue la rencontre des génies qui, lorsqu'elle
est positive, se termine par la résurrection, la renaissance de la victime,
amorgant ainsi pour elle une nouvelle identité, celle de thérapeute. Les
thérapeutes associent souvent la notion de don individuel a une rencontre
et 4 un pacte avec les génies. Réaffirmer les limites du monde social,
de l'identité personnelle nous parait étre l'enjeu de cette’ représentation

du malheur.

3. La magie interpersonnelle du maraboutage

Contrairement aux deux catégories causales précédentes qui font
intervenir des étres surnaturels, la catégorie causale du maraboutage
laisse clairement entrevoir qu'il s'agit d'une agression entre individus
réels. Le maraboutage renvoie a des conflits interpersonnels entre individus
occupant le méme rang social. C'est la concurrence, la compétition et
la rivalité qui sont le moteur de cette agression. Dans la société haalpu-
laar qui est trés stratifiée, les rapports entre égaux sont extrémement
tendus et ils relévent du défi permanent dans la mesure ol cette relation
de compétition permet a la personne sociale de renforcer les atouts
inhérents que sont la naissance et le statut. Tout en étant fortement
influencé par les contraintes lignagéres et statutaires, ou justement a
cause de ces contraintes, l'individu cherche a se démarquer de ses pairs

sociaux gréce a la magie interpersonnelle. On fait appel a elle dans les



s - 332 -

domaines qui ne sont pas quadrillés par des régies explicites, soit que
ces domaines aient un semblant d'autonomie, soit qu'ils solent nouvellement
intégrés a l'habitus social. C'est pourquoi les phénomeénes d'acculturation
et de transformation des usages sociaux provoquent une prédominance
de cette catégorie du mal en milieu citadin ou il faut beaucoup plus
lutter contre l'animosité d'un voisin ou d'un collégue de travail que proté-

ger un lignage dont l'influence tend a s'amenuiser dans ia vie moderne.

Au Fleuve, ou la modernité et son prestige n'influencent guére la
vie de ses habitants, le maraboutage rend compte des rivalités qui exis-
tent entre co-épouses, entre hommes courtisant la méme femme, entre
éléeves briguant "la meilleure place. Mais la rivalité premiére est celle
qui existe entre rivaux oedipiens tels que les situent MC et E. Ortigues

dans QOedipe africain. Rivalité inconsciente qui débouche sur une rivalité

consciente entre "fréres sociaux", c'est-a-dire entre égaux chez qui la

magie interpersonnelle réqule les relations.

D'une maniére générale, le maraboutage concerne la réussite sociale
qui se traduit, dans le langage du pouvoir moderne, par un emploi important
et la richesse matérielle, jadis comptée en tétes de bétail mais aujourd'hui
comptée en nombre de véhicules et de villas. Le maraboutage est un
défi lancé aux difficultés structurelles qui peuvent freiner I['ascension
d'une personne. Mais, au lieu de s'en prendre a ces structures encombran-
tes, elle s'en détourne pour se mesurer & des égaux, pour leur prendre
ou détourner 3 son profit ce que sa naissance, son statut et ses capacités

naturelles n'ont pas réussi a lui donner.

Le maraboutage est moins associé a des épisodes de maladie qu'a
des camportements inhabituels ou & une succession d'événements malheu-
reux pour un individu : une personne qui s'est toujours montrée courtoise,
respectueuse des autres et qui se montre soudain, sans raison apparente,
emportée et vindicative, est soupgonnée d'avoir été maraboutée. Le méme
diagnostic est prononcé pour un artisan habile -qui devient maladroit.
LLa brusque incohérence des propos et des actes renvoie aussi au marabouta-
ge. Les troubles psychiques causés par le maraboutage sont rares, mais

tres difficiles a soigner, disent les bileeBe : inversion des qualités person-



- 333 i

nelles, retournement de la téte (haore rufnde), le maraboutage agit maoins
sur les composantes de la personne qufe sur les événements qui la touchent.
C'est de cette maniére que sont analysés les événements malheureux
qui touchent un individu. L'accumulation de désagréments renvoie aussi

a la catégorie causale du maraboutage.

4. Les thérapeutes face aux catégories causales

Chaque thérapeute se réfere aux catégories causales en fonction
de ce qu'il considére étre sa spécialité. Le contre-sorcier étant compétent
dans le domaine de l'élimination des sorciers, c'est tout naturellement
qu'il privilégiera la catégorie causale qui s'y rapporte. Pour le marabout,
le monde maléfique se résume a l'action des mauvais génies et & la magie
interpersonnelle pratiquée par les mauvais musulmans. La catégorie des
sorciers n'appartient pas au monde islamique dont le marabout se fait
le défenseur. En conséquence, les maléfices attribués aux sorciers par
les bileeBe sont, soit ignorés par le marabout, soit attribués aux génies
et aux démons. Le marabout réduit ainsi le discours étiologique haalpulaar
a3 deux catégories du malheur pour lesquelles Dieu n'est pas directement

responsable.

Le recours a une telle catégorie causale plutét qu'a une autre, tout
en exprimant des "spécialités thérapeutiques", traduit les préoccupations
et les fonctions sociales de chaque thérapeute. Les catégories causales
fonctionnent a priori, selon le thérapeute auquel s'adresse le malade.
Un marabout ne fait jamais un diagnostic renvoyant a la catégorie des
sorciers. De la méme fagon, un bileejo ne posera pas un diagnostic d'atta-
que par les génies si les symptdmes qui signent d'habitude cette attaque
ne sont pas présents. La magie interpersonnelle est commune aux deux
types de thérapie méme si la relation entre égaux n'a pas la méme impor-
tance pour l'une et I'autre. En effet, pour les marabouts qui prénent
un certain démocratisme religieux, la relation entre égaux est la relation
interpersonnelle la plus importante puisque tous les hommes sont égaux

devant Dieu. Elle est la relation premiére. Pour les thérapeutes pré-isla-



- 334 -

miques, la magie interpersonnelle traduit un type de conflits parmi d'au-
tres - celui entre égaux statutaires - et les relations interlignagéres
que traduit une attaque de sorcellerie sont aussi importantes. En outre,

le bileejo représentatif de la médecine pré-islamique reconnait I'importance

des conflits intérieurs a la personne qu'il rameéne a la catégorie causale
des génies, catégorie que les marabouts ont voulu enfermer dans le domaine

de leur seule compétence en l'intégrant a leur logique de la foi.

L.e discours causal le plus complet est sans nul doute celui du bileejo
car il est adapté aux principes sociaux qui fondent la société haalpulaar.
Ses catégories causales différenciées renvoient a des facettes de la vie
sociale : la verticalité du’lignage, l'horizontalité de la relation interper-
sonnelle et la réflexivité de la relation intrapersonnelle sont inscrites
dans les catégories causales auxquelles le bileejo se référe. Le marabout,
par le choix restreint des catégories causales qu'il utilise, donne une
vision incompléte du monde haalpulaar. La pensée islamique a cherché
a transformer la relation verticale lignagere en une relation transcenda-
le des hommes au divin, dans laquelle tous les hommes ont le méme
statut. L'uniformisation du statut a eu son heure de gloire durant la
"révolution maraboutique" mais elle a été trés vite remplacée par la
différenciation sociale antérieure, avec quelques glissements interstatutai-
res, et c'est toujours le lignage qui domine la vie politique villageaise
futankaise, méme s'ill est antagoniste aux nouvelles instances du pouvoir
bureaucratique, lequel revét cependant une forme lignagére a l'échelle
villageoise. A l'inverse, dans les centres urbains, la disparition du lignage
en tant que force politique et principe de (j:ohésion sociale, facilite la
prédominance des catégories causales du marabout : l'état d'impureté
et la magie persécutive sont les thémes récurrents dans |'explication
du malheur et de la maladie que donnent les citadins. Nous assistons
en ville a une uniformisation des catégories causales au profit du marabou-
tage. C'est pourquoi les marabouts spécialistes du lasrari, les joom Bayre
fulBe et les magiciens de toutes les régions convergent vers les villes
pour y faire fortune. La magie est transethnique et le marabout qui
posseéde la magie de l'écriture n'hésite pas a lui associer le pouvoir des
végétaux. D'un autre c6té, les charlatans ont compris que pour toucher

un public hétérogene, l'alibi islamique était la meilleure carte de visite



- 335 -~

pour attirer une clientéle crédule. L'interprétation par le maraboutage
et par les génies et les diables, dépasse le cadre lignager, statutaire

et ethnique, et permet de rendre compte des conflits sociaux modernes.

Pour résumer, la conception maraboutique individualiste et unifor-
misante de la personne s'oppose a la conception lignagére différenciée
pré-islamique bien que les deux se rejoignent dans leur vision identique

de la personnalité & laquelle renvoie la catégorie de magie interpersonnelle.

L'opposition entre le marabout et le bileejo réside moins dans leurs
pratiques médicales que dans la conception du monde auxquelles elles

renvoient, bien qu'il y ait des aires comunes.

La vision islamique individualiste mais indifférenciée de la personne
et une vision traditionnelle communautaire mais différenciée, sont parado-
xales lorsqu'on examine les modes d'acquisition du savoir thérapeutique

chez le marabout et chez le contre-sorcier.



- 336 -

IV - LES MODES D'ACQUISITION DES DIFFERENTS SAVOIRS

Le savoir maraboutique peut s'acquérir a l'intérieur du lignage, surtout
dans les premiéres années d'apprentissage. Mais la validation des connais-
sances se fait toujours auprés d'un marabout étranger au lignage méme
si, la plupart du temps, les marabouts appartiennent au lignage extensif
des toorooBe. L 'apprentissage du savoir coranique créé des liens de type
vertical entre le marabout et son taalibe et des liens de type horizontal
entre condisciples. C'est le rapport vertical de l'éléve & son maitre qui
inaugure la chafne de transmission du savoir qui remonte a des figures

célébres de I'lslam, validant ainsi 'enseignement regu.

Les chaines de transmission du wird confrérique tijiane sontl'exemple
le plus simpie de cette relation qui lie le marabout a l'instigateur d'un

nouveau rite islamique, Cheikh Tijiane.

Exemple
Cheikh Tijiane o] Corps de la silsila
Mohammed E] Ghali wirdu la plus fré-
Cheikh Umar Taal (Halwar) quente chez les ma-
Alfa Mayero Wele (Gae) bouts que nous
El Haj Malik Sih (Tivouane) L avont interrogés.

Ceerno Ahamadu Baro (Mbur)
El Haj Mohammadu Sayid Bah (Maadina Gunaas)

Ceerno Dawda Caam (Cubalel)

Cette chaine de transmission du wird n'est nullement lignagére.
Cependant les chaines de transmission du savoir peuvent recouper d'autres
types de relations. Ainsi a BarooBe, la plupart des marabouts qui ont
étudié chez ceerno Bokar Kan, instailé a Kaedi, ont envoyé a la mort
de celui-ci, leurs cadets et leurs enfants chez son héritier spirituel, ceerno
Aamadu Nene Bah. D'autre part, nous avons vu dans le chapitre 6 que
les réseaux maraboutiques englobent des réseaux d'apprentissage et des
réseaux d'alliance, formant ainsi une communauté maraboutique. Dans

les faits, l'apprentissage du savoir coranique suit des voies toutes tracées



- 337 -

qut lui sont pré-existantes et qui reposent sur des relations interlignagéres.
Les marabouts forment ainsi une communauté qui voit son fondement
dans la foi religieuse mais aussi dans les liens d'apprentissage et dans
I'alliance matrimoniale. L'individualisme indifférencié qui ressort de
'explication islamique du malheur est contrebalancé par !'esprit confrérique
différencié vers lequel tend la logique islamique. Ainsi, l'Islam qui préne
une uniformisation des statuts au profit dusien - celui de quémandeur
de Dieu - a seulement réussi a s'instaurer comme nouveau groupe statu-
taire dominant au temps des Almamys. C'est pourquoi l'acquisition du
savoir coranique renvoie a une succession de chaines dans lesquelles
les marabouts se renvoient les uns aux autres, créant ainsi une communauté
de personnes dont le principe de cohésion est la foi religieuse. Cette
communauté est régie par des relations de savoir et des relations matri-

moniales.

A l'inverse, l'acquisition du savoir pré-islamique ne créé jamais
une communauté de bileeBe, méme si elle passe par la voie lignagere.
La transmission est verticale a l'intérieur du lignage et il n'y a jamais
qu'un seul élu par génération de vivants. D'autre part, c'est bien plus
I'expérience singularisante de la maladie qui pousse une personne a entre-
prendre |'apprentissage du 'métier” de bileejo. Bien que la fonction du
bileejo soit essentiellement de soigner les maux lignagers, le contre-sarcier
se singularise dans sa meéthode d'apprentissage. Il n'existe pas de commu-
nauté de bileeBe, méme parmi ceux qui ont étudié auprés du méme maitre.
Contrairement aux marabouts qui se référent constamment a leurs chaines
d'apprentissage et au principe de cohérence que fonde la loi islamique,
le bileejo singularise, individualise son expérience, en premier lieu grace
a la maladie, en second lieu en mettant en avant des dons individuels
qui viennent compléter le savoir lignager pour ceux dont la fonction
thérapeutique est une fonction lignagére. Les bileeBe, méme s'ils sont
fréquemment subalBe ou fulBe, peuvent appartenir aux autres statuts
grace a la maladie qui est un facteur de démocratisation encore que

des maux spécifiques puissent étre rattachés a certains statuts.



_}}8-

V - DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BINAIRES DANS UN SYSTEME
MIXTE

Avant d'aller plus loin dans le décortiquage des oppositions binaires
qui caractérisent le marabout et le bileejo, voici un tableau récapitulatif

de ces oppositions :

MARABOUT BILEEJO
Catégorie causale génies et diables sorcellerie
dominante
enjeu social domi- la personne le lignage
nant
mode d'apprentis- chaine communau- maladie singula-
sage taire et lignagére risante
type de savoir savoir savant savoir secret
techniques employées écritures paroles - plantes

A cette série d'oppositions on pourrait étre tenté d'ajouter la classi-
que opposition magie/religion, la magie étant du cété du bileejo et la
religion du co6té des marabouts. Malheureusement, cette opposition n'a
pas plus de sens ici qu'ailleurs puisque les marabouts n'ont pas l'apa-
nage de la foi. De plus, |'écriture coranique est manipulée a des fins
matérielles, comme n'importe quel autre‘ objet magique. D'autre part,
la détention d'un savoir secret n'est pas réservé aux bileeBe : parmi
les marabouts, les joom lasrari se distinguent des autres marabouts par
leurs connaissances secrétes qui exigent les mémes dons que ceux mis

en avant par certains bileeBe (hoore mawnde).

Le marabout et le bileejo ont tous deux I'expérience de l'individua-




- 339 -

lisme : pour le premier, c'est la foi qui est individualisante tandis que
pour le second, c'est la maladie qui singularise. De la méme fagon, tous
deux se retrouvent face au lignage : le bileejo dans sa pratique thérapeu-

tique, le marabout dans son apprentissage.

1. Parole/Ecriture

La parole et l'écriture sont deux outils intellectuels qui permettent
a la pensée de s'exprimer. Nous admettons avec J. Goody (1968) que
['écriture et ['oralité sont deux modes littéraires différents, méme si,
dans la société haalpulaar, ils ne sont guére opposables du fait que l'Islam

au Fuuta a donné une "culture écrite restreinte" (Goody 1968 : )

a) L'écriture, apanage des marabouts

L'écriture est apparue au Fuuta en méme temps que !'lIslam dont
elle a été le véhicule. Jusqu'a l'introduction de l'écriture alphabétique
latine au temps de la colonisation frangaise, les marabouts étaient les
détenteurs de ce moyen d'expression qu'ils réservaient a la pensée reli-
gieuse méme si l'utilisation de l'écriture arabe a servi d'autres domaines
de la pensée intellectuelle. Mais ceux-ci se rapportaient toujours de prées
ou de loin a la pensée religieuse. L'inscription des généalogies permettait
de créer ou de re-créer l'histoire des familles maraboutiques en les ratta-
chant a la famille du Prophéte. L'écriture des généalogies s'opposait
a la tradition des généalogies orales qui étalent publiques et permettaient
des fluctuations du récit en fonction des auditeurs auxquels le griot généa- .
logiste avait affaire. Cependant, [|'histoire écrite, sans étre publique,
était aussi sujette a des distorsions, comme le montrent les disputes
4 ce propos (ex : des Haydara de CiiloN qui refusent de montrer leurs
livres familiaux depuis que Cheikh Muusa Kamara qui était venu les
interroger, avait écrit que leur généalogie était douteuse). Ce qui distingue
les récits historiques oraux de I'histoire écrite, c'est que les premiers
sont difficilement contestables, dans la mesure ou ils s'adaptent au public
qui les écoute, contrairement a l'histoire écrite qui ne peut se transformer
en fonction de ses lecteurs. La logique du doute et de la contestation

peut alors se donner libre cours, pour reprendre les oppositions de Horton



- 340 -
. 1} [ ] . . /I/
entre pensée ouverte et fermée (1568).

Au Fuuta, ou les deux systemes de pensée cCoOexistent avec, cependant,
une nette prédominance de l'oralité, il convient de voir a quelle part

de l'activité humaine se consacre chacune de ces techniques.

Nous avons vu que l'écriture était le mayen privilégié par le marabout
dans sa pratique religieuse. L'écriture lui permet de fixer sur des tablettes
les versets coraniques que les taalibe apprennent. Elle lut permet aussi
de recopier le Koran et d'autres livres saints auxquels il se référe dans
son exercice de la foi. Les livres coraniques ont toujours €té peu nombreux,
mal diffusés, et l'activité de recopiage était importante pour les taalibe
qui voulaient pouvoir disposer d'un savoir a portée de main. Le recopiage
avait aussi pour fonction d'activer la mémorisation du Karan car, bien
que 1'écriture soit une technique qui permet un relachement de la mémoire,
les marabouts encouragent vivement la faculté de mémorisation qui est
indispensable pour acquérir le dipléme lydias. La pratique arale du Koran
est tres valorisée par les marabouts qui insistent autant, sinon plus, sur

la nécessité d'avoir un beau débit que sur celle d'avoir une belle écriture.

De la méme fagon, l'usage thérapeutique de I'écriture n'est pas
opposé a une activité orale dont il est le complément : au moment ou
le marabout écrit le verset coranique protecteur sur une feuille de papier,
il le récite en méme temps a voix basse, a la maniére des incantations
que murmurent les bileeBe. Le fait que les marabouts ne puissent écrire
leurs versets en silence est une chose qui nous a souvent étonnée. ongtemps
nous avons cru que c'était parce qu'ils maniaient mal cette technique.
Plus tard, nous avons compris que l'écriture était "oralisée' pour qu'elle

fasse effet de parole incantatoire ou conjuratoire.

Il ressort de l'usage thérapeutique de l'écriture par les marabouts
qu'elle a moins une fonction informative ou codificatrice qui permettrait
par exemple, de désigner le mal qu'une fonction protectrice et magique,

a l'éqal des rites oraux qui l'accompagnent.



- 341 -

La fonction éducative de l'écriture repose beaucoup plus sur des
actes de mémorisation que sur des actes créateurs. La fonction créatrice
de I'écriture se fait jour dans la poésie, mais la encore, elle est trés
imprégnée par les structures du discours .oral (répétition, codification
stricte des symboles). Le Koran lui-méme est marqué du sceau de l'ora-
lité et c'est sans doute pour cette raison qu'il est si bien regu par les
sociétés sans écriture. Ceci explique peut-étre pourquoi l'esprit critique,
dont Goody nous dit que l'écriture permet !'accumulation et la reproduction
(1979 : 96), est aussi peu présent dans l'usage thérapeutique de l'écriture.
Celle-si se présente comme ce qui est vrai par rapport a l'oralité qui
est contestable. L'écriture apparait comme une pratique a l'abri des
contradictions humaines, dans la mesure ou elle émane de Dieu. L'écriture
coranique est sacrée et ne peut étre mise en doute. C'est pourquoi l'usage
des katemedie, figures chiffrées combinées a des versets coraniques,
occupe une place importante dans la thérapeutique des guérisseurs non
marabouts. Tout comme il existe des vendeurs de plantes qui n'ont pas
de connaissance réelle des vertus des remeédes qu'ils proposent, il existe
des vend=urs d'écritures thérapeutiques qui ne savent ni lire ni écrire.
La chose écrite est suffisamment importante en sol pour que celui qui
la détient n'ait pas besoin de savoir la déchiffrer. Il lui suffit de pouvoir
la reproduire : le recopiage des katemedie est fréquent parmi les bileeBe
et les revendeurs a la sauvette utilisent le. photocopieur dans les centres

urbains.

L'usage de l'écriture n'est pas une alternative aux pratiques orales
~mais un acte complémehtaire de la pratique maraboutique et de la thérapie
en général. Dans son ensemble, la pratique religieuse est vraie, vérifiable
grace aux écritures qui la placent au-dessus du danger de réfutabilité
tel que l'entend Popper (si nous pouvons nous permettre d'utiliser ce
concept élaboré pour définir la science). A l'inverse, les pratiques orales
ne reposant pas sur des documents écrits sont susceptibles d'étre réfutées,
et nous ne pouvons que rejeter l'opposition que fait Horton (1968) entre
une pensée ouverte au scepticisme vis-a-vis des croyances établies, propre
aux sociétés & écriture et une pensée fermée ignorant le scepticisme,
oropre aux sociétés orales. Les fluctuations d'une cure thérapeuti-
que, avec ses permutations de catégories causales, ses remises en cause

des thérapeutes, montrent bien le scepticisme dans lequel se débattent le

\



- 362 - -

malade et son entourage, méme si la remise en cause est moins celle
des croyances que de leur validité dans tel ou tel cas précis. D'autre
part, la rationalité du malade et du thérapeute n'est pas a démontrer,
ni celle de leur société, dans la mesure oU les pratiques thérapeutiques,
qu'elles soient 'magiques' ou 'religieuses’ (vair plus loin la non-pertinence

de cette opposition), ont le méme objectif. : guérir.

Pour résumer, l'écriture, qui ne peut étre remise en cause dans
son aspect sacré, est une vérité en soi a laquelle les thérapeutes font
appel pour secaonder des techniques orales plus fragiles et plus contextuel-
les. L'usage de |'écriture favorise aussi l'indifférenciation des catégories
du mal dans la mesure ou c'est moins son contenu que sa forme écrite

qui le caractérise.

D'autre part, seule une minorité de versets est utilisée. L'écriture
favorise donc l'indifférenciation des catégories causales ainsi que l'indiffé-
renciation des techniques de soins, qui se limitent a des actes protecteurs
et purificatoires. Alors gqu'un usage 'moderne' de l|'écriture permet au
contraire de diversifier la pensée grace a l'accumulation et la reproduction
du scepticisme, (Goody, 1979 : 96), au Fuuta, I'écriture, qui est restreinte
a4 un usage religieux et thérapeutique, réduit et uniformise la pensée
en rejetant les catégories causales qui permettent I'exercice du débat
contradicteire : le fait de tout renvoyer a Dieu, de refuser l'explication
plurielle, appauvrit la pensée réflexive, surtout lorsque la disparition
d'un secteur de l'activité intellectuelle représenté par les thérapies pré-
islamiques et les récits épiques n'est pas remplacé par un autre type

d'activité intellectuelle.

L'écriture qui représente l'unicité de la religion musulmane est un
outil trop spécifié pour permettre I'emploi d'alternatives. L'écriture

est un abjet, celui de l'lslam, dont elle est le reflet et la vérité.

Avant de voir l'emploi qui est fait de l'écriture comme aobjet magique
et comme avatar de la parole, nous allons décrire la parole comme symbole
du savoir lignager pré-islamique qui domine la pensée traditionnelle haal-

pulaar.



- 343 -

b, La_parole, outil du savoir lighager

Contrairement a I'écriture qui est d'origine étrangére, la pratique‘
orale est propre a la pensée haalpulaar qui se préoccupe avant tout de
lignage et de statut. De ce fait, elle est différenciée et constitue une
pratique du secret que les marabouts ont cherché & transposer dans leur
usage de l'écriture. En dépit de leurs efforts, nous assistons aujourd'hui
a une banalisation des écritures coraniques, contrairement aux paroles
traditionnelles. On en trouve la preuve dans la substitution de paroles
coraniques aux paroles traditionnelles, dans des formules du type "Bisimillay

raham rahim ..." qui accompagnent un certain nombre de rituels.

Le récit épique comme mode littéraire rend compte de I'histoire
lignagére et statutaire a ceux a qui il s'adresse. Contrairement aux lec-
teurs, les locuteurs et les récepteurs de la parole sont toujours en situation
contextuelle et la parole varie en conséquence. La parole s'attache a
tous les secteurs de l'activité humaine dont elle est le mode d'intellectua-
lisation privilégié : la parole comme mode de communication entre les
humains, la parole comme mode de communication avec le monde surna-
turel, la parole comme expression de la mémoire collective est réfutable
et démontre mieux les capacités rationnelles de la pensée haalpulaar
que la pratique scripturale empruntée a lI'Islam. Cependant, la parole
peut aussi se présenter comme une vérité irréfutable quand elle prend
la forme des cefi. Ces paroles solennelles sont des vérités dans la mesure
ou elles permettent de différencier des statuts et des mondes (humain/
surnaturel). De forme et de contenu stéréotypé, le cefol est vrai et ne
peut étre contesté parce qu'il constitue une catégorie différentielle qui

s'accorde au statut.

Les cefi sont des paroles solennelles secrétes. Elles se chuchotent
ou se murmurent et ne sont jamais adressées a des personnes humaines.
Le cefol représente la communication avec le monde extra-humain. C'est
un langage incompréhensible pour un non-initié, et seules quelques bribes
de pulaar sont reccnnaissables : ce sont le plus souvent des salutations

ou des exhortations. Le reste demeure absolument impossible a traduire.



- 304 -

Il ne faut pas chercher de contenu sémantique dans une analyse syntaxique
des cefi, leur signification est donnée par 1'énonciation en situation.
C'est le contexte, c'est-a-dire l'énonciateur et le moment de |'énoncé

qui détermine le contenu sémantique des cefi.

Chaque groupe statutaire posséde des cefi qui lui sont spécifiques.
C'est |'apprentissage des cefi propres a son groupe qui permet a l'individu
d'adhérer pleinement a un statut qu'il a acquis a la naissance. L'apprentis-
sage des cefi vient confirmer une différenciation statutaire. La diffusion
de |'Islam a entrainé la disparition de l'usage des cefi, notamment parmi
ceux qul n'ont pas d'activité professionnelle spécifique. Les pécheurs
et les chasseurs sont les seuls parmi les groupes rimBe & avoir conservé

des cefi liés a leur activité professionnelle.

D'autre part, tous les nyeenyBe fecciram golle possédent. des cefi
de travail. Chaque domaine d'activité requiert un cefol particulier :
cefol pour honorer les forces qui animent les outils, cefol pour se protéger
contre la rivalité des égaux, cefol pour se protéger du monde extra-humain.
Les cefi sont hérités des parents au moment de l'apprentissage du métier.
Les cefi qui entourent le travail sont acquis dans le lignage paternel
tandis que les cefi qui ont pour objectif plus vaste celui de protéger
la personne humaine en dehors de toute activité professionnelle sont
acquis auprés du matrilignage, chez la meére. Ces cefi sont littéralement
des protections contre le malheur individuel, contre les aléas de la vie
quotidienne qui sont communs & tous, quel que soit le métier exercé :
formules de mise en garde contre les mauvaises rencontres (génies-sorciers),
les cefi féminins sont des cefi défensifs tandis que les cefi masculins
sont des cefi actifs (la rentabilité du travail est recherchée). Cependant,
lorsque l'individu se sent menacé, les cefi hérités de la mere peuvent
aussi devenir agressifs s'ils ont pour but un souci d'autodéfense. C'est
toujours aux cefi féminins qu'on a recours dans les périodes difficiles.
Si les cefi masculins favorisent une virtuosité dans le travail (accroisse-
ment de la personnalité), les cefi -féminins permettent de faire face aux

vicissitudes de la vie (protection de la personne).

L'exemple du conte concernant Balla Jeeri montre la force des cefi

féminins.



- 345 -

Balla est un jeune homme des hautes terres (jerri) qui veut s'installer
auprés des pécheurs (subalBe) et qui tente d'épouser la fille du chef
de village, alors que tous les jeunes gens du village sont en compétition
pour obtenir sa main. Au méme moment, un hippopotame ravage les.
champs de mais chaque nuit, et, a l'arrivée de Balla Jeeri, personne
n'a encaore réussi 3 le tuer bien que le chef du village ait promis sa fille
a qui accomplirait cet exploit. Mais |'hippopotame posséde des cefi sopo-
rifiques et chaque groupe de jeunes qui tente de garder les champs s'endort
pendant que l'hippopotame dévaste la récolte. Balla, aidé par la fille
et par l'épouse du chef du village qui lui dévoilent.les cefi qui I'empéche-
ront de dormir & l'arrivée de |'hippopotame, combat l'animal et le blesse.
Le chef du village, furieux de ce qu'un jeune étranger ait pu lutter contre
I'hippopotame, lui rappelle la condition lui permettant de revendiquer
la main de sa fille. Il doit ramener le foie de I['hippopotame dévastateur
des récoltes. Balla saute dans une pirogue alors que le jour n'est pas
encore levé et part traquer l'animal blessé. Le chef du village |'observe
du haut de la berge et récite un cefol. La pirogue de Balla se retourne.
Hélas, Balla ne sait pas nager et, sans le secours de ses complices qui
arrivent sur ces entrefaites, il se serait noyé. L'épouse du chef du village
entre alors dans une compétition de cefi avec son mari et chaque fois
que ce dernier essaie d'enfoncer Balla au fond du fleuve, elle le ramene
a la surface par des exhortations.

Au méme moment, le frére de Balla qui vient a sa recherche, arrive
sur la berge opposée et assiste & la scéne de la noyade. Le chef de village
envoie Balla au fond du fleuve au moyen de cefi et sa femme, gréce
a ses propres cefi, le raméne 3 la surface de !|'eau. Finalement, le chef
du village se montre clément et abandonne la lutte en envoyant Balla
sur la rive opposée ou il atterrit aux pieds de son frére qui s'empresse
de le ramener dans leur pays.

Cette fable dont la morale est qu'il ne faut pas chercher la mésal-
liance (ethnique, statutaire, lignagére) est une apologie de l'endogamie
au sein du groupe statutaire. Balla voulait épouser la fille du chef des
pécheurs alors qu'il ne savait méme pas nager. Par ailleurs, elle montre
le peu de confiance qu'il faut faire aux femmes qui sont toujours prétes
a trahir leur groupe au profit d'un étranger (diffusion des cefi & Balla).
Ce récit montre aussi la force des cefi féminins qui s'opposent d'abord
a |'hippopotame et ensuite au mari. A chaque fois, ces cefi apportent
la preuve de leur efficacité et ce n'est que grace a la clémence du chef
du village que reste en suspens la question de savoir qui aurait été vain-

queur dans le dernier combat.

L'usage des cefi comme moyen et expression de la force individuelle”
et statutaire n'est pas contestablie. L'expérience peut seulement en récuser

la farce, mais l'efficacité des cefi n'est jamais remise en cause.



- 346 -

Les cefi individuels sont des paroles apprises non pas a l'intérieur
du lignage, mais auprés des étres surnaturels que sont les génies. Ces
cefi ne participent pas de la différenciation lignagére mais du don indivi-
duel qui est toujours lié & un contact avec le monde imaginaire. Les
ceft individuels marquent la place que la pensée traditionnelle haalpulaar
accorde aux initiatives personnelles qu'engendre l'expérience de la maladie.
En effet, |'apprentissage des cefi individuels auprés des génies ne peut
se faire dans une situation normale puisque la vision des étres surnaturels

provoque un état pathologique chez le non-initié.

Pour revenir & l'opposition parole/écriture que Goody dégage pour
différencier les sociétés traditionnelles des sociétés modernes, dans la
société haalpulaar ou les deux modes de pensée coexistent, si on utilise
le critére popperien de réfutabilité propre a la pensée scientifique, on

constate que c'est l'usage de la parole qui marque le débat contradictoire.

Nous avons un peu schématisé les oppositions quinous sont apparues
a travers l'usage thérapeutique de la parole et de |'écriture, mais il
convient de ne pas oublier, d'une part, le rdle critique et informatif
que joue |'écriture arabe dans I'univers intellectuel des marabouts et
des savants et, d'autre part, le role de la parole qui est de coordonner

les activités sociales.

Le métissage de la pensée haalpulaar, que fondent deux modes de
réflexion différents, nous pousse a récuser les oppositions binaires habituel-
les auxquelles Goody substitue le concept d'accumulation et de reproduc-
tion de l'activité intellectuelle. Toutefois, ce métissage qui conduit &
une "culture écrite restreinte'" ne nous permet pas de nous servir de
I'opposition parole/écriture de fagon pertinente. En effet, l'usage de
I'écriture coranique participe étroitement a la représentation et a l'action
dans la pratique thérapeutique. L'écriture peut agir sur la matiére, comme
le fait la parole magique. Le mot, qu'il soit écrit ou oral, est objectivé
dans la thérapie et il est & la fois le support et la matérialisation de
l'acte thérapeutique. Comme support de Il'acte thérapeutique, l'écriture
renvole aux catégories causales du malheur. Comme matérialisation de

l'acte thérapeutique, l'écriture est objectivée dans une pochette en cuir,



- 347 -

par exemple. La parole thérapeutique agit de la méme maniére : elle
institue le cadre du rituel thérapeutique tout en y participant en tant
qu'objet magique. La parole et l'écriture sont objectivées par l'ingestion
qui en est faite ainsi que par leur transformation : pochette de cuir
qui conserve |'écriture et fil de coton dui retient la parole. Ces objets
transformés, tirés de la parole et de I'écriture, sont les garants de leur

efficacité.

2. Savoir savant/savoir secret

Il est d'usage d'obposer, dans le domaine médical, une tradition
écrite d'usage savant a une tradition orale Ad'usage secret ou le savoair
savant se transmet au sein d'une communauté élitiste et le savoir secret
au sein d'une communauté lignagére. Cette opposition n'est pas pertinente
dans les sociétés qui ont un usage restreint de l'écriture. Goody (1979 : 78)
remarque que, dans ces sociétés, aprés l'apparition de I'écriture, celle-ci
devient souvent la technique divinatoire la plus appréciée, parce qu'elle
permet une nouvelle pratique du "secret". Au Fuuta, les joom lasrari
en usent largement et 1ls se démarquent des marabouts ordinaires par

cet usage secret qu'ils font de certains livres arabes.

Mais si le savoir savant peut aussi étre un savoir secret, la réciproque
n'est pas vraie. Le savoir secret oral circule & travers le lignage ; il
est entiérement contextuel et ne peut se prévaloir d'une application
universelle. Vérité lignagére, le savoir oral secret a du mal a s'exporter

et la maladie est le biais qui permet d'y acceéder.

Qu'il soit oral ou écrit, le savoir secret nécessite des qualités indivi-
duelles de la part de celui qui le posséde. La qualité de hoore mawnde
est commune au bileejo et au joom lasrari. Le savoir secret se démarque
du savoir savant par les prédispositions qui marquent son acquisition
(qualités intrinséques, maladie), et par le registre auquel il fait référence.
Le joom lasrari et le bileejo ne font pas appel au registre islamique méme
si le premier est d'abord un lettré musulman. Sans fixer trés précisément
I'origine de ce savoir, ils I'attribuent aux traditions pré-islamiques. Certains

joom lasrari nous ont parlé de livres écrits par les jinneeji. Mais, pour



- 348 -

la plupart des utilisateurs du savoir secret, la question de savoir d'ou
provient ce type de connaissance ne se pose pas. [l est intéressant de
noter avec M. Last (1981) que le refus de savoir est & mettre en corré-
lation avec la pratique du secret. En effet, si le savoir savant marabouti-
que peut étre décomposé a chaque étape de son apprentissage a travers
la diversité des disciplines étudiées et a travers I'énumération des textes
qui s'y rapportent, dés lors qu'on s'intéresse au lasrari, & ses mécanismes
et & son origine, on se heurte & un silence quant aux procédures et a
I'origine de ce savoir : refus de parler pour protéger un secret mais
aussi refus de savoir, de comprendre pour ne pas détruire la force magique
de cet instrument qu'est le savoir lasrari. Le savoir secret est la connais-
sance instrumentale d'un phénoméne beaucoup plus qu'une connaissance
explicative de ce méme phénomeéne : l'usage des katemedie n'exige pas
de savoir lire et écrire mais seulement de pouvoir les reproduire ; l'usage
des cefi ne demande pas une compréhension interne du texte mais une

"compréhension explicative" de son application spatio-temporelle.

Comme on le sait depuis G. Simmel (1908), la fonction du secret
est moins une fonction pédagogique qu'une fonction politique de marquage
des positions sociales (ainés/cadets, spécialistes/non spécialistes,etc.)
(cf. par ex. W. Murphy (1980). Tout comme le devin du sandoho Senufo
(N. Sindzingre, & paraitre), méme si celui-ci ne détient pas en dernier
ressort le "pouvoir-dire" (c'est le chef de lignage qui désigne et accuse
grace a l'interprétation fournie par le devin), le bileejo et le joom lasrari
sont & |'abri des accusations d'agression et de sorcellerie grace au secret
dont ils entourent leur savoir. Contrairement & ce qui se passe dans
I'expérience analytique, le patient ne peut et ne doit pastourner sesaccusa-
tions contre la personne du thérapeute. Cette position d'intouchable donne

sa force et son pouvoir au thérapeute.

D'autre part, le role du secret n'est pas tant de conserver un savoir
que d'en cacher les failles au plan structurel : c'est en général un savoir
dé-construit, dispersé, hétérogéne, non systématisé, formé de bric et

P g

de broc, au hasard des rencontres.

Ce qui frappe aussi I|'observateur, c'est la non-théorisation des



- 349 -

connaissances thérapeutiques. L 'énonciation du registre des catégories
causales ou le recours implicite a celles-ci suffit aux thérapeutes et
a leurs clients. Le discours est le plus souvent implicite et les thérapeutes
ne le reconstruisent que pour les ignorants curieux que sont les psychiatres
ou les chercheurs de notre espece. Cependant, méme alors, le discours
parait fragmenté et aucun systéme ne se donne a lire dans celui-ci. Quant
au malade, il est encore plus ignorant et il se borne a accepter la thérapie
que lui propose son guérisseur. Cette acceptation se fonde sur une accep-

tation du systéme de représentation du dit thérapeute.

Il n'est pas important pour le malade de connaitre la posologie des
remeédes, ni méme leur action sur l'organisme, du moment qu'il est d'accord

avec l'interprétation causale du thérapeute.

Nous avons souvent remarqué que nos questions précises sur les
propriétés de telle ou telle plante, ou sur les symptdmes de telle ou
telle maladie, agagaient fortement nos interlocuteurs thérapeutes qui
voyaient la, soit un dénigrement a priori de l'efficacité de leurs techni-
ques, soit une volonté de notre part de percer leurs secrets a leur insu.
En effet, seul un incrédule ou un apprenti-sorcier témoigne d'une telle

avidité de savaoir.

La connaissance n'intéresse pas celui qui en use, sauf dans un cadre
trés précis et reconnu qui est celui de |'apprentissage. En dehors de ce
cadre qui instaure une relation hiérarchique entre le maftre et ['éléve,
toute question concernant la connaissance est irrecevable. L'érudition
concerne uniquement les disciplines coraniques. Les autres domaines

de la connaissance ne sont que pragmatiques.

La pratique du secret est la pour renforcer la position du thérapeute
car la confiance que lui fait le malade est fondée sur des principes géné-
raux et non sur sa personne. Le secret permet au thérapeute de singulari-
ser sa pratique médicale qui repose néanmoins sur une interprétation
générale du malheur. Le silence permet d'autre part au patient de cumuler

pour sa maladie différents diagnostics contradictoires sans que ceux-ci



- 350 -

viennent compromettre la logique lignagére ou le discours thérapeutique.
Mais le silence ne serait pas le garant d'un "pouvoir~dire" et d'un "pouvoir-
faire" s'il ne reposait pas sur la croyance, pour celui qui le détient et

pour celui qui le subit.

3. La notion de croyance

Nous venons de voir que ce qui instaure la relation thérapeute/mara-
bout, c'est la croyance que l'un et l'autre ont dans une série d'instances
causales. Il convient de voir si cette croyance est homogéne ou plurielle,

et si elle fonde un ou plusieurs systémes religieux et/ou magiques.

Nous avons vu que le bileejo et le marabout se différenciaient par
I'usage plus ou moins complet qu'ils faisaient dusystéme étiologique : emploi
restreint pour le marabout e 3ventail complet' des Iinstances causales
chez le bileejo. Cet usage spécifié des catégories ocausales ampute le
marabout d'un paradigme, lequel est néanmoins adopté par sa clientéle.
Si les paradigmes de la croyance distinguent les thérapeutes, ces paradig-
mes sont tous acceptés par les thérapeutes. Ceux-ci croient a l'agres-
sion de toutes les instances du malheur dénoncées par le bileejo, et c'est
pourquoi nous pensons que, s'il existe un systéme, c'est auprés des bileeBe
qu'il faut le chercher : virtualité d'un systéme qui se donne a lire a travers
les instances fragmentées du discours étiologique ; les catégories causales
ne mettent pas en jeu des cultes mais seulement des rituels. Chez les
Haalpulaaren, il n'y a pas de culte des ancétres comme on peut le voir
dans le rituel thérapeutique ndoép des Wolof. L'interprétation du bileejo
ne met pas en oeuvre un culte ordonné mais des pratiques rituelles qu'inter-
rompt la guérison. Méme si ces pratiques rituelles ont un effet ordonnateur
de l'univers et de l'individu, en marquant, par exemple, les frontiéres
du corps a travers les procédés d'expulsion du mal, elles ne se donnent
pas comme une pratique transcendentale consciente. Le seul culte existant
est le culte rendu a Dieu. Personne n'y échappe, pas méme le bileejo

qui prend néanmoins ses distances 3 son égard.

Cependant, |'appartenance statutaire qui marque la plupart des bileeBe

et les savoirs thérapeutiques domestiques, laisse deviner un systéme de



- 3515

croyances qui sous-tend les pratiques statutaires différenciées ; les paroles
rituelles qui encadrent les activités statutaires laissent entrevoir le rapport
mystique qu'entretiennent les étres humains avec leurs outils et matériaux
de travail : culte virtuel de I'élément déterminant dans l'activité statu-
taire : le feu pour les forgerons, l'eau pour les pécheurs, le fil pour les
tisserands et le fer pour le cordonnier. Chacun de ces éléments spécifiques

détermine aussi une activité thérapeutique statutaire.

a) Activité cultuelle et activité thérapeutique

S'll ne nous est pas possible de rendre compte du lien qui unit dans
la pratique pré-islamique !'activité culturelle a l'activité thérapeutique,
en raison de la disparition quasi totale de cette derniére, en revanche,
I'émergence des marabouts et leur installation au Fuuta dans les périodes
qui ont précédé I'Almamyat, montre clairement la prééminence de l'acti-
vité thérapeutique sur l'activité religieuse pour les populations autochtones.
C'est ainsi que nombre de légendes concernant la donation de terres @ un ma-
rabout et son installation sont fondées sur le récit de guérisons miraculeuses
accomplies par un marabout sur la personne d'un proche du chef du village
hate. C'est souvent la guérison de la calvitie de la fille du chef ou d'une
infirmité telle que la folie qui est invoquée. Ces récits semblent marquer
la prééminence accordée a la pragmatique dans la mesure ou c'est l'expé-
rience de l'efficacité thérapeutique qui précede l'acceptation du dogme
islamiqué. Les gens ne se seraient convertis a l'Islam que parce qu'il
est efficace. Ces légendes qui marquent l'installation des premiers mara-
bouts au_Fuuta, tout en étant la pour promouvoir l'Islam, montrent de
quelle manieére il faut s'y prendre pour intéresser les populations. On
pourrait distinguer les croyances 'primitives" des croyances théistes
par leur visée avant tout pragmatique. Ainsi, au Fleuve, l'efficacitéd’'une

nouvelle pratique intéresse beaucoup plus que le dogme qui la soutient.

Savoir intellectuel et savant, le savoir coranique n'intéresse pas,
envisagé de cette maniére. L'efficacité précéde le dogme et fonde la
croyance. Le dogme en lui-méme n'intéresse pas, seules l'efficacité et
la croyance importent. Ceci explique pourquoi l'expérience thérapeutique

peut étre diversifiée sans paraitre paradoxale ou antagoniste.



- 352--

Le dogme et l'efficacité ne sont pas nécessairement dépendants
I'un de l'autre : l'efficacité de l'acupuncture ne remettrait pas en cause
le systeme étiologique haalpulaar dans la mesure ou cette pratique serait
détachée de son contexte initial pour étre adaptée au contexte haalpulaar.

De cette maniére, les pratiques thérapeutiques sont plurielles sans pour
autant élargir le registre étiologique haalpulaar, ni le réduire. La croyance

s'attache beaucoup plus a l'efficacité qu'au dogme, bien que I'origine
de la croyance doive se trouver dans un dogme initial. Les matériaux
haalpulaaren montrent bien que le rite est toujours prioritaire sur la croyan-
ce et que l'unité de signification des actes magico-religieux est l'action
et non l'inverse [sur ce débat fondamental, voir par exemple Levi-Strauss
dans le final de I'nomme nu (1971) et J. Skorupski (1976).).

Ce dogme initial, dont le systéme parait se trouver du c6té du bileejo
qui possede a la fois le registre étiologique maximal et les pratiques
les plus diversifiées, est difficile a reconstituer a partir de la pratique

sociale méme s'il transparait dans les activités statutaires.
La question se pose de savoir si ces activités statutaires présupposent

un ancien systéme religieux fragmenté qui se donnerait a lire dans les

pratiques magiques contemporaines.

b) Magie/religion

Nous avons vu plus haut qu'il était difficile d'opposer une magie
pré-islamique a une religion islamique, pour la raison simple que la foi
musulmane était partagée par la grande majorité de la population haalpu-
laar. C'est pourquoi l'explication dialectique que P. Bourdieu (1971) donne
de l'opposition magie/religion nous parait tout & fait applicable au Fuuta,

ou l'lIslam a légitimé le pouvoir de maniére trés marquée.

En s'inspirant a la fois de la théorie marxiste de la lutte de classes
et des observations weberiennes concernant 1'harmonisation qui existe

entre l'éthique religieuse et la position sociale de celui qui la diffuse,



- 353 -

P. Bourdieu remarque que la religion est l'expression légitime d'une position
sociale tandis que la magie en est une expression illégitime : la religion
de la classe dominante s'oppose a la magie de la classe dominée. Cette
vision synchronique du phénomeéne religion montre la magie comme fait
religieux dépossédé de la légitimité du pouvoir et, par la-méme, rend
caduque l'opposition magie/religion au plan structurel. M. Mauss fait
le méme constat dans son étude sur la magie lorsqu'il écrit : "Quand
une religion est dépossédée, pour [es membres de [a nouvelle Eglise,

les prétres déconsidérés deviennent des magiciens" (1950 : 22)

C'est I'histoire politique et sociale qui marque les oppositions et
qui explique pourquoi les pratiques pré-islamiques apparaissent comme
des pratiques magiques. La cohérence de leur systéme a été écrasée
par la mise en valeur d'un autre systéme qui a léqgitimé I|'émergence
de la classe des toorooBe. Toutefois, l'institutionalisation de I'lslam aux
dépens des croyances religieuses antérieures n'empéche pas celles-ci
de s'exprimer au travers méme des pratiques de ceux qui se réclament
de I'Islam. Le "génie du paganisme" semble tenir a sa capacité d'intégra-

tion, compte tenu de sa dissolution en tant que systéme.

1. Le“qénie du ;@qanisme’

Jusqu'a présent, nous avons considéré les faits religieux haalpulaaren
comme appartenant a des systémes différents qui s'opposent et alternent
en fonction des situations et des contextes. D'autre part, nous avons
montré le génie intégrateur de l'lslam qui transforme certaines instances
causales pour se les approprier. Les génies sont introduits dans le panthéon
islamique pour permettre de rendre compte des enjeux sociaux que symboli-
se cette catégorie causale. Nous avons expliqué la réduction des catégories
causales maraboutiques en nous basant sur le dogme islamique de la foi
uniformisante. Ces interprétations présupposent I'existence d'un systéme

religieux islami.que exclusif.

Mais, en changeant de point de vue, c'est-a-dire en considérant
I'existence virtuelle d'un systéme religieux paien, c'est du c6té du paga-

nisme que se trouve la puissance d'intégration. L'lslam haalpulaar et



- 354 -

I'Islam noir en général, sont une religion a dimension pragmatique, plutdt
qu'une religion & dimension spirituelle. Cet aspect pragmatique de la
religion islamique est d'ordinaire le fait des religions '"cultuelles" et
non le fait des religions "universelles". La non-exclusivité des croyances
haalpulaaren et leur simultanéité rend difficile une approche systémique.
Le paradoxe que provoque l'idée d'un paganisme intégrateur nous oblige
3 reconsidérer la pertinence de la notion de systéme appliquée aux croyan-

ces haalpulaaren.

4. La notion de systéme

Nous avons placé la thérapeutique des bileeBe du c6té d'un systéme
tel que le définit M. Last (1981 : 388) parce que nous reconnaissons en

elle les trois critéres énoncés par ce dernier :

a) existence d'un groupe de thérapeutes dont la pratique repose sur

un méme ensemble théorique qui la valide.

b) reconnaissance par les malades du groupe de thérapeutes et de
leur théorie dont ils acceptent I'efficacité méme s'ils sont incapables

de !'expliquer.

c) la théorie en question est tenue d'expliquer et de traiter la plupart

des maladies que les gens subissent.

La médecine des bileeBe satisfait a- ces trois critéres ; toutefois,
le groupe que forme I'ensemble des bileeBe ne constitue pas un groupe
corporatif. Il n'existe pas d'affinité entre bileeBe en dehors de la relation
hiérarchique qu'instaure l'apprentissage. L'ensemble des bileeBe forme
seulement une catégorie thérapeutique. C'est aussi la personnalité concréte
du bileejo qui marque son efficacité, bien plus que son appartenance

4 un groupe constitué.

Le point fort du bileejo est de posséder un éventail théorique qui

lui permet de traiter la plupart des maladies. Il est I'nomme de toutes



- 355 -

les situations et c'est en cela qu'il pargit se situer dans un systéme médical.
Cependant, son éventail théorique ne l'intégre pas dans une corporation
et sa liberté de pratique dGe en partie au génie intégrateur paien, rend
difficile la reconnaissance d'un systéme, et ce, d'autant moins que l'Islam,
qui joue un réle politique trés important, lui interdit la parole publique
et le reléque dans I'ombre. Les pratiques médicales du marabout qui
se donnent comme éléments d'un systéme religieux, dans le discours
méme du thérapeute, sont beaucoup plus fragmentées que celles du bileejo
dans la mesure ou la théorie a laquelle elles se réferent ne traite pas
toutes les maladies, méme si elle tente de donner une explication générale
du malheur. Ni le marabout, ni le malade ne prétendent que la pratique

maraboutique soigne toutes les maladies.

Le paradoxe de ces deux types de pratique médicale réside dans
le fait que, de prime abord, la premiere se donne comme fragmentée,
trés personnalisée, tandis que la seconde se donne comme systématisée.
Pourtant, l'observation de leurs principes théoriques réciproques renverse
la situation et, si le flou demeure, c'est la pratique du bileejo qui fait
systeme et c'est le marabout qui semble avoir des pratiques fragmentées,

hors contexte.

Nous ne pousserohs pas le paradoxe plus loin car il nous semble déri-
soire de continuer a opposer deux pratiques médicales qui, loin de s'exclure,
se rencontrent dans leurs visées pragmatiques. L'lslam et les représenta-
tions paiennes haalpulaaren appartiennent au méme ensemble religieux,
dans la mesure ou les croyances en l'un et l'autre ne s'excluent pas.
D'autre part, il n'y a pas alternative entre deux pratiques ou deux idéolo-
gies, mais pluralité de paradigmes. La théorie de la hiérarchie de L.
Dumont (1978) nous permet peut-étre d'expliquer comment ces deux

paradigmes fanctionnent.

Résultat de transformations historiques, la hiérarchie qui marque
le rapport entre l'Islam et le paganisme récurrent dans la pratique du

bileejo, opére par l'englobement des contraires a l'intérieur d'un systéme.

Ainsi, les pratiques thérapeutiques du bileejo et celles du marabout

appartiennent a la méme sphere, aux mémes valeurs, au méme systéme,



méme si ce systéme est difficile & re-constituer dans la mesure ou I'lslam,
légitimant ainsi sa position sociale, se présente comme un systéme global
incorporant certains fragments d'un ancien systéme, lui-méme devenu

un sous-systéme dépendant.

Malgré la difficulté & définir un systéme médical haalpulaar, il con-
vient de se débarrasser de préjugés idéologiques qui le donnent pour
ce qu'il n'est pas. lLa thérapeutique haalpulaaren apparait comme un
non-systéme intégrateur. Sans présenter de principes cohérents ailleurs
que dans ses représentations étiologiques ( - ce qui le situe du cé6té du
paganisme-), la thérapeutique haalpulaaren englobe une série de pratiques
trés diversifiées, sans pour autant étre minée dans ses fondements théari-
ques. Intégrant des processus nouveaux, elle se montre trés fermée dans
son refus de nouvelles théories. Résolument tournée vers l'efficacité,
elle accepte les pratiques étrangéres tout en se réservant le processus
d'intégration de ces pratiques, grice au recours a son registre étiologique

institue.

Une anthropologie médicale tournée vers le systéme des représenta-
tions qui ne prend pas en considération la pragmatique, perd résolument
son objet. Le leurre idéologique. est présent a tous les niveaux du discours ;
I'Islam comme systéme religieux exclusif, le paganisme comme fait margi-
nal et marginalisant et le paradoxe d'une idéologie statutaire différenciée
et d'une idéologie islamique uniforme sont des leurres que léve |'observa-

tion pragmatique des faits sociaux dans leur synchronie.



- 357 -

VI - CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE

Si le systéme étiologique haalpulaar permet d'expliquer a priori
les causes efficientes des maladies, il n'est qu'un- élément du processus
explicatif qui comprend, outre les causes efficientes, les causes instrumen-
tales et les causes ultimes. Le modeéle explicatif haalpulaar est "exculpatif"
comme dans beaucoup de sociétés africaines. [l peut étre résumé par
les interrogations posées par E. Gillies (1976) & propos des Akoko du
Nigéria, du "Qui ou Quoi" (cause efficiente), du "Comment" (cause instru-
mentale) et du "Pourquoi" (cause ultime). Ces trois instances causales -
qui différent dans leur contenu selon le systéme médical résument |'étio-
logie de n'importe quel systéme médical. La biomédecine 's'intéresse

aussi aux mécanismes, aux vecteurs et 3 l'origine des maladies.

R. Horton (1968), dans sa définition des systémes de pensée tradition-
nels et modernes, A. Young (1976) a propos des croyances et des pratiques
meédicales, ont montré que les oppositions ne se trouvent pas tant dans
les pratiques médicales et sociales en général que dans l'ordre ontologi-
que que ces pratiques affirment : ordre ontologique "fermé" pour les

sociétés traditionnelles et "ouvert" pour les sociétés modernes.

Comme chez les Senufo (Sindzingre et Zempléni 1981), l'identifica-
tion des instances causales de la maladie se fait a deux niveaux chez
les Haalpulaaren : le niveau théorique qui met en -place des connexions
a priori entre les différentes instances causales. Ces connexions sont
biunivoques ou convergentes : il est reconnu a priori que jiilol (vertige)
implique la présence des sorciers et réciproquement. Mais ce méme sympta-
me jiilol peut aussi étre attribué a la fatigue, 8 un saignement de nez,
et a la visian d'un génie.

Les connexions biunivoques relient chaque symptéome & une instance
causale. Dans le cas de maux bénins, on trouve le couplage symptéme/cause
instrumentale. Le couplage symptéme/cause efficiente marque les maux
imputés & l'agression de puissances extérieures et le couplage symptome/
cause ultime, les maux attribués a la transgression d'interdits ou d'usages

sociaux.



- 358 -

Il y a d'autre part le niveau pragmatique ol le systéme étiologique
n'est qu'un des éléments de la cure. Celle-ci obéit a d'autres logiques
que la logique étiologique et le parcours du malade est le résultat du
va-et-vient qui s'instaure entre les différentes logiques. Les symptdmes,
les thérapeutes et les contextes déterminent a posteriori la logique étio-
logique et non le contraire. La recherche d'efficacité qui marque ce
niveau ne nécessite pas forcément le recours I'étiologie. La plupart
des thérapies domestiques ne posent pas de questions préalables a leurs

pratiques.

D'autre part, le processus explicatif ne se réduit jamais a posteriori
a des couplages biunivoques dans la mesure ol l'interprétation offre une
multitude de variantes oU s'enchainent remises en cause, diversions et

réinterprétations.

Les repéres étiologiques marquent la route du malade dont les vrais
guides sont : les signes symptdmes, les thérapeutes consultés et le contexte
dans lequel se déroule I'événement-maladie. Chacun de ces éléments
est plus ou moins prégnant dans la cure, qui est cependant toujours dominée

par l'un ou l'autre.

Lorsque les symptémes dominent, c'est-a-dire lorsqu'ils sont trop
visibles et trop connus, la quéte thérapeutique vise leur suppression.
Ce sont les thérapies domestiques et le recours aux mocooBe qui marquent

I'importance accordée aux symptdmes.

Le choix du thérapeute détermine la logique étiologique dans la
mesure oU les thérapeutes se distinguent dans leurs recours théoriques.
S'adresser a un bileejo, 3 un ceerno ou a un mocoowo n'implique pas
le méme choix causal. Le recours a un thérapeute marque moins le choix

d'une personne que le recours a une représentation de la maladie.

Le contexte est le cadre dans lequel se déroule I'événement-maladie.
La fonction et le statut du malade et celui de ses proches ont leur impor-
tance car le processus explicatif n'aboutit que lorsque la cause ultime,
c'est-a-dire sociale, est découverte. C'est pourquoi le malade et son
entourage peuvent avoir des stratégies thérapeutiques moins soutenues

par l'urgence du corps malade que par l'urgence du corps social.

'



- 359 -

Chague situation contextuelle impase sa démarche. Les signes-sympté-
mes dominent pour des maux bénins qui demandent une thérapie de type
domestique (tinndi futankooBe, mocooBe). Le choix du thérapeute prévaut
pour des maux spécifiés dont les symptdmes impliquent nécessairement

I'action d'une puissance surnaturelle.

L'appartenance statutaire régit le choix thérapeutique pour les sta-
tuts qui sont associés a des thérapies reposant sur un registre étiologique
partiel. L.es toorooBe ont beaucoup plus de mal a accepter la thérapie
du bileejo que les subalBe qui, a l'inverse, ont tendance & privilégier

ce type de recours thérapeutique.

On peut schématiser trois recours thérapeutiques-types en fonction

des paradigmes symptomatologiques, étiologiques et contextuels :

* e recours aux mocooBe, aux thérapies domestiques et a la médecine

cosmopolite privilégie le paradigme des symptomes.

* I_e recours aux bileeBe privilégie le paradigme étiologique.

* | e recours aux seernaaBe privilégie le paradigme contextuel.

Nous voyons a travers ce schéma que les recours thérapeutiques
ne s'excluent pas mutuellement mais constituent des moments du processus
thérapeutique qui se veut a la fois efficace et explicatif. La perduration
ou la succession de symptémes oblige a reconsidérer le recours thérapeu-
tique initial. En remettant en cause l'efficacité du thérapeute, l'explica-
tion causale initiale et le choix contextuel, le recours thérapeutique
alternatif rejette des choix et des personnes sans pour autant remettre
en cause des systémes. L'accumulation de choix thérapeutiques ne provaque
pas l'accumulation d'interprétations causales qui entreraient en contra-

diction.

Ces choix sont, en général, successifs et ils constituent les différentes
étapes du cheminement thérapeutique. Le parcours du malade est a la

fois difficile dans son déroulement et souple dans sa direction parce



- 360 -

qu'il n'existe pas de systéme nosologique établi et que les connexions
biunivoques qui lient des symptémes a des causes efficientes sont peu
nombreuses. Le parcours du malade parait semé d'embiches laissant
trop souvent les questions sans réponse. Mais cette difficulté méme a
trouver des réponses est la condition sine qua non de la souplesse d'adap-

tation des interprétations et des thérapies.

La succession des interprétations, la remise en cause des pratiques
des thérapeutes ne sont pas contradictoires mais alternatives. Elles ne
remettent en cause ni un "systéme médical intégrateur" dont le principe
de cohérence est la "fermeture" de son systéme étiologique, ni un systéme
social balisé par la notion de statut. Le parcours thérapeutique est un
systeme clos dont le trajet est infini : la succession ou la répétition
de maux que seule la mort peut briser, actualise les interprétations qui,
parce qu'elles sont instituées et closes, se chevauchent et alternent dans

un cercle vicieux.

1. La divination

Si les choix thérapeutiques initiaux sont dominés par des interrogations
précises, la divination est un moyen privilégié pour écarter le doute.

Le recours a la divination précede la démarche thérapeutique ldrsque
ni les symptdmes, ni le contexte, ni l'idée de la cause ne sont suffisamment
probants pour déterminer un choix initial. Mais, de maniére générale,
le recours a la divination est moins le fait des malades eux-mémes que
celui des thérapeutes qui cherchent a confirmer un diagnostic bien plus
qu'a l'établir, étant donné que le recours a un thérapeute spécifie déja
le type de mal que ressent le patient. Toutefois, la divination joue un
role important dans les recours thérapeutiques postérieurs au choix initial
du malade. Mais, a priori, la divination concerne moins l'interprétation
du malheur que sa circonscription. Le recours au devin est largement
employé pour prévenir ou s'informer du malheur & venir. La divination
haalpulaar ne spécifie pas la cure thérapeutique comme chez les Senufo

Fodonon (Sindzingre 1981). Elle permet de réajuster les recours thérapeu-



- 367 -

tiques mais son rdle principal reste informatif et préventif. D'autre part,
elle rend compte essentiellement d'une catégorie de malheurs qui survien-
nent dans des relations sociales indifférenciées et qui sont interprétées

par la magie interpersonnelle du maraboutage.

Les techniques divinatoires sont pour la plupart empruntées a I'Islam
et a la tradition arabe. Istikhar .est le mode de divination préféré des
marabouts. L'usage du chapelet peut étre remplacé par la géomancie
ou par la lecture dans l'eau au moyen de kolas. A l'inverse, la divination
par les cauris est une pratique domestique qui, lorsqu’elle est accompagnée
d'une pratique thérapeutique, est alors considérée comme un acte de

spécialiste.

Dans I'explication du malheur, l'usage de la divination est lié au
maraboutage. A la fois catégorie causale et technique magique, le marabou-
tage est d'une part un mode d'interprétation du malheur qui privilégie
I'interprétation divinatoire, et d'autre part un procédé magique actif.
La retraite mystique xalwa et plus modestement listikar sont a la fois
des techniques divinatoires et des techniques maglques. A la fois savoir
et pouvoir, l'ambiguité de la divination se retrouve aussi chez le bileejo

pour qui elle sert les mémes buts.

La divination apparait moins du co6té de l'interprétation que du cété
de l'action, car le savoir engendre toujours du pouvoir. C'est parce que

le bileejo connait les sorciers et les génies qu'il peut les combattre.

La divination est également utilisée par les marabouts et les spécia-
listes du Bayre parce que son pouvoir concerne l'acquisition de ce qui
ne peut étre acquis par les voies traditionnelles du lignage et du statut.
C'est ainsi que nous expliquons l'importance que prend la divination dans

des régions plus marquées par les changements sociaux.

Notre enquéte s'est attachée principalement a la région du Law,
dans le département de Podor, qui, bien qu'il ne soit pas plus privilégié
au plan économique, se différencie du département de Matam pour des
raisons a la fois historiques et économidues lites a la diversité des popu-

lations.



- 362 -

Si les populations du Law reconnaissent l'influence peule et maure
dans leurs pratiques thérapeutiques, cette influence est le plus souvent
circonscrite a des pratiques de type domestique et le fond culturel commun
est si ancien que les Maures sont devenus Haalpulaaren et que les FulBe
se sont sédentarisés. L'homogénéité ethnique est grande malgré un ilét
Soninke a Maadina NjaacBe qui se distingue des autres soninke de la
région par l'usage conservé de la langue et du type d'habitation soninke

et par la pratique de l'endogamie.

A l'inverse, dans le département de Matam, la pluralité ethnique
est présente partout : les FulBe sont restés nomades, les Maures et les
Soninke cohabitent avec les haalpulaaren, tout en conservant leurs traits
ethniques. En outre, la "torodisation" a été moins importante dans la
mesure ol les groupes seBBe, fort nombreux dans la région, ont pendant
longtemps constitué les groupes les plus hostiles a l'lslam qui s'était

érigé comme contre-pouvoir a leurs aristocraties guerriéres esclavagistes.

Aux phénomeénes historiques et géographiques anciens (vallée du
Gorgol) de la pluralité ethnique, s'ajoute un phénoméne économique récent
qui tend a différencier les usages sociaux des Haalpulaaren des régions
du Damga et du Bosseya. Le département de Matam est le réservoir
de la migration haalpulaar vers l'étranger depuis la décolonisation. L. 'af-
flux monétaire qui en découle fait basculer le mode de production ligna-
ger. La prAatique salariale provoque la mise au premier plan du marabouta-
ge, catégérie causale qui rend compte des conflits interpersonnels. Le
poids social se mesure de moins en moins en termes de statut et de
lignage, et ce nouvel étalon qu'est l'argent élargit le champ des rivalités
possibles. L.e "diamantaire"” qui revient du Zaire milliardaire peut rivaliser
avec n'importe qui, indépendamment de leur statut réciproque. 1l peut
aller jusqu'a se prévaloir d'un nouveau statut ou d'un nouveau lignage,
sans que personne n'y trouve a redire. Le systéme capitaliste, et plus
particuliérement la pratique salariale, qui provoquent l'expansion du mara-
boutage comme catégorie causale liée aux conflits interpersonnels, n'em-

péchent pas la persistance de l'ancien systéme explicatif, méme s'ils



- 363 -

en restreignent le champ d'application. Paradoxalement, l'importance du
statut apparait dans les mascarades auxquelles se livrent les nouveaux
riches. Néanmoins, rendre compte de conflits en termes lignagers est
de moins en moins pertinent dans une société en pleine mutation qui
tend a l'uniformisation des conduites : le pouvoir monétaire est désormais

le médiateur indispensable a toute réalisation.

Le département de Matam a les plus grands marabouts magiciens
et devins. A Ndulumaaji réside un marabout-devin qui partage son temps
entre son village et les pays de migration. Il a la réputation de pouvoir
deviner la vie de celui qui en paye le prix. D'autres prétendent avoir
des dons d'alchimiste a condition qu'on leur procure du mercure "blanc'".
Tous ceux qui veulent se livrer a des actes illicites font appel a eux :
le fonctionnaire qui veut détourner les deniers publics, de méme que
le chémeur qui veut obtenir un emploi, ont recours aux services de ces
marabouts de la pratique desquels la divination est une dimension importan-
te. L.a divination est adaptée au phénomeéne  d'acculturation dans
la mesure ou elle est I'instrument qui permet de dépasser les contra-
dictions contextuelles (historiques et sociales) sans infirmer la logique

traditionnelle.

D'autre part, la logique des différences (statutaires et lignagéres)
a du mal a s'inscrire dans un contexte urbain ou les différences lignagéres
s'amenuisent parce qu'elles n'y sont pas opérantes. L'afflux de populations
hétérogénes rend caducs les critéres de différenciation intra-ethnique,
et la monétarisation des activités sociales fait prévaloir un rapport de
classe que les populations ressentent comme étant un rapport d'égalité,
dans la mesure ol ce type de différenciation efface les anciennes hiérar-

chies.

Pour résumer, nous dirons que le recours a la divination dans le
processus explicatif est nouveau dans son ampleur : il concerne un certain
type d'interprétation (maraboutage), et d'action (pratique salariale),

le second suscitant le premier.



- 364 -

2. L'impact de l'argent dans la thérapie

C'est dans le domaine thérapeutique et dans les échanges matrimo-
niaux que la masse monétaire apportée par la pratique salariale a le

plus transformé les échanges traditionnels.

Nous avons vu que la plupart des thérapies domestiques et villageoises
étaient liées au rapport de clientéle qui existe entre un malade et son
thérapeute (clientéle de voisins, de statuts et de lignage). L'échange
monétarisé était un échange symbolique qui marquait l'ouverture d'une
dette qui devait tét ou tard entrainer une compensation. Cependant,
I'échange n'était jamais immédiatement réciproque dans la mesure ol
il n'était jamais clos dans ses attributs. Il était a la fois hiérarchique

et différé.

Avec les marabouts et les bileeBe, 1'échange amorgait une circulation
de biens mais la dette n'était pas réglée a un seul moment, au début
ou a la fin du traitement, mais progressivement. Avec le marabout,
la dette n'était jamais éteinte dans la mesure ou le malade avait & son
égard une attitude de taaliBe. A l'inverse, la dette & l'égard du bileejo
devait étre éteinte le plus rapidement possible dans la mesure ou la
fréquentation du contre-sorcier restait dangereuse. La dette se réglait
généralemént en bétail, et en bijoux ou en pagnes (les femmes haalpulaa-

ren possédent comme bien propre leurs bijoux et leurs vétements).

Les marabouts et les bileeBe dans leur mode de rémunération s'ins-
crivaient dans des stratégies sociales différentes, et le colGt d'un traite-
ment était difficile & évaluer dans la mesure ou il dépendait d'une multi-

tude de variables.

Aujourd'hui la plupart des traitements sont payés en argent comptant
ou en biens monnayables. L'usage de la monnaie efface la dette gqu'inaugu-
re la consultation d'un thérapeute, et, une fois la somme convenue versée,
le malade n'est plus redevable de quoi que ce soit au thérapeute. De
la méme fagon une thérapie qui échoue n'entraine aucune respohsab’ili_té

de la part du thérapeute qui n'a été payé que pour l'application du traite-



- 365 -

ment. (hoore kuuDol). L'argent tend & indifférencier les relations entre
thérapeutes et malades qui sont ainsi déchargés des relations de parenté,
de voisinage et de clientéle qui marquaient jadis la rencontre de deux
individus. L'argent a multiplié les recours thérapeutiques car il est un
moyen neutre- d'accéder & l'échange. L'échange monétarisé permet de
dépasser l'échange basé sur l|'appartenance lignagére et statutaire et
c'est pourquoi il a subi une inflation considérable. L.a pratique thérapeuti-
que est devenue une opération trés rentable pour les gquérisseurs, et
certains arguent de cette raison pour expliquer leur entrée dans la profes-

sion.

Le colt des thérapies "traditionnelles" est devenu excessif (5.000
a 50.000 francs CFA est un ordre de grandeur minimal (1) pour le traite-
ment d'une maladie causée par les sukunyaaBe, les jinneji-seytaaneeji
ou par le maraboutage). La médecine cosmopolite est beaucoup plus aborda-
ble économiquement et l'on s'explique mal la réticence et les récrimina-
tions contre son codt dont elle est l'objet, si l'on n'a pas a l'esprit le
réle que lui assigne la population haalpulaar. La médecine cosmopolite
est assimilée aux médecines de type domestique pour lesquelles la suppres-
sion des symptdmes prime absolument. Elles participent toutes deux
des échanges sociaux entre personnes et ne doivent pas étre monétarisées.
La médecine cosmopolite apparait historiquement comme le produit
d'un rapport de clientéle entre leYYi (lenyol haalpulaar et lenyol tuubab) :
les Haalpulaaren (2) ont regu des colons frangais en échange de leur
soumission le bénéfice d'une technique deisoins qu'ils refusent de payer
4 nouveau. La médecine cosmopolite leur parait étre un acquis que perpé-
tue leur rapport de dépendance vis-a-vis du nouvel ordre social (néocolo-

nialisme et son systéme du fonctionnariat).

D'autre part, ce qu'un malade paye a un thérapeute, ce n'est pas
la suppression des symptdmes (pour beaucoup il suffit d'attendre pour
qu'ils disparaissent) mais l'explication du sens de ces symptdmes. La
divination qui joue un rdle important dans la sélection des interprétations

causales est fortement rétribuée.

(1) Sommes équivalentes 3 100 et 1 000 FF

(2) Cette situation s'applique a toutes les populations qui ont subi la colonisation européenne.



- 366 -

VII - CONCLUSION

La logique du bileejo qui est a la fois la plus systématisée (dans
son possible étiologique complet) et la plus personnalisée (importance
du don et des capacités personnelles avec la notion de puissance et de

force [hoore mawnde]) est représentative de la logique sociale haalpulaar

faite de paradoxes.

Dialectique du paradoxe

Avec un reqistre étiologique élargi au maximum de ses possibilités,
le bileejo rend compte dans son interprétation de la maladie des relations
pertinentes pour la logique sociale haalpulaar. La connexion des catégories
causales avec des enjeux sociaux ne serait pas validée si ces enjeux
sociaux n'étaient pas pertinents en dehors de tout état d'infortune. Le
fait que le bileejo retienne comme explication causale le couplage sorcel-
lerie/lignage - statut, prouve d'une part l'importance que les Haalpulaaren
attribuent au lignage et au statut et souligne d'autre part le rdle social
que s'assigne le bileejo - celui de protecteur et de garant du lignage
a travers ses actes thérapeutiques réparateurs et réducteurs de conflits .
Ce rdle social parait difficilement compatible avec sa position marginale
a la fois dans l'idéologie islamique qui domine le discours social et dans
la pratique sociale publique. Le bileejo ne participe jamais en tant que
thérapeute aux activités publiques d'un village. Il peut, tout au plus,
étre un observateur privilégié et d'ailleurs, cette position "marginale"
nous a souvent rapprochée des bileeBe qui ont éussi peu voix au
chapitre que les étrangers de passage. (C'est en partie comme cela que
nous expliquons notre attachement (réciproque) & lbra et l'ensemble
des petits conflits qui nous ont opposés. N'étions-nous pas de facto dans

une position équivalente ?)

Le bileejo mal aimé des siens, plus royaliste que le roi, cherche
a sauvegarder la prépondérance du statut et du lignage en y faisant
référence de maniére privilégiée dans son interprétatior des maladies.
Cependant, n'est-ce pas plutdét une maniére de se décharger sur les autres
du cadre statutaire dans la mesure ou le bileejo s'en détourne souvent

ou le conteste ? Ainsi Kelew Lih de Mbaxana a changé de statut depuis



- 367 -

que son grand-pére toorooDo, originaire du Tooro, a émigré pour finale-
ment s'installer dans un village de subalBe pour y pratiquer ses dons
de bileejo ; les exemples qui mettent en lumiére un déni par les bileeBe
de leur statut sont aussi nombreux que les bileeBe eux-mémes, dans
la mesure ou, lorsque le bileejo est prédisposé statutairement a cette
fonction, il cherche toujours a faire prévaloir ses dons, sa puissance

individuelle et ce, au détriment des forces de son lignage.

La spécificité du bileejo apparait dans le cara;itére contradictoire
de son systéme de représentation et de sa pratique sociale. Le bileejo
affirme l'importance du statut et du lignage dans son étiologie et, en
méme temps, il se refuse a en subir individuellement les effets, comme
pour marquer sa spécificité par un effet d'inversion. Le bileejo exprime
sa différence par son refus de se conformer au systéme de différenciation
sociale. Il lui préfére la singularité qu'atteste sa revendication de puissan-
ce et de force occultes. Il préfére les affrontements nocturnes aux affron-

tements publics.

La logique du bileejo exacerbe la logique de la maladie en systéhati-
sant un état temporaire pour en faire ainsi un état de fait. En effet,
la maladie permet de sortir de la norme sociale temporairement : le
délirium permet d'insulter qui bon nous semble ; une fiévre permet de
ne pas aller se casser le dos dans les rizieres ; la nausée dispense de
préparer les repas, etc. Bref, elle évite au malade de se plier a une
série de comportements, d'attitudes et de fonctions qui structurent la
vie sociale. La maladie détourne de la logique sociale momentanément
et le rdle explicatif du thérapeute est justement de la socialiser. La
non-pertinence des symptdmes est inconcevable car tout ‘est congu pour

les traduire en termes sociaux.

Paradoxalement, le bileejo, qui se veut l'interpréte le plus compétent
des regles sociales, se comporte dans son a'ttitude'qubtidienne comme
st le sens de ses propos et de ses attitudes n'étaient pas & lire selon
les régles fixées par le .code social : lbra, qtji passe une journée a se
coucher, a se lever, a raconter qu'il est malade ﬁodr finalement parcourir
une dizaine de kilométres pour aller rendre visite & un ami ; un autre

bileejo qui posséde cing épouses auxquelles il a du mal a assurer un niveau



- 368 -

de vie en rapport avec ses prétentions; un dernier bileejo qui compte
minutieusement les dépenses journaliéres qu'il fait pour assurer l'entretien
du ménage, paraissent tous trois aller a l'encontre de la logique sociale
qui veut que l'on évite de se contredire dans ses actes et ses paroles
de fagon trop' apparente, ou de se ridiculiser par des -exigences au-dessus
de ses moyens, ou encore ae faire preuve d'une mesquinerie futile dans
la mesure ol les dépenses journaliéres survenues aprés le mariage ne

peuvent, en aucun cas, étre exigées en remboursement a la belle-famille

lors d'un divorce.

Tous les bileeBe que nous avons rencontrés se singularisaient dans
leur comportement quotidien, mais une constante se retrouvait dans
les foyers de tous ceux qui nous ont accueillie : la méme pétulance,
la méme agitation déscrdonnée régnaient dans les maisons et le joom
galle, maitre de céans, apparaissait souvent comme le dindon de la farce.
Ni les femmes, ni les enfants ne se génaient devant lui, et l'attitude
déférente qui est le modele a adopter face aux hommes, face aux ainés
et aux personnalités sociales, était totalement absente dans |'entourage
des bileeBe. Au contraire, i!s étaient l'objet de moqueries continuelles

et il paraissait normal que nous les partagions.

D'autre part, le discours contradictoire parait étre une figurelo‘e
style de la logique des bileeBe. Nombre de fois nous avons été surprise
par les contradictions par trop évidentes qui ressortaient du discours:
thérapeutique du bileejo : volonté de dérouter le curieux qui veut connai-f

tre sans accepter la part de conviction que véhicule la parole ?

L'attitude du bileejo semble étre de vouloir surpren'dre a chaque
instant son interlocuteur, comme si la maladie était en quelque sorte
un état permanent chez lui. Il faut rappeler que la menace de.la folie
plane au-dessus de la téte du 'bileejo qui en a parfaitement conscience.
Mais si une maladie latente ou antérieure permet d'expliquer I'attitude
du bileejo face aux normes sociales, il ne faut pas oublier le role de
resscrt qu'il joue : ressort du mouvement social qui peut se traduire
en termes de conflits au travers des épisodes de maladie, et qui peut

se manifester & travers des joutes magiques ; le bileejo, par son attitude



- 369 -

libertaire, traduit aussi les aspiratiohs étouffées de bon nombre de ses

contempaorains.

Le bileejo peut tout se permettre dans son comportement individuel.
La respectabilité ne lui est pas i'mposée et il n'est jamais considéré
que comme un farfelu, et non comme le fils dégénéré d'un lignage au
sang faible. Il peut’ se moquer des pratiques thérapeutiques’ islamiques
en les trouvant molles et inopérantes, tout en s'inspirant des procédés
du lasrari qu'il peut d'ailleurs parfaitement maitriser. A la fois lutin
et sorcier, le bileejo se fait parfois peur a lui-méme et il est assez diffi-

cile de reconnaitre la part de réve qui colore son discours.

Pour conclure, il semble que la pratique du bileejo et le vécu de
la maladie battent en bréche l'organisation statutaire et l'éthique tslami-
que, bien qu'ils soient ensemble garants les uns des " autres dans "l'idéo-

logique".

L'excentricité du bileejo et la singulérisation que marque l'événe-
ment-maladie déplacent le mode de différenciation sociale qui, de statu-
taire et lignager, devient individuel. Cette prépondérance du singulier
sur le pluriel est un processus conscient chez le bileejo et un processus
inconscient chez le malade. Celle-ci est fondée sur une dialectique du
paradoxe qui se retrouve a tous les plans de la logique sociale haalpulaér.
Ainsi, l'organisation statutaire et I'éthique iIslamique s'excluent dans
la logique symbolique pour se soutenir dans la logique prag'matique. D'autre
part, le vécu de la maladie et la pratique du bileejo sont antagonistes
en situation contextuelle (c'est le bileejo qui traduit et intégre la singula-
rité de la maladie en termes sociaux) mais ils sont alliés dans leur expres-

sion commune d'une individualité.

L'évenement-maladie marque le point' d'articulation ol la logique
symbolique et la logique pragmatique s'affrontent pour s'affirmer. D'autre
part, la maladie permet de marquer ses ' distances vis-a-vis ‘d'un ordre
symbolique tfop prégnant que seul le recours thérapeutique permet de
neutraliser. L'ordre symbolique haalpulaar.est un ordre totalitaire (systéme

clos de l'étiologie) qui veut intégrer selon sa logique tous les événements



- 370 -

qui touchent le groupe a I'échelie individuelle et collective. Les grilles
d'interprétation dont dispose le bileejo expriment ce refus de la vacuité,
cette prise en charge totale du destin individuel. Malgré ceia, la maladie
reste un événement individuel- que la logique symbolique ne peut intégrer
entiérement, et c'est dans cette part de singularité que le malade, en

devenant bileejo, marque son indépendance vis-a-vis du systéme.



"OUVRAGES CITES

ACKERKNECHT (E.H.).- Medicine and Ethnology (Baltimore, Johns
Hopkins press, 1971, 195 p.).

AL BAKRI (A.0.).- Description de 1'Afrique septentrionale, trad.
_ Mac Guckin de STane {Paris, Maisonneuve, 1965).

AUGE (M.).- Théorie des pouvoirs et idéologie. Etude de cas en
Cote d'Ivoire. (Paris, Hermann, 1975, 440 p.).

- "Un jeune homme de bonne famille : logique de 1'accusation
et de la confession en Cote d'Ivoire", Cahiers d'études
africaines (Paris, EHESS, 1979, XIX, 1-&, pp. 177-218).

- Le Génie du paganisme (Paris, Gallimard, 1982, 336 p.).

- "Ordre biologique, ordre social : la maladie, forme é&lémen-
taire de 1'événement" in Le Sens du mal, M. AUGE et C.
HERZLICH eds. (Paris, Editions des Archives contemporaines,
1984, 278 p.).

AUGE (M.), HERZLICH (C.) ed.- Le Sens du mal. Anthropologie,
histoire, sociologie de 1a maladie {Paris, Editions des
Archives contemporaines, 1984, 278 p.).

BA (0.).- Les Peuls du Fouta Toro a travers leur tradition
nationale orale et écrite (Doctorat de 3eme cycle, Paris,
Sorbonne, 1977, 2 vol., 918 p.).

BARRY (B.).- Le Royaume du Waalo (Paris, Maspéro, 1972).

BOHANNAN (P.).- "Extra-processual Events in Tiv Political
Institutions", American Anthropologist, (Washington, 1958,
60, 1, pp. 1-127.

BOUHDIBA (A.).- La Sexualité en Islam (Paris, PUF, 1975,
coll. Quadrige, 320 p.J.




BOURDIEU (P.).- Genese et structure du champ religieux", Revue
francaise de sociologie (Paris, 1971, XiI, 3, pp. 295-33%Z7.

BOUTILLIER (J.L.), CANTRELLE (P.), CAUSSE (J.), LAURENT (C.),
N'DOYE (T.).- La Moyenne vallée du Sénégal (Paris, PUF, 1962).

CA DA MOSTO (A. de).- Relations des voyages 3 la cdte occidentale
d'Afrique, 1455-1457, publiées par SCHEFER (Paris, Leroux,

s > P.J.

CLEMENTS (F.).- "Primitive Concepts of Disease", American
Archeology and Ethnolog{ (Berkeley, University of California,
-<, PP. ) =LO

COLLOM3 (H.).- “"Psychiatrie et cultures. Considérations générales",
Psychopath. Afric. (Dakar, 1966, II, 2, pp. 259-294).

COULON (C.).- Le Marabout et le prince : Islam et pouvoir au
Sénégal (Paris, A. Pedone, 1987, 312 p.).

CRUISE O'BRIEN (0.B.).- The Mourides of Senegal : The Political
and Economic Organizations of IsTamic Brotherhood {0Oxford,
CTarendon press, 1971, 321 p.).

DELAFOSSE (M.).- cf SOW (S.A.) 1913,

DELOBSOM (D.A.A.).- Les Secrets des sorciers noirs (Paris, Ed.
Emine Nourry, 1934).

DEVEREUX (G.).- Essais d'ethnopsychatrie générale (Paris, Galli-
mard, 1870, 396 p.).

DIAW (Y.).- cf SOW (S.A.) 1913,

Dictionnaire Peul (Fula) / Russe / Francais d'environ 25 000 mots
(Moscou, Tangue russe, 1280, 600 p.J.

DIOP (A.B.).- La Société Wolof. Traditions et changements. Les
systemes d'inégalité et de domination (Paris, KarthaTa, 1931,
355 p.).

DIOP (B.).- Les SubalBe pécheurs de Ta moyenne vallée du fleuve
Sénégal (Mémcire du CHEAM, Paris, 71968, n° 4758).




DIOP (M.).- Histoire des classes sociales de 1! Afrique de 1'Quest
(Paris, Maspéro, 1972, 2 val.].

DIOUF (M.).- “Le probleme des castes dans la société Wolof",
Revue sénégalaise d'histoire (Dakar, vol. 2, 1, 1981, pp. 25-37).

DIQUF (Mad.).- Forgerons Wolof du Kajjoor ; forgerons Sereer du
Siin et du Jegem : de 1'époque précoloniale a nos jours
(Doctorat dé 3éme cycle, Paris, EHESS, ORSTOM, 1983, 498 p.).

DOUMBIA (P.E.).- "Etude du clan du forgeron", Bull. du Com. Et.
Hist. et Scient. de 1'AOF (Dakar, 1936, 19, pp. 334-3807.

DUMONT (L.).- Homo Hierarchicus : essai sur le systeme des castes
- (Paris, GalTimard, 1966, 445 p.].

- "Vers une théorie de la hiérarchie", postface a une nouvelle
édition de Homo Hierarchicus (Par1s, Gallimard, 1978, coll.
- Tel, pp. 396-3037.

- Essais sur 1'individualisme : une perspective anthropologique
sur |'i1déologie moderne (Paris, td. du Seuil, 1983, 268 p.).

DURAND-COMIOT (M.L.).- "La psychose puerpuérale ?'éfude en milieu
sénégalais", Psychopat. Afric. (Dakar, 1977, XIII, 3, pp. 269-335).

ECHARD (N.) ed.- Métallurgies africaines (Paris, Société des
Africanistes, 1983, 339 p.).

Encyclopédie de 1'Islam, 1965, nouvelle édition, LEWIS B., PELLAT C.,
et SCHACHT J. (Leiden, Ej. Brill, G.P. Maisonneuve et Larose).

EPELBOIN (A.).- Savoirs médicaux et phyto-pharmacopée du FulBe
Bande et des Niokholonke (Sénegal oriental) (Doctorat de 3eme
cycle, Paris, 19383).

EVANS-PRITCHARD (E.E.).- Witchcraft, Oracles and Magic among the
Azande, 1937 (Sorcellerie, oracles et magie chez les Azande)
{Paris, Gallimard, 1972, 642 p.].

'FABREGA (H.).- "On the Specificity of Folk I1lness" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. {New-York, MacMillan
pubTishing, 1977, pp. 273-278).




FAHD (T.).- Génies, anges et démons (Paris, Ed. du Seuil, 1971,
426 p.). -

FALL (Y.K.).- "Problématique d'un site de la vallée du fleuve
Sénégal", Archives suisses d'anthropologie générale (Gendve,
1982, 46, 2, pp. 199-2767).

GADEN (H.), DELAFOSSE (M.).- Chroniques du Fouta sénégalais de
Sire Abbas Sow (Paris, Leroux, 1913, 328 p.).

GADEN (H.).- Proverbes et maximes Peuls et Toucouleurs traduits
et annotés (Paris, Institut d'tthnologie, 1931, 368 p.].

G.E.R.S.A.R.- Etudes de réhabilitation, de factibilité et d'avant-
projets détaillés de psrimetres d'irrigation sur Ta rive gauche

du fleuve Sénégal - Plan directeur d'aménagement (Dakar,
Ministére du développement rural, T987].

GILLIES (E.).- "Causal Criteria in African Classification of
Disease" in Social Anthropology and Medicine, LONDON J.B. ed.
(Londons New-York, San Francisco, Academic Press, 1976, pp.
358-395).

GLICK (B.).- "Medicine as an Ethnographic Category : The Gimi
of the New-Guinea Highlands" in Culture, Disease and Healing
LANDY D. ed. (New-York, MacMillan pubTishing, 1977, pp. 58-70).

GOODY (J.) ed.- Literacy in Traditional Societies (Cambridge,
University press, 1968, 350 p.J.

GOODY (J.).- The Domestication of the Savage Mind (1977) (La
Raison graphique) (Paris, Ed. de Minuit, 1979, coll. Le
Sens commun, 27% p.).

GRAVAND (H.).- “"Le 1up Serer. Phénoménologie de 1'Empire des
Pangol et psychothérapie des possédés", Psychopath., Afric.
(Dakar, 1966, II, 2, pp. 195-226).

HORTON (R.).- "African Traditional Thought and Western Science",
Africa (Manchester, 1967, XXXVII, pp. 51-71, 155-187).

HOUDAS (0.), DELAFOSSE (M.).- Tarikh Es Fettach (Mahmold Kati
Ben E1 Hadj E1 Motoanakkel Xati) (Paris, UNESCO, Maisonneuve,
1981).




IBN KHALDﬂN.- Discours sur 1'histoire universelle, trad. nouvelle
1967-68, préface V. MUNTEIL {Paris, Beyrouth, Sinbad, 1978,
3 vol., 1432 p.). ‘

KAMARA (C.M.).- Fonds Cheikh Moussa Kamara (Dakar, IFAN).

KANE (C.H.).- L'Aventure ambiglie (Paris, Julliard, 1961).

KUHN (T.S.).- La Structure des révolutions scientifiques (1970)
(Paris, Flammarion, 1983, coll. Champs, 284 p.).

LAST (M.).- "The Importance of Knowing about not Knowing",
Social Science and Medicine (Oxford, Pergamon press, 1981,

'5-59 39 pPpP. 35;"392).

LEE (R.B.).- "The Sociology of Kung Bushmen Trance Performance"
in Trance and Possession States, PRINCE R. ed. (Montréal,
R.M. Bucke memorial society, 1966, pp. 35-54).

LE GOFF (J.).- "“Vocabulaire des catégories sociales chez Saint
Francois d'Assise et ses biographes du XIIIéme siécle" in
Ordres et Classes, ROCHE D., LABROUSSE E. eds. (Colloque

- d"Histoire Sociale, Saint-Cloud, 1967) (Paris, La Haye,
Mouton, 1973).

LERICHE (A.).- Notes pour servir a 1'histoire maure (notes sur
les forgerons, les Kunta et les Maures du H6d), Bull. IFAN
(Dakar, 1953, XV, 2, pp. 737-750).

LERICOLLAIS (A.), SANTOIR (C.), DIALLO (Y.).- Peuplement et
culture de saison séche dans la vallée du Sénégal. Intro-
et sept notices accompagnant sept cartes au T/T0 000e.
(Paris, 1980, ORSTOM/OMVS, notice explicative n® 81).

LERICOLLAIS (A.).- "La vallée du Sénégal", Etudes scientifiques
(Paris, IHS, décembre 1981, pp. 5-13).

LEVI-STRAUSS (C.).- L'Homme nu (Paris, Plon, 1971, 681 p.).

MALLART-GUIERMA (L.).- Ni dos, ni ventre. Religion, magie et
sorcellerie evuzok (Paris, Société d'ethnographie, 1981, 247 p.).




MARTY (P.).- Etude sur 1'Islam du Sénégal (Paris, Leroux, 1917,
2 vol. 412 et 433 p.].

MAUSS (M.).- "Esquisse d'une théorie générale de la magie (1902-
1903)" in Sociologie et anthropologie (Paris, PUF, 82me édition,
1983, col11. Quadrige, 487 p.J.

MEILLASSOUX (C.).- "Y a-t-i1 des castes aux Indes ?", Cahiers
internationaux de sociologie (Paris, 1973, LIV, pp.”5-29).

MONTEIL (V.).- L'Islam noir : une religion & la conquéte de
1'Afrique (Paris, Ed. du Seuil, 1964, 368 p.).

MOREAU (R.L.).- Africains musulmans (Abidjan, INADES, 1982).

MURPHY (W.P.).- “Secret knowledge in Kepelle society", Africa,
1980, 193-207).

ORTIGUES (M.C. et E.).- Oedipe africain (Paris, Plon, 1966, 335 p.).

PADEN (J.N.).- Religion and Political Culture in Kano (San-Francisco,
University of CaTifornia press, 1973, 461 p.).

POPPER (K.).- Conjectures and Refutations (Londres, 1968, chap. 5,
pp. 148-1527.

PRENEUF (C. de), BARO (H.).- "L'Homme qui fait pleurer les arbres.
E1 Haj Omar N'Dombo Ba, thérapeute et magicien", Psychopath.
Afric. (Dakar, 1969, V, 3, pp. 395-459).

RADIN (P.).- Primitive Religion, its Nature and Origine (New-York,
Dover publications, 1957, lére ed. T937]).

RANDAU (R.).- Postface a : Les Secrets des sorciers noirs,
DELOMSOM D.A.A., (Paris, Emile Nourry, 1934, 298 p.).

RIVERS (W.H.R.).- Medicine, Magic and Religion (London, Paul
Kegan publis., 1924, 147 p.).

ROBERT-CHALEIX (D.) et SOGNANE (M.).- "Une industrie métallurgique
ancienne sur 1a rive mauritanienne du fleuve Sénégal"” in
Métallurgies africaines, ECHARD N. ed. (Paris, Société des
africanistes, 1983, 339 p.).




ROBINSON (D.).- Chiefs and .Clerics : the History of Abdul Bokar
Kan and Futa Toro - 1853-1891 (Oxford, University press, 1975).

SCHMITZ (J.).- Un essai de généalogie historique : territorialités,
segmentarité et différenciation statutaire dans Ta moyenne vaTTée
du fTeuve Sénégal (Dakar, ORSTOM, 1981, 107 p.).

- "Les toorobbe du Fuuta Tooro : formation d'une classe cléricale
et dispersion en Afrique de 1'Ouest (les jihaad du XIXeme siecle)",
Communication & la table ronde sur Les Agents religieux islami-
ques en Afrique tropicale (Paris, décembre 1983).

SIMMEL (G.).- "La société secréte" extrait du chapitre V "Das Geheim-
mis und die geheime gesellschaft" de Soziologie, Untersuchungen
iber die Formen der Vergesellschaftung (Dunder et HumbTot, T1908)
La NouveTTe Revue de Psychanalyse, (Paris, Gallimard, 1976, 14,
pp. 281-3057.

SINDZINGRE (N.).- Organisation lignagdre et représentation de 1'in-
fortune chez les Fodonon, Senufo de Cote d'Ivoire (Doctorat
de 3eme cycle, Paris, EHESS, 1987, 386 p.).

- "Healing is what Healing Does : Pragmatic Resolution of Mis-
fortune among the Senufo (Ivory Coast), History and Anthropology
(a paraitre).

SINDZINGRE (N.), ZEMPLENI (A.).- "Modeles et pragmatique, activa-
tion et répétition : réflexions sur la causalité de la maladie
chez les Senufo de Cote d'Ivoire", Social Science and Medicine
(Oxford, Pergamon press, 1981, vol. 15-B, 3, pp. 279-293).

SKORUPSKI (J.).- Symbo] and Theory, a PhiTosophic Study of Theories
of Religion in Social Anthropology (Cambridge, University press,
1976, 262 p.).

SOGNANNE (M.).- La Métallurgie ancienne du fer dans la vallée
du Sénégal (Mémoire de fin d'études, Nouakchott, ENS, 1982-83,

p.).

SOW (S.A.).- Chroniques du Fouta Sénégalais, traduit de 1'arabe,
GADEN H. et DECAFOSSE M. (Paris, Leroux, 1913, 328 p.).

SY (A.).- La geste Ceddo (Doctorat de 3éme cycle, Dakar, Univer-
sité des Lettres, 1981).




Tarikh Es Soudan (Abderrahamane Ben Abdallah Ben 'Imran Ben
TAmir Es Sa'di) trad. de HOUDAS 0. (Paris, UNESCO, Maison-
neuve, 1981).

THILMANS (G.), RAVISE (A.).- Protohistoire du Sénégal : Sintiou-
Bara et les rives.du fleuve {Dakar, TFAN, T9807.

TURNER (V.W.).- The Drums of Affliction. A Study of Religious
Processes among the Ndemby of Zambia (London, Oxtford Clarendon
press, 1AI, 1968, 326 p.). -

VIDAL (M.).- “Etude sur la tenure des terres indigenes au Fouta",
Bull. CESH.AQF, (Paris, Ed. Larose, 1935, 18, pp. 415-448).

WANE (B.).- "Le Fuuta Tooro de Ceeno Suleymaan Baal a Tla fin
de 1'ATmamyat (1770-1880)", Revue sénégalaise d'histoire
(Dakar, 1981, 1, 12, pp 38-50).

WANE (Y.).- Les Toucouleurs du Fouta Toro : stratification sociale
et structure famiiiale (Dakar, [FAN, 1969, 250 p.).

- "Ceerno Mahamadu Sayid Ba ou le soufisme intégral de Madiina
Gunaas (Sénégal)", Cahiers d'études africaines (Paris, 1974,
XIv, 4, 56, pp. 658-671).

WILKS (I.).- "The Transmission of Islamic Learning in the Western
Sudan" in Literacy in Traditional Societies (Cambridge, Univer-
sity press, 1968, pp. 162Z-T97].

YOUNG (A.).- "Some Implications of Medical Beliefs and Practices
for Social Anthropology", American Anthropologist (Washington,
1976, 78, 1, pp. 5-25).

ZEMPLENI (A.).- L'interprétation et la thérapie traditionnelle du
déscrdre mental chez les Wolof et les Lebou [Doctorat de éme
cycle, Paris, 1968, Z vol., ix-543-xxiv p.]J.

- "Mal de soi, mal de 1'autre" Autrement (Paris, 1975-76, 4).

- "Anciens et nouveaux usages sociaux de la maladie en Afrique"
Arch. Sc. Soc. des Rel. (Paris, 1982, 54/1, 5-19 p.).




BIBLIOGRAPHIE

AUGE (M.).- “Sorciers noirs et diables blancs" in La Notion de
personne en Afrique noire (Paris, CNRS, 1973, pp. -

- Pouvoirs de vie, pouvoirs de mort (Paris, Flammarion, 1977).

- "Vers un refus de 1'alternative sens - fonction" L'Homme (Paris,
Mouton, juil-dec 1978). :

BA (A.S.).~- "L'art vétérinaire des pasteurs sahéliens", Environ-
nement Africain (Dakar, série Etudes et Pecherches, 1987, 73).

BA (0.).- Le Fodta Téro au carrefour des cultures (Paris, L'Harmattan,
1977, 476 p.J.

- Petit lexique peul-francais de la faune et de la flore du Fouta-
Toro {Dakar, Centre de Tinguistique appliquée de Dakar, 1968,
26 p.).

- 'Traitement de la lepre chez les Toucouleur", Notes africaines
(D;kar, IFAN, 1969, 124, 126 p.).

BOUQUIAUX (L.), THOMAS (J.).- Enquéte et description des langues
a tradition orale (Paris, CRRS, 1977, 3 vol., 950 p.J.

BOURDIEU (P.).- "Le sens pratique", Actes de la Recherche en Scien-
ces Sociales (Paris, 1976, pp. 43-86).

CAMPBELL (C.H.).- “Pub]ic Health in non Literate Societies" in
Man's Image in Medicine and Anthropology, GALDSTON I. ed.
(New-York, Inter. Univ. press, 1963, pp. 157-233).

CAROTHERS (J.C.D.).- The African Mind in Health and Disease. A
Study in.Ethnopsychatry (Geneva, World Health Organization,
1853, 177 p.]J.

COLLIGNON (R.).- "Vingt ans de travaux 3 la clinique psychiatrique
de Fann, Dakar", Psychopathologie Africaine (Dakar, 1978, XIV,
2-3, pp. 133-144)"




COLLOMB (H.), ZEMPLENI (A.).- "Maladie mentale et acculturation",
Médecine d'Afrique Noire (Paris, 1965, XII, 8, pp. 293-296).

COLLOMB (H.).- 'Le lien thérapeutique", Topique (Paris, 1973, 11-12,
pp. 195-208).

DEVEREUX (G.).- "Primitive Psychiatric Diaprosis : A General Theory
of the Diagnostic Process”, in Man's Image in Medicine and
Anthropology, GALDSTON I. ed. (New-York, Inter. Univ. press,
1963, pp. 357-373).

DIA (0.), COLIN-NOGUES (R.).- Y3kdre, 1'autobiographie d'Oumar
(Paris, Maspéro, 1982, Actes et mémoires).

DIOP (A.).- Société toucouleur et migration. L'immigration toucouleur
a Dakar (Dakar, IFAN, 1965, Initiations et Etudes, XVIII, 232 p.).

DOUGLAS (M.).- "The Healing Rite", Man (Lcndon, 1970, V, 2, pp.302-308).

- De 1a souillure : essai sur les notions de poliution et de tabou
{Paris, Maspéro, 1971, 198 p.).

DOUTTE (E.).- Magie et religion dans 1'Afrique du nord (Alger, A.
Jourdan, 1909, 60/ p.).

DUBIE (P.).~ "Médecine maure", Bull. du Comité d'études historiques
et scientifiques de 1'AOF (Paris, 1937, XX, 3, pp. - .

DUCROT (0.), TODOROV (T.).~ Dictionnaire encyclopédique des sciences
du langage (Paris, Ed. du Seuil, 197Z, 470 p.].

DUPIRE (M.).- Organisation sociale des Peul. Etude d'ethnographie
comparée (Paris, Plon, 1970, 625 p.J.

DURKHEIM (E.).- Les Formes élémentaires de la vie religieuse (Paris,
PUF 5& ed., 1968, 48z p.).

- Les reégles de 1a méthode sociologique (Paris, PUF 21& ed., 1983,
149 p. ).

ECHARD (N.).- “"Notes sur les forgerons de 1'Ader {pays Hausa, Niger)"
Journal de la société des africanistes (Paris, 1965, XXXV, 2,
pp. 343-3727. '




ECHARD (N.) ed.- Métallurgies africaines (Paris, Société des
Africanistes, 1983, 339 p.]J.

EDGERTON (E.),.ROBERT (B.).- "Conception of Psychosis in Four East
African Societies", in Culture, Disease and Healing, LANDY D. ed.
(New-York, MacMillan pubTishing, 1977, pp. 358-366).

- "A Traditional African Psychiatrist", in Culture, Disease and
Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan publishing, 1977,
pp. 438-445).

FABREGA (H.J.).- "The Scope of Ethnomedical Science" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan pubTish-

ing, 1977, pp. 201-228).

FAVRET-SAADA (J.).- Les Mots, la mort, les sorts (Paris, Gallimard,
1980, 332 p.). '

FAVRET~SAADA (J.), CONTRERAS (J.).- Corps pour corps (Paris, Gal-
limard, 1981, 370 p.).

FEIERMAN (S.).- “"Change in African Therapeutic Systems", Social
Science and Medicine (1979, n° spécial The Social History of
Disease and Medicine in Africa, 138, 4,‘pp. 277-285).

FOSTER (G.M.).- "Medical Anthropology : Some Contrasts with Medical
Sociology", Medical Anthropology News Letter (1974, 6, 1, pp. 1-6).

- "Disease Etiologie in Non-Western Medical Systems", American
Anthropologist (Washington, 1976, 78, 4, pp. 773-78Z7.

FOUCAULT (M.).- Histoire de la folie & 1'4ge classique (Paris,
Gallimard, 19727.

GADEN (H.). Le poular, dialecte peul du Fouta sénégalais (Paris,
Leroux, 19714, 2 vol.).

GAUCHET (M.).- "Fin de la religion ?", Le Débat (Paris, Gallimard,
1984, 28, pp. 155-175). :

GELLNER (E.).- "Pouvoir politique et fonction religieuse dans
1'Islam marocain", Annales (Paris, 1970, XXV,.3, pp. 699-713).

GENEST (S.).- “Introduction a 1'ethnomedécine : essai de synthese",
Anthropologie et Société (Québec, Univ. de Laval, 1978, 2, 3,
pp. 5-28). i




GIBBAL (J.M.).- Tambours d'eau (Paris, Le Sycomore, 1982, 356 p.).

- Guérisseurs et magiciens du Sahel (Paris, A.M. Métailié, 1984,
63 p.7. . '

GOODY (J.).- "Civilisation de 1‘'écriture et classification”, Actes
de l1a recherche en sciences sociales (Paris, 1976, 1, pp. B7-101).

GUENA (R.), PRENEUF (L.), REBOUL (C.).- "Aspects psychopothologiques
de la grossesse au Sénégal", Psychopath. Afric. (Dakar, 1970,
VI, 2, pp. 111-146).

HAMPATE BA (A.), DIETERLEN (G.).- Koumen, texte initiatique des
pasteurs peul (Paris, La Haye, Mcuton, 1967, %6 p.).

HAMPATE B§ (A.), KESLELOOT (L.).- KaTdara (Paris, Julliard, 1969,
182 p.).

HERITIER (F.).- "Symbolique de 1'inceste et sa prohibition" in
La Fonction symbolique, IZARD M. et SMITH P. eds. (Paris,
GalTimard, 1979, pp. 209-243).

HORTON (R.).- "On the rationality of conversion", Africa {Manchester,
1975, 45, 3, pp. 209-235 et 373-399).

HOUDAS (0.) ed.- Traduction de Tarikh Es Soudan (Abderrahamane Ben
Abdallah Ben 'Imran Ben 'Amir Es Sa’'di} {Paris, UNESCO, Maison-
neuve, 1981).

JOHNSON (J.P.). The Alnamate of Futa Toro 1770-1836 : a Political
History (Wisconsin, University of Wisconsin, 1974, 513 p.]J.

KANE (I.).- "La circoncision chez les Toucouleur" L'Education
Africaine (Dakar, 1937, 96, pp. 42-47).

KANE (0.).- "Essai de chronologie du Satigis du XVIIIe siecle",
Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1970, B 22, pp. 755-765).

KERHARO (K.), ADAM (J.G.).- "Plantes médicinales et toxiques des
Peul et des Toucouleur du Sénégal™, Journal d'Agriculture et
de Botanique appliquée (Paris, MNKN, TS84, XTI, pp. 384-44% et
543-5997.

- La Pharmacopée sénégalaise traditionnelle {Paris, Vigot fréres,
1974,°385 p.).




LAPASSADE (G.).- Les Chevaux du diable (Paris, Ed. universitaires,
1974, 130 p.).

LEACH (E.).- "Caste, class and slavery : the taxinomic problem”
in Caste and Race, A. de REUTER et KNIGHT J. (London,
1967, 221 p.J.

- Critique de 1'anthropologie (Paris, PUF, coll. Sup., 1968,
240 p.). ‘

LEIRIS (M.).- La Possession et ses aspects théatraux chez les
Fthiopiens de Gondar (Paris, Le Sycomore, 1980, nouvelle &diticil,
132 p.])

LERICOLLAIS (A.).- "Activités traditionnelles et insertion dans les
casiers irrigués de la vallée du Sénégal", in Maitrise de 1‘'es-
pace agraire et développement en Afrique tropicale, Actes du
Colloque de Ouagadougou, décembre 1978 (Paris, ORSTOM, 1979,
pp. 265-273).

LERICOLLAIS (A.), VERNIERE (M.).- "L'émigration Toucouleur : du
fleuve Sénégal a Dakar", Cahiers ORSTOM, (Paris, ORSTOM, 1975,
B, XII, 2).

LEVI-STRAUSS (C.).- Anthropologie structurale (Paris, Plon, 1958,
452 p.). :

- La Pensée sauvage (Paris, Plon, 1962, 389‘p.).

- Anthropologie structurale deux (Paris, Plon, 1973, 452 p.).

- "The Sorcerer and his Magic", in Culture, Disease and Healing,
LANDY D. ed. (New-York, MacMilTan pubTishing, 1977, pp. 445-453).

LEVI-STRAUSS (C.) ed.- L'Identité (Paris, PUF, 1983, coll. Quadrige,
344 p.).

LOUDON (J.B.).- Social Anthropology and Medicine (London, Academic
press, 1976).

LY (B.).- "L'honneur dans les sociétés Toucouleur et Wolof du
Sénégal", Présence Africaine (Paris, 1967, 61, pp. 32-67).

MACLEAN (U.).- Magical Medicine, A Nigerian Case Study (London,
Penguin Book, 19/1]).

MARONE (I.).- “The tidjanisme au Sénégal", Bull. IFAN (Dakar, IFAN,
1970, XXXII, B, 1, pp. 136-215). R



MARTIN (B.G.).- “"Notes sur 1'origine de 1a Tari igani
) i ga des Tiganiyya
et sur les débuts d'Al-Hagg Umar', Revue des étud i iqu
(Paris, 1969, XXVIII, 2, np.267-2907, 168 1s amiques

MARVIN (K.0.).- “Cultural Definitions of I1lness : Soci i
. : Social Psychi
V1evs ¥ntercg1tura] gnd Inter-class communication in Ghani“ iﬁtry
Man's image in Medicine and Anthropology (New-York, Intern.
Univ. press, 1963, pp. 446-4737.

Médecines et Santé, Cahiers ORSTOM, série Sci . .
1983, XVITT, 47. ciences humaines (Paris,

MER25251 §F.).- Sexe, idéologie et Islam (Paris, Ed. Tierce, 1983,
P.).

MINVIELEE (J.P.).- Migration et économie villageoises dans la
vallée du fleuve Sénégal. Etude de trois villages de Ta région
de Matam. {Paris, ORSTOM, 1976).

MONFOUGA-NICOLAS (J.).- Ambivalence et culture de possession (Paris,
Anthropos, 1972, 384 p.J.

MONTEIL (V.).- “Contribution a la sociologie des Peul", Bull. IFAN
(Dakar, IFAN, 1963, XXV, B, 3-4).

MORICE (A.).- Les Forgerons de Kaolack : travail non salarié et
déplacement dune caste au Sé&négal (Doctorat de 3eme cycTe,
Paris, EHESS, 1982).

MURDOCK (G.P.), WILSON (S.), FREDERIK {(V.).- "World Distribution
of Theories of I1lness", Ethnology (Pittsburgh, 1978, XVII, 4,
pp. 449-470).

NASR (S.H.).- Sciences et savoirs en Islam (Paris, Ed. Sindbad,
1979, 350 p.].

La Notion de personne en Afrique noire. Actes du Colloque interna-
tional du CNRS, Paris, octobre 1977 (Paris, Ed. du CNRS, 1973,
596 p.).

PIAULT (C.) ed.- Prophétisme et thérapeutique : Albert Atcho et la
Communauté de Bregbo (Paris, Hermann, 19/5).

POUILLON (J.).- "Malade et médecin, le méme et/ou 1'autre ?" in
Fétiches sans fétichisme, POUILLON F. ed. (Paris, Maspéro, 1975,
np. //7-102).




PULVENIS (C.).~ "L'épidémie de fidvre jaune 3 Saint-Louis du Sénégal
en 1881", Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1968, XXX, B, 4, pp. 1353-1373).

QUECHON (M.).- "Réflexions sur certains aspects du synchrétisme
dans 1'Islam ouest-africain®, Cahiers d'études africaines
(Paris, EHESS, 1971, XI, 42, pp. 200-230).

RETEL-LAURENTIN (A.).- Sorcellerie et ordalies (Paris, Anthropos,
1974, 207 p.).

ROBINSON (D.), CURTIN (P.), JOHNSON (J.).- “A Tentative Chronology
of Futa Toro from the sixteenth through the nineteeth centuries",
Cahiers d'études africaines (Paris, EHESS, 1972, XII, pp. 574-576).

ROUGET (GS).- La Musique et la transe (Paris, Gallimard, 1980,
502 pu » )

SARR E1 Hadji Malik.- Les Lébous parlent d'eux-mémes (Dakar,
Abidjan, Lomé, Les nouvelles éditions africaines, 1980, 186 p.).

SCHMITZ (J.).- Rapports de parenté et mariage (Dakar, ORSTOM, 1979,
14 p. multigr.).

SCHURMANS (D.).- “Le probléme de 1'Oedipe en Afrique. Etude en
milieu Wolof", Psychopat. Afric. (Dakar, 1972, VIII, 3, pp.
325-353). o

SIGERIST (H.E.).- "The Special Position of the Sick" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan pubTish-
ing, 1977, pp. 388-394). :

SIMMONS (W.S.).- "Islamic Conversion and Social Change in a Sene-
galese Village", Ethnology (Pittsburgh, 1979, XVIII, pp. 303-323).

SOW (I.).- Les Structures anthropologiques de la folie en Afrique
Noire (Paris, Payot, T1978).

SPEREER (D.).- Le Symbolique en général (Paris, Hermann, 1974,
coll. Savoirs).

TERRAY (E.).- "L'idéologie et la contradiction", L'Homme (Paris,
Mouton, 1978, XVIII, 3-4, pp. 123-138).

THIAM (B.).- “"Le forgeron ou tengue et ses galaites”, Notes
Africaines (Dakar, IFAN, 1966, III, pp. 97-100).




TODOROV (T.).- "Le discours de la magie", L'Homme (Paris, Mouton,
1973, XIII, 4, pp. 38-65).

- Les Genres du discours (Paris, Ed. du Seuil, 1978, coll.
poétique, 309 p.J.

TRIAUD (J.L.).- "Islam et sociétés soudanaises au Moyen-Age",
Recherches voltaTques (Paris, 1973, 16).

TURNER {V.W.).- "N'Dembu Divination and Symbolism" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMilTan PubTlishing,
1977, pp. 175-183]. '

TUTUOLA (A.).- My Life in the Bush of Ghosts (London, Fabert &
Faber, 1954, 174 p.).

VERNANT (J.P.) ed.- Divination et rationalité (Paris, Ed du Seuil,
1974, 320 p.).

WANE (M.).- "La migration & partir de la vallée du Sénégal",
Recherche et réalisations (Puteaux, 1976, 2, pp. 63-72).

WANE (M.).- "Réflexions sur la dimension sacrale ches les Toucou-
leur", Bull IFAN (Dakar, IFAN, 1977, B, XXXIX, 2, pp. 386-404).

WANE (Y.).- "La condition de 1a femme Toucouleur du Fouta Toro",
Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1966, XXVIII, 3-4, pp. 770-825).

- "Le célibat en pays Toucouleur", Bull, IFAN (Dakar, IFAN,
1969, B, XXXI, 3, pp. 717-732).

- "Sexualité et continence prénuptiale chez les Toucouleur du
Sénégal", Africa (Manchester, 1971, XLI, 3, pp. 223-227).

WELLIN (E.).- "Theoritical Orientations in Medical Anthropology :
Continuity and Charge over the Last Half-Century" in Culture
Disease and Healing, LANDY D. ed. (Mew-York, MacMillan
PubTishing, 1977, pn. 47-58).

YAGUE (A.L.).- Contribution & 1'étude de la pharmacopée tradition-
nelle du Fouta sénégalais (Doctorat de Jeme cycle, Dakar,
19827.

YOUNG (J.C.).- "Norme of Physicians : Msthodological Approaches,
Policy Implications and the Utility of Decisions Models",
Social Science and Medicine (London, Pergamon press, 1981,

5 8, pp. 443 - 5077,




SOMMAIRE DES ANNEXES

I - FIGURES ET CARTES

FIG. O Les Wat LLaawakooBe, Wat ardo de Cubalel

FIG. 1 Le réseau de transmission du savair d'Hamdu
Rabi Njaac.

FIG. 2 Les Aan Elimaan et quelques alliances avec les

Sal Elimaan.

FIG. 3 Succession des imams de Maadina et leur relation
de parenté entre les Njaac de Maadina et de Judde.

FIG. 4 Réseau matrimonial et de clientéle des gens de
BarooBe

FIG. 5 Réseau d'apprentissage des disciplines coraniques

FIG. 6 Réseau de clientéle de Hammadi Njaay de Judde

FIG. 7 Aan Elimaan alliés aux Jallo et aux Sal Elimaan

FIG. 8 Hatumere reproduit par Aamadu Kelew Lih.

Carte n° 1 Vue d'ensemble du Sénégal

Carte n° 2 Vallée du Sénégal : régions, villages et lieux historiques.

Carte n° 3 Vallée du Sénégal : régions, départements et arrondissements.

I - GLOSSAIRE HAALPULAAR

111 - GLOSSAIRE DES MAUX EN PULAAR

v - GLOSSAIRE DES PL ANTES (LEDDE)

v - ETUDES DE CAS (FANN HOPITAL)




FIG. 0 [LES WAT Laawakoobe (les éligibles ). |
?\M" L1

& fondu JAS )
AHeago / ix.....\;
Abdo porreana
Nfamete w.:\aa ( Jagaraf) Asn--.x‘ A!,mka A]‘U“ Aol
Alugd { &rri Ag..,., :.::,; ""ESM 5‘"&“‘“ Sameba
) Sﬁ...k. ) ;\.,...,J; : mﬂumk-h .,an('gn-- :‘:‘:“‘Q onets 1Bk

DI o .

S S ke e

”A&-nli-\u ) &Safu\—ka (g.,.-.-.
Jomsde s.aﬂjq...\,.

FIL] %

lamin dit

o dgfinda ng%(u-ka
“d-‘JI

A ARDO chef de village : LAAWAKOOBE ( éligibles )

5}

A ¥ 1. ar00 désigné par I'Almamy Yusuf Sire LIH de JAABA

(*) imam actuel



TRANSMISSION DE LA GANDAL

A CHEIKH SAMMBA dit

i CEERNO JINNEEJI

A ALIU BUBA NDIYAM

: [Kolludo -Guinde Konakry ]

1 A EL HAJ DEMMBA HAWA NJAAC

HAMDU RABI NJAAC

SIRRY

Q ANSATA MARIAM BAH

2 EL HAJ HAMDU RABI

GA EL HAJ MALIK

4 A BABA GALLE

TRANSMISSION DE

SA IBU UMAR

LA GANDAL KORAN,

a

UMAR FONDU 3A

BOKAR
[Fondu Dépt de Mbagne ]

LYDIAS

a

EL HAJ MAMADY

[ Kaedi ]

A

ALIV KA
KA [ Asnde Balla

Aret Thilogne
Lugha
Nawny
bayena
badil

mandix

arur
elmul tasiriri
tijaniati

.

lasrari

» sharia

A EL HAJ HAMDU RASBI NJAAC

TAALIBE

o
A

BABA [1+)]
GALLE

‘A EL HAJ MALIK

A BVAN

IDRISS YERO SALL
AMAR Boki Susolbo]
Are! Salde

AN

ABU DIOP
[Edy aert Ndioumi ]

elmul Fekhu

FIG, N° 1

a

EL HAJ DEMMBA HAWA NJAAC
Madina Ndiayfbe.]

elmul Fekhuy



A AN

. Paate
LES AAN ELIMAAN_ ET QUELQUES ALLIANCES AVEC LES SAL ELIMAN. [I\AAN
Anl'-m‘b‘ I Su-lnhl ABU«L\I
- Paale
Paate Rasin Gorel

O Taldaw A A A

A Biran. | Elimoan Rasin Yero Hammal
A “annc" 5‘ A é

w
>
|

. Eolo WAT, . .
s\hy ﬂqmuau Elimaan YN
Hedible SAL )\ Elimacn D A siity) D
Elimaan &% Abes %a\-, Khassom Blasiar
# Umar J)HCYN‘A ZS A ZS
H.nm." .
{ HiRTO?
Hammat [Leda X|\.Jﬂl‘|\ Demmba (VA1
Mammadi alia ﬂﬂll Ohmet $al 2 A Z) Z\ Z\
ARNM
Oibee Deube JKudi - Pemeody Nesro
Ramed /N Youued NBookar umv Mayram \-7235._.\‘() C)nu P A\
- Iakemaliica.
wabbe [Ume Sammbe Ralt T dindte (&.-n‘a bt Beakar
g% Nanads O ZS

Mla  [hdlepiNubunfibars [Meyan l-'u_.l Kos! $aslv
W\AKAA&M o} )

A ELIMAAN JUUMA DE CUBALEL.

A Marabout guétisseur.



FIG. N° 4

RESEAU MATRIMONIAL ET DE CLIENTELE DES GENS DE BAROBE Arrt DE SALDE
: DEPARTEMENT DE PODOR.

Goralol o
Ty'\ la
Mbolo
o Tiodyi Goli [j
Diavonguel
D Sorimale

bokz—bg\bukm ) Galoya “Torcbe
0 Boke-Salsalbe
> Stem
® L —— s
P-’“*k"f';{“‘Yk"z @ ole Fafabe

lcarTe DE sITuATIY

@- Village quirisseurs intarroges
a- Vl“dgd. Toroobd
O - Village Subalbe
e - \!Q“qac Fulbe
N -Relalion malrimonaleelcliedlele
OALDE:Chaf-liau d’Arrondissement




FIG. N° 6

RESEAU DE CLIENTELE DE HAMMAD!I NJAAY DE JUDDE JAABE "

Adré Golara ﬁ

KASKAS d
Doun‘iuzl O p’ Q —\6 Fondé -liert
Fiabe ex?..'.‘{ﬁa
@Lomba-Tyile T l

f

// ,
> / |
«dn cid\ncl //
Ndiaytbd \
Takoyel

Goléré D/

’ o Shkm
. P T
Gaodi- Goti .
M houmba.

" [carTE DE SITUATION

® . Vilage 4du bi\ecje

(. Vilage Toroobe

B. Vilage Scbbe

O- Vilage Subalbe

@. Village Fulbe

~p Village de clients
KRSKAS: chof.lieu d’Arendissement.

A




C "n’ gt i w("& Jp_—,}:':w .
IU’J‘V‘//LQ_:J/D_..//W/-’C/W %’yﬁ//wo} 2o ) QNI _pnee)
)54&4_?“,@_5__}&1# s /JJ“@/,)@«JJM_MMJ)M;»Q\S; N
s 1 a_ﬂ_s: Vs o} ;MJJ/O Wﬁ//&-qmﬂgﬁ/.

A_)a YM—*""‘U/A Il 38! C“-Q‘Wéb, ' m
ittt s a5 S e G e
c«/m.)m’/? G Q“A‘:’“‘W’)@““" LI ad G st
u/d/.,'l‘msl//(-/.//”c&}/l!qﬂffm/&/’a{ j/ 7)04"2 )JMGLCG(A}QA/G,W,@GWJO/J

}5_49_, quOJsJJ}J CdpfA/Ja"l/J ‘:/ )@J“ UW@LM}@NI@./‘/@A/UM/-P_
f’A/ﬁ;A?-Q—\.»w Aﬂ’“‘e'w-}.@ r%\‘“’“fézb“"wg "‘*“'Z:"»—‘ < |
} i ~
P 4 T ' ¢ 7 ~ &Y
AIDITY g e S /%j; £aol 75 S "-/"‘//“:ﬁc Y
/'C”UW/“W/”:I}),:Z}:’;W;—D//JA 1 2,\3 :\3 "),\ 3¥, ) %:Ds %l
/u-gbd—s"“) 21 5% ¢ X2 A ¥
DT {52 EEs"n
““w/b -) N 7 >R & VAR
) Y o~ \{‘ ’\)" N .3' r’? E i
= | &~ 223 — 2y N e &z > >
el s el AEL Wt o Al
a (L Inhl+ e | BN ST RS g -— — ‘.
. Hi ‘ # e )7, % o ZI—JJ} -‘L’ oA L S VS U pge
a | | s |¢2 [ 8 ur/_L:’ el : 1@0 ?M Al
>a. ‘C” H | 2> o] L || % Vi > T Cwe| Yoo ya
w1 o ’%]-/U/ £\_AJ, r’ o
. ‘ : ~ N S ~ JC&o| 2
jm(’b- O e u)/[ = o v j T .)',, ] A y f’/jr:-
= IR =

FIG. N° 8
Var } >ass— <~ —= .
;k/ o C“"c ‘J"J €/ Hatumere reproduit par A. Kelew Lih

(D it "VSUZPUSD-B’JL

i J" S s g2y c,ﬁ/)w:—.(
19 (= (}
-}_,)—J/, C/A.,.up‘/:e/\l[}" s1eA” i Qe s P!

TR =W P
7707 .

2o
i

de Mbaxana.

Lowas

—

2
Iz
=

*c\dga_eeuit

~
~

A \

%



8 R Py
V4 ~
Oenejs Boghi _ AY
e ! P
e, AOSLO AT Ousistdé T !

o~ a9,
Bacana R i, )

P \ ! Rebed Lovs, - @ s
. ~R \oiMaR [ ToRO [ Devese, P ,
/ ~ e
A A A A
.o ! ! My > N $5a8
! N Re N RN
! - TR0 o ey ot Tl » )
ue* ST LOUIS e e e e a ! /IRLABE A TN
: cen O 7 EBuaBE 0 Mes o !
., ‘e , Buki Dis "\ }
. 7 ’ . s Kewads! Rie ~.
- [} . -
‘/_iois_s_n_, \, o ,
. s -
" / ~ MI;‘ ‘ !
. ’ ,/'\ omit ¢ Mo
v y
, v 2 < ,
0 & oL INGUERE - . ” S /
. AN o o Le===’
. -~ . —— ’
.. y S T <‘;
. o . - “ ~
. o . < J e « ! < N Demd aateri
REGION .. ‘P -.,_. . < D:lll‘qulk-—\ ': -l
"8 R & - ~ ] \<\
REGION G TIVSOUANE :.~'- . . & . ¢ ‘,
CAP-VERL ™. vues fDE MasckE 7 toee, < ? !
e . o . 5 . . . ,
~ d BAMBEY . '-4._ . .* . .
, - e . . s ¢ .
| DakaR . “DiouRBEL - T et e :
' THIES 2"t ool : :
' A . .. e, V@ x
~), cossay : T
"MBOUR . Faiic v 0 ;
. q s b .
N 3 .
o . KEOL LK s v N A
v O, *
B § o

eercrsestsscsonasesvsasrae
o

13 -:R £ 6 !

BINina

A~ N e
2IGUINCheR

asee, .
.o PR

gusscurt .-
- etenesevr® e ES
" ge.ste 1368

R T T T T R Y POP S PP PP PR PR X

Limar ¢ Etat

Liode de Rigen

Seed

[
afT D d
E*A -~ 7

-

4 - «

N -

N %
«“ - .
-
I, fal :
£ ~, K~
"
. ~ k)
- . :
) Q‘,\‘
""L'""", "
( S, kioousou
.t .o " .o -
"“‘._.._.‘. ".‘..."n.n'.‘-."..

g8 & iy fegert R M

(6961) auem A 3p Henxa ¢ | oN J1LUVI



CARTE N° 2

VALLEE\DU SENEGAL

Régions,villages et lieux historiques.

ed*“?) g

SAINT-LOU! K3

L7 N
’

© 10 20 30 40 s30km
D — ey S M

e e

—

I
3
H

"l

\,
.~

.
‘

%,



Yo \1s*

T Lie ‘1( [5) (x A A
)Y
VALLEE DU SENEGAL

Mede p
e i -7;\} Py ‘\ Y
8 T - W Y } /
CARTE N° 3 I'd - - Ki 3 ! {
=AnTe W ) - 3
- j P J { \ -
H . Y N, ]
] e 4 ; \ /-
H . \ a |
1 ~. \ & ’
1 / \
! o Y] Y womouae 2 ,ISV Mg
I ™~ 1" Ve 3 !, e
. . )
1 ARz / NG ke 5 A ,t \
! 4 N scour ‘& e \ % e
/ - . s N ——
| AREL-8 4K ° A Il LT S W N
H o 1 .—“""“\.\ K ...
! / NP BADASE } .( T .
/ . (] Y
i g /_/ & I“ KASKAS Q) o k H 1 H
') Y. = dnoioum H SKAEDI § /! ™
4 g [ uaaaxt /) y kS I
¥ ; \ A v t.
o0 © 6 2% { ~x / \ W N /
e i Tynesousaxan | / \ Ve [ ey \ !
D 1 I 7 S N 1 Fi ~0 | s 3 1
. R QUENE ) rd ~ o - [ .. 1
~. JeoRIL-uOMACUENE Dacana,” \ // tLoowp s ! \.,4 \ iy =/ . :.
\ / / 3 - S~ = vy | 72 - !
\R0$50 £ ) ! ;s J 'f | e / VN M ~ |
& RICHARD-TOLL \ Y3 L o / e - ~.. \
KEUR.MASSENE 4 / \ ] / V / ! X Jeons w
- ol \ - j / / y HATAMG wagaua [/ i -
. Ay
/ ; s ! X - i .
\, e / /,’ N e ounostogui® “J*. i ,)
s’ y 3
.3 QMBANE ( s /.‘-A-\"-‘/.—’. “« ; | SSELIB AR \
Y N ™, |
[N \ 2 N g i
S 3 - S5
~. [ Kby - - y
~ PR -
~o 4 \\
] / S
~ ' ~, ]
HD100\V H l\ o LEXEIDA GOURAYE -
2 . —' ’ .’/ .\ eangl' ‘l
R~ g //"/ P \, |
SAINT-LOUIS™Y had Se-q .’ b ©OLoLooy
x - -, - . H
{ Ny J i’J
- ]
/w. °no _/} (__-_\ "’\:~__-_— |
./ N PR S
- \¢ A
i - l’- |
e | . LEGENGE
N L'\.\ PR -
) ~ (Ewerrim)
\
\ \ T, S
: '\\ RN Il AEGIow —_— [
T LN H \ OerARTEMENY ... @
~T S *)._ < fenn ARROMOISSEMENTY __ o
Sl Prl kA |
! e ~ed
) [y
( . [} 0 210 I 40 20Ke
. St R S—h—
\.\_-——‘—..— ..... /./
———r
15° 14° R\ Oessin A Full QRS TOM
16 ~15" \




GILLOSSAIRE HAALPULAAR

almaami : déformation de Al Imaam El Muumiin (commandeur des croyants)

ardo, pl. ardooBe ou ardiiBe = 'chefs, régnants" titre honorifique désignant
un chef Peul

asakal (ar.) = auméne coranique, devenue imp6t foncier pendant le régne des
Almamys.

aaya (ar.) = verset coranique & usage thérapeutique.

aade = créature de Dieu, "“étre humain"

alluwal, pl. alluje (ar.) = "planchette coranique"

awluuBe, sg. gawlo = griot

asale = hanche

ada (ar.) = "coutume"

BuuBri = "fraicheur”, désigne une maladie urino-génitale

bade = variole

Besungu = "naissance"”, mal.des enfants de moins d'un an ; stérilité.
Bawle = "urine", mal urinaire.

bompilaaDo = "celui qui ne voit pas la nuit tombée" ;. héméralopie par carence
en vitamine A.

buddi, pl. bulle = "oedéme", "enflure”
bayti (ar.) = "bien communautaire", "terre communale ou gouvernementale".
bandiraagal = relation de parenté consanguine.

Bayre = magie du désir, Bayre laamu (pouvoir), jawdi (bétail, richesse),
rewBe (séduction).

bileeja, pl. bileeBe = '"chasseur de sorcier", contre-sorcier.

baaleejo, pl. baleeBe = "noir", métaphore désignant les éorciers-anthropo-
phages.

binndol, pl. binndi = "écriture"

bana-bana (wo.) = "colporteur"”, marchand ambulant
Bandu, pl. Balli = "corps"

Bernde = région épigastrique

baraka (ar.) = pouvoir charismatique, "chance".
belD = racine verbale "étre doux", "sucré"

Bii, pl BiBBe = enfant, BiBBe baaba fréres réels et classificatoires de peére.
BiBBe yumma fréres réels et classificatoires de meére.

badanal = maraboutage

Buucaade = "sucer"”, "aspirer" ; Buucoowa désigne le thérapeute qui soigne
en sugant et en aspirant.



burnaaBe = groupe statutaire définit comme potier-céramiste mais qui s'assi-
mile aux guerriers seBBe. ‘ '

caali = hangar, auvent.

came = rougeole »

camaaba (son.) = python, animal mythique qui séjcurnerait dans le fleuve.
capato, pl. safalBe = Maure . B

cumoowo = celui qui soigne en brdlant ; sumde = braler

cefol, pl. cefi = incantation magique, rite oral.

ceeDu = saison séche (mars a juin).

colgoddo =fils ou fille d'un péré sukunya (sorcier)

Doyru = tuberculose .

Dojo = "toux",

daande, pl. daaDe = "cou", "voix", désigne les incantations récitées au cours
de rituels thérapeutiques ; = cefi .

dabbunde = saison froide (nov. & mars),
DaDeo!, pl. DaDi = "veine", conduit sangtjin.
dabare (mand.) = maraboutage, jet de sortilége.

danki = lit en bois placé a I'abri d'un auvent sur lequel on se repose dans
la journée. ‘

dunoowo = '"circonciseur" ; dunuude = '"circonciser".

DuDal = "foyer", désigne le feu autour duquel se réunissent les éléves cora-
niques.

dambe = mal vénérien qui empéche d'uriner.
duwawuuji (ar.) = bénédictions .
dawDe = mal qui déforme les jambes (genoux rentrés et pieds écartés).

dendiraagal = relation entre cousins germains ; dendiraagal njongu = parenté
a plaisanterie.

esiraagal = relation matrimoniale.

endu = "sein", endam = "mon sein" parenté utérine,
ferngo = hémorrgides . |
felewere = panari .

fiDo = infection, abcés, mal vénérien.

fittaandu, pl. pittaali = dme, esprit, principe vital.
fulBe, sg. pullo ="Peul . '
fecciram golle = "qui partage le travail"

fifire = chasse au caiman, récit épique des pécheurs .
fergo = migration, exode.

farba (mand.) = titre henorifique des seBBe.
fibirbaaji = "celui qui fait des noeuds avec des écorces".

faddunge, pl. padduli = protections magiques.



foonde, pl. pooDe = terre haute de la vallée fluviale.
fiBde = '"faire un noeud", "attacher" ; fiBoowo = "celui qui fait des noeuds"

fiDDe = "secouer", "repousser" ; fiDDoowo = celui qui repousse, chasse le
mal avec une gourde. ) :

fesaade = "faire des incisions" ; fesoowo = "celui qui fait des incisions.
fayande, pl. payanDe = "marmite en terre”.
gandal = "le savoir"

galle = unité familiale et résidentielle ; famille et/ou concession.
joom galle = "maitre de maison" ; joom suudu = "maitresse de maison".

gorgol = tante paternelle.

giite ngaari = "yeux de taureau" ; yiitere, pl. giite = oeil ; ngaari, pl. ga'i =
taureau.

gumbala = chant épique des seBBe.

hakkille (ar.) = principe d'intelligence.

haalpulaar, pl. haalpulaaren = “celui qui parle Peul", désigne la population
poularophone sédentaire de la région du fleuve.

hoore, pl. ko'e = "téte"

hipuude = ""couvrir” ; hipide = "découvrir"

hendu = "vent"

hatumere, pl. katemedie (ar.) = "rectangle"

hinnde, pl kinnde = "part", niveau de segmentation des lignages.
haako = feuille, désigne la sauce a base de feuilles de haricot-nyeBe.
heDDere, pl. keDDe = caillot de sang.

husere, pl. kuse = "morceau"

haaDa = "étre amer".

innde Allah = "nom de Dieu"

jikku, pl. jikkuuji = "caractere", "trait".

jillol, pl. jiili = "vertige".

jomoo = "s'étrangler avec une aréte de poisson'.

jomeede Yi'al = "action de faire passer |'aréte".

juma (a_;r.) = "priére du vendredi", désigne la grande mosquée -villageoise
jama (ar.) = mosquée. |

joom galle = maftre de maison, mari

joom suudu = maitresse de maison, épouse

janaaba (ar.) = naladie causée par l'impureté

jinne, pl jinneeji (ar.) = génie

jatigi (mand.) = héte, logeur

jaggordal, pl. jaggorDe = grands électeurs

jawdi, pl. jawDi = bétail, richesse



jaagaraaf (mand.) = titre honorifique ceddo.
kaaDi = folie -

kaw = oncle maternel .

keci = dos »

koddigal = relation entre voisins -

kuDol, pl. kuDi = "brin d= paille", "roseau”, plume & écrire.
kosam, pl. koce = "lait" »

kiite = puissance maléfique .

leydi, pil. leyDe = "terre", "sol".

listikar (ar). = pratique mantique islamique .
lekki, pl. leDDe = arbre, plante médicinale »
laana, pi. laaDe = pirogue «

laBi, pl. laBe = couteau »

laBDo = pur,

lasrari (ar.) = pratique mystique islamique »
lenyol, pl. leYYi = lignage -

ligge = travail, maraboutage .

maalu = puissance bénéfique .

mbaroodi, pl. mbarooDi = "le tueur". 7
muunu, pl. muunuuji = génie aquatique ,
meceke (?) = ciseau .

muusoore = qui fait mal ,

majiuuBe = "les égarés" -

majje = étre perdu .

mawniraaDeo = le grand, l'ainé .

minyiraaDo = le petit, le cadet .

majje, pl. majjeeji = "éclair", poisson torpille .
nguleeki = chaleur .

nyawndorgal, pl. nyawndorDe = amulette »
nyagunde = demander, solliciter .

niire, pl. niiY'e = dent .

naakaade = polissoir en bois des cordonniers .
ndaneewu = blanc .

ndungu = hivernage, saison des pluies .
pawngal = fiévre .

pekaan = récit épique des subalBe (pécheurs).
palle, pl. de falo = terres de berge .

reedu = ventre .
rafi = manque ; raf = étre privé de ce qu'on désire .



rimBe, pl. de dimo = libre, noble ; rimayBe = asservis ,
rufnde = renverser,
rewBe, pl. de debbo = femme .

sakkaade debbo = pratique qui consiste pour un taalibe & donner sa fille a
son marabout.

sero (fr.) = constipation .

silsila (ar.) = chaine d'apprentissage coranique -

sammituude = traiter, étre traité contre les morsures de serpent.
sirru (ar., haus.) = secret »

sottiiBe = "les rachetés",

saayakooBe (wol.) = les fondeurs, les bijoutiers »

satigi {(mand.) = titre honorifique des Peuls du pouvoir Denianke .
sokde = bleuir les gencives ; sokoowo = tatoueuse .

seytaane, pl. seytaaneeji = démon, diable.

talkuru, pl. talki = talisman.

tekko = toux ; teko = coqueluche .

tinndol, pl. tinndi = récit, tradition.

tuubal, tuubaako = |'Européen .

tafirde = poingon -

taande = enclume du forgeron,

tarbiyyu = quéte propédeutique .

toBBere, pl. toBBe = point, tache.

taalibe (ar.) = disciple, éléve coranique .

tugunde = emplacement ou les femmes pilent .

ullundu, pl. ulluDi = chat .

wadabere = individu attaqué en sorcellerie par sa meére .

wadere = bouton de variocle .

woDa :Hinterdit, tabou .

worBe, pl. gorko = hamme .

wodeeBe, boleejo = "rouge".

waalo = plaine alluviale, waalanke = habitants du waalo .

wofnde = ventre, vessie.

yaroowo = buveur ; YiiYam = sang ; yarooBe YiiYam = "buveurs de sang".
yettoode, pl. yettooDe = nom d'honneur, patronyme .

yahoowo, pl. yahooBe = "celui qui va",

Légende : (ar.) = arabe

(fr.) = frangais
(mand.) = manding
(son.) = soninke
(wo.) = wolof



GLOSSAIRE DES MAUX EN PULAAR (%)

RAFI NGURU : MAUX DE PEAU

baras (nyaw mawdo), lépre "grande maladie"
buddi : "enflement, ocedéme"

bade : variole

felewere : panari

sadibere (pl.cadiBe) : exzéma

buruuti : vers de Guinée

ure baleere : "abcés nair"

came : varicelle

RAFI HOORE : MAUX D& TETE

joom hoore raneere : "propriétaire de téte blanche"

joom hoore baleere : "propriétaire de téte noire"

kelu hoore : "téte cassée"

bompilado : mauvaise vision a la nuit tombée

giite musooji : "douleur des yeux"

nyaw giite : "maladie des yeux" _

yaafo : bouton a l'intérieur des narines, qui empéchent le sang de circuler.
safo : aphtes

niiY'e muusooji : "douleurs de dents"

tuYYam : "saignement de nez"

RAFI BANDU : MAUX DU CORPS

barogal : épilepsie

siwre (pl. cuje) : douleurs intercostales
Doyru : tuberculose A
Dojjere : "toux"

Daamol : engorgement du foie et de la rate

(*) Les traductions Sont approximatives et non-exhaustives.



ferngo : hémorroides

jalBi : "vers"

jalBi daneeji : "vers blancs"

koyDe jaadooje : "jambes qui vont ensemble"
yaabre : "fruits du jujubier", verrue plantaire
dawDe : malformation des jambes

likjere : hogquet

sSOoyno : jaunisse

nguliyel : "petite chaleur"

narinde : boule qui circule dans le ventre qui peut apparaitre sous la peau
sous forme de kyste.

moyni : fiévre

Yi'el Bernde : "os de la région épigastrique"

nyaw daneewe : "maladie blanche" (cancer du foie ?)
jorangal : mal qui rend la peau séche.

rafi tuure (Bernde timmi) : vomissements

nawnaare : "épidémie"

nyaw uluuDi : "maladie des chats", maladie infantile qui se traduit par
la pousse de poils sur tout le corps.

teko : rougeole

Bernde muusore : "douleur de la région épigastrique”

RAF1 REEDU : MAUX DE VENTRE

reedu dimoli "ventre remuant", diarrhée

reedu tuYYundu (tuYYam reedu) : "ventre qui saigne"

reedu leelindu : "ventre couché"

dambo : maladie vénérienne qui empéche les hommes d'uriner.
bosde : avortement

YiiYam Besungu (meret) : "sang de l'accouchement"

BuuBri : syndrome urino-génital

Bawle : "urine"

jonDe : syphilis endémique

rewam : syphilis



ndiyam siti : "eau ?" (rhumatisme articulaire et sypbhilis)
fiDo raneewo : fiDo "blanc" (blénnorhagie ?)
fiDo baleewo : fiDo "noir"

catraado Besungu : "difficulté d'accoucher"

RAFT HAKKILLE : MAUX D'INTELLIGENCE

giilol (jiilol) : "vertige"

hendu : "vent"

ligge (dabare/badanal) : "travail"

Bernde taYoore : "Bernde coupé", angoisse
rafi baleeBe : "mal des noirs (sorciers)"
rafi jinneji : "mal des génies"

rafi seytaaneeji : "maladie des démons"



GLOSSAIRE DES PLANTES
(LEDDE)

aalali : Securidaca longepedunculata
aljanaawi : Cassia occidentalis

alluki : Acacia sieberiana = ciNaNwi
ababo : Ipomea asarifolia

bamwaami : Calotropis procera
barkeewi : Bauhinia thonningii ; Piliostigma reticulata
belwelngel : Scoparia dulcis

baxani : Cissus populnea s Tinospora bakis
baxa cille : Acacia sp.

boBori : Sterculia setigera

burbooki : Momordica basalmina
bulbi : Acacia seyal

burinyanyeewi : Caralluma dalzielii
capatowol : Leptadenia hastana
cilluki = bulbi : Acacia seyal

caski : Acacia albida

cili : Acacia radiana

ciNaNwi : Cassia sieberiana
darBokki : Adenium obesum

Doki : Combretum glutinosum
dukumi : Annona senegalensis

elooko = yelooko : Guiera senegalensis
eeri : Sclerocarya birrea

endu nywa : Cissus quadranqularis
falaYel : Cassia italica

follere : Hibiscus asper

ganki : Celtis integrifolia

gawdi : Acacia nilotica

gi‘al gooti : Maytenus senegalensis
gijile : Boscia senegalensis

golombi : Stereospermum kunthianum
gumibaleewi : Capparis tomentosa

yiitere ngaari : Solanum incanum



ilwi : Ficus gnaphalocarpa

jaaBi : Zizyphus jujuba

jammi : Tamarindus indica

jalamban : Dalbergia melanoxylon

kafaafi : Waltheria indica

kelli : Grewia bicolor ; Grewia lasiodiscus
keleli : Heeria insignis

koojoli : Anogeissus leiocarpus

koyli : Mitragyna inermis

kahi : Khaya senegalensis

lebleban : Althernanthera sessilis
liberibeceewi : Ficus glumosa

murtooki : Balanites aegyptiaca

minyeli : Cordia sinensis

nammare : Bauhinia rufescens

nyebeday : Moringa oleifera

nyepere : Bergia suffruticosa ; Cymbopogon giganteus
nyakabere : Desmodium velutinum
pattuki : Acacia seneqal

puleewi : Terminalia avicennioides
to'naawi : Tapinanthis bangwensis

tilrowi : Boscia augustifolia

talli : Combretum micranthum, kinkelibah

ulo : Cassia tora



Mammadu L, hospitalisé a I'hépital de Fann en mars 1981

t +

] ot /D‘Q 1 7Y tQ / 2N
f? *m '£ +, fﬁ $/1‘41’ +
7
o Lo [4 +
§5450456 00 W YWY -Y-
5A b

. h
O Sorciére anthropophage © A iades mentaux

1t déceds ® @ cophalées

.74. divorce o a famille adoptive malienne de Mammadu

A l'age de deux ans, aprés le sevrage, Mammadu est confié & son
oncle paternel résidant au Mali. Jusqu'a dix sept ans, il regoit une éducation
pastorale sans aller & I'école coranique ou autre. A dix sept ans, Mammadu
décide d'aller voir son pére alors affecté & Dakar. Il apprend la mort
de sa mére et en est trés affecté. En méme temps, le rythme de la vie
urbaine le déphase mais au bout de quelques temps, il s'intégre et apprend
I'arabe avec son pére marabout. Celui-ci le confie a un oncle maternel
de Nouakchott chez qui il poursuit des cours d'arabe. Eléve trés brillant,
Mammadu passe |'équivalent du baccalauréat en 1969 et boursier, il part
au Soudan faire un second cycle a l'université islamique de Khartoum.
De 1969 a 1974, Mammadu est au Soudan, passant ses vacances dans
différents pays arabes.

En 1973, Mammadu souffre de premiers symptomes nécessitant une
hospitalisation de deux semaines a Khartoum. La méme année, il obtient
sa licence, mais |'année suivante, en juin 1974, il rechute lors de sa soute-
nance de maitrise. Il est hospitalisé a |'hépital psychiatrique de Khartoum
durant une semaine pendant laquelle le jury délibére et lui accorde, au
vu de l'écrit de sa maitrise, une mention trés bien.

Mammadu est rapatrié a Dakar par deux promotionnaires. Il demande
un emploi dans la fonction publique qui lui est accordé mais une rechute
4 la rentrée scolaire l'empéche de prendre ses fonctions. A partir de 13,
Mammadu va aller de thérapeute en thérapeute en quéte d'un reméde
a ses céphalées. Celles-ci, il les partage avec son frére et sa soeur et
il semble que leur mére, de son vivant, souffrait des mémes douleurs. La
famille a consulté les contre-sorciers pour ces céphalées familiales et
leur interprétation est que ce mal d'origine maternelle est lié au fait
que la mére était une sorciére anthropophage parce qu'elle avait été élevée



avec sa cousine Binta S. qui descend d'une lignée d'anthropophages et
que les sorciers "bouffent" leurs propres parents. Cette interprétation
a fait l'unanimité des guérisseurs consultés et la preuve formelle de cette
anthropophagie, c'est que la mére de Mammadu a craché du sang avant
de mourir 8 l'négpital de Fann d'une tuberculose pulmonaire, expulsant
ainsi le mal.

Mais, pour Mammadu et son pére, le cas de Mammadu n'est pas de
la compétence des bileeBe et seuls les marabouts ont été consultés.

Mammadu a fait plusieurs séjours au Sénégal oriental : il fait son
premier séjour chez un thérapeute spécialisé dans le joom hoore. Ce dernier
lui pratique des incisions a la téte pour lui Gter ses céphalées, puis sur
tout le corps, sans résultat. Le thérapeute impute les maux de téte de
Mammadu au seytaane qui rend le sang impur. Mammadu finit par s'enfuir
et il rejoint son pére retraité a Bakel.

Son dernier séjour, Mammadu le fait 3 Maadina Gunaas chez un marabout
spécialisé dans les troubles mentaux. Il séjourne un an chez ce marabout
qui enchaine ses malades et les prive de nourriture au moment des crises.
Le reste du temps, il pratique l'ergothérapie en les faisant travailler
dans ses champs. Le petit frére de Mammadu qui rentre d'un stage en
France, lui rend visite et voit avec haorreur et stupéfaction quelles sont
les conditions de traitement. I! décide de faire hospitaliser Mammadu
a Fann et revient le chercher.

J'ai eu l'occasion de rencontrer une fois Mammadu et son pére, un
jour qu'ils venaient a I'hdpital de Fann pour une visite de routine. Par
ailleurs, je suis allée a Maadina Gunaas et j'al pu constater la malhonnéteté
du marabout qui, parce qu'il est sur un lieu de pélerinage, se permet
de tromper sa clientéle en l'abusant. Maadina Gunaas est une ville, fondée
en 1946, par un marabout Haalpulaar, Mamma Saydu BAH (originaire du
IrlaaBe : Tikite) et ses disciples dont la rigueur religieuse les a poussé
a s'exiler et a s'installer en milieu Peul animiste pour s'ériger en maftres
de l'orthodoxie musulmane (WANE, 1974).

Pour la maladie de la mére de Mammadu, c'est d'abord le CONTEXTE
qui fait opter pour la sorcellerie-anthropophage (cousine maternelle sorciée).
Lors du déces, ce sont les SIGNES et SYMPTOMES (crachats de sang)
qui confirment I'AGENT.

Quant & Mammadu, son pére est marabout et imam de la mosquée
de Bakel au moment de la derniere hospitalisation. C'est donc le contexte
qui améne Mammadu a consulter uniquement les seernaaBe (marabouts).

Cette étude de cas est surtout intéressante au point de vue de la
généalogile et de la transmission héréditaire de la sorcellerie. Mais la
meére de Mammadu étant morte depuis plus de dix ans, il nous était diffi-
cile’ de rouvrir son dossier d'autant plus que l'affaire est close depuis
la preuve fournie avant son déces.



Mammadu T. hospitalisé & ['hdpital de Fann du 31 Octobre au 22 Décembre
1979

] Q 4

L] ‘}

tA 0 Q_ LS

l Mammadul L
A : Malade mental ° A A

0 : Accusée de sorcellerie anthropophage
t+ : Décédé
@ : Sorcier devenu guérisseur (bileejo)

Mammadu est né a Matam en 1956. A l'age de deux ans, il est confié
a sa grand-meére paternelle chez qui il vit avec son oncle paternel jusqu'a
I'age de dix ans. Il rejoint alors ses parents a Thies. [l poursuit ses études
jusgu'en classe de quatrieme.

Sa premiére crise se produit 4 Matam a l'Age de huit ans, a l'école.
En 1977, il est suivi en hépital de jour. En mars 1978, il est hospitalisé
a Fann pendant trois mois. Alors que Mammadu passe la nuit chez une:
tante paternelle a Pikine, il accuse celle-ci et son propre péere de l'attaquer
en sorcellerie. Il est de plus en plus violent et se jette sur sa propre meére
avec un couteau qui le blesse a la main droite. Les sapeurs-pompiers
sont appelés et Mammadu est admis a l'hépital de Fann.

LLa premiére crise a étre analysée est celle de 1978 :

Mammadu accuse son pére de sorcellerie-anthropophage. II va voir
les contre-sorciers qui lui disent que c'est sa mere qui est une sorciére
anthropophage. Diagnostic confirmé par le grand oncle maternel qui fut
lui-méme sorcier et qui est devenu 'bileejo' aprés sa guérison. Malgré
cela, le pére pense que la maladie de son fils n'a pas pour origine la sorcel-
lerie de sa femme. Il envoie Mammadu voir les marabouts qui imputent
la maladie de celui-ci au 'xala' (maraboutage qui' rend impuissant).

Au début, Mammadu accuse son pére et c'est le CONTEXTE qui
prédomine : un frére du pére et trois de ses cousins paternels ont eu des
troubles mentaux. Lorsque les contre-sorciers sont consultés, c'est I'AGENT
qui est mis en avant, la mere sorciére anthropophage. Mais le péere, dont
la personnalité est écrasante, refuse la sorcellerie anthropophage comme
agent des maux de Mammadu et propaose la consultation des marabouts.



C'est le CCNTEXTE qui prime dans le choix du thérapeute et ce
sont les SIGNES et SYMPTOMES (impuissance intermittente depuis 1976)
qui font opter les marabouts pour le 'xala’.

Cette étude de cas a été faite a partir du dossier du malade et nous
avons peu d'éléments qui permettent une analyse rigoureuse.





