
GUERIR A CUBALEL

INTERPRDTATION DE LA MALADIE ET PRATIQUES THERAPEUTIQUES

CHEZ LES HAALPULAAREN DANS LA VALLEE DU FLEUVE SENEGAL

THESE DE DOCTORAT DE 3ème CYCLE

sous la direction de Marc A UCE

E. Kadya TALL

Paris - E.H.E.S.S - Déc. 1984.



A NdlUlgel et mes parents FuutankooBe



REMERCIEMENTS

Nous remercions tous ceux qui, au cours de ces années d'étude,

nous ont éclairée de leur enseignement et assistée de leur bienveil­

lance, et plus particulièrement :

Marc AUGE, notre directeur de thèse qui nous a apporté un réconfort

intellectuel et moral chaque fois que nous avons senti notre volon­

té fléchir. Sans la confiance qu'il nous accorda en nous obtenant

des crédits D.G.R.S.T., notre qu~te n'aurait sans doute pas abouti.

L'Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer a lar­

gement assuré le financement de nos enqugtes et nous lui en sommes

reconnaissante. Nous tenons à remercier l'O.R.S.T.O.M. Dakar des

facilités qU'il nous a procurées en mettant à notre disposition ses

moyens matériels et l'encadrement technique et scientifique de son

personnel.

Il serait difficile d'énumérer tous ceux qui, de près ou de loin,

nous ont apporté leur soutien. Qu'ils en soient tous ici remerciés

chaleureusement.



SOMMAIRE GENERAL

INTRODUCTION Page

CHAPITRE 1

II

III

CHAPITRE II

II

CHAPITRE III

PRESENTATION GENERALE DE LA
REGION

STRATIFICA TION SOCIALE HAALPULAAR

CONCLUSION

L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE
CUBALEL

LES LIGNAGES FONDATEURS DE
CUBALEL

Page

Page

Page

Page

Page

13

30

81

83

89

II

LA CONSUL TA TION

L'UNIVERS ETIOLOGIQUE D'IBRA

Page 114

Page 129

CHAPITRE IV

ELIMAAN MAAMODU Page 145

II LES FILS D'ELIMAAN MAAMODU Page 170 .

III L'UI\JIVERS ETIOLOGIQUE DES Page 176
MARABOUTS

IV LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL Page 184 .

V LA RELATION A L'AUTRE CHEZ LE MARA- . Page 191
BOUT



CHAPITRE V

LES AUTRES THERAPIES DE CUBALEL Page 197

II SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS Page 210
ST ATUT AIRES

III SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNI- Page 214
QUES DE SOli\!

IV LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES Page 224
FEMMES DE CUBALEL

CHAPITRE VI

LES MARABOUTS Page 243 .

II LES BILEEBE Page 256·

III LES RESEAUX MARABOUTIQUES DANS Page 264
LA REGION DU FLEUVE

IV LES RELATIONS MARABOUT /BILEEBE Page 267

V LES SPECIALITES LIGNAGERES Page 271

CHAPITRE VII

L'UTILISATION DES PLANTES Page 277

II ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR Page 299

III LES EI\!JEUX SOCIAUX DES CATEGORIES Page 325
CAUSALES

IV LES MODES D'ACQUISITION DES DIFFE- Page 336
RENTS SAVOIRS

V DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BI- Page 336
NAIRES DANS UN SYSTEME MIXTE

VI CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE Page 357

VII CONCLUSION Page 366

BIBLIOGRAPHIE

ANNEXES



SOMMAIRE DES TABLEAUX

ET DES SCHEMAS

Tableau de la chronologie des périodes marquant l'histoire
de la région des Haalpulaaren

Répartition de la population des régions ri veraines du
fleuve (recensement de 1976)

Tableau de morbidité et mortalité des principales
maladies bactériennes.

Tableau de morbidité et mortalité de la rougeole
et de la P.PA.

La division en ordre et en classe de la société
Haalpulaar

Tableau récapitulatif des groupes statutaires (ordre/classe/
statut)

Tableau récapitulatif des fonctions et des titres

Les relations sociales interlignagères chez les RimBe

Les relations sociales interlignagères chez les NyeenyBe

Protection magique et savoir thérapeutique à l'intérieur
du lignage (chez les RimBe)

Protection magique et savoir thérapeutique à l'intérieur
du lignage (chez les NyeenyBe)

Savoir technique/savoir magique à l'intérieur du lignage
(chez les RimBe)

Savoir technique/savoir magique à l'intérieur du lignage
(chez les NyeenyBe)

Organisation villageoise des lignages dominants

Le lignage AanaanBe et ses différents galleeji

Plans de Cubalel

Réseau de clientèle d'Ibra

Tableaux de quelques maux soignés par Ibra (étiologie/
symptômes)

Page 14

Page 20

Page 25

Page 26

Pages 32 - 33

Pages 38 - 39

Page 57

Page 73

Page 74

Page 75

Page .76

Page 77

Page 78

Page 87

Page 93

Pages 103 à 107

Page 125

Pages 134 à 138



Différentes disciplines apprises par Elirnaan

Les di fférents chapitres de la connaissance maraboutique

Schéma des liens de parenté qui unissent Elimaan Maamodu,
Sammba Umu et Ibra

Alliance matrimoniale entre un taalibe et la fille de son
marabout.

Tableaux sur les propriétés des plantes

Schéma idéal de transmission de la sorcellerie à travers le
lignage.

Schéma des alliances entre cousins croisés

Exemple de la Silsila wirdu

Récapitulatif des oppositions binaires dans un système
mixte.

Page 151

Page 154

Page 187

Page 195

Pages 281- 282

Page 311

Page 326

Page 336

Page 338



MODE DE TRANSCRIPTION PHONETIQUE

La majorité des phonèmes haalpulaar se prononcent comme en français,

excepté les suivants:

[5] occlusive bilabiale glottalisée. Ex : [5uu5ri] "fraîcheur"

[d"] occlusive palatale glottalisée~ Ex : [cadOl] "veine"

[j] occlusive palatale mouillée. Ex. [jeeri] "haute terre"

[ny]: occlusive nasale palatale mouillée. Ex : [nyiriJ "bouillie"

[nj] semi-occlusive nasale palatale. Ex : [njaroowo] "le buveur"

[c] semi-occlusive mouillée. Ex : [caali] " auvent"

[mb], [nd], [ng] sont des prénasalisées. Ex : [mbaroodiJ "le tueur", [nde] "lors­
que", [ngaari] "taureau".

La semi-voyelle [y], lorsqu'elle est glottalisée, devient [}1. Ex. [y'iiyam]

"sang"

[h] est toujours aspiré. Ex : [haako] "feuille"

[r;l] est une semi-occlusive vélaire. Ex : [r;luunya] "réclamer un cadeau".

Les voyelles sont ouvertes ou fermées selon le contexte et brèves

ou longues:

Ex : [ra fi], [maayo] / "mal", "fleuve"

Ex : [bona], [gooto] / "être mauvais", "un"

Ex : [fulbe], [Fuuta] / "les Peuls", "Fouta"

Ex : [galle], [barkeewiJ / "maison", "Bauhinia thonningii".

La majorité des consonnes peuvent être redoublées. Pour des raisons

de commodité, nous avons transcrit une partie de ces phonèmes de la manière

suivante:

[0] est devenu B Ex: BuuBri

[d"] est devenu D Ex: DaDol



[~ : est devenu Y Ex: YiiYam

[IJ] est devenu N Ex: Nuunya

D'autre part, nous avons préféré utiliser des caractères gras plutôt

que des crochets pour rendre le texte plus lisible. En outre, à chaque fois

que cela a été possible, nous avons transcrit phonétiquement les noms

de lieux. Cependant, dans les cartes et les schémas, c'est l'écriture française

qui a été adoptée.

Thioubalel est devenu Cubalel

Dioude Diabe est devenu Judde Jaabe

Madina Ndiathbe est devenu Maadina NjaacBe, etc



- 1 -

INTRODUCTION

Choisir un terrain d'enquête et un objet d'étude n'est jamais n~utre.

Aujourd'hui, il est admis de mettre en avant les raisons subjectives qui

ont porté la quête dans un lieu plutôt qu'ailleurs et dans un domaine plutôt

que dans· un autre.

La justification d'un choix ne se réduit pas à un cadre pseudo-objectif

(dans une volonté de scientificité) ou à un choix théorique et éthique

rigide.

Née d'un métissage franco-sénégalais, c'est le problème de l'ambiva­

lence, de l'ambiguïté, de la dualité et de l'altérité (du Même et de l'Autre)

qui nous a portée à nous intéresser à la perception et aux représentations

de la maladie dans une société où le Mal est l'Autre, l'Autre étant Moi

et Moi étant l'Autre. La situation de malade-victime est un jeu de bascule,

où les rôles s'inversent sans arrêt, engendrant ainsi un vertige des situations

contraires, contrariées à la fois par les événements et par les interpréta­

tions qui se succèdent et se contredisent. Ce problème de l'altérité, que

Le Dumont traduirait en termes de différences induisant des situations

hiérarchiques, nous le ressentons pleinement en raison de notre héritage

culturel mi xte qui nous met, paradoxalement, dans une situation très

proche des sociétés lignagères dans lesquelles ce sont les différences

qUI constituent l'individu, différences relatives aux biens, aux savOIrs

et aux composantes de la personne qui lui sont transmis.

L 'héritage culturel et biologique est peu différencié dans les sociétés

modernes: l'idéologie du progrès, de l'égalité tend à uniformiser les prati­

ques et [es héritages et à mettre l'accent sur les di fférences économiques.

A l'inverse, dans les sociétés "traditionnelles", chaque individu est marqué

par ses héritages, qui ne sont pas perçus comme un tout indifférencié:

matrilignage et patrilignage sont des unités significatives parce qu'ils

remplissent des rôles différents et transmettent des savoirs, des biens

et des forces différentes.



- 2 -

Proche à la fois de la société Haalpulaar, dans laquelle les traits

hérités sont différenciés en fonction du lignage, et de la société occidentale

française dans laquelle la socialisation et le vécu culturel modèlent l'indi­

vidu, nous nous trouvions cependant en porte-à-faux du fait que nous

n'.avions aucune connaissance de notre identité haalpulaar.

Ne voulant pas transformer nos frustrations en fantasmes, nous avons

décidé de partir à la rencontre de notre identité haalpulaar, à la manière

d'un explorateur désireux d'étancher sa soif d'exotisme. Mais, à la diffé­

rence de l'explorateur, nous ne partions pas vers l'inconnu puisque nous

étions nous-même une parcelle de cet inconnu et que nous en faisions

partie intégrante.

En effet, même s'il nous semble prétentieux de dire une chose pareille,

SI nous ne connaissions pas les gens du Fleuve, eux noùs connaissaient,

et c'est une re-connaissance qui caractérisa l'accueil qui nous fut réservé

lors de notre premier séjour au Fuuta : affiliée à un patrilignage célèbre

et glorifié, il était naturel que nous soyons reconnue en tant qu'individu

appartenant à ce lignage, indépendamment de notre vécu culturel étranger.

Le premier jour où nous avons débarqué à Njum, vêtue comme une

"disquette" (1), l'émotion était grande de part et d'autre. Nous avons

très vite ressenti les dangers de cette re-connaissance lignagère, qui risquait

fort de se transformer en ré-adaptation de l'enfant prodigue ; c'est pourquoi

nous avons préféré travailler dans des villages où nous ne risquions pas

d'être encadrée par une autorité Iignagère trop étouffante : nous ne voulions

pas non plus îndisposer nos parents par un travail qui ne correspond pas

à ce que doit être le travail d'une personne bien née. Nous avons d'emblée

saisI l'importance de la représentation et du statut au Fleuve, ainsi que

l'embarras que pourraient provoquer des questions "sans honte".

Cependant, si notre âge et notre statut de femme (nous étions double­

ment cadette) n'étaient pas toujours un avantage, ils nous permettaient

néanmoins d'adopter une attitude franche et décontractée parce que nous

(1) Terme dérivé de disco qui sert à désigner les jeunes filles habillées selon les critères

de la mode européenne (jeans ou jupe courte). En ville, il existe une rivalité de facto

entre les disquettes des clubs de nuit et les Drianke des stades de lutte. Les Drianke

sont des séductrices plus traditionnalistes dans leur habillement et dans I~urs méthodes.



- 3 -

n'avions pas encore de charges éducatives à assumer. Tout au long de

nos enquêtes, nous avons essayé de tirer profit des libertés que nous don­

naient notre appartenance patrilinéaire, notre sexe et notre groupe d'âge,

ainsi que des devoirs qui s'y attachaient.

Notre éducation occidentale nous a cependant toujours conduit à

préférer les solutions individuelles aux solutions lignagères. Ce n'est que

très rarement que nous nous sommes présentée à nos interlocuteurs comme

descendante d'El Haj Umar. Seuls quelques marabouts, qui auraient peut­

être éprouvé quelque réticence à nous recevoir, ont été amadoués de

cette manière. Il nous est aussi arrivé de tirer un certain plaisir vengeur

à décliner notre identité lignagère lorsqu'un hôte nous avait semblé par

trop discourtois. La déconfiture qu'exprimait son visage suffisait à effacer

l'affront.

Méthodologie

La préférence accordée à Cubalel est d'abord partie d'un choix subjec­

tif, tenant à la sonorité du mot et à sa signification de "petit pêcheur",

qui semblait promettre une foison de connaissances mythiques. La contra­

diction qu'apportait la réalité (Cubalel est un village où les pêcheurs

ont perdu jusqu'au souvenir de la pêche et où la "torodisation" a uniformisé

les activités ancestrales) nous a semblé un bon présage et c'est après

avoir déambulé dans la vallée et décidé de circonscrire notre zone d'étude

que nous nous sommes fixée à Cubalel.

Auparavant, nous avons parcouru la région du Fleuve en nous attachant

à rencontrer un nombre aussi grand que possible de guérisseurs, pour con­

naître à la fois le champ de la thérapie Haalpulaar et les spécialités que

recouvraient les termes de ceerno (marabout), bileejo (contre-sorcier),

joom lekki (propriétaire de remèdes) et de mocoowo ("panseur").

La connaissance superficielle que nous avions de la société Haalpulaar

et l'exemple des travaux effectués dans les sociétés avoisinantes Wolof­

Lebu (A. Zempléni, 1968) et Seerer (H. Gravand, 1965), nous entraînaient

vers une vision tranchée des différences qui opposent "médecine islamique"



- 4 -

et "médecine pré-islamique" : comme la société Haalpulaar ne possède

ni culte des ancêtres ni culte des génies, on pouvait croire que l'Islam

avait raboté tous les cultes anciens du Fuuta et réussi à éteindre toute

trace des représentations qui l'avaient précédé historiquement. C'était

ne pas comprendre la dualité du système des représentations du malheur

et sa cohérence.

Après avoir perçu l'imp3sse dans laquelle menait un exercice typolo­

gique trop poussé, nous nous sommes repliée sur l'hôpital de Fann-Dakar.

Grâce à l'expérience socio-psychiatrique insti tuée par H. Collomb, ce

cadre facilitait grandement l'accès aux malades. Nous pensions pouvoir

ainsi rencontrer des malades Haalpulaaren et remonter les filières thérapeu­

tiques jusqu'à leur village d'origine, car nous nous étions rendu compte

que la maladie pouvait amorcer une multitude de recours thérapeutiques

successifs ou simultanés. Pendant les 5 mois de notre premier séjour,

nous avons fait alterner nos enquêtes dans la Vallée avec des enquêtes

à Fann : nous rendions visite régulièrement aux malades Haalpulaaren

et nous les interrogions sur les thérapies antérieures et les interprétations

successives qui les avaient fait aboutir à Fann. La difficulté de l'enquête

a tenu à Ja grande mobilité des malades de Fann (séjours courts mais

répétés) ; d'autre part, la plupart des malades étaient incapables de répon­

dre à nos questions. Peut-être était-ce parce que la maladie était trop

présente pour être verbalisée. Mais c'était surtout parce que le discours

sur le mal est produit soit par le thérapeute, soit par l'entourage du malade,

le premier donnant les clefs d'une interprétation que le second socialise

en les acceptant ou en les refusant. L'accompagnateur du malade, généra­

lement un proche parent, n'était pas forcément celui qui l'avait suivi

dans des périples antérieurs et, très vite, il nous a paru insensé de vouloir

aller dans le village d'origine d'un malade avec si peu d'informations

et sans aucune caution. En outre, le recrutement de la clientèJe de Fann

nous paraissait bien élitiste et comme notre propos n'était pas d'observer

la maladie en milieu hospitalier, nous avons décidé d'arrêter cette expé­

rience.

Cinq mois s'étaient écoulés pendant lesquels nous avons fait la connais­

sance de thérapeutes au Fuuta, de malades à Fann et pendant lesquels

nous avons été "maternée" par nos parents. Ces mois resteront les plus



- 5 -

marquants, encore que ce soit seulement lors de séjours subséquents. que

nous avons mis au point la méthode qui serait à la base de cet essai.

Mais sans ces .premiers mois passés à sentir l'air du temps et à re-naître

à notre famille, nous aurions brûlé les étapes pour devoir ensuite retourner

à notre point de départ. Nous n'aurions pas saisi l'importance de la contra­

diction en milieu Haalpulaar si nous n'avions pas été prise nous-même

dans un dilemme situationnel.

A la fréquentation assidue des thérapeutes a succédé une période

de découragement : les discours des thérapeutes étaient à la fois très

stéréotypés et contextuels; en même temps, la relation malade-thérapeute

nous semblait énigmatique, nous ne comprenions pas sur quoi elle reposait.

Si le rôle du marabout était facile à appréhender du fait de sa personnalité

publique et religieuse, nous avions du mal à comprendre la place que pouvait

occuper le contre-sorcier. Nous avons alors décidé de ramener l'objet

de notre étude à une réalité observable pour l'anthropologue en la circons­

crivant à une communauté villageoise.

L'étude d'un village et de son organisation semblait le seul moyen

d'appréhender ensemble la communauté des malades, celle des bien-portants

et celle des thérapeutes. Cette vision des différents protagonistes de

la cure était certes fragmentée mais elle avait l'avantage de replacer

la pratique thérapeutique dans un contexte plus global. En effet, la société

Haalpulaar est extrêmement strati fiée - son organisation peut faire penser

à un système de castes - mais il n'y a ni corporation de thérapeutes ni

collège de guérisseurs. Toutefois il existe des spécialistes qui, dans la

plupart des cas, le sont par héritage et/ou par acquis statutaire. Ainsi

la fonction thérapeutique reste toujours une fonction suscitée par le malade;

le rôle médiateur du thérapeute renvoie sans cesse au contexte dans lequel

se déroule "l'événement-maladie".

Il fallait donc prendre racine : nous optâmes pour Cubalel où nous

avions rencontré un bileejo que ni la gloire ni la fréquentation de Fann

n'avait "déraciné". D'autre part, J. Schmitz travaillait dans la. même zone



- 6 -

et il nous semblait intéressant d'essayer de comparer nos données concer­

nant deux types de pouvoir (pouvoir de représentation et pouvoir caché).

De février à avril 1982, nous avons enquêté à Cubalel et dans les

villages des alentours pour cerner le dispositif thérapeutique en place

dans cette zone. Nous avons commencé une enquête de type monographi­

que à Cubalel en remontant les généalogies des principaux lignages fonda­

teurs.

En octobre 1982, nous sommes retournée au Sénégal grâce à une

allocation de l'ORSTOM et nous devions y rester jusqu'en mars 1984;

avec une interruption de trois mois en avril 1983.

Nos sejours au Fleuve ont toujours été des séjours courts (10-15-20

jours), mais fréquents (13 séjours).

Nous avions des questionnaires assez structurés (corpus de maux,

questions semi-ouvertes) et nous enquêtions systématiquement auprès

des femmes et des guérisseurs dans les villages de notre échantillonnage.

Au départ, nous voulions présenter quatre villages (Cubalel, Maadina NjaacBe,

Judde Jaabe et BarcoBe Jake!), pour avoir une vision élargie des stratégies

intervillageoises en relation avec les autres réseaux d'échange. Ces enquêtes

ont confirmé les informations recueillies à Cubalel à propos de l'indivi­

duation créée par la maladie et la fonction thérapeutique.

Ces villages appartiennent à une même aire territoriale ; nous voulions

voir comment la thérapie (dans son apprentissage et dans son application)

pouvait être greffée sur d'autres relations villageoises.

Nous avons fait un relevé systématique de tous les thérapeutes vivant

dans ces villages et nous avons enquêté auprès des spécialistes les plus

importants pour connaître leur champ d'activité, leur réseau d'apprentis­

sage et leur clientèle. Par ailleurs, nous avons interrogé un échantillon

féminin de 25 à 40 femmes selon les villages : le but de cette enquête

était de connaître les recours thérapeutiques de la population. Nous avons

établi un corpus de maladies et de plantes afin d'évaluer le savoir thérapeu­

tique populaire.



- 7 -

Ces enquêtes nous ont éclairé sur la place que tient chaque "médecine"

dans les recours thérapeutiques. L'étude des thérapeutes dans leur cadre

contextuel a bouleversé nos idées a priori sur toute une série d'oppositions

binaires que nous nous étions forgées pour appréhender notre objet ; les

oppositions entre les différents niveaux de savoir (savant/populaire; corani­

que/pré-islamique ; savànt/secret ;. écrit/ora!), les di fférents recours étio­

logiques et les oppositions de principe entre certains thérapeutes nous

ont paru procéder du leurre idéologique comme le faisait, à un niveau

plus général, l'endogamie statutaire.

Avant de passer concrètement aux éléments qui justifient le plan

de cet exposé, il convient de nous situer par rapport au domaine de l'anthro­

pologie de la maladie.

Bien avant que l'anthropologie médicale ne constitue un champ de

la recherche, au même titre que l'anthropologie politique ou de la parenté,

plusieurs auteurs se sont intéressés à ce domaine. On peut considérer

Rivers (1924) et Clements (1932) comme les "pères fondateurs" de cette

. discipline car ils furent les premiers à réunir et à coordonner les données

disponibles. Avec Ackerknecht (1942), qui montra que les représentations

de la maladie et son traitement conceptuel jouaient un rôle de contrôle

social, on faisait un pas de plus vers une réflexion véritablement sociolo­

gique.

C'est le mérite de l'école britannique, en particulier avec les travaux

de Turner (1968) et d'Evans-Pritchard (1937) sur la sorceiJerie, la magie,

la di vination, d'avoir montré l'intrication des pratiques thérapeutiques

et des processus sociaux. Au point que l'on peut se demander avec ces

auteurs si les médecines traditionnelles ont pour but de guérir le corps

de l 'indi vidu ou de soigner le corps social.

Plus proches de nous,nombre de chercheurs ont élaboré des concepts

que ne peut ignorer celui qui s'intéresse à ce champ de la pensée anthro­

pologique. Pour exemple, et sans souci d'ordre, nous citerons divers travaux

qui ont particulièrement retenu notre attention. H. Fabrega (1977) souligne

le fait qu'il est nécessaire non seulement d'étudier le savoir médical (medi­

cal taxonomy) des membres spécialisés d'une société donnée mais aussi

le savoir populaire (folk medical knowledge).



- 8 -

A. Young (1976), à partir du schéma "disease-illness-sickness", définit

le cadre spécifique de l'anthropologie médicale. Au-delà du niveau biomé­

dical disease, du vécu individuel illness, chaque société élabore des règles

pour donner une expression pertinente aux signes et symptômes qu'elle

reconnaît : sickness. C'est à ce ni veau des conditions sociologiques de

la production d'un savoir médical et des pratiques subséquentes que doit

se situer la recherche.

A. Zempléni (1968, 1975, 1982) élabore une approche ethnologique

et psychanalytique dans l'étude des troubles mentaux en Afrique de l'ouest.

Il a mis en évidence le mécanisme persécutif qui commande les interpré­

tations de l'infortune dans les sociétés non-occidentales.

M. Augé (1975, 1979, 1984) montre que les pratiques médicales, locales

et les discours qui les soutiennent relèvent de théories plus générales

qui ordonnent les symboles servant à penser le social dans son ensemble.

Ces différents auteurs s'accordent pour reconnaître à la maladie

le statut d'objet anthropologique et ce, au prix d'une rupture avec les

paradigmes de la médecine cosmopolite. Pour eux, la maladie ne peut

être disjointe de l' indi vidu qui la vit (la maladie n'est jamais la même

pour tous), elle est toujours porteuse de sens, c'est-à-dire liée aux circons­

tances qui l'entourent. Les uns parleront des "dimensions sociales de la

maladie", les autres "d'art de l'usage social de la maladie".

Si tous les auteurs qui s'intéressent à la maladie approuvent d'emblée

la nécessité du sens, chaque auteur élabore ses concepts à partir de son

expérience de terrain. La méthode que nous avons employée pour dégager

notre objet est issue d'emprunts di vers dont les plus importants sont rede­

vables à M. Augé et L. Dumont.

C'est donc en ayant à l'esprit la multitude des experlences en anthro­

pologie mé~_icale [qui, sans être divergentes dans leur but (le sens social)

pouvaient l'être dans leurs moyens], que nous nous sommes intéressée

au vécu de la maladie. Parce qu'il était difficile de poser a priori une

définition de la maladie, nous en avons accepté la réalité apparente en



- 9 -

cherchant à voir ce que celle-ci véhiculait de signe et de sens.

En nous situant d'emblée dans une perspective recherchant le sens

de la maladie, il semblait toutefois que le sens devait être élargi hors

du système étiologique et rendre compte des différents niveaux de la

logique sociale.

Il est difficile de poser a priori une définition de la maladie lorsqu'on

sait que la maladie n'a pas le même sens partout et qu'elle recouvre des

réalités différentes selon le contexte. C'est pourquoi il nous a paru essen­

tiel de recourir aux institutions thérapeutiques pour savoir quelle réalité

recouvrai t la pratique médicale chez les Haalpulaaren.

Les recherches menées auprès des thérapeutes nous ont permis d'abor­

der la maladie sous trois aspects.

L'aspect institutionnel, à travers les différentes spécialisations théra­

peutiques : savoir qu'il existe des thérapeutes spécialisés dans un domaine

plutôt que dans un autre justifie la place qu'occupe la maladie dans un

système social .donné. Il ne faut pas oublier que l'existence de thérapeutes

spécialisés n'est pas une nécessité sociale, comme le montre l'exemple

de la société Kung dans laquelle le traitement des maladies est effectué

par l'ensemble de la communauté qui, au travers d'un rituel, se débarrasse

des malheurs de ses membres (Lee, 1966).

D'autre part, l'existence de spécialistes ne présuppose pas que ces

derniers forment un corps constitué comme dans nos sociétés, ou une

corporation de thérapeutes comme le voudraient certains guérisseurs urbani­

sés, ou encore un collège comme dans les sociétés où l'exercice thérapeu­

tique est lié à un culte.

Pourtant, l'usage très codifié que marque l l'appartenance statutaire

aurait pu nous faire croire que la société Haalpulaar était une société

dans laquelle l'ensemble des thérapeutes constituait un groupe statutaire.

C'était ne pas prendre en considération le fait que la maladie est moins



- 10 -

perçue comme une entité variant en fonction de signes et de symptômes

qu'une entité variant en fonction des interprétations dont elle est l'ob jet.

La dimension intellectuelle de la maladie ne tient pas au caractère

imprécis de la nosologie mais au système d'interprétation que sous-tend

la pratique du thérapeute. Les catégories étiologiques auxquelles les théra­

peutes se réfèrent les replacent, eux et leurs malades, dans la logique

sociale. Les savoirs des thérapeutes sont des savoirs/pouvoirs qui les inscri­

vent dans une dynamique sociale plus générale. La maladie objet d'interpré­

tation et objet de soins participe. à l'inscription sociale du thérapeute.

La dimension sociale du thérapeute n'échappe pas aux lois générales,

et c'est pourquoi l'identité Iignagère et statutaire marque la plupart des

spéc iali tés thérapeut iques.

A la fois objet institutionnel, objet d'interprétations et de pratiques,

la maladie est un objet anthropologique qui permet de restituer les diffé­

rentes dimensions de la logique sociale.

La maladie au carrefour des différences qui inscrivent les individus

dans des stratégies sociales, voilà ce qui ressort de nos contacts avec

les thérapeutes Haalpulaaren. Si la maladie marque une différence indivi­

duelle temporaire, il faut tout de sui te l'insérer dans une di fférence plus

significative pour affirmer son rôle d'indicateur social.

Le rôle social de la maladie ne peut être saisi qu'au travers d'exemples

concrets, (d'où notre détour par Fann) et, si les thérapeutes nous renvoient

des images de ce que signifie une maladie, il est difficile de séparer dans

leur discours ce qui est d'ordre éthique et ce qui participe d'une pratique

sociale.

Par ail1eurs, leur vocation de chasseur de sorciers ou de pourfendeur

de génies malfaisants semblait trop manichéenne pour être honnête. Les

contradictions ressortant des discours qu'ils tenaient ont éveil1é nos soupçons

et nous avons compris qu'il était impossible de faire l'économie d'une

étude contextuelle des pratiques thérapeutiques.



- 11 -

L'observation en situation des différents thérapeutes devait nous

révéler bien des choses : notamment la flexibilité des catégories étiolo­

giques, la perméabilité des catégories statutaires et, de manière générale,

la malléabilité des oppositions binaires qui variaient en fonction des diffé­

rences que l'on voulait inscrire.

Passé le moment de désarroi qu'a fait naître cette découverte, et

luttant contre une tendance un peu trop Durkheimienne à voir une société

comme un système tendant à ['harmonie et rejetant le conflit vers ses

marges, nous avons compris que ces contradictions étaient le moteur

de la logique sociale Haalpulaar.

Voilà pourquoi il nous a semblé légitime de présenter les di fférents

thérapeutes sur un mode narratif. C'était une manière d'éviter les écueils

d'une typologie, schématique et réductrice, des contradictions alors même

que ce sont les contradictions qui nous sont apparues comme trait pertinent

à travers l'interprétation de la maladie et les pratiques thérapeutiques.

La différence et la contradiction, à la fois au plan individuel (maladie,

fonction thérapeutique) et au plan social, (statut, lignage) semblent être

les opérateurs de la logique sociale Haalpulaar.



- 12 -

CHAPITRE 1

PRESENTATION DES HAALPULAAREN

1 PRESENTATION GENERALE DE LA REGION

1. Bref historique

2. Le fleuve et la population riveraine

a) Des données chiffrées

b) Le système agricole Haalpulaar

3. Aperçu des problèmes de santé à partir d'enquête de type
biomédical

II STRATIFICATION SOCIALE HAALPULAAR

1. Mode de désignation et signi fication de la terminologie des
structures sociales Haalpulaaren

2. Le concept de caste et sa pertinence dans le système social
Haalpulaar

a) Définition

b) Le concept de caste tel qu'il a été utilisé en milieu wolof­
haalpulaar par différents auteurs

3. Présentation des groupes statutaires lignagers

a) Les groupes responsables/l'ordre des RimBe

b) Les groupes artisanaux/l'ordre des nyeenyBe

4. Les relations sociales interlignagères

5. Conclusion

III CONCLUSION



- 13 -

PRESENTATION DES HAALPULAAREN

1 - PRESENTATlON GENERALE DE LA REGION

1. Bref historique

Notre intérêt pour l'histoire provient de la possibilité qu'elle offre

de nous donner, à travers l'examen des différentes migrations, l'origine

des éléments qui composent actuellement la société Haalpulaar. N'étant

pas historienne, nous ne voulons pas nous placer dans un débat dont l'enjeu

est à la fois la méthodologie et les fondements mêmes de l'histoire de

la région.

Néanmoins, il nous a semblé nécessaire d'exposer les hypothèses actuel­

le des historiens qui se fondent sur une analyse renouvelée et critique

des sources traditionnelles. L 'historien de la Vallée dispose de deux types

de matériaux ; d'un côté les sources arabes qui sont pour la plupart des

compilations d'ouvrages antérieurs écrits par des voyageurs : c'est ainsi

que les auteurs arabes ont confondu les fleuves Niger et Sénégal en en

faisant le prolongement du Nil. De l'autre côté, les traditions orales qui

sont dans leur majorité teintées d'idéologisme islamique et qui sont une

mythographie datant du XIXème siècle, période qui a vu la domination

du groupe des toorooBe (*) s'étendre à l'ensemble de la Vallée.

Comme notre propos n'est pas de faire l'histoire du Fuuta, mais d'ins­

crire notre analyse des statuts dans une perspective historique, nous allons

procéder de manière schématique. En premier lieu, nous présenterons

un tableau rappelant l'ordre chronologique des périodes qui ont marqué

la région. Puis, nous interpréterons ce tableau en faisant appel aux points

de vue propres à la recherche historique actuelle (O. Kane, Y.K. Fail).

Enfin, ces hypothèses seront mises à contribution pour éclairer notre analyse

des groupes statutaires Iignagers.

La moyenne Vallée du fleuve Sénégal, en raison de ses possibi lités

agricoles et pastorales immenses, a attiré très tôt d'importants établisse­

ments humains. Cette région prospère, vivifiée par la crue annuelle, porte

depuis le XVème siècle le nom de Fuuta Tooro.

(*) "mendiants de Dieu". Groupe qui s'est érigé en classe dominante pendant l'Almamyat.



- 14 -

Son histoire est l'une des plus anciennes de la Sénégambie. Le Fuuta

Tooro est l'une des premières contrées à avoir embrassé l'Islam. L'Islam

y est d'ailleurs antérieur à l'épopée almoravide du XIème siècle: il aurait

pénétré le pays depuis le IXème ou Xème siècle mais ce n'est qu'au XVIIIème

siècle qu'il a connu un essor décisif.

Voici la chronologie des périodes qui marquent l 'histoire de la région

d'après S.A. Sow (1913) :

DATES HISTOIRE DE LA HISTOIRE DES EN-
(estimations) VALLEE VIRONS

800 à 1000 dynastie des JAH'OGO apogée du GHANA qui
(850 - 1000)* exerce sa tutelle sur

le TEKRUR.

1000 à 1100 dynastie des JAABI Poussée ALMORA VIDE
Islamisation dü et indépendance du
TEKRUR. TEKRUR

1100 à 1300 dynastie des MAI\JA TEKRUR sous la tu-
(1100 - 1300) * telle des JAARA. Dy-

nastie des NIAKHA TE

1300 à 1450 Règne du LAAM dislocation du MAALI
(1300 - 1400 TERMES (invas ion Montée des JA WARA

Toujon) * Peule et Soninke) ou JAARA qui vassa-
lisent le TEKRUR.

1450 à 1550 Règne du LAAM TAGA Décadence des JAWA-
(1400 - 1527) * et du LAAM TOORO RA -

(Peuls, Soninke et Mau-
res), morcellement du
TEKRUR.

1559 Invasion Peule conduite Emergence de l'empire
(1527 - 1770) * , par KOLI TENGELLA, SONGHAY.

règne des DENYAN-
KOOBE

1776 Mouvement réformiste
(1776 - 1880) * maraboutique sous la

direction de Su leymaan
8aal, règne des AI ma-
mys (1776 - 1880)

(*) Chronoiogie recueillie dans un article de WANE (B.) - "Le Fuuta Tooro de ceerno Suley­

maan Baal à la fin de "Almamyat (1770-1880)", "Revue !iénégalaise d'Histoire (Dakar,
juin 1981, vol 2, nO 1, pp. 38-49).



- 15 -

DATES HISTOIRE DE LA HISTOIRE DES EN-
(estimations) VALLEE VIRONS

A partir de Mise en tutelle
1850 coloniale

La chronologie de S.A. Sow sur laquelle nous nous sommes appuyée

pour montrer les di fférentes périodes qui ont marqué la région, fait l'unani­

mité chez les historiens même si elle est très approximative.

Avant le IXème siècle, il est difficile de retracer les grands flux de

population qu'a connus la région bien que ce soit à cette époque qu'a

eu lieu le brassage de population dont émergea ceux qu'on appelle actuel­

lement les TOUCOULEUR et qui se nomment eux-mêmes HAALPULAAREN

"Ceux qui parlent pulaar".

C'est vers le IXème siècle qu'arrivent les JAH'OGO qui assujettissent

la population autochtone pendant près d'un siècle, sans les chasser ailleurs.

Un peu plus tard (Xlème siècle), les Soninke s'étabHssent à JAARA et

fondent un empire (GHANA) avec l'aide des fractions Peules, dont la

vallée en amont est une des provinces.

Au même moment, la vallée connaît une vague d'islamisation importante

et le TEKRUR (.. ) devient indépendant. Jusqu'au milieu du XVème siècle,

des dynasties Soninkes et Peules vont se succèder.

Vers la fin du XIVème siècle, l'empire Manding annexe l'empire fondé

par la dynastie NIAKHATE à l'aide des JAH'OGO et des SEERER. L'autorité

de l'empereur du Manding passe par l'intermédiaire d'un vassal JAWARA

dont la dynastie a supplanté celle des NIAKHATE au début du XUIème

siècle. Ces JAWARA ont un vice-roi appelé farén établi à Anyam Godo.

Les chefs de la noblesse terrienne indigène ont le titre de farba tandis

que ceux des tribus Peules portent le titre de satigi.

(*) L'unité territoriale du TEKRUR va fluctuer selon les dynasties et jusqu'au XVème sIècle

elle est l'unité territoriale qui désigne la Moyenne Vallée, comprenant les provinces du

YirlaaBe au Damga approximativement (cf. carte nO 2).



- 16 -

A cette même époque, si le Tekrur dépend des populations Soninke

puis Manding, le Tooro reste indépendant et il est sous contrôle d'un chef

Peul (LAAM TERMES, puis LAAM TAGA et LAAM TDDRD) qui dominera

le TEKRUR au XVème siècle. De fait, jusqu'à la période des Almamys,

la province du TDDRD restera relativement indépendante d'un pouvoir

central (Soninke, Manding ou Denyanke).

Le milieu du XVème siècle voit la décadence de la dynastie JAWARA

qui, s'étant soustrait à l'autorité Manding, passe sous la dépendance de

Gao; le souverain du Manding envoie des expéditions punitives pour essayer

de recouvrer son ancienne autorité. C'est Kali Tengella qui dirige l'expédi­

tion et qui fait la conquête du Fuuta et il y établit une dynastie Peule

Denyanke qui règnera près de deux siècles jusqu'au mouvement réformiste

maraboutique de Suleeyman Baal à la fin du XVIIIème siècle (1776). Le

règne des Almamys verra sa fin avec la mise en tutelle coloniale mais

son idéologie restera marquée jusqu'à aujourd'hui : l'Almamyat aura moins

instauré une théocratie qu'une oligarchie (1).

Les recherches archéologiques ainsi que les mythes donnent les Seerer

comme les anciens occupants du Fuuta qui s'étendait alors de la vallée

du fleuve Sénégal au Sud, jusque vers l' ,Ô,drar Mauritanien et le Tagant

au nord. L'ancienne population seerer voisinait. avec des fractions FulBe

sur la rive droite du Sénégal, et avec des Soninke dans le Tagant et vers

le Hodth. Ces Soninke, nous dit Delafosse (1913), n'étaient pas "mandingui­

sés" et devaient fortement ressembler aux Seerer d'alors.

Selon Y.K. Fall (1982 : 202), "une interprétation systématique de l'en­

semble des données paléthnologiques contenues dans les traditions histori­

ques des Haalpulaaren rend plus anecdotique et partielle cette attribution

des sites du fleuve aux Seerer". Il émet l'hypothèse que la référence aux

Seerer se fonde sur le principal élément de différenciation qu'est l'Islam.

En effet, on sait que les Haalpulaaren sont issus de brassages multiples

et que les Seerer constituent encore de nos jours le groupe le plus réfrac­

taire à l'Islam. "De fait, l 'histoire des villages, des toponymes, des anthro­

panymes, combinée à l'histoire dynastique, donne à l 'histoire du peuplement

et des mouvements de populations une envergure autrement plus grande

(1) De plus amples détails seront donnés au cours de ce chapitre (voir § sur les toorooBel.
Almamyat : règne des Almamys ; Almamy est une déformation de l'arabe AI lmaam El
Muumlin "Commandeur des croyants".



- 17 -

que l'attribution de sites archéologiques aux Seerer : FutBe, Wolof, Soninke,

Berbères ont constitué à différentes époques, des éléments importants

de la population ancienne de la Vallée du fleuve Sénégal" (p. 202).

La plupart des historiens traditionalistes (S.A. Sow, Y. Diaw) considèrent

les différentes "dynasties" qui ont régné dans la Vallée comme étant issues

de vagues de migration successi ves qui auraient toutes pour origine lointaine,

l'Egypte.

Y.K. Fall voit dans ce genre d'hypothèse la marque d'une mythographie

propre au XIXème siècle et au groupe des toorooBe tout occupé qu'il

était à asseoir sa domination.

Pour O. Kane (1), les vagues de migrations ne sont pas toujours venues

du nord en direction du sud ; selon lui, les JAH'OGO seraient des popula­

tions venues du stJd à une époque où le NAMAND.IRU (unité territoriale

comprenant le Haut-Ferla, la vallée de la Falémé et la Haute-Gambie)

se serait étendu jusqu'à la Moyenne-Vallée du Sénégal.

D'autre part, il présuppose que la parenté à plaisanterie qui unit Seerer,

FulBe et Jola est antérieure à leur installation dans la vallée du Sénégal.

Enfin, les voies de passage empruntées par les courants de migrations

ont été à l'ouest, le lac R'kiz (l'axe hydrographique du lac R'kiz, du lac

de Guier et de la vallée du Ferla ont marqué l'unité territoriale du Tekrur),

et à l'est, la vallée du Gorgol, d'où 'sant arrivés les Sose et les Soninke

(l'unité territoriale du Ghana s'est formée dès le Hème siècle avant J.C.

et a rayonné dans la région du Fleuve par périodes).

Les critiques des historiens contemporains ne s'attachent pas uniquement

à l'origine supposée des migrants ayant fondée la population haalpulaar.

Ainsi, Y.K. Fall conteste la validité de la chronologie proposée par S.A.

Sow, dans la mesure où les événements décrits ne touchent pas forcément

(1) Communication personnelle.



- 18 -

les mêmes ensembles territoriaux : le TEKRUR et le TDDRD sont des

unités territoriales distinctes dont les limites ont fluctué (1).

Le fait que la reglon du Fleuve ait été à la fois le foyer islamique

le plus ancien de la Sénégambie et le creuset de brassages ethniques con­

tribue à la difficulté d'une approche historique.

(1) \1 est intéressant de voir que l'histoire écrite nous donne une migration d'est en ouest

et du nord au sud, tandis que la tradition orale lignagère souligne une migration d'ouest

en est même si l'origine mythique est toujours si tuée plus à l'est. En fait, ces migrations

correspondent à des époques différentes : est-ouest et nord-sud avant le XVème siècle

et ouest-est : postérieur au XVème siècle. La mémoire lignagère, comme nous le verrons

à travers l'étude de notre village, ne dépasse pas le XVème et avant cela c'est la mémoire

mythique qUI reconnaît l'existence de populations antérieures.



- 19 -

2. Le fleuve et la population riveraine

Le fleuve Sénégal coule sur 800 km de Bakel à la mer avec une pente

très faible (22 mètres au dessus du ni veau de la mer à BakeD mais son

régime est contrasté ; le niveau des eaux en période de crue peut monter

de 8 à 12 mètres à Bakel. La crue se répand dans la plaine alluviale dont

la largeur atteint 20 à 30 km au ni veau de Matam, Kaedi et SaIde, elle

a lieu d'août à novembre, la décrue étant très progressive.

En aval, le fleuve se scinde en deux cours d'eau qui découpent l'île

à morfil longue de 200 km et large d'environ 10 km. La Doué est le bras

méridional qui coule sur la rive sénégalaise tandis que le bras principal

qui garde le nom de Sénégal, marque au nord la frontière avec la Mauritanie.

Les densités de population les plus importantes se trouvent aux abords

du fleuve dans sa région centrale (Moyenne Vallée) où les terres de décrue

sont les plus étendues. De Bakel à l'est à Dagana à l'ouest, les Haalpulaa­

ren se sont installés pour la majeure partie d'entre eux, aux abords immé­

diats du fleuve. Installés principalement dans la Moyenne, Vallée, ils cons­

tituent un groupe homogène distinct dont les activités agro-pastorales

diffèrent de celles du Gadiaga et de la Haute-Vallée où le cours d'eau

est trop étroit pour permettre une agriculture de saison sèche, et de la

Basse Vallée où les marées apportent une remontée saline nocive pour

les cultures.

Sur la rive droite du fleuve (reewo), les Haalpulaaren cohabitent

avec les Maures, descendants d'arabo-berbères qui sont essentiellement

éleveurs de chameaux et de boeufs. Au sud, à l'intérieur des hautes terres

(jeeri) , vi vent les FulBe, pasteurs dans une zone sans eaux perennes appelée

Ferlo. Les pasteurs Maures et Peuls descendent vers le fleuve pendant

la saison sèche (ceeDu), une fois que les mares des zones où ils font paître

leur bétail sont asséchées. Depuis l'installation de forages dans le jeeri,

les mouvements vers le fleuve ont diminué et ce d'autant que les sécheres­

ses des dernières années ne permettent plus d'assurer une partie de l'ali­

mentation du bétail dans le waalo. En aval du fleuve, les Haalpulaaren



- 20 -

cohabitent avec les Wolof waalo-waalo qui vi vent pour la plupart dans

le delta. En amont de Demmbakane, les Soninke constituent la population

majoritaire (carte nO 1).

En prenant la vallée du fleuve dans son ensemble les Haalpulaaren

constituent plus de la moitié de la population globale. Nous assistons

à un recul certain de la densité de population mais celle-ci est comparable

dans chaque région même si le foyer de l'émigration reste les départements

de Matam et Bakel. La culture rizicole en périmètre irrigué n'a pas encore

fait régresser le flux des migrations.

La région qui fait l'objet de cette étude comprend quelques villages

en bordure du Sénégal dans l'île à morfil (Cubalel, Juude Jaabe, BarooBe

Jake!) et des villages riverains de la Doué (Maadina NjaccBe, Mbumba).

Pour les villages de l'île à morfil tournés vers la rive Mauritanienne,

les terres de culture hivernale se situent en Mauritanie. Dans l'île se

trouvent uniquement des terres de décrue (palle - pooDe - kollaDe). Il

y a toujours correspondance transversale entre les villages mauritaniens,

ceux de l'île et les villages sénégalais. En effet, le peuplement, avant

de se propager le long du cours d'eau, s'est déplacé du nord vers le sud,

du fait des pressions arabo-berbères.

a) Des données chiffrées

Voici un tableau qui donne la répartition de la population des régions

riveraines du fleuve, d'après le recensement général de 1976 (in A. Leri­

collais, 1981, p. 9)

Rive droite Rive gauche Total

Bas-Sénégal 120 500 116 000 236 000

Moyenne Vallée
88 000 144 000 232 000aval

Moyenne Vàllée 101 500 173 000 274 000amont

Secteur Sélibabi 30 000 33 000 63 000
Bakel ---------- --------- ---------

Total 340 00 466 000 806 000



- 21 -

Les Haalpulaaren. forment 38 % de la population (les Maures 20 %, les

Peuls 18 %, les Soninke 10 % et les Wolof 9 % avec 5 % d'indéterminés).

Les Haalpulaaren sont dominants dans la Moyenne Vallée.

b) Le système agricole Haalpulaar

En dépit de son système social à catégories professionnelles bien

définies, la société Haalpulaar est essentiellement une population agricole

qui essaie de tirer profit de sa localisation géographique. Le partage terri­

torial se fait en fonction des leYYi (groupes statutaires Iignagers).

Le système agricole Haalpulaar repose sur une dichotomie WAALO/

JEERI qui permet deux campagnes agricoles par an.

1. Le Waalo

Waalo désigne l'ensemble des terres de la vallée plus ou moins

régulièrement inondées par la crue du fleuve. Ces terres sont différenciées

en fonction de leur proximité du fleuve, de leur situation topographique

par rapport à lui et de leur fert ili té.

a) Les terres de berge, palle (falo au s9') sont cultivées essentiel­

lement par les SubaIBe(*dui en sont les propriétaires. Ces terres très riches

en limon, auxquelles la proximité des eaux du f;leuve communique très

longtemps une humidité bénéfique, jouent le rôle de jardin en saison sèche.

On y cultive de manière associée maïs, haricots- nyeeBe, citrouilles-beref,

patates douces et tomates cerise. Les palle ont des superficies très réduites

car les berges du fleuve peuvent parfois être très abruptes. L'apport de

limon par les crues les rend très producti ves.

b) les kollaDe (kollengal au s9') sont des terres du waalo tout aussi

prisées. Elles sont en majeure partie détenues par les toorooBe, les fulBe

et les seBBe (1). Ce sont des terres argileuses qui occupent de grandes

cuvettes situées de part et d'autre du lit principal du fleuve. Elles sont

inondées plus ou moins régulièrement selon leur niveau par rapport au

(1) Les toorooBe sont les "mendiants de Dieu, les fulBe sont les bergers

nomades et les seBBe sont les chasseurs-guerriers.

(2) SubalBe, sg. cuballo : pêcheur.



- 22 -

au fleuve. Seuls les kollaDe les plus bas sont inondés par toutes les crues.

Les kollaDe sont plantés de sorgho en association avec quelques plants

de nyeeBe ou de beref. Les kollaDe forment de vastes étendues cultivées

que peuvent partager plusieurs villages.

",'

c) Les pooDe (foonde au sg.) sont les hautes terres de la vallée

alluviale. Elles ne sont inondées que pendant les crues très fortes mais

peuvent être cultivées avec les pluies. La qualité de ces terres est très

variable et dépend des quantités de limon qui les composent. Les cultures

qui s'y pratiquent sont les mêmes que celles des koUaDe mais elles sont

incertaines à cause des irrégularités de la météorologie. Les droits de

propriété de ces terres sont répartis entre tous les groupes sociaux.

Jeeri désigne les terres situées en bordure de la vallée alluviale.

Par extension, jeeri désigne les cultures d'hivernage qui se pratiquent

sur ces terres. Celles-ci n'ont pas la même importance pour tous les habi­

tants de la région. Vers l'aval, on pratique des cultures à cycle court

en raison de la faiblesse et de l'irrégularité des pluies: on y trouve surtout

le beref, le haricot- nyeBe et le mil à cycle court. En amont, avec une

pluviométrie plus favorable, les champs où domine le mil ont une production

régulière. Pour ceux qui manquent d~ terres de waaJo, comme c'est le

cas des Wolof en aval et des Haalpulaaren en amont dans le Damga, les

terres de jeeri revêtent une importance considérable. Mais pour la popula­

tion vivant dans la Moyenne Vallée où le waalo est large et fertile, il

n'existe pas de droit de propriété sur les terres du jeeri dont la totalité

des récoltes appartient à celui qui les a cultivées. Les terres du jeeri

sont aussi cultivées par des pasteurs fulBe qui sèment un peu de mil ainsi'

que de l'arachide en quantité moindre.

Ce système agricole à double composante est fondé sur la configura­

tion géographique et climatique de cette région. Le régime du fleuve

permet deux types de culture de décrue (fala et kallenga1) qui ont régressé

avec les sécheresses : de nombreux kollaDe ne sont plus culti vés depuis



- 23 -

des années, et seuls les palle donnent encore des résultats réguliers. Ce

système agricole cohabite jusqu'à présent avec les rizières irriguées nouvel­

lement aménagées sur les pooDe. A court terme, ce système traditionnel

va être remis en question par l'aménagement hydro-agricole de la vallée

lié à la construction de barrages pour régulariser le débit du fleuve. Pour

le moment, le salut du fleuve semble résider dans les cultures de jardinage

qui apparaissent un peu partout dans la vallée, sous l'impulsion de femmes

à la recherche de petites unités de production commerciale. Le jardinage

se fait durant la saison fraîche (dabbunde), de novembre à février. La

saison sèche (ceeDu), de mars à fin avril, est trop chaude et trop sèche

pour permettre ce genre de culture. La saison chaude est consacrée actuel­

lement à la culture rizicole.

Depuis plusieurs années nous assistons à une dégradation des conditions

climatiques qui réduisent les saisons à deux au lieu de quatre. L'hi ver­

nage (ndungu), réduit à sa plus simple expression n'est plus qu'une transition

entre la saison froide (dabbunde) et la saison sèche (ceeDu). En 1983,

Richard Tol1 et ses environs ont vu la première pluie tomber le 27 Sep­

tembre !



- 24 -

3. Aperçu des problèmes de santé à partir d'enquêtes de type biomédical

Notre exposé se base sur deux études de santé publique dont les résul­

tats ont été publiés respectivement en 1962 par J.L. Boutillier, P. Cantrelle

et A. Ndoye dans le cadre d'une enquête générale portant sur la Moyenne

Vallée du Sénégal (M.I.S.D.E.S) (1), et en 1981 par le GERS AR (2) dans

le cadre d'une évaluation de factibilité des périmètres irrigués sur la

ri ve gauche du Sénégal.

Alors que la M.I.S.D.E.S. signalait une hyperendémie palustre en saison

des pluies, le GERSAR rend compte d'une mésoendémie palustre en saison

sèche dans la Moyenne Vallée (et prévient du risque d'hyperendémie que

vont créer les barrages).

La bilharziose vésicale est beaucoup plus fréquente dans les zones

du Jeeri, chez les Peuls, que dans les zones de Waalo : la zone du Delta

et la Moyenne Vallée ne sont pratiquement pas touchées tandis que le

Jeeri l'est fortement (10,4).

Le rapport du GE F5 AR soulève le problème de la malnutrition chez

les enfants depuis les années de sécheresse. Une enquête de l'DMVS en

1975 a révélé que 50 % des enfants examinés présentaient des signes

de malnutrition plus ou moins graves résultant d'insuffisance de l'alimenta­

tion. Déjà l'enquête de la M.I.S.D.E.S. en 1962, tout en démontrant que

l'équilibre alimentaire était assuré, annonçait la précarité de cet équilibre

(op. cité: 192).

La dernière épidémie de choléra remonte à 1973.

L'incidence de la coqueluche est élevée chez les enfants de moins

de 5 ans (25 %) avec un taux de létalité de 0,1 % (op. cité 1981).

La diphtérie est omniprésente au Sénégal (taux de létalité en 1976

de 18 % et de 7,2 % en 1980).

La méningite cérébrospinale à méningocoque, qui avait une forte

(1) M.I.S.O.LS.: Mission socio-économique du Sénégal.

(2) GERS AR : Groupement d'Etudes et de Réalisation des Sociétés d'Aménagement Régional.

(3) SAED: Société d'!l..ménagé'ment et d'Exploitation des terres du Delta.



- 25 -

endémicité en 1967 dans le département de Matam, a régressé depuis

et c'est toujours en saison froide (janvier à mars) que son incidence est

maximale.

Le tétanos: son taux d'incidence est de 7 % dans la Vallée.

La tuberculose pulmonaire est très fréquente au Sénégal où elle a

un taux de létalité de 4,5 %. Au Fleuve, elle représente 14,1 % des cas dé­

clarés au Sénégal.

La lèpre est assez rare et 90 % des cas sont des lèpres tuberculoides.

La syphilis endémique ou Bejel est très courante, mais il n'existe

pas de statistique pour la différencier des autres tréponématoses.

Les gonococcies : peu d'éléments sur sa fréquence dans la région.

D'après les statistiques, les urétrites seraient nombreuses : 4 % en 1976

et 3,5 % en 1980.

Le trachome est à l'état endémique au Sénégal.

Nous reproduisons le tableau de morbidité et mortalité des principales

maladies bactériennes (op. cité 1981 : IV.47)

Dagana-St-Louis Podor-Nidoum Matam-Ourossogui Sakel

coqueluche 278 - 765 36 264 0) 3 51

diphtérie - - 3 (1) 3 5 (1) - -
M.C.S. - 16 0) - 1 11 0) 14 (5) 2 (1)

tétanos 23 (1) 64 (3) 8 (1) 19(11) 11 0) 14 (5) -
tuberculose 4 170 (5) 6 8 43 0) 500) 3

lèpre 4 1 (1) 8 2 - - -

urétrites 894 64 1096 133 375 9 6purulentes

() mortalité



- 26 -

Total régions tableau Total Sénégal
précédent

coqueluche 1397 (3). 22792

diphtérie 11 (2) 291

M.C.S. 28 (9) 336

tétanos 139 (54) 1378

tuberculose 284 2014-

lèpre 15 (1) 1049

urétrites 2591 19906
purulentes

( ) mortalité

La rougeole est considérée en Afrique Noire comme la "dévoreuse

d'enfants". Le taux de létalité était de 20,2 % en 1980.

Voici un tableau de morbidité et mortalité de la rougeole et de la

P.A.A. (1)

Dagana-St-Louis Podor-Ndioum Matam-Ouro-
Sakel Totalssoqui

rougeole 2 117 123(10) 373 (6) 13 92 (2) - - 2 596 (26)

P.A.A. 0 - 2 1 2 1 1

(1) poliomyélite antérieure aigüe

P.P.A. : le taux d'infection serait élevé selon_ une enquête sérologique

menée chez les jeunes enfants en 1977. Ainsi 70 % des enfants présentent

des anticorps anti-polio 1 et II et, parmi ceux-ci, 75 % possèdent des anti­

corps anti-polio III avec 4,8 % de cas en 1978 sur un total de 345 cas.

D'après l'enquête menée en 1962, la surdi-mutité est congénitale

et concerne 2,2 % de la population. L'épilepsie touche essentiellement

les enfants (1,9 %) et les affections mentales (débilité et/ou folie) touchent

surtout les adultes 0,5 %).



- 27 -

Pour conclure, cette même enquête a fait une étude des consommations

d'aliments en fonction de l'appartenance statutaire des individus. Voici

la conclusion:

"les pêcheurs consomment moins de petit mil, qui provient des champs

de jeeri éloignés du fleuve, que les autres castes et inversement, plus

de sorgho ; très peu de beref, surtout produit dans le jeeri et, comme

on pouvait s'y attendre, beaucoup de poisson frais et sec et moins de

lait que les autres.

Les toorooBe consomment moins de maïs et plus de nyebe et de beref.

Le nombre des familles d'artisans observée est trop faible pour être signi fi­

catif.

Au total, la ration calorique et protidique des serviteurs est la plus

forte, celle des toorooBe la plus faible, celle des pêcheurs étant intermé­

diaire". (op. cité: 192).



- 28 -

Tout travail ethnographique s'attache à dégager la morphologie sociale

du groupe observé et nous ne manquerons pas à la règle, et ce pour des

raisons qui dépassent la simple volonté de faire un bon devoir ethnographi­

que.

La société haalpulaar apparaît pour ceux qui connaissent l'ensemble

des sociétés sénégambiennes comme la plus stratifiée et la plus rigide.

11 semble que tout fonctionne dans le cadre de ce qu'on nomme un peu

hâtivement les castes Toucouleur. Cette qualification de société à castes

nous paraît injustifiée et nous essaierons de démontrer pourquoi nous

avons préféré lui substituer l'expression de société à groupes statutaires

Iignagers.

Si nous nous plaçons ainsi au centre du débat qui se tient autour

du concept de caste et de son application aux sociétés soudanaises, ce

n'est pas pour sacrifier à une mode mais parce que le jeu des différences

statutaires transparaît dans la thérapeutique. Le principe de différence

qui structure la société apparaît dans di fférents contextes, dont celui

de la maladie. C'est l'étude de la morphologie sociale qui permet de

comprendre les différents principes qui régissent ce que nous appelons

pour le moment la thérapeutique haalpulaar.

L'observation de la morphologie sociale permet de dégager la notion

de contexte, la notion de hiérarchie et la notion de valeur, notions qui

expliquent les recours et les parcours thérapeutiques. Ces di fférentes

notions, avec lesquelles L. Dumont (1978) a élaboré une théorie de la

hiérarchie, nous seront d'une grande utilité même si nous refusons d'appli­

quer le concept de caste à la société haalpulaar.



- 29 -

La vision que nous proposons de la société haalpulaar est celle d'une

anthropologie sociale telle que la conçoit L. Dumont, c'est-à-dire une

vision holiste qui prend en compte les différences tout en essayant de

dégager le principe de différence dominant, et en gardant toujours à

l'esprit que l'anthropologue est dans une situation duelle : son objet d'étude

est, comme le rappelle justement L. Dumont, ses semblables, et non

des objets (1983 : 16), et c'est pourquoi l'anthropologue ne peut objectiver

sa pensée comme ·un scientifique "dur".

Le concept

tre de dépasser

des structures

de hiérarchie tel que le définit L. Dumont va nous permet­

une série de contradictions qui ont souvent pesé sur l'étude

sociales des sociétés hiérarchisées de l'ouest africain.

Il nous permettra aussi de réfuter la pertinence du concept de caste

dans ces mêmes sociétés. La notion d'idées-valeurs qui, selon L. Dumont,

définit le mode de pensée des sociétés non-modernes va nous permettre

d'inscrire le concept de hiérarchie dans une perspective historique qui

n'est pas linéaire.

L. Dumont définit la hiérarchie comme un englobement des contraires

qUI SOt:'lt situés hiérarchiquement l'un oar rapport à l'autre et qUi varient

selon le contexte. Cette relation peut être élargie à toutes les OPPOSI­

tions binaires de type structuraliste.

La hiérarchie est présente dans les liens qu'entretiennent les di fféren­

tes thérapies et l'i mportance du contexte transparaît dans les recours

thérapeutiques des malades. La différenciation sociale que les statuts

fixent et exacerbent se retrouve à tous les niveaux de la pratique sociale

dans un rapport hiérarchique contextuel. Le recours à telle ou telle théra­

pie varie selon le contexte et se situe toujours dans une relation hiérarchi­

que par rapport aux autres thérapies qu'il exclut.

Avant de nous pencher sur les pratiques sociales liées à la thérapeuti­

que, nous donnerons un aperçu des structures sociales haalpulaaren.



- 30 -

11- STRATIFICATION SOCIALE CHEZ LES HAALPULAAREN

Les sociétés wolof et haalpulaaren ont donné lieu à de nombreuses

discussions concernant la manière dont elles devaient être qualifiées;

le terme de caste est celui qui revient le plus souvent, même s'il recoupe

des réalités différentes selon les auteurs.

Cet essai se décompose en trois parties: la première va s'attacher

à comprendre la morphologie sociale à partir du vocabulaire qui désigne

les' catégories sociales. La seconde partie de cet essai va s'attacher à

démontrer l'inadéquation du concept de caste chez les Haalpulaaren,

en essayant de montrer que ce concept est peut-être une idée-valeur

récente surgie. d'un contexte historique précis et qui fonctionne selon

le mode hiérarchique de l'englobement des contraires. Ce concept régirait

alors, non pas le système social haalpulaar, mais des idées-valeurs déta­

chées de leur contexte initial· (exemple: la valeur de la foi comme princi­

pe d'égalité des hommes devant le divin et la valeur du lignage comme

principe de différenciation des groupes sociaux; ces deux idées-valeurs

ont donné naissance au groupe des toorooBe). Dans une troisième partie,

nous allons nous attacher à détailler chacun des groupes statutaires ligna­

gers représentati fs d'une certaine idée-valeur de la thérapie, puis nous

tenterons une approche socio-historique des différents groupes qui compo­

sent la société haalpulaar.

Il faut toutefois preciser que notre propos n'est pas de révéler des

vérités historiques mais de montrer que les évolutions ne se font pas
,

toujours dans le même sens et que le contexte dans lequel se développent

d'une part les groupes et d'autre part les idées (y compris celles de l'obser­

vateur), est à prendre en considération.

1 - Mode de désignation et signification de la terminologie des structures

sociales haalpulaaren

Cette méthode d'appréhension des données empiriques privilégiée

par Le Goff (1973), lorsqu'elle est utilisée par l'anthropologue, permet



- 31 -

une analyse du discours et des modes de désignation en évitant l'écueil

de l'anthropocentrisme ou du comparatisme à tout vent. Néanmoins,

il ne faut pas qu'elle donne lieu à une vision trop culturaliste des sociétés.

Elle doit rester un outil méthodologique permettant d'aborder un objet

de recherche de la manière la plus empirique.

II existe trois grandes catégories sociales chez les Haalpulaaren :

les rimBe, les nyeenyBe et les jyaaBe constituent les groupes de différen­

ciation les plus larges. Chacun de ces groupes s'oppose l'un à l'autre

de manière hiérarchique.

La première division hiérarchique mise en avant, c'est le couple rim­

Be 1 nyeenyBe :

Le groupe des rimBe se détermine sui generis et peut être appelé

le groupe des gens responsables d'eux-mêmes. Le terme rimBe (au sin­

gulier : dimo) fait intervenir le sens de la liberté, de la dignité et de

l'honneur. rim-, la racine verbale qui signi fie "mettre au monde", "engen­

drer", s'oppose à rimar- qui signifie "stérile". Ches les fulBe, les esclaves

sont appelés rimayBe. Les rimayBe sont des gens stériles, des gens sans

honneur qui ne reproduisent pas de lignage car ils appartiennent, comme

s'ils étaient des biens, à leurs maîtres.

Le groupe des nyeenyBe, c'est-à-dire des "habiles" et/ou des "flat­

teurs", se détermine par rapport au groupe précédent par son activité

artisanale et par la relation de dépendance qu'il entretient avec les rimBe

qui le rétribuent.

Contrairement aux rimBe qui se caractérisent par leur absence d'acti­

vité professionnelle spécialisée, les nyeenyBe ont des spécialités définies

par le travail de la matière.

A ce couple rimBe/nyeenyBe s'ajoute une autre catégorie, celle des

jyaaBe qui est dans un rapport hiérarchique d'infériorité par rapport

aux deux autres groupes.



- 32 -

Les jyaaBe constituent le groupe des éléments serviles de la société.

Ce sont les captifs de case (halfaaBe) qui appartiennent au patrimoine

de leurs maîtres, et les affranchis, (soÙiiBe) qUi, lorsqu'ils restent auprès

de leurs ancIens maîtres, gardent des relations de service avec eux. Ce

qui définit le captif, c'est son absence de mémoire lignagère, son impossibi­

lité d'hériter dans la mesure où il est considéré comme un bien au même

titre que le bétail. Il faisait partie des compensations matrimoniales

jusqu'à il n'y a pas si longtemps.

D'autre part, l'esclave est désigné différemment selon son sexe:

maccuDo désigne l'esclave masculin, kordo désigne la captive et jyaaDo

est neutre. Le jyaaDo n'a pas de mémoire et il n'appartient pas à un

lignage, ni même à un clan, dans la mesure où il provient d'horizons

très variés (manding, fulBe, haratin, wolof). Y. Wane rend compte d'un

sobriquet qui désigne les jyaaBe comme des majjuuBe, c'est-à-dire comme

des "égarés". Le jyaaDo peut faire tous les métiers, en particulier les

métiers artisanaux. Toutes les activités manuelles lui sont permIses,

mais ses tâches quotidiennes ne nécessitent aucun travail intellectuel,

ni de représentation.

A l'intérieur de chacune des catégories, rimBe InyeenyBe 1 jyaaBe,

on repère d'autres divisions:

ORDRE CLASSE

RIMBE "Les libres et les rimBe ardiiBe "les libres et dignes
dignes" (sg : dimo) chefs" (ard - racine verbale signi-

fiant commander, être en tête,
guider.

rimBe huunyBe "Les libres, dignes
et désirants" (racine verbale huuny
signifie désirer une chose de ma-
nière incoercible) (1)

(1) les rimBe huunyBe sont les courtisans des rimBe ardiiBe auxquels ils demandent des
cadeaux en cont repart ie de leur allégeance.



~ 1 .

- 33 -

ORDRE

NYEENYBE "Les habiles,
les flatteurs" (sg : nyeenyo)

JYAABE (?) "Les esclaves"

CLASSE

nyeenyBe fecciram golle "les
habiles (qui se) partagent (Je)
travail".

naalankooBe (les chanteurs-danseurs
(?) ou

nyagotooBe "les quémandeurs"
(racine verbale nyag signifie de­
mander, quémander)

sottiiBe "Les rachetés"
(racine verbale sott, signifie
racheter)

halfaaBe (?) (esclaves non affran­
chis)

Le dimo n'est pas défini par rapport à son activité professionnelle;

celle-ci est marquée négativement (absence de professionnalisation).

Le dimo est toutefois considéré comme un producti f (rim- : engendrer)

mais il ne produit pas d'objets. Producteur de lignées, le dimo se caracté­

rise par son sens exacerbé de l'honneur et de la dignité. Libre des contrain­

tes professionnelles, il est le guide autour duquel se rassemblent ses

dépendants nyeenyBe et jyaaBe. Hiérarchiquement supérieur aux autres

groupes, il les encadre et les domine politiquement.

Le nyeenyo se consacre à une activité artisanale spécialisée ou à

des activités laudatrices et récréatives au profit des rimBe dont il attend

rétribution et protection.

Le jyaaDo appartient indifféremment à un nyeenyo ou à un dimo

auquel il est attaché par des liens de servitude qui le placent au bas

de l'échelle sociale.

(1) Nous n'avons pas réussi à trouver l'étymologie de certains mots.



- 34 -

A l'intérieur de chaque catégorie fondée sur une vision fonctionnelle

de la société (un groupe de commandement, un groupe d'artisans et un

groupe de serviteurs), s'ajoutent des subdivisions que nous étudierons

plus en détail lorsque les catégories haalpulaaren auront été tradui tes

et conceptualisées dans notre langage.

La division rimBe/nyeenyBe/jyaaBe obéit à un découpage hiérarchique

de la société en chefs-dominants, en artisans-dépendants et en esclaves­

biens marchands. Ces divisions de la société ordonnent la distribution

du pouvoir politique avec, au sommet de l'échelle sociale, les rimBe qui

décident et au bas de l'échelle, les jyaaBe qui ne participent jamais en

tant que groupe aux décisions sociales.

Cette hiérarchie englobe tous les groupes sociaux qui se trouvent

dans des situations différentes selon les niveaux d'observation: au niveau

de l'organisation politique, la hiérarchie est celle que nous avons donnée

plus haut. Au niveau de l'organisation du travail, le découpage s'opère

de manière positive ou négative sur la base de la division sociale du tra­

vail: ici, les rimBe, en tant que non-spécialistes, se retrouvent au bas

de l'échelle.

Trois types d'éléments constituent la morphologie sociale haalpulaar

1) des catégories fonctionnelles fondées sur la division sociale du

travail : le groupe des nyeenyBe fecciram golle représente la catégorie­

référence.

2) des catégories politiques fondées sur la hiérarchisation

neyeenyBe/jyaaBe.

rimBe/

3) des catégories lignagères fondées sur le recrutement héréditaire

et l'endogamie de lignage (toorooBe, seBBe ,subalBe etc.)

Nous allons essayer d'ordonner ces différentes catégories à l'ai de

des concepts analytiques que sont les notions d'ORDRE, de CLASSE et

de GROUPE STATUTAIRE LIGNAGER. Cette dernière notion. est une



- 35 -

traduction possible du concept haalpulaar lenyol. Pour analyser les diffé­

rents découpages qui apparaissent à l'examen de la société haalpulaar,

d'une part nous empruntons à L. Dumont son concept de hiérarchie, d'autre

part nous reprenons le tableau général des castes "Toucouleur de Y. Wane

(1969 : 33). Y. Wane est l'auteur qui a donné la vision la plus approfondie

de la strati fication sociale haalpulaar, en dépit de son analyse en termes

de castes; la notion de caste est "l'idée-valeur" qui prédomine chez

les toorooBe et il est difficile pour un chercheur de s'abstraire de l'idéolo­

gie de son groupe, surtout lorsqu'il n'en a pas conscience. C'est d'ailleurs

la théorie de la hiérarchie de L. Dumont qui nous aidera à combattre

cette volonté d'appliquer le concept de caste pour définir les sociétés

soudano-sahéliennes.

En reprenant le tableau général des castes chez les Toucouleur dressé

par Y. Wane, nous confirmons l'existence de trois ORDRES dans la société

haalpulaar. Nous définissons un ordre comme une distribution hiérarchique

d'un groupe. La division rimBe 1 nyeenybe 1 jyaaBe ordonne et agence

les rapports de chaque ordre au pouvoir et à sa distribution.

La CLASSE définit le groupe selon la division sociale du travail

cette division est fondée sur le critère de spécialisation professionnelle

le découpage en classes est fonctionnel; il corrobore l'ordre politique

et définit des catégories socio-professionnelles. La société haalpulaar

est composée de six CLASSES (voir tableau ci-dessus) que Y. Wane dénom­

me aussi strates.

Avant de dire ce que nous entendons par groupe statutaire lignager,

il convient de voir à quel concept haalpulaar il se rattache:

LENYOL (1) est un concept difficile à cerner, car il recoupe deux

réalités. Il peut être restreint au groupe porteur d'un même patronyme

et il peut réunir l'ensemble des patronymes appartenant au même groupe

statutaire. Lenyol caractérise à la fois une appartenance lignagère et

une appartenance statutaire. L'appartenance lignagère est intrinsèquement

liée au statut dans la mesure où le port d'un patronyme (yettoode) ne

(1) lenyol, au pl. leVVi



- 36 -

suffit pas à authentifier un lignage. La reconnaissance d'un ancêtre commun

( dont le .nom peut être oublié) et la reconnaissance d'un même dieu

d'origine (qui vient pallier les faiblesses de la mémoire généalogique)

fondent un lignage. La mémoire lignagère fixe en moyenne huit à douze

générations et le recrutement héréditaire du lenyol est patrilinéaire.

Le lenyol constitue un groupe qu'on peut qualifier de "clan" ou de "lignage

maximal". Il désigne un groupe plus ou moins large selon les contextes

(race, ethnie, clan, lignage, segment de lignage), mais ce qui détermine

ce groupe est toujours un statut acquis de manière héréditaire. Lenyol (1)

est un concept difficile à maîtriser car il fait coexister en lui deux ordres

de différence, même si la différence statutaire engendre la différence

lignagère.

Nous avons dit que le lignage se définissait à partir d'un ancêtre

commun parfois oublié, et que le lieu d'origine de cet ancêtre permettait

de fixer la mémoire généalogique. Le lieu de résidence de l'ancêtre et

celui de la personne à identi fier sont essentiels pour déterminer un lien

de parenté Oa résidence est toujours patri-vlrilocale. Si les esclaves n'ont

pas d'identité lignagère, c'est parce qu'ils ont perdu la mémoire de leurs

origines Oes majjuuBe "égarés" ne connaissent pas le chemin qui les a

condui ts au F uuta).

D'autre part, l'identification d'un lignage est inséparable de l'identi­

fication du statut, et l'enquête généalogique est un jeu social important

pour les Haalpulaaren. L'identification du yettoode (nom d'honneur et

patronyme) ne suffit pas à déterminer une personne socialement et des

précisions concernant le lieu d'origine de l'ancêtre et le lieu de résidence

de la personne interrogée permettent de définir sans conteste son apparte­

nance lignagère et statutaire. La discrimination sociale est à la fois

lignagère et statutaire. Un groupe statutaire rassemble plusieurs lignages

et plusieurs yettooDe. De même, un yettoode regroupe plusieurs lignages

et plusieurs statuts.

La question de savoir comment les lignages se recrutent et comment

les différents statuts s'instaurent est un problème ardu, sur lequel se

sont penchés de nombreux auteurs. La théorie de la hiérarchie de L.

Dumont nous semble clarifier le problème en ce qui concerne la société

(1) C'est l'objet du travail de J. 5chmitz, historien et sociologue à l'OR5rOM (1981,1983)



- 37 -
haalpulaar. Cependant, nous ne prétendrons pas qu'elle le résoud.

L. Dumont conçoit la différence comme étant toujours hiérarchique,

tout en précisant que le rapport de domination qu'elle instaure varie

selon les contextes. La prééminence d'un lignage et d'un statut est contex­

tuelle, et dire que A est supérieur à B n'exclut pas que, dans un autre

contexte, B soit supérieur à A. Cet aspect unitaire et contradictoire

de la différence nous a permis de mieux comprendre le glissement progres­

sif qui tend vers la confusion des deux modes de différenciation sociale

que sont le statut et le lignage. En effet, ils alternent ou se superposent

dans la plupart des contextes au lieu de s'inscrire dans un rapport dialecti­

que visible. A la fois unité et contradiction, ils sont fondés sur le même

critère de recrutement héréditaire. Toutefois, certains exemples montrent

que le statut n'est pas toujours héréditaire. Malgré cela, nous avons

décidé de traduire LENYOL par GROUPE ST ATUT AIRE LlGNAGER

dans la mesure où le statut et le lignage sont les deux traits pertinents

pour l'identification d'un groupe minimal et d'une personne.

Si l'on considère le système social haalpulaar dans son ensemble,

lenyol constitue la catégorisation la plus restreinte. Ensuite on trouve

le nom. d'honneur ou patronyme (yettoode) qui peut être commun à plu­

sieurs leVVi. Lorsque nous étudierons la notion de personne (chapitre 7),

nous verrons plus en détail l'importance de ces deux catégories héréditai­

res dans la définition de la personne haalpulaar.

La société haalpulaar est composée de 15 leVVi que Y. Wane définit

comme étant des castes. Avant d'aborder la partie critique de ce chapi­

tre, sachons seulement qu'en pulaar, le terme lenyol n'a aucune connota­

tion politique ou fonctionnelle, et qu'il désigne l'appartenance à une

aire, à un espace fondé sur l'acquis héréditaire. Cet acquis détermine

un statut, une altérité qui fait partie de l'héritage de chaque personne

humaine: si cette altérité fondée sur la naissance permet de différencier

les individus, ce n'est pas a priori pour ordonner une hiérarchie et dresser

des catégories professionnelles, même SI l'appartenance à un lenyol

permet de situer l'individu en fonction des trois catégorisations qui

s'imbriquent les unes dans les autres et dont le lenyol est ici l'unité

la plus petite.



- 38 -

Toutefois, il est vrai que l'identité lignagère unit et que la différence

statutaire spécialise et hiérarchise. L'unité de l'homme fai t sa di fférence, i'.

pourrait dire L. Dumont, pour qui la reconnaissance de l'altérité ne

peut se faire que dans la hiérarchie ou le conflit (1983 : 261). Le recrute­

ment héréditaire spécialise et nous comprenons la nécessité de la hiérar­

chie dans la mise en oeuvre de la "valeur". Cependant, nous essaierons

de montrer plus loin que si la hiérarchie n'est pas synonyme de comman­

dement et de pouvoir, les "idées-valeurs" en sont les témoins; c'est

le changement de pouvoir qui renverse les "idées-valeurs" et, par là

même, le sens de la hiérarchie. Le recrutement héréditaire spécialise.

Il exprime l'altérité mais la hiérarchie n'est pas toujours apparente,

comme le montre le sens courant donné à lenyoJ.

Voici un tableau récapitulatif du système social haalpulaar pour

permettre une lecture d'ensemble des différentes catégories sociales

telles que nous les avons définies.

ORDRE CLASSE GROUPE STATUTAI-

(catégorie poli- (catégorie pro- RE LlGNAGER

tique) fessionnelle) (catégorie héréditaire)

RIMBE "Les libres rimBe ardiiBe "Les toorooBe "mendiants
et les dignes" chefs de Dieu"

fulBe (Peul)

seBBe (chasseurs-
guerriers)

rimBe huunyBe "Les jaawaamBe (courtisans)
désirants" subalBe (pêcheurs)

NYEENYBE "Les fecciram golle "ceux wayilBe (forgerons)
habiles" qui partagent le sakkeeBe (cordonniers)travail"

maabuuBe (tisserands)

lawBe (boisseliers)

, naalankooBe (chan- waambaaBe (guitaris-
teurs) ou tes)

nyagotooBe ("les maabuuBe suudu Paate
quémandeurs") (chanteurs)

lawBe gumbala (chan-
teurs)

awluuBe (griots)



- 39 -

ORDRE CLASSE GROUPE STATUTAI-
RE LIGNAGER

JVAABE (esclaves) sottiiBe "les rache- maccuuBe (esclaves-
tés" serviteurs)

halfaaBe (non-affran-
chis)

Une analyse de la société haalpulaar au plan des groupes statutai­

res (1) présente celle-ci comme une société lignagère composée de diffé­

rents leVVi qui entretiennent des relations sociales diversifiées dont

nous verrons le détail dans la troisième partie de ce chapitre.

Une analyse de la société. au plan politique la révèle comme très

hiérarchisée, avec un pouvoir centralisé dans les mains des responsables

rimBe auxquels les artisans (nyeenyBe) et les captifs OyaaBe) doivent

allégeance.

Une lecture de la société en termes de classes laisse apparaître

une distribution sociale du travail professionnalisation de ceux qui

règnent, qui courtisent, qUI ont des métiers artisanaux, qUI chantent

les louanges des régnants, et de ceux qui forment la domesticité servile.

Dans une perspective marxiste, on pourrait vOIr ces groupes dans un

r;apport dialectique de domination, donc de hiérarchisation, comme le

sous-entend le mode de désignation de ces classes.

C'est l'imbrication de ces deux niveaux de lecture du système social

qUI peut laisser croire à un système haalpulaar organisé en castes.

2 - Le concept de caste et sa pertinence dans le système social haalpulaar

a) Définition

Louis Dumont définit une société à castes comme devant nécessaire­

ment obéir à trois critères:

( 1) Dorénavant, nous appelerons les groupes statutaires lignagers, groupes statutaires.



- 40 -

Le premier critère repose sur une idéologie du pur/impur, impliquant

la hiérarchie, la séparation et l'interdépendance des différents groupes

qui composent la société; le deuxième repose sur le fait que le statut

doit être différencié du pouvoir mais que ce dernier doit être nécessaire­

ment subordonné au statut et le troisième sur le fait que la division

du corps social dans son intégralité doit jùstifier la règle d'hérédité

et la fi xité des groupes.

Dans la société haalpulaar nous retrouvons certains des critères

qUI permettent de définir le concept de caste, mais nous ne .les rencon­

trons jamais tous à la fois.

Ainsi, nous pouvons dire que l'idéologie du pur/impur subordonnée

à une hiérarchisation, une séparation matrimoniale et une interdépendance

sociale, définit bien la division en ORDRES de la société haalpulaar.

Malheureusement, la stricte règle d'endogamie n'est pas observée entre

tous les groupes, les hommes appartenant à l'ordre des rimBe pouvant

très bien épouser des femmes appartenant à l'ordre des jyaaBe. D'autre

part, l'idéologie du pur/impur n'est qu'un "paradigme", pour parler comme

T. Kuhn, qui ne s'observe pas dans la chronologie historique. Ainsi, au

.xVIIIe siècle, lors de la "révolution maraboutique", le paradigme idéolo­

gique du moment était: tous les musulmans sont égaux et doivent rallier

le groupe émergeant des toorooBe, "mendiants de Dieu". C'est cet afflux

d'éléments venant de tous les horizons qui a permis aux toorooBe de

s'ériger comme groupe dominant, même si, très vite, une fois leur assise

assurée, ils ont pris comme nouvel adage le mythe biologique du pur

et de l'impur pour protéger leur aristocratie de fraîche date.

L'interaction du statut et du pouvoir est une réalité observable,

mais encore faut-il savoir de quel pouvoir il s'agit : les différences

de statut définissent des différences de pouvoir, et non sa présence

ou son absence. Dans l'analyse des savoirs thérapeutiques, nous verrons

que si les groupes dominants régnants ont un pouvoir visible public,

les groupes dominés détiennent les rênes de pouvoirs cachés acquis statu­

tairement.

La différence entre statut et pouvoir est difficile à saisIr chez

les Haalpulaaren, car l'idée-valeur sur laquelle s'appuie le pouvoir poli~



- 41 -

tique est une idée-valeur statutaire, elle-même devenue fondement moral

de la société (ex : les toorooBe et leur paradigme de la Foi devenu fonde­

ment moral pour l'ensemble de la société). Au Fuuta, le règne des Alma­

mys a indifférencié l'autorité morale et le pouvoir temporèl et nous

expliquons ce phénomène par la théorie de la hiérarchie de L. Dumont.

Il existe di fférents pouvoirs, di fférentes idées-valeurs, di fférents statuts

et différents lignages qui sont dans des rapports dialectiques qui s'inversent

selon les contextes.

Le dernier critère attaché au concept de caste qui est celui de

l'endogamie paraît bien le point faible de la société haalpulaar ; faibles­

se parce que le discours idéologique valorise très fortement l'endogamie

et que, dans la réalité, cette endogamie n'est guère observable.

En effet, quel que soit le niveau de catégorisation où l'on se place,

la règle d'endogamie n'est jamais respectée. Nous avons vu que parmi

les trois ordres, il y a alliance matrimoniale entre le premier et le troi­

sième. Si nous observons les classes, nous nous apercevons que là aussI

il n 'y a pas réflexe endogame mais intermariage, de préférence à l'inté­

rieur du même ordre. Quant aux groupes statutaires, à l'exception des

lawBe worworBe (travailleurs du bois à usage domestique) - nous essaie­

rons de voir plus loin pourquoi - il Y a alliances interlignagères, que

ce soit au ni veau des ordres ou des classes.

Pourtant, la doxa haalpulaar instaure l'endogamie de groupe statu­

taire comme une règle et chacun a une anecdote à raconter pour corro­

borer la nécessité sociale de cette règle.

La formation d'un lenyol, c'est-à-dire d'un lignage (1) ou d'un groupe

statutaire est entérinée par son endogamie. Le mariage consanguin

entre cousins parallèles patrilatéraux est préférentiel chez les Haalpulaa­

ren bien que l'échange généralisé soit le plus fréquent (2). Mais le ma­

riage primaire est souvent un échange matrimonial restreint pour lequel

le mariage entre consanguins est prescrit.

L'endogamie comme réflexe de conservation est bien observée dans le

lenyol tooroodo qui, à son émergence en tant que groupe dominant (fin

(1) lignage désigne ici le lignage maximal qui est l'unité de filiation unilinéaire pertinente

au Fuuta et qui traduit lenyol dans son acception générale.

(2) Les Haalpulaaren reconnaissent 2 autres types de mariage préférentiel, le mariage

entre cousins croisés patri et matrilatéraux. On peut se demander si le mariage de

type arabe n'est pas un apport de l'Islam.



- 42 -

XVIIIe siècle), était ouvert à tous les musulmans observant les prinCipeS

islamiques et qui, par la suite, s'est refermé et Institué en groupe statu­

taire lignager.

Dans la société haalpulaar, le lenyol et le yettoode sont transmis

en lignée paternelle et la résidence est patri-virilocale. En revanche,

la spécialisation professionnelle peut très bien venir de la lignée utérine

lorsque le père est décédé pendant le tout jeune âge de son fils et que

les oncles paternels ne se mani festent pas au moment de la prise en

charge éducative par les oncles maternels. Ces derniers lui apprennent

tout naturellement leur métier qui peut différer de celui du père de

l'enfant.

L'endogamie statutaire est une règle idéologique rarement constatée

mais toujours vantée par les groupes quels qu'ils soient. Elle exprime

deux choses : la première, négative, est le refus de l'Autre, l'altérité

étant perçue comme un méfait. La seconde, plus positive, réaffirme

l'homogénéité du groupe en transcendant un mythe biologique.

Le seul groupe endogame haalpulaar est celui des lawBe worworBe

(travailleurs du bois à usage domestique) qui apparaît presque comme

un groupe ethnique différent, dans la mesure où il nomadise dans plusieurs

cultures (wolof par exemple) sans s'y attacher.· Le labbo gorworo, qu'il

soit en milieu haalpulaar ou dans un autre, apparaît toujours marginalisé.

Nous avons relevé une contradiction entre les mythes d'origine des

groupes statutaires lignagers et l'endogamie que ces mêmes groupes

prônent. Ainsi, certains leVVi fondent un clan dans la mesure où ils

se reconnaissent un ancêtre mythique commun ou des relations de parenté

anciennes.

Les waambaaBe (guitaristes) et les lawBe se reconnaissent une origine

commune avec les fulBe (Peuls nomades) et ces trois leVVi entretiennent

entre eux des relations de endam (parenté utérine) qui exclut ! 'alliance

et le conflit. L'exogamie statutaire aurait permis la segmentation de

groupes ayant appartenu à l'origine au même groupe "clanique".



- 43 -

D'autre part, le réflexe endogame a souvent été précédé par une

alliance exogame primaire dans les récits de fondati,on de village (à

Cubalel, les Faal subatBe (pêcheurs) auraient scellé leur accord de coha­

bitation avec les Wat toorooBe par un échange matrimonial réciproque).

L'origine commune et l'alliance primordiale mythique stigmatisent

ce qui ne doit plus être. L'endogamie statutaire devient la règle.

Si la règle d'endogamie statutaire et lignagère est avant tout idéo­

logique, elle est tout de même appliquée, notamment dans le mariage

primaire qui est souvent un mariage raisonné et décidé par les membres

du patrilignage parmi lesquels la tante paternelle (gorgot) joue un rôle

important. En effet, elle peut décider de marier sa fille à son neveu

paternel sans que son frère puisse la contrer, et, de façon générale,

elle peut prendre des décisions concernant le mariage des enfants de

ses frères sans que son autorité soit contestée. Gorgot dérive de gorko

"homme" et la tante paternelle possède l'autorité d'un homme dans

les stratégies matrimoniales. Elle est d'ailleurs la seule femme à posséder

des neveux dans la mesure où les soeurs de la mère sont considérées

comme des mères classificatoires. Le frère de la mère est au contraire

considéré comme un oncle (kaw) et il s'oppose à la gorgot en ce qu'il

ne représente pas l'autori té lignagère mais l'affection parentale. Une

gorgot est l'image d'une mère masculine et un kaw est l'image d'un

père féminin. La relation au matrilignage, à l'inverse de la relation

au patrilignage, qui est une relation d'autorité aîné/cadet, est une relation

affective. Dans un galle (1), seul le patrilignage a le pouvoir de décisIOn

parce qu'il représente l'autorité • Le matrilignage représenté par l'épouse

(joom suudu) compense le fait qu'elle reste à jamais une étrangère au

galle, en déployant des relations affectives entre ses frères et ses enfants

afin d'assurer l'influence de son propre patrilignage dans le galle. L 'héré­

dité du nom et du statut est acquis dans le patrilignage et une femme

est dépossédée de ses enfants en cas de divorce. C'est pourquoi elle

cherche toujours à resserrer les liens matrimoniaux entre ses enfants

et son patrilignage, en cherchant à marier un de ses fils à une fille de

son frère par exemple. L'alliance entre cousins croisés matrilatéraux

conforte l'assise du matrilignage dans le galle, ou du moins entre les

deux groupes de filiation. Cependant, un premier mariage endogame

(1) galle désigne ici l'unité résidentielle familiale qui est pat ri-virilocale.



- 44 -

n'est pas toujours le plus durable ni le plus important et, dans une famille

polygame, le premier choix endogame est ensuite suivi de mariages

exogames (d'ordre, de statut, de village selon les cas).

Si nous avons beaucoup insisté sur le caractère normatif de l'endo­

gamie, c'est parce que beaucoup d'auteurs l'acceptent comme une réalité

sociale et s'appuient sur elle pour définir la société haalpulaar comme

une société à castes.

b) Le concept de caste tel qu'il a été utilisé en milieu wolof-haalpulaar

par di fférents auteurs.

La plupart des auteurs définissent leurs castes en fonction des CrI­

tères de spécialisation professionnelle et d'endogamie, ce second critère

étant le plus souvent mis en avant dans les démonstrations.

Pour A.B. Diop (1981), ce qui est défini plus haut comme étant

des ordres, répond aux critères de définition des castes selon L. Dumont.

Pour éli miner l'ordre des capti fs qui le gêne dans sa démonstration,

A.B. Diop émet l'hypothèse que ceux-ci sont probablement d'origine

récente et doivent leur apparition à une structure politique de type

monarchique qui aurait supplanté un système social originel à deux castes,

celle des libres et responsables et celle des artisans.

Pour Y. Wane (1969), au contraire, c'est ce que nous appelons groupe

statutaire lignager qu'il définit comme caste, tout en sachant très bien

que le critère d'endogamie n'est pas du tout respecté et qu'il est d'ordre

purement idéologique. Sans doute pense-t-il à une évolution de la société

qui aurait relâché ses règles d'endogamie.

D'autres auteurs (Y. Diaw, Maj. Diop et B. Barry) réservent aux

groupes artisanaux le terme de caste car ce sont les seuls à avoir une

spécialisation professionnelle. Malheureusement, là aussi, la règle d'endo­

gamie n'est pas respectée Cinteralliance entre les groupes artisanaux)

et par ailleurs, ces groupes ne répondent pas au critère de globalité

sociale telle que l'a défini L. Dumont.



- 45 -

On constate donc que le concept de caste appliqué à la société

wolof ou haalpulaar ne répond jamais aux trois critères définis par L.

Dumont. On peut aussI s'interroger sur la validité de ce concept tel

que L. Dumont l'a défini à partir d'un seul exemple, celui de la société

indienne, et sans une étude diachronique critique de cette société (cf.

Meillassoux, 1973).

Dans son introduction à la réédition de Homo Hierarchicus (Coll.

Te!), L. Dumont s'insurge contre la critique de Meillassoux qui l'accuse

de n'avoir pas laissé de place à l'histoire. Il est vrai que, dans sa postface,

il explicite mieux sa théorie et rend effectivement compte du rapport

dialectique qu'implique la hiérarchie. Ce rapport dialectique qu'inversent

les situations contextuelles rend compte des contradictions qui peuvent

apparaître dans le système des castes indiennes et qui ont laissé croire

aux contradicteurs de L. Dumont que le système n'était pas cohérent

parce qu'il ne se donnait pas à lire sur un même plan. Sans défendre

plus longtemps les thèses de L. Dumont parce que nous ne connaissons

pas la société indienne, il nous paraît indispensable de refuser d'appli­

quer le système des castes à la société haalpulaar comme l'ont fait

les auteurs ci tés plus haut.

Ce qui trompe les auteurs, c'est l'erreur historique qui consiste

à penser que la morphologie sociale actuelle haalpulaar, wolof et manding,

trouve ses fondements dans une société "clanique" pour les uns ou "monar­

chique" pour les autres (pour les sociétés manding et wolof), dotée d'un

système social inégalitaire basé sur une spécialisation professionnelle

et une endogamie statutaire (à fonction stabilisatrice et conservatrice).

Selon eux (excepté A.B. Diop qui postule l'antériorité du système de

castes par rapport au système politique), la hiérarchie découle d'un ordre

politique qui l'aurait précédée ou qui lui serait coexistant. C'est admettre

implicitement qu'il aurait existé un "avant" non hiérarchisé égalitaire

et sans différenciation statutaire. Cette thèse évolutionniste (que combat

L. Dumont) qui propose l'idée d'un passé collectif égalitaire et d'un

présent individualiste tendant à nouveau à l'égalité, montre bien "le

dualisme anthropologique"· auquel il faut faire face. La valeur que les



- 46 -

sociétés modernes accordent à l'individualisme et à l'égalité nous pousse

à imaginer que les époques archaïques étaient le temps de l'indifférencia­

tion et de l'égali tarisme.

Nous reconnaissons dans la différence la nécessité de la hiérarchie,

du moins dans les sociétés Iignagères (elle se traduirait plutôt par le

conflit dans les sociétés modernes), mais no'us refusons que la hiérarchie

s'accompagne obligatoirement d'un système à castes.

Ce serait donc la hiérarchie des idées-valeurs dans un contexte

historique qui ordonnerait, selon nous, les groupes sociaux en catégories

fonctionnelles et Iignagères distinctes. La hiérarchie, comme relation

d'englobement des contraires, rend compte à la fois de l'unité des struc­

tures sociales et de leurs contradictions internes.

La théorie de la hiérachie de L. Dumont adaptée à la société haalpu­

laar la présenterait comme une société ayant subi un renversement

des idées-valeurs à la fois dans l'ordre politique et dans l'ordre religieux,

qui sont souven't coextensi fs dans les sociétés lignagères.

L'histoire des l-laalpulaaren étant encore à découvrir, nous ne dispo­

sons que de quelques indices pour étayer notre hypothèse.

Ainsi, au XVème siècle, selon des sources portugaises (Ca Da Mosto),

le tissage était pratiqué dans la Sénégambie par les femmes de la région.

Avant cela, AI Bakri (Xlème siècle) parle de cotonniers qui poussent

dans chaque maison sans que Je coton soit une culture commerciale.
\

Les sources portugaises signalent d'autre part que les bandes de coton

tissées par les autochtones alimentaient le commerce sénégambien.

D'autre part, selon Y. Diaw, la métallurgie du fer, ou du moins

une de ses techniques, serait apparue avec la dynastie des Jah'ogo. Dès

le Xlème siècle, Al Bakri atteste l'utilisation d'armes de fer pour la

chasse à l'hippopotame. A la même époque, Al Zuhri signale des expédi­

tions lancées par les gens du Ghana armés d'épées et de lames contre

les populations du rivage de la "grande mer de l'Ouest", c'est-à-dire

les habitants de l'actuelle Mauritanie du sud-ouest qui n'avaient pas



- 47 -

de fer. Toujours selon cet auteur, les Incursions fuISe touchaient l'actuel­

le région du FUuta Tooro qu'allaLt dominer l'empire manding, et qui,

à cette époque, servait de réservoir à esclaves pour ces fuISe qui alimen­

taient de ce commerce leurs relations avec les Almoravides. Les relations

entre les Almoravides et les gens du Tekrur semblent avoir été des

alliances guerrières, d'après Al Bakri. La force guerrière et esclavagiste

des fuISe provenait de leurs armes forgées.

Les travaux archéologiques des dernières années ont révélé de nom­

breux sites métallurgiques sur la rive droite du Sénégal (Robert, Sognagne,

G. Thilmans et A. Ravisé), et leurs auteurs suggèrent que la métallurgie

du fer aurait progressivement disparu de la vallée du fleuve au XVème

ou XVlème siècle, lorsque le commerce a introduit le fer européen

en Afrique de l'Ouest. Mad Diouf (1983) impute à celui-ci la disparition

d'une aristocratie du fer dans le Kayoor. Plus récemment, on a vu la

plupart des forgerons se recycler dans la bijouterie.

En outre, les femmes se sont livrées de tous temps à des activités

artisanales (broderie-teinture-vannerie), indépendamment de leur apparte­

nance à un groupe statutaire lignager. Quelles que soient les époques,

il semblerait que ce soit la concurrence du commerce extérieur, notam­

ment européen, qui ait porté atteinte à l'artisanat local.

Notre hypothèse est que la pénétration commerciale extérieure

et la formation d'empires ne reposant plus sur un artisanat local auraient

mis en sommeil des activités artisanales pratiquées par tous et auraient

favorisé l'émergence de nouveaux groupes constitués à partir d'une mise

à l'écart idéologique de ceux qui continuèrent à pratiquer des activités

artisanales désormais tombées en désuétude. A partir de ce renversement

des idées-valeurs, ce n'est plus le lignage qui a fondé le critère de di ffé­

renciation sociale, mais le statut. Le cloisonnement des groupes lignagers

en groupes statutaires serait une évolution et non le fondement de

la société haalpulaar. La hiérarchie qui s'observe encore entre lignages

minimaux est fonction de leur ordre d'arrivée dans un lieu. La profondeur

généalogique, le lieu d'origine et le lieu de résidence du lignage sont

toujours les critères de di fférenciation des lignages qui cohabitent et

coexistent dans un même groupe statutaire.



- 48 -

La transformation de groupes lignagers en groupes statutaires ligna­

gers apparaît nettement avec l'émergence des toorooBe à la fin du XVIIIe

siècle.

Nous concluerons en rappelant que c'est l'histoire et l'archéologie

qui peuvent dissiper nos incertitudes et nos erreurs à propos de la forma­

tion des groupes qui composent la société haalpulaar.

D'autre part, nous avons vu qu'une vision fonctionnaliste de la société

ne rend compte ni des accidents historiques (les toorooBe "mendiants

de Dieu" sont une formation sociale récente ; les bumaaBe (potiers­

céramistes) refusent qu'on les considère comme des artisans et affirment

être des guerriers), ni des rapports politiques qu'entretiennent entre

eux les trois ordres.

La théorie de la hiérarchie de L. Dumont nous a permis de considé­

rer la différence sociale sans l'intégrer à un système de castes et sans

la considérer comme une différence "égalitaire". La traduction du concept

de lenyol en concept de groupe statutaire lignager nous paraît rendre

compte du glissement qUi s'est opéré d'une di fférenciation lignagère

vers une di fférenciation statutaire qui aurait englobé le premier critère

de di fférenciatiort.



- 49 -

3 - Présentation des groupes statutaires lignagers

De la difficulté d'une étude historique des groupes haalpulaaren

Seule une étude du peuplement, en partie commencée par A. Lericol­

lais, Y.K. Fall, O. Kane et J. Schmitz, nous permettrait de comprendre

la naissance de ces différents groupes. D'un autre côté, l'analyse des

mythes d'origine et des traditions orales serai t d'une aide certaine.

La particularité de la société haalpulaar, issue de mélanges complexes

entre Seerer, Wolof, Sose, FulBe et Soninke, permet beaucoUD d'hypo­

thèses et seules l'archéologie et la paléontologie nous permettront peu­

être un jour de savoir comment se sont opérés les mélanges et de découvrir

qui est redevable de quoi et à qui.

En attendant, nous ne rentrerons pas dans les subtilités qui caracté­

risent chaque groupe statutaire et pour une meilleure compréhension de

l'objet de cet essai, nous aurons tendance à schématiser et à orienter

nos analyses en fonction de l'angle qui nous préoccupe, à savoir les rôles

et les savoirs thérapeutiques de ces différents groupes. Les groupes appelés

un peu hâtivement "parasitaires" ne seront pas pris en considération:

il s'agit des griots et des courtisans. En effet, leurs fonctions purement

récréatives et généalogiques ne les situent pas dans un savoir-faire théra­

peutique mais dans un savoir- conter : ils sont là pour vanter le courage,

faire les éloges de leurs protecteurs et ils ont une fonction essentiellement

re-créative (d'une histoire) et non créative (d'objet ou d'histoire politique).

Cette mise à l'écart justifiée par le thème du propos ne signifie pas la

négation de leur importance dans le tissu social : il s'agit seulement d'al­

léger la description analytique d'une société complexe.



- 50 -

a) Les groupes responsables/l 'ordre des RimBe

Les Tooroobe (tooroodo au singulier)

D'après le Tarikh Es Fettach, tooroodo est un mot employé couramment

par les Maures et les Soudanais pour désigner tout musulman originaire

du Fuuta sénégalais quel que soit le rameau ethnique auquel il appartient

(1981 : 9). Si, au XYlème siècle, tooroodo était d'un usage courant, c'est

au XYIIIème siècle qu'il prend son essor avec le mouvement réformiste

de Souleeymaan Baal. Auparavant, les dynasties maraboutiques grandissaient

sous la protection des dynasties fulBe (DenyankooBe dans le Boseya et

SaybooBe dans le Tooro - O. Kane : 1973).

le mouvement réformiste des toorooBe s'est fait contre le régime

peul Denyanke jugé comme un oppresseur anti-religieux. Les denyankooBe

pratiquaient un Islam de cour qui ne les empêchait nullement de s'allier

aux chefs maures et marocams pour razzier les populations autochtones

en vue d'obtenir des esclaves.

C'est contre la tyrannie d'un pouvoir qui ne les protégeait pas contre

les razzias et les mauvaises récoltes que Suleeymann Baal et ses adeptes

se sont soulevés. Ils voulaient établir un nouveau pouvoir plus juste qui

aurait pour fondement la sharya (loi islamique) : un imam devait être

élu pour appliquer cette nouvelle loi et celui-ci devait réunir les critères

d'honnêteté, de sagesse et de piété. Suleeymann Baal meurt avant de

voir s'instaurer le règne des Almamys et c'est Abdul Kader Kan (1 n8)

qui instaure la sharya (en tant que loi) dans les villages du Fuuta. Abdul

Kader Kan se fait très vite de nombreux ennemis à cause de sa volonté

d'appliquer la sharya à quiconque, alors qu'une élite musulmane veut à

tout prix contrôler les rênes du nouveau pouvoir. Sa mort brutale permet

aux grandes familles toorooBe de légitimer leur pouvoir et, très vite,

l'élection des imam se fai t dans l'étroi te assemblée des grands électeurs

(jaggorDe) qui, pendant près d'un siècle, vont faire et défaire les Almamys

au gré de leur volonté. Les Almamys deviennent les fantoches d'une oli­

garchie théocratique fondée sur l'Islamisation du Fuuta. D'autre part,

certaines institutions musulmanes comme l'asakal (dîme destinée à être

redistribuée aux nécessiteux) et les terres bayti (en principe terres de

la communauté) seront détournées au profit de la classe tooroodo. Ainsi,



:', .~':

- 51 -

le nouveau groupe statutaire émergeant va très vite s'établir en tant

que groupe dominant et c'est au sein de ce groupe, à l'exclusion de tout

autre, que sera distribué le pouvoir politique. Le projet Initial de Suleeymann

Baal qUi était de fonder une démocratie musulmane est remplacé par

celui des jaggorDe qui veulent dominer le Fuuta dans son ensemble, sous

couleur d'exercer une mission historique. De fait, le conseil des jaggorDe

se partage le Fuuta selon la prééminence d'un jaggordal, prééminence

qUI est fonction de l'Almamy en place. Tout au long de cette période,

deux grandes familles vont s'affronter. La jihad (guerre sainte) d'El Haj

Umar ne changera rien aux données et les rivalités de clan permettent

au pouvoir colonisateur de s'installer insidieusement, tandis qu'El Haj

Umar préfère la désertion à la soumission (1).

A l'origine, groupe de mendiants serviteurs de Dieu (tooroo = demander,

solliciter, prier), les toorooBe, nés du mouvement de réforme maraboutique,

forment un groupe social. composé d'un brassage de personnes gagnées

à l'Islam. Très vite, il s'est imposé au sommet de la hiérarchie en prenant

le monopole de la chefferie politico-religieuse et en s'arrogeant de grands

monopoles terriens pendant le règne des Almamys. Un grand n_ombre de

villages expliquent leur création à partir de la venue d'un marabout auquel

les populations autochtones auraient rendu hommage en lui distribuant

des biens et des terres et en assurant son pouvoir religieux pour le remercier

des services rendus. A Ndulumaaji, les Lih funeeBe viennent du Fuuta

et c'est un des satigi, résidant· à Godo, qui aurait donné la localité à un

marabout pour le récompenser d'avoir soigné la calvitie de sa fille. (O.

Kane, 1973 : 624). Les guérisons de calvitie ou de folie sont des exploits

fréquemment attribués aux marabouts. On explique ainsi leur installation

et le don de terres dont ils ont été les bénéficiaires. Ces fondations de

village sont antérieures à l'Almamyat.

Si, au début, la classe des toorooBe recrutai t tous ceux qui reconnais­

saient l'Islam et se pliaient à ses principes, très vite elle s'est transformée

en groupe fermé, fier de ses origines illustres, la plupart des patronymes

toorooBe faisant remonter' leurs ancêtres au prophète Mahomet. Ainsi,

de groupe ouvert à tous les croyants, il est devenu un groupe fermé

(1) Ce paragraphe a été composé à partir des ouvrages de D. Robinson (1975) et de O.

Kane (1973).



- 52 -

prônant une idéologie de l'endogamie statutaire et se plaçant en tête

des autres groupes statutaires haalpulaaren.

Encore dominant idéologiquement dans le Fuuta du XXème siècle,

les toorooBe produisent toujours la majeure partie de la classe marabouti­

que et parviennent à conserver· les rênes du pouvoir vIllageois dans les
fi Il

villages où ils sont traditionnellement dominants.

La diversité des patronymes (yettooDe) toorooBe montre bien la diver­

sité des lignages qui, à l'origine, ont formé ce nouveau groupe. C'est

ainsi que, lorsqu'on vous demande votre patronyme, on s'enquiert aussitôt

de votre village d'origine pour vous situer statutairement.

Le groupe des toorooBe constitue le groupe majoritaire au sein de

la population haalpulaar et il est composé essentiellement d'agriculteurs.

C'est à ce groupe qu'appartient la majorité des marabouts.

Les SeBBe (ceddo au singulier), chasseurs guerriers.

Selon Yaya Wane (1969), les seBBe auraient été appelés ainsi par

leurs voisins territoriaux fulBe pour se distinguer d'eux. C'est ainsi que

les Peul surnommaient l'homme de teint noir parlant un dialecte di fférent

du leur. Ainsi, dans la langue Peul et Toucouleur, les Wolof, les Seerer

et les Soninke sont surnomïlés respectivement seBBe JolfuBe, seBBe Seere­

raaBe et Seerer AlamBe (p. 39)

Les seBBe haalpulaaren se distinguent de leurs homologues wolof,

seerer et soninke et se confondent avec la population haalpulaar dont

ils forment un des groupes fondamentaux.

Dans le groupe des seBBe, on distingue deux sous-groupes:

* les SeBBe wurankooBe, anciens souverains, et les seBBe kolyaaBe,

anciens guerriers de Koli Tengela dont ils étaient les esclaves attitrés.



- 53 -

Les premiers refusent d'être confondus avec les seconds en faisant valoir

leur origine plus ancienne.

Les seBBe forment le groupe le plus ancien de la population haalpulaar

composée, rappelons-le, d'éléments Wolof et Seerer qui auraient refusé

l'exode vers le sud du pays (Y. Wane suggère que les seBBe étaient ancIen­

nement des chasseurs) et c'est très logiquement, à notre avis, que ce

groupe de chasseurs est devenu gardien et protecteur des gués. Protecteur

du groupe social contre les razzias des étrangers et contre la sauvagerie

des êtres de la brousse, le ceddo se trouve à la frontière entre le monde

domestiqué villageois et le monde sauvage et inapprivoisé de la brousse.

Les seBBe se sentent les égaux des toorooBe et il n'est pas rare de

rencontrer des alliances matrimoniales entre ces deux groupes. Une fois

encore, c'est l'histoire personnelle de ces lignages qui permet de les situer

socialement. Ici, il est davantage fait référence aux seBBe wurankooBe

qu'aux seBBe kolyaaBe qui vivent essentiellement dans le département

de Matam. Notre zone d'enquête a été le département de Podor (région

du Law) dans lequel l'influence des kolyaaBe n'a pas été prépondérante.

Protecteurs attitrés des gués contre les razzias et situés à la frontière

entre le monde villageois et l'extérieur,. les seBBe se caractérisent par

leur courage et leur indépendance face à l'Islam, même si, de nos jours,

on rencontre de grands marabouts seBBe : nous assistons alors à une tooroo­

disation de certains éléments seBBe. Nous verrons plus i loin qu'il peut

y aVOIr glissement d'un groupe statutaire à un autre : ce fait renforce

notre idée qu'il ne peut y avoir de caste chez les Haalpulaaren puisqu'il

peut y avoir intégration volontaire et/ou historique des groupes entre

eux.

Les seBBe, maîtres de la guerre, détiennent le pouvOIr politique dans

leurs fiefs ; autrement, il ont pour fonction dans le village de protéger

les gués et le territoire et de collecter l'asakal (1). Leurs protections

magiques les rendent invulnérables aux flèches et rappellent le tul des

Wolof.

(1) asakal : impôt perçu par le chef des seBBe pour le chef de terre.



- 54 -

Témérair~ et· fier, le ceddo ne craint personne et ne manque jamais

une occasion d'exhiber son courage (cf "la geste ceddo" de Abel Sy).

Les subaIBe (cuballo au singulier), pêcheurs

Le groupe des subalBe, très proche de celui des seBBe par les rapports

directs que tous deux entretiennent avec la nature, est celui des pêcheurs.

Parmi les rimBe, ce sont les seuls à pratiquer une activité professionnelle

qui pourrait les rapprocher de la classe des artisans, mais il faut souligner

que leur activité est purement prédatrice (comme celle de ceux que nous

croyons être les premiers seBBe) et qu'elle n'entraîne aucune transforma­

tion volontaire du milieu naturel. Pour la fabrication du matériel de pêche,

les subalBe font appel à la compétence des groupes artisanaux, se réservant

uniquement la réparation des filets.

Le cuballo a des rapports privilégiés avec le fleuve qu'il considère

comme un monde dans lequel vivent des créatures (muunuuji) auxquelles

il est lié. Ses relations étroites avec le monde aquatique le rendent suspect

aux yeux des autres groupes qui considèrent le fleuve (au même titre

que la brousse) comme un lieu anti-social. Le cuballo maîtrise l'élément

liquide ainsi que les animaux qui y vivent : les récits eplques rapportant

les exploits des pêcheurs (pekaan) en sont un merveilleux exemple. Ces

créatures aquatiques contre lesquelles les subalBe organisent des compéti­

tions (fifiire) sont douées de 'volonté et de raisori.

Le cuballo est donc l'intermédiaire entre le monde villageois et le

monde aquatique. C'est à lui qu'on a recours tout naturellement pour

traverser le fleuve, pour obtenir t1es soins pour les maux causés par l'eau

et ses habitants (noyade, arête de poison, protection contre les génies

du fleuve, etc.) et par extension pour faire face à toutes les créatures

maléfiques du panthéon haalpulaar.

Le cuballo est considéré comme le complice des gentes aquatiques

auxquels il lui est très facile de demander main forte pour perpétrer

des calamités diverses (détournement de cours d'eau, débordement de

la crue entraînant l'immersion d'un village, etc.)



.'. ') !

- 55 -

Selon Gaden (1931 311), les subalBe sont en majorité Wolof, les

uns venus du bas fleuve, les autres du Jolof et même du Baal, chassés

tantôt par une année de famine, tantôt par les guerres ci viles. Il en donne

pour preuve les titres de commandement des chefs subalBe qui sont en

partie empruntés au Wolof : jagodin (jawdin en wolof) est le titre d'un

ancien dignitaire du Waalo ; ten (teny en Wolof) est le titre des anciens

rois du Baal. Les autres titres désignant les chefs des subalBe sont emprun­

tés au manding (jaltaabe, jarak et farba).

Y. Wane considère les seBBe comme des anciens chasseurs et suggère

une origine commune des seBBe et des subalBe : l'identité des patronymes

seBBe et subalBe vient renforcer cette hypothèse ainsi que leur territoire

commun et la reconversion des seBBe en subalBe. Ils ont aussi tous deux

une activité prédatrice qui les distingue des autres groupes.

En outre, les mythes de fondation de village donnent souvent les

pêcheurs comme premiers occupants. Nombre de récits débutent ainsi

chez les toorooBe : limon ancêtre, à la suite d'un fergo (migration), vint
camper dans telle région et remarqua les disputes que causai t le partage
du poisson chez les autochtones. Ils pêchaient en plongeant dans le fleuve
et les poissons attrapés étaient jetés en vr~c sur la rive et au bout du
compte, il était difficile de savoir à qui appartenaient les poissons entassés
sur la berge. L'ancêtre qui était un sage et un homme cultivé, régla le
conflit en faisant des tas distincts sur la rive pendant que les autochtones
pêchaient. En remerciement, ceux-ci lui offrirent d'habiter avec eux et
c'est ainsi que débuta la civilisation •.•"

Les récits font aussi état du pêcheur à l'état de barbare qui se refuse

à assumer sa condition d'homme en refusant de parler.

Les subalBe peuvent détenir la chefferie politique et s'abstiennent

parfois de pêcher dans certains villages (exemple : les GAA Y de DungeD.

D'autres se sont consacrés aux louanges des pêcheurs (pekaan) comme

les GEEY de Jarangel, mais la majorité pratique la pêche, encore que

les subalBe n'aient pas l'exclusivité de cette activité. En effet, la pêche

appartient, avec l'agriculture et la garde du bétail, au domaine public

même si chacune de ces activités est plutôt l'apanage des uns que des

autres. Il n'y a pas d'interdiction empêchant un groupe particulier de

pratiquer une de ces activités.



- 56 -

La part de pouvoir offensif que contient le pouvoir thérapeutique

des 5ubaiBe fait de ceux-ci un groupe craint et d'aucuns ne voudraient

pas passer la nuit dans leur village ou dans leur quartier. A noter que

les 5ubalBe, lorsqu'ils cohabitent avec d'autres groupes, ont toujours un

quartier propre bien délimité, le plus souvent au bord du fleuve.

Les jaawamBe et les fulBe

a) Les fulBe (puUo au singulier)

Nous intégrons les fulBe au système social haalpulaar dans la mesure

où une partie d'entre eux est sédentarisée dans la vallée du fleuve et

fait partie intégrante du système politique et social haalpulaar.

Les fulBe sont considérés comme appartenant à l'ordre des rimBe

par la population. Ils sont les égaux des toorooBe et tendent à se fondre

avec les groupes avec qui ils cohabitent : beaucoup de fulBe se présentent

comme étant toorooBe et de façon générale, on a tendance à penser que

l'origine ancienne des populations de la vallée est à trouver chez les fulBe.

C'est sans doute en partie vrai mais pas entièrement comme tendrait

à le faire croire la doxa qui valorise "puularité" et "arabité".

Souvent, l'appartenance aux leYYi fulBe reste transparente dans

les alliances matrimoniales.

Outre les fulBe sédentarisés dans les terres du waalo, ceux du Ferla

viennent en migration saisonnière dans la vallée du fleuve et entretiennent

avec les populations locales des relations de clientèle, en particulier dans

le monde de la thérapie. En effet, les fulBe se caractérisent par leur

connaissance des plantes médicinales et par leur savoir thérapeutique

concernant les maladies du bétail et aussi celles des humains. En fait,

les grands leYYi fulBe peuvent se définir à partir de leur spécialisation

dans la connaissance : les uns sont réputés pour leur connaissance de l'eau

que certains jugent supérieure à celle des 5ubaiBe (les Jawdalli), d'autres

sont spécialisés dans l'art d'interpreter le langage des animaux (JengeIBe)

ou dans l'art de guérir les maléfices (sanooraaBe). Une étude parmi les



- 57 -

différents lignages Peul nous montrerait une spécialisation des savoirs

qui ne se situe pas dans un cloisonnement statutaire et hiérarchique comme

c'est le cas dans la société haalpulaar.

b) Les jaawamBe (jaawando au singulier) "celui gUI sait vite" (Gaden

1931, p. 321)

Plusieurs hypothèses sont proposées quant à l'origine de ce groupe

qui appartient à l'ordre des rimBe. Certains pensent que ce sont des fulBe

qui auraient abandonné le bétail pour se consacrer au métier politique

de courtisan à l'époque de Kali Tengella. D'autres laissent entendre que

les jaawamBe seraient venus du Kaarta à la suite d'une migration dont

on. ne cannait pas les raisons (S.A. Soh, 1913, p. 178). Ce qui est sûr,

c'est que les jaawamBe ont des yettooDe qui leur sont propres et qu'ils

sont regroupés dans quelques villages du Fuuta : Mbumba (dépt. de Podor),

CiiloN, Kanel et Seeno-Paalel dans le département de Matam.

Notre étude ne s'étendra pas à ce groupe de courtisans, fins politiques,

qui se concentre dans quelques fiefs de l'ancien pouvoir des Almamys·

et qui représente une minorité de la population.

L'ordre des rimBe est essentiellement politique, comme ce tableau

récapitulatif des fonctions et des titres le montre:

LENYOL TITRE DU CHEF FONCTION SOCIALE
DE GROUPE

tooroodo ceemo marabout, imam, chef
de terre, chef de village

ceDDo farba, jagaraf percepteur de l'asakal,
guerrier, chef de village,
chef de terre

cuballo jaaltaabe, jamo piroguier, chef de village

pulle ardo berger, chef de terre

Jaawando sooma courtisan



- 58 -

Les toorooBe "règnent sur tous les cous" (daaDe) ainsi que les seBBe

et les fuIBe lorsqu'ils ont la chefferie villageoise. Les subalBe, eux, ne

règnent que sur eux-mêmes et ne peuvent détenir la chefferie villageoise

là où ils coexistent avec d'autres rimBe. Ils ne peuvent pas non plus détenir

d'autres terres que celles des berges du fleuve (palle), qui leur sont tradi­

tionnellement allouées.·

Avant d'en venir aux groupes artisanaux, il est utile de dire dans

quelles conditions se fait le glissement d'un groupe statutaire à un autre.

C'est le plus souvent· le FERGO, la migration, qui est à l'origine

de ces changements de statut. Le fergo peut être causé par la famine,

la malédiction, la fuite d'un segment de lignage devant des rivalités de

pouvoir, et parfois aussi par la maladie.

Ainsi, nous avons rencontré dans un petit village de pêcheurs du dépar­

tement de Matam (Mbaxana), un ancIen tooroodo de patronyme LlH dont

l'arrière grand-père paternel avait fui son village d'origine situé dans

le département de Podor, à cause d'une rivalité politico-spirituelle et

de la malédiction qui l'avait frappé sous forme de lèpre. Il migra donc

vers l'Est et fut accueilli par le chef des subalBe de Mbaxana qui lui

donna sa fille en mariage en échange de ses protections magiques réputées

fort puissantes. Depuis lors, les LIH de Mbaxana sont intégrés aux groupes

de pêcheurs et c'est chez eux qu'ils recherchent l'alliance matrimoniale.

Les descendants de LIH continuent à détenir un savoir thérapeutique.

Ce glissement de statut de tooroodo à celui de cubalIa , est assez rare

car il est considéré comme une dévalorisation; or, la tendance générale

est à la valorisation. De façon générale, les glissements les plus fréquents

se font comme suit : seBBe devenant subalBe, fulBe devenant toorooBe,

seBBe devenant toorooBe.

Le groupe des toorooBe est toujours le groupe le plus accueillant,

il garde donc la caractéristique première qui fut à l'origine de sa fondation.

Chez les nyeenyBe, nous verrons que c'est l'alliance matrimoniale qui

est à l'origine des changements de statut (ex. de l'orphelin de père éduqué

par ses oncles maternels).



- 59 -

b) Les groupes artisanaux/l'ordre des nyeenyBe

L'ordre des nyeenyBe est l'ordre le plus homogène dans la mesure

où, dans celui-ci, l'appartenance à un groupe statutaire correspond pour

une large part à une catégorie professionnelle bien établie.

Jusqu'à aujourd'hui, nous ne rencontrons pas de cordonnier qui ne

soit pas statutairement sakke, et ceci est valable pour la plupart des

artisans. Leur spécialisation professionnelle n'exclut pas toutefois le droit

à des activités communes à tous les groupes, à savoir : l'agriculture,

la pêche et la chasse, encore que les cordonniers ne puissent, pour la

plupart, détenir de propriété terrienne: en général, ils louent leurs services

et jadis, seul le droit à une partie de la récolte leur était octroyé en

échange d~s services rendus (fabrication d'outils, portage, ramassage du

bois de cuisine, etc.)

Nous ne nous intéresserons ici qu'aux groupes artisanaux qui possèdent

un savoir thérapeutique inhérent à leur statut. Les autres leYYi, dont

voici un tableau, sont pour une large part étrangers au domaine thérapeuti­

que, du moins en tant que groupes.

ORDRE CLASSE GROUPE STATUTAIRE

fecciram golle maabuuBe, wayi IBe,
sakkeeBe, lawBe

NYEENYBE

naalankooBe 1 waambaaBe, maabuuBe
nyagootooBe suudu, Paate, lawBe

gumbala, awluuBe

La classe des "quémandeurs" a une fonction essentiellement récréative

et se situe en dehors de notre problématique. C'est pour cette raison

que nous jugeons inutile de nous attarder sur sa description. Il suffira

de se reporter à l'ouvrage de Y. Wane (1969).

Cependant, une étude socio-historique de chaque groupe statutaire

s'impose car, jusqu'à présent, seules les caractéristiques sociales de ces

groupes ont été indiquées. Une enquête extensive sur toute la vallée mérite-



- 60 -

rait d'être menée : en effet, l'expérience d'une enquête conduite dans

un faible rayon spatial nous a montré ses limites (peu de données

historiques et mythiques - absence de variantes - méconnaissance des

origines).

Si les groupes statutaires composant l'ordre des rimBe ont été décrits

dans un survol général, les groupes composant l'ordre des nyeenyBe et,

plus précisément, la classe des artisans, seront décrits de manière plus

détaillée.

Les rimBe occupent la fonction de commandement et ils sont constam­

ment en représentation. L'ordre des rimBe exprime le Politique. Les nyeenyBe

ont des rapports de dépendance vis à vis des rimBe. L'ordre des nyeenyBe

se définit par Ja spécialisation professionnelle et la dépendance. Les nyeenyBe

semblent n'avoir aucun pouvoir de représentation. Pourtant, à travers

l'étude des savoirs thérapeutiques, nous nous apercevrons de l'ambigüité

de cette absence apparente de pouvoir et de représentation.

Notre étude des nyeenyBe fecciram galle insistera sur les techniques

artisanales et sur les reJations interlignagères qu'ils entretiennent à J'inté­

rieur de leur classe.

Les MaabuuBe, (maaba au singulier), tisserands

D'après Gaden (1931, p. 322), les maabuuBe seraient pour Ja plupart

d'origine manding et il en donne pour preuve que les termes qui désignent

les instruments utilisés [le fil de chaîne (gese;, le fil (gara) et le fil de

trame (garan sont des termes empruntés à la langue manding.

La légende attribue aux maabuuBe et aux subalBe une orIgIne commune.

C'est de ces derniers que les maabuuBe auraient obtenu le peigne-balancier

(damre). "Le pêcheur a donné au tisserand le peigne-balancier (qu'il aurait
récupéré dans le fleuve). Celui-ci a pris des fils et les a fait rentrer dans
le peigne, les uns par en bas, les autres par en haut, puis il s'est mis
à tisser. Lorsqu'il tissait, le résultat était très irrégulier. Une fois, alors
qu'il voyageait de nuit, il aperçut un génie qui était avec ses femmes



- 61 -

et qui préparait la chaîne d'une bande de toile en tendant le fil sur des
chevilles fichées dans un mur. Ce génie avait un seul pied et un seul
oeil. Il disait à ses épouses Tako et Daado : 'Remplissez les fuseaux de
fil pour la trame, les autres sont vides'. Le maabo resta à écouter et
comprit de quoi il était question. Il observa comment faire le fil de chaîne
puis il rentra chez lui pour tenter l'expérience. C'est ainsi que les maabuuBe
ont appris à tisser" (1).

La légende dit que c'est le cuballo qui a trouvé le peigne dans le

fleuve mais que c'est un genle qui a enseigné la technique du tissage

au maabo. Ce n'était pas un génie de l'eau mais un génie de la brousse

encore qu'il ne soit pas précisé lequel : un cyclope unijambiste est une

description assez fréquente du génie rencontré dans la brousse.

Les maabuuBe sont redevables aux subalBe de l'acquisition du domre

et ils entretiennent avec eux des relations privilégiées qui peuvent transpa­

raître dans le fait que certains maabuuBe qui ne pratiquent pas le métier

de tisserand s'adonnent à celui de chanteur-laudateur. On les désigne

sous le vocable maabuuBe jaawamBe : ils courtisent en premier les jaa­

wamBe mais aussi les subalBe dans les cérémonies de pekaan ou encore

de dillere qui, elles, sont propres aux maabuuBe. Il existe d'autres maabuuBe

qui ne connaissent pas le tissage et qu'on appelle maabuuBe suudu Paate :

ce sont des artistes chanteurs redoutables dans les cérémonies qui font

affluer tous les griots. Leurs louanges sont' adressées aux fuIBe et les

talents oratoires des maabuuBe suudu Paate en font des artistes très

demandés.

O. Kane (2) explique la reconversion des maabuuBe suudu Paate et

des jaawaamBe par la pénétration commerciale des étoffes européennes

qui, au XVème siècle, a obligé une partie du corps des tisserands à se

reconvertir pour ne pas mourir. Tous les maabuuBe ne pratiquent pas

le tissage et ils n'ont pas l'exclusivité de cette activité. Beaucoup de

captifs s'adonnent à cette occupation mais ce n'est pas pour cela qu'ils

changent de statut ; on les appelle maccuuBe saanyooBe littéralement

"les esclaves-tisserands" (saanyuude tisser). La nomenclature maabo

ne connote aucunement l'idée d'une activité artisanale et encore moins

celle de tissage. Aucun indice historique ne permet de relater l'origine

des maabuuBe.

(1) M. Sangot, maabo rencontré à Judde Jaabe en octobre 1983.

(2) communication personnelle.



- 62 -

( *)

Des sources portugaises (Ca Da Mosto), donnent à penser que le tissage

était largement pratiqué au XVème siècle. Ce fait peut laisser supposer

qu'à cette époque, les maabuuBe, en tant que groupe fondé sur une spécia­

lisation professionnelle, n'existaient pas. D'ailleurs, leur affiliation mythique

avec les subalBe laisse croire à une origine ancienne.

Nous nous concentrerons sur les maabuuBe qui pratiquent une activité
1

artisanale : les maabuuBe sanyooBe et les maabuuBe suudu Paate seront

laissés de côté car leurs activités ne sont pas inhérentes à leur statut

social.

Le maabo tisserand, comme tous les artisans, possède un savoir qUI

lui permet de protéger son travail. Avant de s'installer devant son métier

à tisser, il récite des incantations magiques (cefi) pour saluer ses outils

de travail et les forces obscures dont ils dépendent. Après s'être assuré

de leur bonne volonté, le tisserand récite d'autres paroles qui lui permet­

tront d'accomplir une bonne journée de travail et de se protéger contre

les mauvaises actions d'autrui. Assis devant son ouvrage, le maabo craint

les maux de ventre qui viendront ralentir son travail, les blessures aux

mains qui l'obligeront à s'arrêter, l'impatience et l'agitation qui feront

de lui un mauvais tisserand.

Le savoir acquis auprès du père dans les premières années d'apprentis­

sage, permet au maabo de se protéger contre deux types de malheurs.

Le premier est causé par ses égaux qui rivalisent avec lui au sein de sa

profession, tandis que le second est le fait des forces obscures dont il

doit obtenir le consentement pour parvenir à travailler.

Ces deux types de protection contre le malheur se retrouvent chez

tous les nyeenyBe fecciram golle qui sont, de par leur activité profession­

nelle, en contact direct avec les éléments naturels qu'ils transforment

en objet. Chez les maabuuBe, ce rapport à la nature brute est moins

net puisqu'ils travaillent avec du coton filé par les femmes des toorooBe

depuis leur domination. Ils sont en contact avec des objets déjà transformés.

Les femmes maabuuBe ne participent en aucune façon aux activités

des hommes, encore qu'elles exercent, elles aussi, une activité artisanale.

(*) Au XVème (1455-1457), il fit un voyage en Afrique.



- 63 -

Elles sont potières-céramistes et auraient acquis leur technique de façon

empirIque. Elles partagent cette activité avec les femmes ·wayilBe qui,

n'ayant pas d'activités artisanales qui leur soient propres, empruntent

celles des femmes sakkeeBe et maabuuBe.

Avant l'apparition sur le marché d'ustensiles en métal ou en matière

plastique, la plupart des récipients à usage domestique étaient fabriqués

par les femmes maabuuBe. De nos jours, elles se cantonnent à la fabrica­

tion des canaris qui conservent si bien la fraîcheur de l'eau. Ces potières

utilisent la technique du colombin pour monter leurs pots. Auparavant,

elles mélangent l'argile à des excréments d'ânes pour év iter les fêlures

au cours de la cuisson qui se déroule en pleine brousse. Les femmes se

rendent à plusieurs dans un endroit inhabité pour cuire leurs poteries,

et ce sont ces deux éléments combinés, la brousse et le feu, qui les obligent

à connaître des cefi. Ces paroles protectrices leur permettent notamment

de se protéger contre les brûlures. L'homme mabo, lui, est sollici té

pour des fils qui sont d'un usage thérapeutique éourant, comme nous le

verrons plus loin.

Les wayilBe (baylo au singulier), forgerons

Les forgerons tirent leur appellation de la racine verbale waylude

qUI signifier modifier, transformer.

A l'origine, les forgerons travaillaient essentiellement le fer et on

les appelait wayilBe baleeBe. Depuis la pénétration européenne qui a intro­

duit les objets en fer manufacturés, les wayilBe se sont convertis de plus

en plus en bijoutiers wayilBe saayakooBe.

Pendant longtemps, on a cru que le fer n'était pas travaillé chez

les Haalpulaaren parce que, depuis le XVlème siècle, on n'a pas trouvé

trace de sites de fonte. Toutefois, l'archéologie a révélé récemment de

nombreux sites métallurgiques anciens sur la rive droite du Sénégal (Robert,

Sognane, 1983) et quelques-uns sur la rive gauche, dans le département

de Matam (Ravisé ,Thilmans, 1980)



- 64 -

La tradition orale (Yoro Diaw) rapporte que les forgerons sont arrivés

avec la dynastie des JAH OGO qui aurait aussI Introduit au Fuuta la culture

du sorgho. Ainsi, la culture du sorgho et la métallurgie existeraient au

Fleuve depuis le IXème siècle. Sognane (1983) suggère que la métallurgie

de fonte aurait disparu de la vallée au XVème siècle ou XYlème siècle.

vraisemblablement un peu plus tard, au moment où le commerce a introduit

le fer européen en Afrique de l'Ouest.

D'autre part, c'est à partir de la région du Fleuve, dans l'ancien

Tekrur, que s'est faite la dispersion des forgerons vers le Jolof et plus

au sud. Le Tekrur a aussi accueilli des forgerons soninke ayant migré

avec la diaspora Yacouba Silla (Sognane, 1983). Un grand nombre de patro­

nymes propres aux wayilBe sont de consonnance sonInke (Jankha, Kante,

Si lia, Tuure, etc.). Selon S.A. Sow (1913), les forgerons sont venus du

Mandën : Sisoko, Maasina, Caam et Mboh. A.S. SOW semble se contredire

car auparavant il dit que les JAH'OGO pouvaient transformer les pierres

en métal. Quoi qu'il en soit, la métallurgie au Fuuta est ancienne et a

probablement fait l'objet d'apports différents que l'on retrouve dans les

patronymes : l'apport mandën et soninke semble être le plus important

puisqu'il transparaît dans la majorité des patronymes wayilBe.

Yoro K. Fall (1982) formule dans un article fort intéressant l'hypo­
thèse que le 5illa des sources arabes et le 5illa des foui lles archéologiques
serait le même. A partir d'études socio-historiques et archéologIques,
Y.K. Fall rejoint l'hypothèse d'une origine mandën du tooonyme lui-même,
et peut-être aussi de ses forgerons. "Ainsi, même si le site n'est pas expres­
sément attribué aux 50ninke,. toute l'onomastique (anthroponymie et topo­
nymie) fait référence à cette ethnie qui, dès le VIllème siècle au mOIns,
est historiquement impliquée dans le peuplement et dans la géopolitique
du Sahel ouest-africain. Elle a constitué la base ethnique du Ghana (p. 210,
211 ).

G. Thilmans et A. Ravisé (1980) reprennent toutes les hypothèses

concernant l'apparition de la métallurgie du fer dans la vallée du fleuve.

D'après le capitaine Steff (p. 128), les JAH'OGO travaillent le fer. Au

début, tous les patronymes travaillaient le fer mais après la dominatIon

spirituelle par les Ndiaw, ceux-ci ont laissé aux autres patronymes (N'Dlom

et N'Dianor) le soin de forger en se réservant uniquement le droit de

chercher le minerai et de le faire fondre.

D'après Amldou Kane cité par les mêmes auteurs, les JAH'OGO Vivaient

dans des trous et les forgerons jouissaient alo:-s d'un grand renom (!J.

177).



, ,.

- 65 -

Ces deux hypothèses historiques nous confortent dans l'idée que c'est

le renversement des valeurs et l'étabilssement d'un pouvoir de type théocra­

tique qUI a relégué les forgerons, détenteurs de l'ancienne religion, dans

un système de compa~timentalisationprofessionnelle.

Selon O. Kane (1), les JAH'OGO seraient des populations venues du

Sud, d'une région riche en minerai (vallée de la Falémé) et non des Peuls

ou des Arabo-berbères venus du Nord comme le disent les traditions orales

(S.A. SOW, 1913). Ils auraient apporté avec eux une technique métallur­

gique moins sophistiquée permettant un rendement plus important. Jusqu'alors

les techniques de fusion permettaient de réduire' uniquement la cuirasse

latéritique du minerai (absence de fourneau).

Voici maintenant le récit mythique de tradition musulmane des wayilBe

tel qu'il est souvent conté : "les forgerons descendent du prophète David

qUI est l'ancêtre des forgerons. Il forgeait alors le métal avec sa main

et chaque jour Dieu lui remplaçait sa main. Au bout d'un certain temps,

Dieu eut tout de même pitié de David et il lui envoya JibrilO'angeGabrieD

qui, arrivé dans la forge de David, lui dessina une pince pour qu'il la reproduise,

en lui expliquant que cet instrument épargnerait sa main. C'est ainsi

qu'au début, les wayilBe utilisaient des pinces en bois pour tenir le fer

rougi.

Le travail d'extraction du métal était un travail collectif qui regroupait

tous les wayilBe d'une même zone pendant plusieurs jours~ loin de leur

campement habituel. Les wayilBe commencaient par couper le bois qui

servait à alimenter le fourneau, pUIS ils transportaient la pyrite dans

le foyer. Avec le métal obtenu par la fonte du minerai, les forgerons

pouvaient, par la suite, fabriquer les différents outils de la forge, l'enclume

(taande) et le marteau.

La fabrication d'une enclume nécessitait la présence ou l'accord de

tous les forgerons du village. Chacun participait à son élaboration, soit

en allant ramasser le bOIS nécessaire à l'entretien du foyer, soit en acti­

vant les deux grands soufflets qUI entretenaient un feu ardent. Le futur

propriétaire de la nouvelle enclume se deval t d'égorger de nombreux boeufs

pour régaler ses compagnons de labeur. '_a fabricatIon de l'enclume, objet

(1) Nou~ remercion~ O. Kane de nOlJ~ avoir livré ~e~ hvpothè~e~ concernant l'hi~toire du peuple­

ment de la vallée alor~ Qu'elle~ font encore l'objet d'une recherche en cour~.



- 66 -

symbole du métier et de la condition de baylo, donnait lieu à des rites

qui ont été abandonnés depuis l'apparition sur le marché d'enclumes manu­

facturées. Jadis, la fabrication du taande était l'occasion d'une compétition

entre les wayilBe et les plus courageux essayaient de retirer l'enclume

du feu avec leurs mains nues.

Si à une époque,· le forgeron appartenait à une aristocratie du fer

et était proche des souverains comme ce fut le cas pour les forgerons

Wolof du Kayoor (Mad Diouf 1983), de nos jours, le forgeron est en butte

à toutes les méfiances et au mépris réservé aux personnes de ·basse condition.

Ainsi, tout habit emprunté par un forgeron ou sa femme lui est donné

en cadeau, car il est mauvais pour un non-forgeron et particulièrement

pour un dimo, de porter l'habit d'un baylo. De plus, celui-ci ne dOIt pas

s'asseoir sur la couche d'un dimo car il promène avec lui toutes les ma~é­

dictions qu'apporte le contact avec le feu. En revanche, ce qui est uhe

amblgüité apparente, le dimo qui entre dans la forge au moment

de la fabrication d'une enclume, est certain de règner. Le baylo se

voit reconnu un pouvoir indéniable, pouvoir noir maléfique qui est en partie

responsable de la ségrégation dont il est victime. Il ne fait aucun doute

que dans des temps plus anciens, il participait publiquement au pouvoir

comme au Kayoor (Mad Diouf 1983) ou chez les Maures (Leriche 1953)

ou chez les Manding (Doumbia 1936). C'est sans doute la pénétration étran­

gère, avec la commercialisation des armes à feu et du fer européen qUI

a relégué dans le monde des forces obscures le forgeron baylo auquel

on ne reconnaît plus qu'un savoir maléfique et thérapeutique.

Le forgeron travaille avec deux éléments naturels : le feu et le fer

à l'état brut. Il doit se protéger de l'un et de l'autre avec des cefi tout

en s'alliant avec eux. Ses cefi, comme ceux de tous les artisans, sont de

deux sortes : les premiers servent à s'allier le concours des forces chtho­

niennes et les seconds à se protéger contre la rivaltté des égaux.

Malgré le signe d'impureté dont on a tendance à l'affubler; le baylo

entretient différents types de relations avec les autres groupes sociaux

et il ne vit nullement comme un paria. En premier lieu, son groupe est

exogame et pratique l'alliance matrimoniale avec ses égaux, les sakkeeBe

et les lawBe laaDe. Le baylo fabrique l'essentiel des outils du labbo et



- 67 -

du sakke. En outre, avant la pénétration coloniale, le baylo travaillait

le bois pour confectionner des portes. Le travail du bois et du cuir lui

était familier. D'ailleurs, les femmes wayilBe travaillent le cuir et confec­

tionnent les mêmes objets que les femmes sakkeeBe.

De manière générale, le baylo entretient des relations de clientèle

avec tous les groupes statutaires et plus particulièrement avec les groupes

rimBe qui sont ses protecteurs. Ce sont ces rimBe qui lui procurent

des terres à cultiver ou qUI le rétribuent pour la confection des outils

oratoires. Chaque baylo, de même que tout nyeenyo, est plus ou mOinS

dépendant d'un lignage dimo. Ainsi, à Kaskas, les wayilBe Pen sont venus

avec des rimBe de Gollere qui sont restés leurs protecteurs (Sognane 1983).

A Cankon et Belli Nayde, dans le département de Matam, les forgerons

CAAM se sont transformés en marabouts et érudits coraniques. Toutefois,

ces marabouts appartiennent toujours au groupe des wayilBe et ils n'ont

pas changé de groupe statutaire.

Les sakkeBe (sakke au singulier), cordonniers-peaussiers

Les sakkeeBe se divisent en deux sous-groupes selon leur origine présu­

mée : les sakkeeBe wodeeBe (rouges) ou garankooBe sont d'origine Peule

tandis que les sakkeeBe alawBe ou alamBe (ceux du Ngalam) sont d'origine

Soninke. Quoi qu'il en soit, les sakkeeBe entretiennent des relations Pri­

vilégiées avec les FulBe et les Soninke (affection et respect).

Les sakkeeBe, quel que SOit le groupe auquel ils se rattachent, sont

des peaussiers-cordonniers. Les hommes fabriquent des chaussures et les

harnais des animaux tandis que les femmes confectionnent des outres

à céréales, des oreillers et des talIsmans multiformes (sachet, ceinture,

etc.)

Les outils du cordonnier se résument à une planchette en bois (alluwall

sur laquelle le sakke étale son cuir, un POlissoir en bOIs (naakaade); une

paire de ciseaux (mecekke), un couteau (laBO et di fférents poinçons (tafirde).

Les instruments en bOIs sont fabriqués par le labbo (alluwal et naa­

kaade) et ceux en fer sont fabriqués par le forgeron (mecekke - laBi -



- 68 -

tafirde). Le sakke entretient des relations matrimoniales avec ces deux grou­

pes d'artisans. D'autre pért~ son adresse au couteau le place à côté du fOrgeron'

dans le domaine thérapeutIque. Ainsi, dans les villages où il n'y a pas

de forgeron, c'est le sakke qui joue le rôle de circonciseur.

Le sakke possède des cefi qui sont inhérents à son groupe statutaire.

Ce sont des cefi de rentabilité et de protection dans le travail et ils

sont utilisés dans les mêmes conditions que chez les autres artisans. I_a

fonction des cefi reste la même, seules les paroles changent.

Les padduli (protections magiques) du sakke sont généralement indivi­

due lies; cependant, les sakkeeBe ont la réputation d'être des magiciens

accomplis et il peut parfois leur être demandé, en cas de malheur touchant

la collectivité, de s'employer à trouver une protection pour l'ensemble

du village.

Les lawBe (labbo au singulier), travailleurs du bois

Les mythes d'origine donnent le labbo comme le frère aîné du pulle

et du bambaaDo : "labbo Dikko, pullo Sammba, bambaaDo Demmba" (Gaden

1931, p. 121).

Les lawBe forment deux groupes

* Les lawBe laoDe (laana au singulier = pirogue)

Boisseliers spécialisés dans la fabrication de pirogues pour les subalBe,

certains lawBe laaDe ont délaissé cette activité pour se consacrer à l'exhor­

tation des guerriers pendant le combat. Ces dissidents sont appelés lawBe

gumbala (gumbala étant le chant épique des seBBe) et de nos jours, ils

sont courtisans et griots.

* 1 es lawBe worworBe (gorworo au singulier - racine gor = mâle)

Travailleur du bois versé dans la fabrication des instruments utiles

à l'homme, le labbo gorworo prodUit tous tes objets à usage domestique

(pilon, calebasse, cuillère, battoir, etc.).



- 69 -

Les lawBe laaDe se tiennent pour supérIeurs aux lawBe worworBe

et si les hommes des premiers épousent les femmes de.> seconds, la récipro­

que n'existe pas. Les lawBe worworBe respectent l'endogamie de groupe,

y compris ceux d'entre eux qui vivent dans un milieu étranger au monde

haalpulaar. Ainsi, les lawBe wolof qui sont bilingues (pulaar-wolof), prati­

quent l'alliance endogame ; la caractéristique des lawBe worworBe est

de n'être attaché à aucun groupe SI ce n'est le leur.

Le labbo possède des cefi (incantations) de défrichage et de sculpture.

Avant de transformer le bois, il doit abattre des arbres. Il est en premier

lieu un bûcheron. Son geste de prédation l'oblige à pactiser avec la nature

avec laquelle il est en rapport direct. Comme le baylo, il doit amadouer

les forces chthoniennes : on salt que les arbres sont des repaires de génies

en pays haalpulaar et les déloger ne se fait pas impunément.

Les lawBe louent leurs services et leurs ânes pour le ramassage du

bois mort et pour le portage des récoltes. Les femmes lawBe s'occupent

de la finition des objets sculptés par les hommes. Les activités de polis­

sage et de décoration font des lawBe des femmes réputées pour leur sens

esthétique. C'est chez elles qu'on vient se faire faire des tresses et recher­

cher tous les accessoires de séduction (collier parfumé, encens, philtre

d'amour). Les femmes lawBe symbolisent l'érotisme haalpulaar et il est

courant d'entendre dire qu'un homme doit faire ses classes auprès d'une

labbo pour connaître l'apothéose sexuelle.

Les femmes lawBe sont l'objet d'attention de la part des hommes

et des femmes : pour les premiers, elles sont objet de fantasmes et pour

les secondes, elles sont dispensatrices de remèdes pour séduire.

Tout labbo possède le maalu qui est le pouvoir de rendre prospère.

Le chef de groupe des lawBe est désigné par le titre MaalaaDo "celuI

qUI est prospère". En effet, les lawBe sont censés avoir une composante

intrinsèque à leur statut qui leur permet de dispenser la prospérité à ceux

qUI les approchent. C'est pourquoi le client qUI achète une calebasse à

un labbo ajoute toujours un supplément au priX fixé, dans l'espoir que

le maalu rejaillira sur lUI.



- 70 -

D'autre part, les lawBe expliquent leur nomadisme par le fait qu'ils

ne supportent ni la faim ni la pauvreté. Ils doivent bouger pour fuir ces

deux calamités. Pourtant, les campements de lawBe que nous avons vus

ne nous ont pas paru regorger de richesses. Il est vraI que la richesse

des lawBe worworBe se compte essentiellement en ânes.

Les lawBe symbolisent la prospérité, contrairement aux wayilBe qui

sont considérés a priori comme des porte-malheur (hiitaaBe, pl. de kiitaaDo)

( 1).

(1) kiite e~t une pUI~sanc!:! maléfique qUI ~'oppose à maalu et dont certains individus sont

Inve~t 15. On les appelle plus communément des sukunyaaBe.



- 71 -

4 - Les relations sociales interlignagères

Malgré un discours qui élabore des stratégies d'évitement entre les

groupes statutai res en fonct ion de l'ordre auque1 ils appart iennent, chaque

lenyol entretient un certain nombre de relations interlignagères ; ces'

relations varient selon le statut de chacun des groupes en présence.

Avant d'élaborer un tableau reproduisant les différents types de rela­

tions qui constituent le tissu social haalpulaar, voici quelques définitions:

* KODDIGAL := relation de vOisinage

* FASIRAAGAL = relation d'égalité statutaire

* ESIRAAGAL := relation d'alliance matrimoniale

* BANDIRAAGAL = relation de parenté consanguine

* ENDAM = relation de parenté utérine

* DENDIRAAGAL = relation de parenté entre cousins germains.

En premier lieu, un lenyol entretient des relations de voisinage (koddi­

gaI). Ces relations sont codifiées en fonction des appartenances statutaires;

de la sorte, elles inscrivent la hiérarchie dans l'espace.

Les relations de parenté utérine (endam) sont, après celles de filiation,

les plus importantes. Contrairement aux relations formelles créé~ par

la résidence, les relations de parenté utérine sont chargées d'a ffection

et permettent l'expression d'une affirmation individuelle.

Entre ces deux extrêmes, se tissent des liens divers dont le plus Impor­

tant pour la reproduction socio-biologique de l'individu est l'alliance matri­

moniale (esiraagaI). Cette relation sociale entraîne en pays haalpulaar

une relation d'égalité (fasiraagaI) qui n'exclut pas des rapports d'aîné

à cadet, ni des rapports de clientèle.

Il faut noter toutefois que la relation de fasiraagal n'existe pas entre

l'ordre des rimBe et celui des JyaaBe, bien que ces deux ordres entretien­

nent des relations d'esiraagal. Cette alliance est possible, rappelons-le,

uniquement avec la gente féminine JyaaBe.



- 72 -

Ces termes qui, au premier sens, définissent des états, désignent

également des attitudes. Ainsi, le terme fasiraagal qui désigne l'état

de relation d'égalité, c'est-à-dire de parité entre statuts, exprime aussI

l'attitude qu'implique cette égalité statutaire. Bandiraagal, la relation

de parenté consanguine exprime aussi une manière de se comporter entre

parents. La parenté entre cousins germains détermine l'attitude de respect

mutuel qu'observent des groupes qui s'e tiennent en rapport de parenté

mythique. Celle-ci ,fournit aussi le modèle de la parenté à plaisanterie

(dendiraagal njongu) qui s'établit entre patronymes (yettooDë) et qui se

manifeste par des paroles d'injures codifiées qui ont pour fonction de

réaffirmer la nature de ce lien. La parenté à plaisanterie s'exprime aussi

dans un rapport aîné/cadet entre les différents patronymes (yettooDe)

et les di fférents groupes statutaires (leYYi).

La relations de parenté utérine (endam) exprime le lien le plus intan­

gible, celui que rien ne peut défaire ni entacher. En effet, la parenté

utérine induit une relation affective indestructible qui lie les personnes

ayant été nourries au même sein. Ce genre de relation rend compte, au

plan symbolique, de l'attitude que certains groupes statutaires adoptent

les uns vis- à-vis des autres. Ce type de rapport annihile toute rivalité

et suppose une attitude affective qui neutralise tous les conflits.



~,

Tableau nO 1

LES RELATIONS SOCIALES INTERLIGNAGERES(CHEZ LES RIMBE}

Lenyol Koddigal Fasiraagal MawniraaDo (l) naagotooOo naageteeDo dendiraagal esiraagal endam
MinyiraaOo (2) njongu

subalBe fulBe nyeenyBe fulBe

toorooBe nyeenyBe seBBe subalBe entre

subalBe (2) subalBe jaawamBe yettoode seBBe

subalBe toorooBe subalBe subalBe

seBBe nyeenyBe fulBe jaawamBe entre toorooBe

toorooBe nyeenyBe
~ettoode

fulBe

toorooBe toorooBe (1) toorooBe

subalBe nyeenyBe seBBe toorooBe awluuBe entre seBBe

fulBe (2) maabuuBe
yettoode

toorooBe (1) toorooBe toorooBe awluuBe toorooBe

jaawamBe nyeenyBe seBBe (1) seBBe seBBe maabuuBe entre fulBe

subalBe
yettoode

seBBe

--J
VJ



"

Tableau nQ 2

LES RELATIONS SOCIALES INTERLIGNAGERES (CI-IEZ LES NYEENYB~)

Lenyol 4<oddigal Fasiraagal MawniraaOo(l) naagotooDo naageteeDo dendiraagal esiraagal endam
Minyiraano (2) njongu

rimBe (1) maabuuBe lawBe wor- sakkeeBe lawBe laDDe
worBe

wayilBe nyeenyBe (1) sakkeeBe rimBe awluuBe fulbe soh- lawBe laDDe maabuuBe

lawBe wor-
sohBe

worBe maabuuBe

subalBe (1) subalBe wayilBe wayilBe

maabuuBe lawBe wor- nyeenyBe (2) wayilBe rimBe awluuBe lawBe wor-
worBe sakkeeBe worBe

lawBe laDDe
sakkeeBe lawBe laDDe

rimBe nyeenyBe (2) wayilBe fulBe subalBe waambaaBe

sakkeeBe toorooBe macuuBe lawBe laDDe

lawBe wor- awluuBe
worBe

rimBe rimBe maabuuBe lawBe wor-
worBe'

lawBe wor- nyeenyBe wayilBe lawBe laDDe
worBe autres nyeenyBe

nyeenyBe

......

.po



Tableau nO 3

PROTECTION MAGIQUE EN SAVOIR THERAPEUTIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES RIMBE)

Lenyol Titre du chef de Fonction Faddungo (protec- Savoir Dénomination du
groupe tion magique) thérapeutique thérapeute

marabout protection du fittaandu seytaanee jl ceerno
imam

-

toorooBe ceerno chef de terre
des musulmans jinneeji

chef de village badanal
(cultivateur des kollaaDe) (maraboutage)

guerrier protection des gués invulnérabilité

1 farba percepteur de l'impôt
1

i

1

seBBe jaagaraaf chef de village

(cultivateur des kollaDe)

jaltaa be passeur, piroguier protection contre les

subalBe jarno chef de village muunuuji, maayo (génies)

(pêcheur et cultivateur des du fleuve)
palle)

chef de terre protection du bétail Bayre jawdi Fibirbaaji

fulBe ardo chef de village Bayre laamu bileejo

(berger) . (savoirs spécialisés

cultivateurs du jeeri
qui varient selon les
fractions Peules)

-.J
lJ1



Tableau nO 4

PROTECTION MAGIQUE EN SAVOIR THERAPEUTIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES NYEENYBE)

Lenyol 1 Titre du chef de Fonction Faddungo (protec- Savoir
groupe tion magique) thérapeutique

h : tisserand h : métier à tisser h : reedu muusoore

maabuuBe 1 jarno
1

f : potière (individuel) felewere

f : brûlure

Dénomination du
thérapeute.

mocoowo

sakkeeBe

lawBe
worworBe

foosiri

maalaw

cordonnier

h : boisselier

f : polissage et décoration

individuelle mais

pa rfois collect ive

(village contre la

sorcellerie)

sexuel, chance - pros­

périté.

protection + les jinneeji

seytaanee ji

ci rconcision

sorcellerie

joom lekki

f : tatouage

impuissance
sexuelle

dunoowo

camittoowo,

mocoowo

h : forgeron, confection

wayilBe 1 farba 1

des portes

f : potière, cordonière

incendie, feu, fer

protection du bétail

+ les peuls jengelBe à

Galoya

ci rconCISlon,

brûlure,

blessure, panari
(felewere)
maraboutage

mocoowo
cumoowo

-...J
0'-



Tableau na 5

SAVOIR TECHNIQUE, SAVOIR MAGIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES RIMBE)

SAVOIR TECHNIQUE SAVOIR MAGIQUE

LENYOL
Masculin Féminin Masculin Féminin

prêtrise fi lage du coton

tooroodo agriculture teinture

jardinage

chasse, guerre agriculture invulnérabilité exhortation au courage

ceddo agriculture

, pêche pêche, vente cefi contre morsures, pi- cefi contre morsures, pi-

cuballo réparation des filets, culture du palle. qûres, arêtes de poisson qûres, arêtes de poisson

agricul ture cefi + les muunuuji maayo cefi pour protection
de la personne
cefi + les muunuuji maayo

élevage, boeufs, élevage soins du bétail (Bayre jawdi) Soins du bétail (Bayre jawdi)

pulle moutons, chèvres vente du lait Bayre laamu

savoir thérapeutique savoir thérapeutique

interlignager interlignager

-..J
-..J



Tableau nO 6

SAVOIR TECHNIQUE, SAVOIR MAGIQUE A L'INTERIEUR DU LIGNAGE (CHEZ LES NYEENYBE)

SAVOIR TECHNIQUE SAVOIR MAGIQUE

LENYOL
Masculin Féminin Masculin Féminin

cefi pour le travail cefi pour protection de

maabo tissage poterie nouage de fil de coton, à la personne.

usage thérapeutique cefi + le feu

1
poterie cefi de travail (feu/fer) cefi pour protection

1
baylo forge tressage cefi pour circoncision de la personne

1
travail du cuir et cautérisation cefi + le feu

-------"-

polissage cefi de travail cefi pour prospérité

labbo gorworo travail du bois décoration prospérité sexuelle.

collier, encens (réduction, ferti lité)

travail du cuir travail du cuir: ceinture, cefi de travail cefi protection de la

sakke chaussures, harnais outre, talisman, coussin. cefi pour circoncision personne.

cefi pour excision.

-....J
CD



- 79 -

Commentaire des tableaux

Tableau nO 2

fasiraagal : relation d'égalité qui suppose inter-mariage, cotisation

réciproque aux cérémonies mais qui exclut les rapports de clientèle.

endam : relation de parenté utérine symbolique qui n'empêche pas

l'alliance matrimoniale. Ce que cette relation présuppose, c'est l'absence

de rivalité telle qu'elle existe entre personnes nées de la même mère:

pas de rivalité pour un empire économique et politique puisque le seul

bien hérité de la mère est son affection.

Tableau nO 4

Dans le tableau concernant l'ordre des nyeenyBe, la rubrique FONC­

TION a été remplacée par celle d'ACTIVITE PRIMAIRE car, au regard

de la société, les artisans n'ont pas d'autre fonction sociale que leur spécia­

lisation professionnelle.

Faddoo : écarter le danger par une opération magique ; nous avons

traduit faddungo par protection magique. Les protections magiques et

les savoirs thérapeutiques inscrits dans ces tableaux dépendent entièrement

de l'appartenance statutaire. Nous verrons plus loin que ces savoirs ne

sont pas exclusifs d'autres savoirs qui, eux,! dépendent de l'histoire person­

nelle des individus qui les détiennent.

Tableau nO 6

Ce tableau met moins en évidence la spécialisation des savoirs tech­

niques et magiques des différents groupes statutaires selon la division

sexuelle du travail, que les différents domaines où s'exercent les savoirs

magiques masculins et féminins. Si les cefi féminins ne portent pas l'em­

preinte d'une spécialisation professionnelle, c'est parce qu'ils complètent

les cefi masculins. Par ailleurs, la division entre savoir magique masculin/



- 80 -

féminin n'exclut pas que ces deux types de savoir se retrouvent chez

un même individu quel que soit son sexe. les cefi masculins concernent

la vie professionnelle et la personnalité de 'l'individu, tandis que les cefi

féminins s'attachent à la protection de la personne et de son individualité.

5. Conclusion

le premier tableau donne un aperçu des liens que les groupes tissent

entre eux.

les groupes statutaires appartenant à l'ordre des nyeenyBe n'ont

pas d'autres fonctions sociales que celles que leur assigne leur spécialisation

professionnelle. Ils n'ont pas de fonction politique publique. En revanche,

nous voyons que leur savoir thérapeutique n'est nullement sous-estimé

par rapport à celui des rimBe. Au contraire, il apparaît plus conséquent.

Par ailleurs, les padduli (pl. de faddungo) renforcent la division entre

les deux ordres rimBe/nyeenyBe. Dans le premier ordre, les padduli des

différents leVVi touchent la société toute entière : ce sont des protec­

tions pour la collectivité, tandis que dans le second ordre, les protections

sont individuelles et internes au groupe interrogé.



- 81 -

III - CONCLUSION

L'aperçu historique que nous avons tenté de donner à la fois à l'échelle

des groupes statutaires et à l'échelle de la région, a montré un jeu hiérar­

chique entre grands lignages (IeYYi) plutôt qu'entre groupes sociaux orga­

nisés à l'échelle de vastes territoires.

Le fait que plusieurs pouvoirs se sont souvent superposés (vassalité

du Tekrur) et d'autre part, l'existence d'espaces à la fois imbriqués et

éclatés selon les périodes historiques (Tekrur et Tooro), nous laissent

penser que l'organisation politique dans la Vallée a pri vilégié l'appartenance

Iignagère avant de pri vilégier l'appartenance statutaire. En outre, l'origine

pluri-ethnique des di fférents nyeenyBe telle qu'elle est racontée par les

traditions, rend compte du brassage de population qui s'est fait dans la

région. Toutefois, ces traditions participent à l'idéologie raciste qui sous­

tend la stratification sociale contemporaine en transformant à son avantage

ce qui à une époque participait d'une logique Iignagère. C'est la spatiali­

sation des groupes dans des cadres territoriaux distincts qui, selon nous,

a développé les critères de di fférenciation ethnique et statutaire. Les

gens de la Vallée sont devenus Haalpulaaren à partir du moment où ils

se sont reconnus dans une entité territoriale dont l'homogénéité ne semble

pas avoir été dessinée avant le XVème siècle de Koli Tengella et qui

n'aurait été réalisée pleinement qu'au temps de l'Almamyat (fin XVIIIe).

Ces suppositions un peu osées laissent entrevoir le problème que pose

la notion d'ethnie qui transparait particulièrement bien dans la manière

dont les Haalpulaaren se désignent eux-mêmes : "ceux qui parlent pulaar" (1).

(1) Nous n'avons pas insisté sur la parenté linguistique qui lie les fulBe et les Haalpulaaren

mais il faut savoir que leurs liens sont très étroits (alliances matrimoniales, amour du

bétail, relation de clientèle sédentaire/pasteur).



CHAPITRE 2

CUBALEL LAW, VILLAGE TEMOIN

1 L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE CUBALEL

II LES LIGNAGES FONDATEURS DE CUBALEL

1. Peuplement et organisation spatiale du village

2. Géographie du dispositif thérapeutique à Cubalel

3. L'organisation politique villageoise actuelle

a) Le pouvoir traditionnel

b) Le pouvoir moderne

c) Plans de Cubalel

- 82 -



- 83 -

1. - L'HISTOIRE DE LA FONDATION DE CUBALEL

D'après les différentes versions recueillies, Cubalel n'est pas un village

très ancien. Meri, Judde JaaBe, Kaskas et la plupart des villages du Law

existaient avant Cubalel. Quelques indications (jaagaraaf Buubu Fawura

Njaay (1) et le titre de jaagaraaf porté par les premiers chefs de village)

laissent supposer que Cubalel s'est formé aux temps des satigis.

Cependant, c'est sous le règne des Almamys que ce village connaît

son véritable essor.

Chacun s'accorde à dire que Cubalel, qui signifie littéralement "le

petit pêcheur", a eu pour premier occupant un lignage cuballo Faal boleeBe.

Les principaux leYYi qui sont venus cohabiter avec les Faal boleeBe

appartiennent à quatre leYYi toorooBe :

JalluuBe, SalsalBe, AanaanBe et WatwatBe sont les lignages fondateurs

de Cubalel. Chaque lignage prétend précéder les trois autres mais c'est

sans grande importance dans la mesure où l'arrivée de ces quatre lignages

est simultanée et leur rencontre antérieure à leur installation à Cubalel.

Ces lignages ont conservé les fonctions qu'ils avaient dans leur lieu d'ori­

gine. Ainsi les WatwatBe ardo qui ont fui Mbantu à cause d'une rivalité

intralignagère, ont gardé le titre de ardo qu'ils possèdaient à Mbantu

sous le yettoode Bah. Les AanaanBe avaient déjà acquis le titre d'Elimaan

avant d'arriver à Cubalel et c'est tout naturellement que la chaire d'imam

leur a été dévolue.

L 'histoire du peuplement de Cubalel ne s'est pas faite au hasard.

La réunion des différents leYYi toorooBe répond à une logique de l'alliance

qui fonde la distribution des pouvoirs et permet la constitution du village.

La version la plus complète qui nous a été donnée de l 'histoire de

la fondation du village (la version de Sammba Umu· Aan) met bien en

(1) Jaagaraaf Buubu Fawura représentait le pouvoir denianke. C'est le satigi de Diaba qui

l'avait installé dans la région. Il était originaire de Hoore Fonde mais sa descendance

s'est installée à Hayre Gollere, Kaskas et Gollere, c'est -à-dire là où il était le gou­
verneur. Il résida pendant un certain temps à Cubalel mais il n'y a laissé aucune descen­

dance.



- 84 -

valeur les relations d'alliance qui ont précédé l'installation dans ce village.

Ainsi Mbaye Hamet Jalla avait pour épouse Jewo Gede Sai et Rewre

Hamet Jalla, la soeur de ce dernier, avait pour époux Paate Mbaran Aan,

ce qui nous donne d'emblée trois des quatre lignages fondateurs. D'après

les informations recueillies (1) auprès des représentants de ces trois ligna­

ges, les JalluuBe seraient les patriarches. Ils auraient acquis leur puissance

avant le règne des Almamys, encore que celui-ci l'ait renforcé. Ils n'auraient

donc pas acquis toutes leurs terres sous forme de bayti (2) comme le

laisse supposer l 'histoire récente de l'Almamyat, notamment avec le règne

de Almamy Yusuf Lih dont les JalluuBe étaient les watulaaBe (courtisans).

La constitution du village

Avant la fondation de Cubalel, Jaagaraaf Buubu Fawura Njaa~;)cedda,

installé par les DenyankaaBe à Kaskas, d'où il devait contrôler la région,

s'était arrogé les terres du futur Cubalel. Il y habita même à une certaine

époque, lorsqu'il voulut se rapprocher de ses champs. C'est au temps

du premier Almamy, Abdul Kader Kan, que ses terres furent confisquées.

Deux interlocuteurs nous ont dit qu'au moment de la formation du

village, le premier chef de village portait encore le titre de jaagaraaf

(qui est un titre cedda) pour camoufler le fait que les Wat arda venaient

de Mbantu et étaient des Bah. Cette transformation du titre avait pour

but d'endormir les soupçons des Bah vivant toujours à Mbantu. Mais dès

la deuxième nomination du chef de village, Wat a retrouvé son titre anté­

rieur de arda.

La profondeur généalogique est en moyenne de dix générations à

Cubalel (8 au minimum, 12 au maximum) : 8 générations d'imams qui

ont en général une durée de règne plus longue que les arda. Nous supposons

que la fondation de Cubalel remonte à la fin du XVIIe siècle, vers la fin

du règne des satigis.

(1) La propriété foncière et l'établissement spatial dans le village laissent supposer que les
JalluuBe ont été parmi les premiers occupants.

(2) bayti : terre attribuée par l'Almamy à ceux qui le courtisaient (pour l'origine de cette

pratique cf. J. Schmitz 1981 : 18)

(3) d'après Birana Sammba Tap (ceddo) rencontré à Collere.



- 85 -

A cette époque, le pouvoir villageois se répartissait comme suit à

travers les différents lignages:

Wat (ardo) lawaakooBe (éligibles)

.JalluuBe laaminooBe et jambureeBe

SalsalBe (gede et Hawre) •••••••• laaminooBe (électeurs)

jambureeBe (notables)

AananBe (Elitnaan Hamm l:it) •••• Elimaan juma (imam)

SalsalBe (Hawre) •••••••••••••••••••• Elimaan juinŒ· (imam)

L'assemblée des jambureeBe comprenait les Anciens des lignages suivants:

* mawdo JalluuBe

* mawdo SaI (Gede)

* mawdo Aan (galle leyla)

* mawdo Sa! (Hawre)

Ces quatre leVYi composaient les premiers kinnde (1) de Cubalel.

L'assemblée des jambureeBe élisait et destituait le chef de village tandis

que les mawBe kinnde (qui étaient les mêmes personnes) représentaient

leur hinnde dans le conseil (rnbatu) villageois et rendaient compte à celui-ci

des décisions qui avaient été prises. Les maw~e kinnde étaient les gestion­

naires des décisions prises par les jambureeBe.

Les jambureeBe prenaient les décisions concernant la politique villageoise

tandis que les mawBe kinnde en assuraient la réalisation au sein de chaque

hinnde. Les mawBe kinnde rendaient compte à leur communauté (hinnde)

des décisions prises par la direction politique. Alors que le jambuur ou

le laaminoowo avait un pouvoir de décision, le mawdo apparaissait plutôt

comme un rapporteur. Les deux fonctions étaient complémentaires et

étaient souvent assumées par le même individu qui était à la fois mawdo

hinnde et jamburoowo.

Les kinnde rendent compte de l'organisation sociale à l'intérieur du

village.

(1) J. Schmitz (1981: 15) "on appelle kinnde le regroupement des patronymes appartenant

à un même lenyol entretenant des rapports organiques avec d'autres kinnde , à l'intérieur
d'un leydi ou d'un village particulier. Les relations entre kinnde font l'objet de aadaaji

(coutumes) _Ir



- 86 -

La propriété foncière (*) n'entre pas en ligne de compte dans les kinnde.

Le kinnde regroupe un certain nombre de leVVi dont les intérêts se limitent

aux problèmes d'ordre villageois et constitutionnels (impôts, sacrifices

divers). hinnde signifie "part" et l'organisation en kinnde rend compte

des droits et des partages à l'intérieur d'un village ou d'un territoire (leydi)

(cf. J. Schmitz, 1981).

Tous les villages ne sont pas organisés en kinnde, comme le montre

J. Schmitz à travers l'analyse de plusieurs "constitutions villageoises",

dans son "essai de généalogie historique" (1981).

L'organisation en kinnde apparaît très démocratique dans la mesure

où elle comprend plusieurs fragments de lignage et rassemble différents

yettoode et JeVVi (+). Il n'y a pas de lenyoJ dominant à Cubalel ; les

quatre leVVi fondateurs (Aan - Jallo - Sai - Wat)· se sont partagés les

rênes du pouvoir.

JOOM WURO ELIMAAN JUMA JALTAABE
titre/yettoode titre/yettoode titre/yetoode

ardo bantu/Wat Elimaan/Aan Jamo/FaaJ

élu par les mawBe : /Sal

- Jallo (laaminooBe)
- Sai (filooBe)

Ce sont ces quatre lignages qui ont formé la ''constitution villageoise'.

Plus tard, d'autres segments de lignages, puis d'autres lignages, sont venus

se greffer sur la population de Cubalel et s'y sont intégrés en formant

de nouveaux kinnde. Cependant, les JalluuBe restent les électeurs (laami­

nooBe), les Sai gede sont les porteurs du turban (filooBe) tandis que le

chef de village (ardo) continue à être choisi parmi les Wat Mbantu.

( .. ) même si l'impôt foncier (asakal) transite chez le mawdo hînnde.

(+) Selon J. Schmitz (op. cité), la constitution de Cubalel est équilibrée parce qu'elle rend

compte des 4 groupes statutaires libres qU'Of! rencontre chez les Haalpulaaren. D'après
nos sources, le hinnde subalBe est récent ; iadis, les subalBe étaient sous la coupe de

l'ardo et c'était celui-ci qui choisissait son jaltaabe. D'autre part, certaines versions de

l'histoire du village laissent entendre que les Sai seBBe ne sont pas là depuis longtemps.

Au début, il y aurait eu seulement les leYYi fulBe et toorooBe qui auraient été repré­

sentés. Cubalel s'apparente donc à· une démocratie semblable à la cité grecque.



- 87 -

Voici un tableau reconstituant l'organisation villageoise des lignages

dominants depuis la stabilisation de la migration.

JOOM WURO

ti tre/yettoode/élec­
teurs

ELIMAAN
JUMA

titre/yettoode

BOFTOOWO
A5AKAL

titre/yettoode

JALTAABE

titre/yetoo­
de

ardo/Wat jugel/Jallo Elimaan/Aan/5al
Ciaami-
nooBe)

sai gede
(filooBe)

sai hawre
(jambureeBe)

Wat hirto
(jambureeBe)

Jaagaraaf/saV
seBBe

jarno/Faal

boleeBe

Faal

baleeBe

La fonction de jaagaraaf donne lieu à des commentaires di fférents

selon les informateurs. Pour les uns, il n'y aurait jamais eu de jaagaraaf

à Cubale1 - chacun remettai t l'asakal à qui 11 voulai t - les Sai seBBe étant

installés à Cubalel récemment (période d'El Haj Umar ou plus récemment

celle d'Almamy Ibra Wan).

Pour les autres, le jaagaraaf Sai serait installé depuis la fondation

du village. Les Sai seBBe viendraient de Jowol, dans le département de

Matam, qu'ils auraient quitté en compagnie d'un Aan galle leyla avec

qui ils se seraient rendus à lVIbumba pour aller ensuite à Cubalel.

Auparavant, la fonction de jaagaraaf comprenait celle de percepteur

des redevances (dont l'asakaO et celle de régisseur de la terre commune.

D'autre part, les électeurs se réunissaient chez le jaagaraaf pour.choisir

.i:in nouveau chef de village. Le choi~ effectué, les mawBe kinnde se rendaient

dans un premier temps chez le 5atigi, à l'époque des DenyankooBe, et

chez l'Almamy pendant l'Almamyat, pour faire ratifier leur choix. De

nos jours, la réunion' pour l'élection du chef de village ne se fait plus

chez le jaagaraaf mais chez le chef d'arrondissement. Nous inclinons



- 88 -

à penser que la version d'une arrivée des Sai seBBe postérieure à celle

des autres leYYi est plus vraisemblable. Plusieurs interlocuteurs appartenant

à des leYYi différents nous l'ont confirmée; le jaagaraaf actuel a bien

du mal à retrouver le fil de sa généalogie. Cependant il est à noter que

c'est chose courante à Cubalel : la mémoire généalogique ne fonctionne

pas très bien. Lors de nos entretiens, l'ancien chef de village a toujours

eu recours aux souvenirs de ses camarades d'âge ou de sa femme. Les

personnes qui possèdent la meilleure mémoire historique et généalogique

à Cubalel sont deux femmes - Kudi Aan et Kelel Wat - mais toutes deux

sont très vieilles et de moins en moins fiables. Il semblerait qu'à Cubalel

on vive dans le présent, sans se soucier ni du passé ni de l'avenir. L'attitude

vis-à-vis de l'école permet de confirmer cette impression. Contrairement

aux parents dans les villages des alentours qui tirent un certain orgueil

de la réussite scolaire de leurs enfants qui sont motivés et se présen­
tent à l'examen d'entrée en 6ème, les parents à Cubalel sont indifférents

à la réussite scolaire de leurs enfants. Cela fait bien longtemps qu'à Cubalel

il n'y a plus eu de réussite au concours d'entrée en 6ème. La population

des jeunes gens comprend plus de travailleurs migrants que de fonction­

naires ou de marabouts et les migrants ne sont pas des diamantaires mais

des colporteurs. Parmi les gens les plus prospères à Cubalel, nous trouvons

une majorité de pêcheurs sans que leur richesse ait un rapport avec la

pêche qu'ils ont abandonnée depuis longtemps. Peut-être que leur affilia­

tion au grand commerçant-transporteur Lobat Faal y est pour quelque

chose, mais cela nous semble improbable.

La fonction de jaaltaabe est contemporaine de celle de ardo pUisque

c'est le chef _de village qui choisit son chef des pêcheurs. Le jaaltaabe

est responsable de la communauté des pêcheurs qui assure le transport

en pirogue et les différentes activités liées au fleuve. La communauté

des subalBe est devenue un hinnde depuis que le partage des parts se

fait entre tous les leYYi. Auparavant, les subalBe recevaient leur part

du hinnde ardo Wat.

Il est difficile de rendre compte de l'origine de l'organisation du village

en kinnde car les versions varient selon les personnes auxquelles nous

nous sommes adressée. De plus, l'histoire la plus présente dans les mémoi-



.....

- 89 -

res est l'histoire récente, qui est aussi l'histoire de la 'torodisation' des

leVVi fondateurs de Cubalel. En effet, les leVVi fondateurs de Cubalel

ont, pour certains d'entre eux, changé de groupe statutaire : pour les

Wat de Mbantu, le changement de statut s'est accompagné d'un changement

de yettoode - les Wat Bantu sont des Bah - pour les autres, seul le statut

a changé - les JalluuBe sont des FulBe comme les Bah. On peut dire,

d'une façon un peu schématique, que les migrants venus de l'aval du fleuve

ou du nord-ouest sont le plus souvent des fulBe tandis que ceux qui viennent

de l'amont du fleuve ou du nord-est sont des seBBe.

Il - LES LIGNAGES FONDATEURS DE CUBALEL

Les WATWATBE

Wat est un yettoode qui appartient au lenyol tooroodo, ce qui ne veut

pas dire que tous les WatwatBe appartiennent au même lignage d'origine.

Ainsi, les Wat ardo sont des fulBe ururBe qui auraient fui Mbantu après

un meurtre. Arrivés à Cubalel, ils auraient endossé le yettoode wat que

possédaient déjà d'autres personnes à Cubalel pour tromper leurs poursui­

vants (O. Ba, 1971 : 585).

Les wat ardo ont changé de yettoode (Bah devenant Wat) et de lenyol

(fuJBe ururBe devenant toorooBe). Ils se décomposent en deux cuudi (1)

(segments de lignages) : Wat suudu Jugel et Wat suudu Biran. Ces deux

cuudi ont donné à tour de rôle, sans qu'il y ait de règle fixe, l'ardo du

village. Toutefois, c'est parmi les Wat suudu Biran qu'ont été choisis

la plupart des ardooBe. Les Wat ardo appartiennënt au kinnde wat ardo.

Les Wat Hirto, qualifiés par leur lieù de résidence dans un quartier

de Cubalel (Hirto), viendraient de Lobodudwe, village situé près de Podor

au bord de la Doué. Selon O. Ba (op. cité), ce village est peuplé de Wat­

watBe dont le nom de séniorité est joom birdial. Ces WatwatBe se seraient

dispersés à Giia, Celaaw et Tikiite. L'ancêtre des Wat Hirto serait Demmba

\' 'f
(1) cuudi, pluriel de suudu : littéralement chambre ; désigne par extension un niveau de seg-

mentation dans I~ lignage. J. Schmitz (1981) distingue 5 niveaux de segmentation. 1. Le

'oyre (le ména,.. , 2. Le galle (unité familiale), 3. Le suudu (groupe de segmentation

entre frères germains), 4. le hinnde (groupe de yeUooDe), 5. le lenyol (lignage maximal).



- 90 -

Hirto. Ce sont parmi ces Wat que sont recrutés les jambuureeBe. Les

Wat Hirto appartiennent auhinnde HirtonaaBe.

Il existe un autre lignage de Wat qui viendrait de Tikiite et qui serait

apparenté ainsi aux Wat Hirto. Ils partagent d'ailleurs le même hinnde.

Leur ancêtre est Aliu Sileey. Leur descendance est réduite à néant dans

la mesure où celle-ci a préféré regagner son village d'origine Tikiite.

Le point commun à tous ces Wat vient de leur origine commune, qui

se trouve en aval du fleuve, dans la province du Tooro.

------

Ancêtre et ancien Ancien lenyol origine actuel actuel hinnde
yettoode yettoode - lenyol

Yugu Bah F ulBe UrurBe Mbantu Wat Tooroodo Ardo Wat

Demmba Hirto Lobodudwe Wat Tooroodo Hirtonaa-
Wat Be

Aliu Sileey Wat Tikiite Wat Tooroodo Hirtonaa-
Be

Les SALSALBE

Sai est un yettoode qui s'applique à deux leYYi à Cubalel.

a) Le lenyol tooroodo

Les Sai Gede sont des fulBe comme les Bah UrurBe. Originaires

de Gede, les Sai y étaient des princes (lawakooBe) et si, à Cubalel, ils

ne règnent pas, ils font tout de même partie du groupe des notables.

Ils sont filooBe, c'est-à-dire qu'ils enturbannent le. chef du village lors

de la cérémonie d'intronisation. Ils appartiennent au hinndc ardooBe.



- 91 -

Les Sai Hawre sont venus avec les Sai de Gede, mais avant de s'installer

à Cubalel, ils ont fait un périple dans le Damga, à Hawre, avant de revenir

sur leurs pas. Les Sai Hawre participent au choix du chef du village à

titre de notables (jambureeBe). Ils ont leur propre hinnde, hinnde Sai Hawre.

Les Sai Hawre et les Sai Gede proviennent du même lenyol pulle et

ils ont gardé le même yettoode. Mais comme la majorité des lignages

fondateurs de Cubalel, ils sont devenus toorooBe.

b) Le lenyol ceddo

Les Sai SeBBe sont des seBBe originaires d'un village du Damga,

Jowol. Selon l'actuel jaagaraaf, ils auraient migré en même temps qu'un

Aan galle Leyla (1) qui était pullo.

Les Sai seBBe ont gardé leur yettoode et leur lenyol ceddo en s'installant

à Cubalel. Ils sont peu nombreux et constituent un seul suudu à l'heure

actuelle. Ils auraient été percepteurs de l'asakal si tant est qu'ils soient

arrivés assez tôt pour assumer cette fonction. Ils appartiennent au kinnde

jalluuBe.

ancêtre et ancien ancien lenyol origine actuel actuel hinnde
yettoode yettoode lenyol

Duudi Sai pullo Gede Sai tooroodo Wat ardo

Biras Sai pullo (Gede) Sai tooroodo SaI Hawre
Hawre

Sileey Sai ceddo Jowol Sai ceddo JalluuBe

Les Sai Gede et les Sai Hawre viennent de la province du Tooro qui

fut longtemps sous leur dépendance. En effet, le Laam Tooro était un

Sai et les DenyankooBe n'avaient aucun pouvoir sur leur territoire. Les

SalsalBe Gede sont une des familles régnantes les plus anciennes au Fuuta

(1) Notre interlocuteur confond les Aan galle Leyla avec les Aan Lewedawadi (voir plus loin).



- 92. -

car elle est antérieure à toutes les aristocraties érigées pendant l'Almamyat.

Tout en étant l'égale de ces nouvelles aristocraties, elle s'en démarque,

comme le souligne O. Ba (1971 : 686). Cependant, on trouve de grands

marabouts en son sein (exemple : les SaI de Banaaji).

Les JALLULIBE

Les JalluuBe sont des fuJBe originaires de Dimat dans le Tooro. Avant

cela, ils auraient habité un lieu-dit Trarza en Mauritanie, dans le nord-est

du pays. De Trarza, ils auraient migré vers Dimat puis vers Mbantu pour

s'instailer ensuite, d'après certains, à Cubalel. Une partie des JalluuBe

auraient continué leur migration plus à l'est et se seraient installés à

Mbolo Biran et Anyam Codey sous le yettoode Kan. A Cubalel, les JalluuBe

ont gardé leur yettoode tout en abandonnant leurs troupeaux pour se consa­

crer à l'agriculture. Les JalluuBe possèdent leur propre hinnde et sont

des JaminooBe (électeurs).

Il existe un autre JenyoJ JalluuBe dont l'ancêtre Demmba Kafa aurait

été un captif en fuite qui serait venu s'installer avec les siens à Cubalel

pour exercer le métier de cordonnier. Avec le temps, les JalluuBe ont

abandonné le métier de sakke et ils sont devenus toorooBe en prenant

le yettoode Jallo. Ces JalluuBe appartiennent au hinnde AanaanBe.

ancêtre et ancien ancien lenyol
..

actuel actuel hinndeonglne
yettoode yettoode lenyol

Mbaye Hamet pullo Dimat Jallo Tooroodo JalluuBe
Jallo

Demmba Kafa ? MaccuDo ? Jallo Tooroodo AanaanBe
puis
sakke

Les JalluuBe se sont torodisés au contact des Almamys qu'ils ont beau­

coup fréquentés notamment ceux de Mbumba. Ils en étaient les courtisans



- 93 -

(watulaaBe) et en échange ils recevaient des dons qui firent d'eux un

lignage puissant. Aujourd'hui, ils constituent toujours le lenyol mawdo,

qu'on consulte ou chez qui on se réunit pour régler les discordes villageoises.

Lignage témoin, devant qui on ne craint pas d'étaler ses problèmes, le

lenyol JalluuBe (Mbaye Hamet) joue un rôle consultatif dans les débats

qui secouent le village, tout en y participant en tant que lenyol dimo.

Le rôle d'ancien de ce lignage (lenyol mawdo) nous paraît confirmer l'anté­

riorité de sa position de pouvoir, encore qu'elle n'exclut pas l'idée d'un

regain d'importance de cette position au temps des Almamys.

Les AANAANBE

Les AanaanBe sont très nombreux à Cubalel malS ils n'appartiennent

pas tous au même lenyol, ni au sein d'un même lenyol au même suudu.

a) Les AanaanBe, descendants de Paate Mbaran

Paate Mbaran aurait été un capato boleejo qUi aurait suivi Mbaye

Hamet dont il avait épousé la soeur. Il était installé à Njum où son lenyol

exerçait la fonction d'Elimaan. Auparavant, ils auraient vécu à Gamaaji.

A Cubalel, ils se sont scindés en deux cuudi, dont voici le tracé généalo­

gique :

J
BAH

Binta
(Galoya)

1 Vero Paate.....
(suudu Eli-
maan Vero)

AAN

.... Paate Mbaran

JALLD-------1 Rewre Hame'

__~ I-l Buubu Paate -H-a-m-a-t-P-a-a-te----.l. Sammba Paate
..... (galle goret) (galle Elimaan (fulBe installés

Hamat) à Numa près de
Mbu·mba.

---------------- 1 1 _

1er suudu 2ème suudu

A l'intérieur du premier suudu, il y a trois galleeji :

* Aan galle gorel qu'on appelle aussi Aan Buubu Paate.

* f\an galle Elimaan Hamat est le galle dans lequel on choisit les
imams de Cubalel.



- 94 -

* Aan Sammba Paate sont devenus des fulBe et ils habitent Numa,

un village Peul près de iv1bumba.

Le deuxième suudu est resté dans son dewol à Galoya.

En résumé, ces AanaanBe étaient maures (safaIBe boIeeBe) et ils étaient

déjà marabouts. Ils n'ont pas changé de statut encore que nous supposions

que leur yettoode Aan n'eit pas d'origine.

b) Les AanaanBe galle Leyla

Les AanaanBe galle Leyla seraient des fuIBe de yettoode Soh venus

à Cubalel lors du fergo Kowri (1). Cette version ne fait pas l'unanimité

au village et, selon certains, ces AanaanBe seraient des ShosohBe apparentés

aux SaybooBe de Meri, village Peul situé à 5 km de Cubalel, au bord de

la Doué. Cependant, ces deux versions s'accordent pour dire que ces Aana­

anBe ont connu une transformation de leur yettoode et de leur statut

lors de leur installation à Cubalel.

c) Les AanaanBe Lewedawadi

Les AanaanBe Lewedawadi viendraient du Damga et auraient migré

à cause de la famine. Ils seraient venus avec des Dat de Nere Waalo (Waa­

lumnere près de Kaedi). Aujourd'hui, il n'y a plus de Dat à Cubalel : le

gorol Dat est installé à Bababe. Les AanaanBe ont intégré le hinnde Aanaan­

Be galle Leyla avec lesquels ils entretiennent des rapports d'alliance si

étroits qu'on a tendance à les confondre.

Â ?
_________I__D_e_m_m_b_a_,

....J.:. Kasum ayram

AAN
galle Leyla

( 1) Ve rsion de Sammba Umu Aan (galle Elimaan Hamat).

fergo Kowri cf. note J. Schmitz (1981 : 49) : migration du XVIIIe siècle causée par

les razzias trop nombre'Jses des Maures (Aali Kowri aurait été émir du Trarza de 1759

à 1786). Les populations se sont réfugiées sur la rive gauche du fleuve Sénégal, provoquant

le partage du Fuuta.



- 95 -

On peut supposer que c'est par alliance que Tika Demmba a acquIs

le yettoode Aan. En effet, Tika Demmba et Kasum Demmba sont présentés

sans yettoode et nous savons qu'il est fréquent qu'un migrant reçoive

le yettoode de la famille qui l'accueille.

Les AanaanBe, les JalluuBe, les SalsalBe Gede et Hawre appartiennent

ensemble au lenyol tooroodo depuis leur installation à Cubalel. Auparavant,

ils étaient de statuts di fférents.

A partir de l'exemple de Cubalel, nous voyons que les transformations

du yettoode et du statut sont dues au phénomène de la migration et qu'elles

opèrent de divers manières:

* par adoption : un migrant se met sous la protection d'une famille

qui l'intègre dans son lignage en lui donnant une épouse ; il se fonde dans

le lenyol de son épouse en portant le même yettoode.

* par changement d'activité professionnelle : un maccuDo en fuite

qui s'installe dans un village en exerçant un métier artisanal prend le

statut de sa spécialisation professionnelle.

* par équivalence : certains yettooDe toorooBe sont des traductions

de patronymes Peul ou ceddo. Ainsi, "Jeng", yettoode ceddo est devenu

"Wan", yettoode tooroodo. "Bah", yetoode pullo est devenu "Wat" yettoode

tooroodo. "Jalo" yettoode pullo est devenu "Kan" yettoode tooroodo.

Ches les FulBe, la sédentarisation a joué un rôle moteur dans leur

intégration au lenyol tooroodo : ils ont abandonné les troupeaux pour

la culture et le culte monothéiste. D'autre part, la conversion à l'Islam

a été, jusqu'au XVIIIe siècle, le moyen le plus aisé pour changer de statut;

jusqu'à cette date, l'acte de foi islamique était une condition nécessaire

et suffisante pour faire partie du lenyol tooroodo.



- 96 -

Les FAALFAALBE

De l'avis de tous, les premiers habitants de Cubalel sont des subaiBe

de yettoode Faal.

Dece Faal est l'ancêtre des Faal boleeBe qui sont les premiers occupants

de Cubalel. La légende dit qu'il vivait avec les siens dans un trou (1)

et que les tooraoBe sont venus lui proposer de cohabiter avec eux en

lui donnant une femme en alliance. Dece Faal refusait de parler et sa

femme exaspérée utilisa la ruse pour l'obliger à sortir de son silence.

Elle faisait cuire son repas dans une marmite à deux. pieds qui se renversait

immanquablement chaque fois qu'elle essayait de la poser sur le feu.

Dece, qui assistait à cela finit par lui adresser la parole en la priant

d'employer un trépied. Il parla si fort que les gens de Tufunde Gande

et de Fonde Gande (deux villages de pêcheurs voisins) l'entendirent. Dès

lors, il retrouva la parole et il devint jamo (chef des pêcheurs). Mais

sa puissance était si intransigeante et autoritaire (il frappait les tooraoBe)

qu'on le destitua au profit d'autres Faal plus conciliants. A partir de ce

moment le jarno fut choisi parmi les descendants de Paate Aali Faal.

Paate Aali Faal est l'ancêtre des Faal baleeBe dont le gorai est orIgI­

naire de Kenene (en aval de Cubalel, près d'Aram) et le dewoi de Winding

(en amont de Cubalel)~

Voici la succession des chefs des pêcheurs de Cubalel selon jarno Sileey

Faal (2) :

Sammba Alet (suudu Paate Aali)

Malik Aali (suudu Paate Aali)

Demmba Aali Gama (suudu Paate Aali)

Mammadu Aali Gamo (suudu Paate Ali)

Hamet Kummba (suudu Dece)

Hammadi Umu (suudu Paate Aali)

Abdul Umu (suudu Paate Aali)

Malik Demmba (suudu Paate Aali)

Jarno Sileey (suudu Paate Aali), notre interlocuteur.

(1) Les mythes de fondation de village présentent fréquemment leur héros comme vivant
dans des trous.

(2) Il ne se souvient pas des .lama qui ont suivi Dece Faal et qui ont précédé Sammba

Alet.



- 97 -

Une des versions de l'histoire de la fondation de Cubalel relate que

les Wat tvlbantu (ardo) sont arrivés les premiers et que c'est la raison pour

laquelle il existe une relation de parenté maternelle (endam) entre les

FaalfaalBe et les WatwatBe ardo. Ce serait donc avec une Wat que les

FaalfaalBe auraient scellé l'accord de cohabitation (koddigaI). Cette alliance

primordiale expliquerait la relation de endam qui unit les Faal au Wat

ardo.

La critique des versions de l 'histoire de Cubalel

Il existe deux versions concernant la fondation de Cubalel. La première

circule chez les AanaanBe Elimaan et les JalluuBe, et la seconde est racon­

tée par les WatwatBe ardo et les Faal faalBe. Chaque version prône l'anté­

riorité de son lignage sur les autres (jalluuBe pour la version nO 1 et wat

pour la version nO 2).

Telles que nous furent racontées les deux versions, la première nous

parut plus cohérente. Etait-ce en raison de la personnalité du conteur,

un marabout qui parlait avec rigueur car il avait sans doute transcrit

ce récit auparavant ? Peut-être est-ce pour cette même raison que O. Ba

relate l'arrivée des Wat ardo en cautionnant cette version (1971 : 585).

Que nous penchions pour la première version ne doit pas nous conduire

à sous-estimer la seconde car c'est dans celle-là que transparaît l'organi­

sation politique du village. D'ailleurs, indépendamment de la question

de l'authenticité d'un lignage ou d'un autre, ces deux versions nous parais­

sent plus complémentaires que contradictoires. C'est pourquoi nous avons

présenté notre exposé en les mélangeant sans indiquer systématiquement

à laquelle nous nous référions.

L'inscription spatiale des différents leYYi fondateurs de Cubalel va

nous permettre de poursuivre le débat concernant les divergences d'opinion

qui marquent l'histoire villageoise.



- 98 -

1. Peuplement et organisation spatiale du village

Cubalel est un village très ramassé et situé aux abords du fleuve Sénégal

qui fixe sa limite nord. Au nord-est, le cimetière est pris entre le fleuve

et le quartier des pêcheurs (Subalo).

La grande mosquée (juma) nous sert de point de repère pour situer

la localisation des lignages fondateurs (1). La mosquée est toujours orientée

vers l'est et la coutume veut qu'on évite de construire des habitations

devant. Néanmoins, tôt ou tard, elle se trouve encerclée et, à Cubalel,

trois galleeji toorooBe sont pratiquement accoudés sur elle. Ce sont des

galleeji appartenant aux Aan suudu Elimaan Vero.

Sur le côté ouest de la mosquée, ce sont les SalsalBe qui dominent

avec, à droite, un galle JalluuBe, èe qui permet à un de nos interlocuteurs

(Umar Jalla) de dire que les JalluuBe étaient jadis installés près de la

mosquée dont le terrain était leur propriété. (II semblerait que les JalluuBe

possèdaient beaucoup de terrain dans le village ; ainsi la grande place

Jaka leur appartenait). Les Sai SeBBe, réduits aujourd'hui à un seul galle

(2), habitent non loin de la mosquée, à côté du galle JalluuBe, ce qui

peut laisser supposer une installation ancienne. C.ependant, l'hypothèse

d'un don de terre de la part des JalluuBe n'est pas à exclure, d'autant

plus qu'ils possèdent des champs contigus au kollengal Tagu (lieu-dit entre

Cubalel et Abdalla). En outre, les Sai seBBe appartiennent au hinnde Jal­

luuBe, lesquels leurs confiaient pour qu'ils la gardent, la part (hinnde)

qu'ils recevaient lors de la distribution des biens cérémoniels. Nous pensons

que la cohabitation des Sai seBBe et des ~allo date de la période des Alma­

mys de Mbumba, époque à laquelle les JalluuBe sont devenus les courtisans

du pouvoir central.

Il est difficile de retracer l'histoire du peuplement à Cubalel: En effet,

la grande mosquée n'est pas un point de repère satisfaisant, dans la mesure

où, d'après les dires des villageois, le quartier le plus ancien de Cubalel

serait leegal Jama, qui se trouve à l'est de la mosquée (plan nO ). A

l'heure actuelle, leegal Jama est contigu au cimetière et comprend quelques

(1) Nous posons comme a priori la torodisation du village.

(2) Au sincaan, les seBBe commerçants ont construit une énorme bâtisse.



- 99 -

maisons de pêcheurs, de toorooBe (Wat ardo et Lih), la maison des Sai

seBBe et quelques maisons de captifs.

L'inscription spatiale des différents kinnde (plan na 2 ) ne nous donne

pas davantage de clefs.

Le quartier le plus vaste est Do wuro : "haut village", qui se serait

étendu vers le sud assez récemment. Le quartier Hirto (composé essentiel­

lement de Wat Hirto, de Aan Elimaan Hamat et d'autres toorooBe récem­

ment installés au village EWan et Dem]) serait aussi un quartier récent,

ainsi que la périphérie du leegal JalluuBe. Le leegal Subalo (quartier des

pêcheurs) n'aurait pas bougé. Toutefois, il existe à l'opposé de Subalo,

au nord-ouest, une maison de subalBe (Sih) qui serait installée en sincaan.

Ces pêcheurs auraient. eu des terres de berge (palle) à cet endroit avant

que l'érosion ne les entame.

Pour résumer, la population reconnaît l' antériori té des quartiers Jarna

et Subalo qui remontent à une époque lointaine. A l'heure actuelle, l'expan­

sion du village ne se fait plus le long du fleuve mais au sud, vers l'inté­

rieur des terres (plan na· 3 ). L'érosion provoquée par les crues et l'abandon

des cultures de pooDe expliquent le recul des habitations nouvelles vers

l'intérieur des terres.

Seule ureétude de l'ensemble des variables qui fondent une communauté

villageoise aurait permis d'émettre une hypothèse valable. L'analyse du

terroir est essentielle à la compréhension de l'histoire du peuplement

Elle constitue un objet d'étude en soi, comme le montrent les remarquables

travaux de M. Vidal (1935) et de A. Lericol1ais (1980)•

. 2. Géographie du dispositif thérapeutique à Cubalel

La dispersion des thérapeutes dans le village parait se faire sans logique

particulière (plan no 4 ). Il est à noter toutefois que les deux contre-sorciers

sont installés chacun à la limite du village. Ibra (116tt.{abite au sud-est

<l":village et il suffit de contourner le village pour entrer chez lui inaperçu.

(*) Ce numéro correspond à la place qu'occupe sa maison (cf. plan nO 3)



- 100 -

Demmba Sih (nV)habite au nord-ouest, le long du fleuve, et là encore

il est inutile de traverser le village pour aller chez lui. Cette localisation

des contre-sorciers ne nous paraît pas anodine lorsqu'on sait qu'il est

préférable de se rendre chez ces thérapeutes sans tambour ni trompette.

La plupart des autres bileeBe que nous avons rencontrés à Judde Jaabe,

à Maadina NjaacBe et dans d'autres villages, habitaient très souvent à

la périphérie du village et il était toujours possible de pénétrer chez eux

sans être vu par la moitié des villageois. Toutefois, si cette localisation

des bileeBe paraît nécessaire, il ne faut pas oublier que le galle d'Ibra

est celui de son père, qui était marabout et qui ne prédestinait certainement

pas son fils à devenir bileejo : on peut supposer que si le galle avait été

situé trop à l'intérieur du village, Ibra aurait quitté la maison paternelle

pour s'installer dans un sincaan (1).

Par ailleurs, ni les imams, ni les marabouts ne sont installés près

de la grande mosquée comme pourrait le suggérer leurs fonctions. Seul

Dawda Caam (111 t~ construit une petite mosquée devant chez lui. L'ancien

imam, Elimaan Maamodu (61)~*)et l'actuel imam (52};)habitent dans leur

maison paternelle située dans le leegal Hirto.

Le dispensaire est attenant aux bâtiments administratifs de l'école

et des locaux de la S.A.E.D. (2) dans le sincaan (plan ne 3 ).

L'inscription spatiale des thérapeutes ne laisse rien entrevoir a priori.

C'est au cours de nos entretiens avec la population villageoise que nous

nous sommes rendu compte que l'appartenance à un même quartier guidait

les stratégies thérapeutiques de type domestique. Cependant, c'est moins

à Cubalel que dans des villages où les quartiers sont beaucoup plus délimités

(Maadina NjaacBe, Gollere ou Judde Jaabe par exemple) et où l'apparte­

nance à un quartier peut marquer en même temps une communauté d'origine

ou de statut, que ces stratégies paraissaient les plus claires.

Ainsi, les artisans de Cubalel n'ont pas de quartier propre, étant donné

leur faible nombre (plan nO 5 ). RimBe, NyeenyBe et MaccuuBe vivent

en parfaite harmonie dans tous les quartiers.

( 1) sincaan : nouveau village ; désigne les maisons installées en dehors du village qui est

trop dense pour accepter de nouvelles const ruct ions.

(Z) Société d'Aménagement et d'Exploitation des terres du Delta.

(*) Ce numéro correspond à la place qu'oocupe sa maison (cf. plan nO 3)



- 101 -

Cubalel a la particularité d'être un village extrêmement replié sur

lui-même : il est dangereux pour un étranger de se promener la nuit sans

guide à cause des haies qui protègent les maisons et dont les branches

semblent prêtes à vous encorner (*).

J. L'organisation politique villageoise actuelle

a) Le pouvoir traditionnel

La "constitution' villageoise" n'a pas changé mais son pouvoir s'est

amoindri. Il concerne les affaires villageoises; l'ardo représente la commu­

nauté face à l'autorité administrative pour la collecte de l'impôt et la

distribution des vivres de soudure. Le jaagaraaf (jamo) a conservé sa charge

de passeur et de maître du fleuve (joom maayo). Les notables (jambureeBe

et laminooBe) qUI, jadis, appartenaient aux quatre lignages fondateurs

recrutent dans les autres lignages rimBe. Il semblerait qu'à l'heure actuel­

le, il y ait huit kinnde (1).

Le recensement effectué par A. Lericollais en 1969' (2) donne une

population totale de 1218 personnes, réparties comme suit en fonction

de leur appartenance statutaire :

safalBe maccuuBe : 26

fuiBe divers 16

toorooBe 810

seBBe 23

subalBe 220

maccuuBe 111

nyeenyBe 22

Ces chiffres montrent la faible représentativité des groupes artisanaux,

qui sont inférieurs au groupe des Maures (safaIBe). Les toorooBe sont

de loin le lenyol majoritaire (70 %), les subalBe formant 15 % de la popula­

tion totale.

(*) Ce n'est plus vrai pour les rues qui mènent à la concession du président de la communauté

rurale, qui les a fait élargir pour pouvoir passer avec sa voiture.

(1) Leur nombre varie de 4, 6 à 8

(2) A. Lericollais a fait une étude de la répartition des leVVi à partir du recensement national

de 1969 (comm. personnelle).



- 102 -

Le dernier recensement national (1983) donne une population totale

de 1691 personne~

b) Le pouvoir moderne

Le président de la communauté rurale (qui comprend les villages de

Meri, Mbumba et Cubalei) est un Wat ardo qui est en rivalité· directe avec
(*).'

l'ancien et le nouvel ardo dont il est le cousin germain. Rivalité entre

l'ancien et le nouveau pouvoir à première vue, mais qui ressemble à toutes

les luttes entre frères lorsqu'on connaît l'appartenance lignagère des deux

adversaires. L'autorité du président de la communauté rurale coiffe plusieurs

villages mais à Cubalel elle prend la forme d'un contrepoids à l'autorité

de l'arda.

Sans rentrer dans le détail des conflits qui divisent la population villa­

geoise, il convient toutefois de remarquer deux faits:

Ces conflits se présentent à l'observateur étranger comme le reflet

des conflits politiques nationaux entre partis ou fractions de parti. Or,

on remarque très vite que ces luttes opposent moins des militants que

des frères (biSSe baaba). Ainsi, le conflit qui a marqué la succession de

l'imam Elimaan Maamodu a débuté par la querelle qui opposait celui-ci

à son frère cadet. Ailleurs, le conflit qui a entraîné l'éviction de ardo

Sileey Wat a commencé aussi par une rivalité entre biSSe baaba, avant

de dégénérer en querelle de parti à l'échelle villageoise. L'organisation

des travaux rizicoles (distribution des parcelles et irrigation) se heurte

régulièrement à des problèmes de cet ordre. Ce genre de conflit peut

se traduire en termes de sorcellerie, comme nous le verrons ultérieurement

(chapitres 3 et 7).

(*) voir fig.O.



t<"I
Cl t
~ Dow Wuuro.

E:2l J.Uuba.

lIili!!!!! Mlrlo.

~ Sincu Sub.llo.

lm M•••r. Suballo.

~ Leeg,.1 J••ma.

MR_....nt du
troupeau. ( ••••rde)

~';;'W Place publlQ_ at lu"a.

S: SAED.

0: Oll_

E : Ecole.

M: MOtlquée .

...
Cl

Z
Z
et
cr

010 JO sa 01050--
t e

D,.... H' • \tDtl' 'M' .
lite T u •.., ~CI., tO_· 0 .

~



.Ô

P
L

A
N

N
°

2

§
1

B ..
'"

• :II
•

!
,... ;"

'f
t

'"
!!.

!: ~ ,...

z

10
4 ~

o
o

1DISPE RSrDN DES KINNDE

D,UI"'''

N

CI

Z
Z
<x:
~

VILLAGE DE CUBALEL

• ITIIill .JARNO 1 fal '.

• .. _ SAL 1 iagarat).

,E':)- SAL.

3~ .WAT.

,DII!IIIII. Jallube.

• 1;;;:;:;] - AAN.

1.



_
:.

•"
l

1i.
~

•
..

i
t

P
L

A
N

N
°+

3
E

t
•

r
-1

0
5

<

.~
!

•
r

"
·-

,
r

i
~

1

:l> Ç
1

·
i

m

1
•

•
0

=
.

D

m

~

•
n

•
c:

» ·
Cl

J

»

:l>

·
•

r m r

... .. 0

..

......:.-.... D ~ • ....... ' .041.'0.· •••••.

1RELATIONS ENTRE SINCAAN ET ANCIEN VILLAGE·I

•....T

VILLAGE DE CUBALEL

1""1

+a
Z
Z
<
ë!

t

--
~..



'" III ëi o ~ o

1!,
~
-..

~
P

L
A

N
N

°
4

z

e
-

10
6

-
J

•
•

• "
I
l

;1
1

c
•

c;
l

•
J>

·' ·1
r

!
'

•
m

...
r

0
r

'!'
•

J>
•

""
·• ·,-

•

0
0

*
cr

-
t"

l
3

_
.

<I
l

o
[
~

8
ë

'
5

o ~ o

D
IS

P
O

SI
T

IF
T

H
E

R
A

P
E

U
T

IQ
U

E
A

C
U

B
A

L
E

L

-..-;. .- ... f. ".'-"'0.- •••••

CUBALEL LAW

...J
W
...J
ct
ce
:J
U
ct

~
C?l
;::
:J
~
ctc::
w
I
f-

lJ..;::-lnoa..
ln

5

~ ceerno saftoowo

obileejoo mocoowo

------~VILLAGE·ISINCAAN ET ANCIEN

T..• •,.,
...1.1..:1'.....

..::t
CI
Z

~
...Ja..

t



-
10

7
- -
+

z
P

L
A

N
N

D
5

!
•

i ': ., •~
.

c.
0

~
;

i ·~ ·.·., :
: ·. ·. ·. h

1VILLAGE DE CU8ALELI

c:::J _Toorobe.

Ela§- Cuballo.

E::::J - fult>a.

l2'lJ - Sabbe.

~_Sakk_

c:::J ....aabUbe:

1lIlII\IlI- "'accube
__ Safalbe.

Ll'\

Cl

Z
Z
<a:

LES DIFFE RENTS LEYYr A CUBA LEL LAW



CHAPITRE 3

IBRA, BILEEJO CONTRE-SORCIER OE CUBALEL

LA CONSULTATION

Il L'UNIVERS ETIOLOGIQUE O'IBRA

1. Les sukunyaaBe, sorciers anthropophages

2. Les jinneeji-seytaaneeji, génies et diables

3. Tableaux

4. Conclusion

- 108 -



- 109 -

1 B R A, B 1 LEE J a CON T R E - 5 aRC 1 E R

DE CUBALEL

Notre rencontre avec Ibra date de notre second séjour au Fleuve, alors

que nous faisions une tournée de prospection auprès des thérapeutes.

Ibra n'est pas une célébrité du Fuuta et nous devons de le connaître

au fait que son village - Cubalel - a une consonnance qUI nous a attirée,

bien avant d'arriver sur le terrain Cubalel signifie "petit pêcheu:: et

le pêcheur appartient au monde de la magie et du mystère en pays Haalpu­

laar. Une fois arrivée sur place, nous nous rendons vite compte que Cu­

balel n'est pas un village à dominance de pêcheurs, et que ceux-là mêmes

ont oublié depuis des temps immémoriaux l'art de la pêche.

La première fois que nous allons chez Ibra, nous sommes accueillie

très chaleureusement par un petit homme sec et vif qui déploie tous les

charmes de l'hospitalité Haalpulaar et refuse toute discussion avant que

nous nous soyons restaurée et reposée.

Ibra, cadet de la famille, vit avec son frère aîné et leurs épouses respec­

tives. Agé de 45 ans environ, il est à la retraite depuis 1973 et a reprIs

les activités agricoles au village. Avant cela, il a fait un peu tous les métiers

et il a même été l±uisinier chez des Européens à Richard Toll pendant de

nombreuses années. C'est avec délectation qu'il nous racontera un peu plus

tard ses prouesses culinaires "toubabesques", comme la purée de pomme

de terre, et les bordées d'injures dont l'abreuvait son "couillon" de patron.

Ses activités thérapeutiques le désignent comme bileejo, c'est-à-dire

chasseur de sorciers, mais il se dit aussI marabout. Il convient de préciser

que son frère est almuudo Ngaay (1) et que son patronyme est rattaché

à celui des imams de la mosquée par son matrillgnage. Bien que de lignée

(1) almuudo Ngaay désigne les étudiants coraniques, qui, au terme de leur long apprentissage,

ont un statut particulier qui leur permet d'avoir un comportement outrancier pendant quel­

ques années avant de se ranger et devenir marabout : ce statut temporaire devient définitif

pour certains à qui ce genre de vie sans "honte" plait.



- 110 -

faible (par son patrilignage), Ibra appartient au groupe statutaire des torooBe

(nobles) où se recrutent le plus souvent les marabouts. Mals Ibra n'est pas

vraiment un marabout ; il ne prêche pas et ne lit pas le Koran, si ce n'est

pour en extraire certaines formules qUI entrent dans la composition des

remèdes qu'il destine à ses clients. Ces formules ont été vraisemblablement

apprises chez un marabout et elles résument sa connaissance du Koran.

lbra ne doi t pas son apprentissage thérapeutique aux marabouts, mais

à une femme célèbre dans la région. Il s'agit de Buudi Jamel, grande chasse­

resse de sorciers, décédée depuis quelques années déjà. Celle-ci, au cours

d'une tournée dans la région, lui apprit que les cauchemars dont il souffrait

étant enfant étaient causés par les sorciers qui troublaient son sommeil.

Ibra est "né avec des dents" Oibinaa nY'e), état qui prédispose à la

sorcellerie. En effet, une personne "née avec des dents" voit la nuit le monde

des sorciers, ce qui provoque des cauchemars. Mais le plus grave réside

dans le fai t que les sorciers le voient également et cherchent à l'intégrer

dans leur société : ils considèrertt le jibinaa nY'e comme faisant partie

des leurs. Les cauchemars de son plus jeune âge ont laissé place à des malai­

ses divers dont l'origine n'arrive pas à être élucidée, jusqu'au jour où Ibra

rencontre Buudi Jamel. Mais, avant cela, dès l'âge de 7 ans, il a étudié

auprès de Hamet Faal (décédé), bileejo du vi liage, pour se protéger contre

les sorciers qui étaient attirés par le fait qu'il était "né avec des dents".

Il a poùrsuivi son apprentissage auprès de multiples bileeBe à Mbagne, à

Fondu, à Soringo (près de Kaedi) et à Sincu BamamBe. Mais sa vérItable

vocation, il l'a trouvée auprès de Buudi Jamel. Et c'est elle, de passage au

village, qui fournit à Ibra la clé du mystère. Il prend donc rendez-vous

avec elle pour suivre un traitement, et c'est ainsi qu'il la rejoint, quelques

mOIs plus tard, à Tinale, en Mauritanie, où elle habite. Il va rester sept

ans auprès d'elle, d'abord comme simple patient, pUIS comme disciple. Au

cours de ces années, Ibra va apprendre à se protéger pUIS à lutter contre

les sorciers. Buudi Jamel lui enseigne l'étiologie des bileeBe chaque caté­

gorIe étiologique renvoie à des caractères symptomatiques différents qui

relèvent de traitements particuliers. Nous verrons plus loin que le schéma

est théorique et que la pratique thérapeutique quotidienne diffère de ces

équations.



.,.

- 111 -

Ibra est spécialisé dans les maux causés par les sorCiers, puisque c'est

à cause d'eux qu'il a été entraîné dans le processus maladie - SOinS - appren­

tissage. Cependant, si Ibra est le seul à être "né avec des dents" parmi

ses collatéraux, li eXiste un précédent d'attaque en sorcellerie chez une

tante maternelle pour laquelle il avait beaucoup d'affection. C'est en partie

pour la sOigner qu'Il a montré la volonté d'apprendre le mbileewu (savoir

du bileejo). Ibra est le seul de son Itgnage à connaître le mbileewu. Cependant,

Il n'est pas le premier à avoir des connaissances spécialtsées et son père

qui était ceerno Koran, avait la connaissance magique de l'eau (gandal ndiyam)

et de la lutte (gandal bawOi : savoir des tam-tam). C'est cette connaissance

qui attirait la clientèle de son père, bien plus que le savOIr coranique. D'autre

part, son grand-père paternel, Hamet Hajl, possédait le gandal Iasrari qUI

est le savoir maraboutique secret qUI permet de regner dans la magie

des bileeBe. Ainsi, bien qu'Ibra soit d'une lignée maraboutique, les savoirs

peu orthodoxes de ses ascendants ont certaInement favorisé sa destinée

de bileejo. En effet, on Imagine mal qu'Il se SOIt laIssé aller à cette vocation

SI le contexte familial ne l 'y avait pas aidé, même si, son père étant décédé

assez jeune, il ne s'est trouvé personne pour l'influencer.

Imaginaire du mal

D'emblée, Ibra nous situe les sorciers comme étant des êtres malfaisants

qui oeuvrent la nUIt en "bouffant" certaines parties du corps de leurs victimes.

"La nuit, lorsque tout le monde dort, les sorciers se transforment en vautours

et s'envolent très loin de leurs lieux d'origine pour aller manger". Les sorcIers

s'attaquent au Bernde (1) de leurs victimes, et c'est le fittaandu (2) de

l'Individu transformé en vautour, qUI s'envole la nuit pour aller rejOIndre

la socIété des sorciers.

Le sorcier est un buveur de sang (yaroowo YiiYam) : " il boit le sang
du corps, la chair. C'est di fficile de le vOir car le sukunya peut habiter
le corps d'une personne. Il rentre dans le ventre et provoque un avortement
et personne ne le VOIt. Il bouffe une personne jusqu'au dernier morceau
et personne ne le voit ••• Le sukunya peut se transformer en serpent qUI
mord, ou en lion, ou en chien ou en mouche qUI entre dans les narines,
ou en vache qui donne un coup de corne, ou encore en épine".

(1) Bernde désigne un pomt du corp5 qUI 5e situe darl5 la cage thoraCique, au ,,,veau du plexus

501alre.

(2) Fittaandu déslglle ce qu'on appelle approximativement p[lllClpe Vital ; nOU5 auron5 à redé­

finir ce terme plu5 loin (chap,tre 7)



- 112 -

Les sorciers sont organisés comme un double de la société humaine

et ils organisent la nuit des banquets auxquels chaque membre, à tour de

rôle, est tenu de contribuer : chaque membre de la société des sorciers

se doit de payer la dette en chair humaine et, lorsque le contrat n'est pas

rempli, le débiteur est consommé par des propres pairs pour annuler la

dette.

Contrairement aux Azande qui n'admettent pas que la sorcellerie se

pratique entre proches parents, il semble que chez les Haalpulaaren, elle

soit fréquente, et désigne plus particulièrement le lignage utérin. Lorsque

le problème de la dette se pose, il est fréquent d'employer en derniers

recours le potentiel familial et de sacrifier un de ses membres.

En effet, un sorcier débiteur de chair salt qu'il risque de mourir s'il

ne rembourse pas sa dette dans les olus brefs délais. La chasse est difficile

et il est plus facile de prendre au nid ce qu'on a du mal à piéger en dehors.

C'est pourquoi, dans la plupart des cas, les attaques en sorcellerie mettent

en lumière des affaires de famille.

Réalité objective

Une attaque en sorcellerie peut être identi fiée à travers des symptômes

précIs mais toute attaque en sorcellerie ne se reconnaît pas à ses symp­

tômes en effet, la réalité biologique du mal n'est pas la seule à découvrIr

dans la recherche étiologique. L'équation symptôme x = sorcellerie n'est

pas une équation absolue. L'élaboration du diagnostic ne se contente pas

de l'observation objective du mal. Il est entièrement conditionné par la

réalité sociale du mal, c'est-à-dire par le contexte dans lequel se déroule

l'épisode de maladie et l'idée que s'en font les parties concernées par cette

maladie. AinSI, pour un pêcheur, l'attaque en sorcellerie est perçue comme

une maladie fréquente dont il ne faut pas s'inquiéter outre mesure ; Il est

plus facile pour un pêcheur d'en accepter la connotation péjorative, contrai­

rement à un tooroodo par exemple.



- 113 -

ToutefoIs, la plupart du temps, une attaque en sorcellerie se dénonce

lorsque la victime entre brusquement en crise et/ou tombe brusquement

dans une apathie proche du coma.

Réalité sociale

Celle-ci ne peut être entendue que dans une situation déterminée,

avec tous les interlocuteurs en présence, à savoIr : le malade, son entourage

et le thérapeute. Des exemples nous serons donnés au cours de la description

des consultations.

La réalité du mal met en scène trois séries de personnages dont chacun

a un enjeu di fférent et qui doi vent arri ver à un consensus pour que la théra-

. pie soit efficace. Ce sont le malade, son entourage que nous appelons pour

simplifier le lignage, et les thérapeutes qui peuvent s'ajouter et/ou se succèder.

Pour chacun de ces personnages, la maladie est un moyen d'expression: pour

le patient, la maladie est l'expression individuelle d'une souffrance qui peut

être à la fois physique, morale et sociale ; pour le lignage, la maladie est

l'expression d'une faille dans le système de protection et de contrôle lignager ;

pour le thérapeute, la maladie lui permet de montrer sa compétence, elle est

son gagne-pain et l'occasion d'affirmer sa force. Pour la victime, elle est un

constat de faiblesse. Mais, dans tous les cas, la maladie met en branle un

mouvement : mouvements du malade et du lignage pour trouver une thérapie :

mouvement-lutte du thérapeute pour neutraliser les agents du mal. La maladie

n'est jamais statique et elle est perçue comme un élément extérieur qui

vient troubler l'ordre intérieur du malade et de la société.

Ibm ne soigne pas seulement les maux causés par les sorciers, il travaille

aussi dans le registre étiologique des jinneeji-seytaaneeji et du maraboutage.

Après avoir décrit quelques consultations auxquelles il nous a ete donné

d'assister, nous reprendrons plus en détail l'univers étiologique d'Ibm.



- 114 -

1 - LA CONSULTATIaN

Durant notre séjour chez Ibra, nous observons que ses clients viennent

en catimini pour la plupart, soit très tôt le matin, à l'heure où les esprits

ne sont pas encore bien éveillés, soit le soir, à la nuit tombée, lorsque tout

devient ombres et silhouettes. La frontière entre la victime et l'agresseur

n'est pas étanche. Ainsi, cette ambiguïté entache beaucoup la réputation

du bileejo qui, sans être "personna non grata", demeure un être craint et

méprisé des villageois : mépris et crainte déguisés sous des allures de raillerie

que leur rend bien le contre-sorcier. Ainsi, lorsqu'il m'arrive de traverser

le village en compagnie d'lbra, celui-ci se plaît à me présenter un portrait

peu reluisant de chacune des personnes que nous rencontrons sur notre chemin,

surtout s'il s'agit de notables, criant haut et fort l'appartenance des uns

et des autres au monde des sorciers. Cette attitude provocatrice du bileejo

est à comprendre sur le mode de la plaisanterie, et rend compte de la ran­

coeur d'lbra vis-à-vis de ses pairs qui refusent de reconnaître publiquement

son talent. Et pourtant, il nous assure avoir été maintes fois l'artisan de

la justice lors de litiges qui ont opposé deux adversaires à propos d'accusation

de sorcellerie (1).

La clientèle d'Ibra est essentiellement composée de femmes et de

jeunes adolescents des deux sexes. Les premières viennent chercher des

remèdes et des protections pour toute la famille lorsqu'elles ne sont pas

atteintes d'un mal précis. Les seconds sont généralement des enfants "nés

avec des dents" ou ayant "l'ombre blanche", deux caractéristiques innées

qui rendent vulnérables aux attaques des sorciers. La société haalpulaar

considère les enfants et les femmes comme des êtres vulnérables mais

si la pureté et la naïveté sont assignées aux premiers, la faiblesse physique

et sociale des secondes n'a d'égal que leur pouvoir maléfique.

(1) Nous avons essayé de retrouver dans les archives de St-Louis et de Podor les traces de

ces procès mais il semble què les poursuites se soient toujours arrêtées au moment de passer

devant le juge d'instruction et comme nous l'a expliqué un ancien greffier de tribunal,

les Toucouleur sont trop fiers et préfèrent abandonner les poursuites au moment d'exposer

leurs querelles devant le juge.



- 115 -

Kummba Demba SOH et son fils Mahamadu SAL

Une jeune femme amène à lbra un bébé âgé de moins d'un an qui souffre

visiblement de maux de ventre. Il est malingre et refuse le sein de sa mère.

lbra, installé sur une peau de mouton en face de sa cliente, reçoit

dans une chambre transformée en grenier qui sent le poisson sec et la pous-'

sière de riZ. Il est entouré de différents petits sacs dans lesquels il pUIse

ses poudres.

Pour le moment, lbra saisit sa tablette coranique sur laquelle il écrit

un innde Allah (1). Puis, il s'adonne à la préparation d'un médicament, mélan­

ge de poudres et d'un sucre qu'il fait boire à l'enfant, lui pinçant le nez

pour l'obliger à ouvrir la bouche. Une fois cette opération achevée, lbra

saisi t l'enfant par les pieds en le tenant à la verticale et l'asperge d'eau

sur le bas du dos, la tête et les membres inférieurs. Puis lbra remet l'enfant

à sa mère et lave la planchette coranique avec un morceau de tissu qu'il

met ensuite dans une bouteille avec de l'eau et de la poudre de eeri (2).

Il secoue la bouteille plusieurs fois avant de laver l'enfant avec ce mélange.

Il commence par le sommet du· crâne, le visage, le cou, le dos, les bras

et le bas-ventre pour terminer par les membres inférieurs, car il faut toujours

procéder de haut en bas pour faire descendre le mal.

Pendant la consultation, Ibra exécute toutes ces opérations avec une

énergie proche de la fébrilité. Si l'enfant se met à pleurer au cours des soins,

il s'arrête bien vite et, à la fin du traitement, il semble moins amorphe

et prend le sein de sa mère. J'aurai l'occasion de le revoir les jours suivants

et une rémission est visible. Avant de congédier sa cliente, Ibra lUi donne

une préparation qui dOIt être administrée en bain, matIn et soir pendant

sept jours. Il s'agit d'une composition de Nayloowo, de iiwi (3) et d'un

innde Allah. Puis il lui recommande de se procurer du savon fait l partir de

graisse animale et d'en enduire la tête de son enfant le soir au coucher.

Pour terminer, il lui demande de revenir le lendemain.

( 1) innde Allah = "nom de Dieu", prière faite au nom de Dieu

(2) eeri : Sclerocarya birrea, Anacardiacées.

(3) nous n'avons pas réussi à identifier ces 2 plantes.



- 116 -

Maintenant, Ibra passe à l'explication de texte et nous livre les détails

de la maladie de cet enfant.

Sa maladie s'appelle Besungu (naissance). C'est un mal spécifique aux

enfants âgés de moins d'un an ... "ça commence par la fontanelle, puis par

la veine sous le menton qui se plie et qui empêche la langue de bouger,

l'enfant ne peut plus têter et il a des diarrhées fréquentes avec du sang.

Il a les yeux enfoncés dans les orbites."

La pratique thérapeutique habituelle consiste à brûler l'arête du nez

de l'enfant. Mais Ibra, qui connaît bien cette maladie, ne cautérise jamais.

A la place, il renverse l'enfant par les pieds en le maintenant à la verticale

pour que ilia veine au milieu du dos regagne sa position normale".

Le Besungti est causé par la mère de l'enfant. Celle-ci est malade

depuis son accouchement. Elle a suivi un traitement à base de piqûres et

cela ne fait guère de temps qu'elle est rétablie. C'est ce qui explique en

partie l'aspect malingre de son enfant qui paraît n'avoir que quelques mOIs

alors qu'il est proche de sa première année. Le B~sungu, s'il n'est pas sOigné

à temps, peut entraîner la mort ou la paralysie vers l'âge de sept ans.

L'utilisation de versets coraniques (aaya, innde Allah) est très fréquente

en pays toucouleur où l'Islam a fait son entrée au XIème siècle. Toutefois,

ces écritures répondent plus à une pratique maraboutique, le bileejo faisant

plutôt usage de la parole à travers les cefi (formules jaculatoires). L'usage

incantatoire de la parole mise en oeuvre pour se concilier les esprits de

toutes sortes est complémentaire chez Ibra des Binndi (écritures coraniques)

dont l'emploi a une vertu thérapeutique essentielle. En effet, les Binndi

sont macérées pour êtres bues ou prises en bain : l'absorption d'un verset

coranique a une vertu thérapeutique qui agit directement sur l'individu

sans passer par la voie transcendantale. Le verset coranique agit par magie

sympathique.

Au cours de la consultation, Ibra procède à deux manipulations sur

le corps de l'enfant malade. Il commence par le prendre par les pieds en

l'aspergeant de leDDe (1) au bas du dos, à la tête et sur les mem~res infé-

(1) leDDe. pl. de lekki arbre, désigne tout ce qui est plante médicinale.



- 117 -

rieurs, parties du corps qui semblent être atteintes par le mal. PUIS il remet

l'enfant en position normale et le lave avec un autre remède, en partant

cette fois-ci de la tête pour redescendre jusqu'aux pieds. lbra nous explique

qu'il faut faire descendre la maladie : le renversement de l'enfant par Ibra

nous semble avoir pour but de faIre remonter le mal jusqu'à la tête pour

qu'il puisse ensuite descendre, puisque une fois arrivé dans la tête, le mal

ne peut pas monter plus haut. Ainsi, lbra accélère le processus de propaga­

tion du mal dans un premier temps•.

Le massage du haut du corps vers le bas et jusqu'aux extrémités du

corps permet de s'assurer de l'expulsion du mal. D'autre part, bien souvent

le mal doit s'extérIoriser par des signes visibles pour être assuré que la

guérison est proche : ainsi, une femme sous traitement de pénicilline pour

une infection dentaire faisait une allergie avec une éruption de boutons

et voyait là le signe réconfortant de la guérison proche parce que "la maladie

sortait".

De manière générale, les maux ayant des manifestations cutanées sont

reconnus comme proches de la guérison, une fois l'étape des boutons apparue,

et les remèdes pour ce type de maux consistent· à faire sortir Îes boutons,

ou au contraire à attendre que les boutons soient présents pour éviter qu'un

traitement inadéquat ne les empêche de sortir.

Hawa JAH de Dîonguî Irlaabe

Au cours de la matinée, nous remarquons une petite vieille qui est venue

hier soir. Elle est arrivée avec 50 CF A et un moud de mil. lbra lui a donné

des poudres de bofî et falaYelCn pour préciser son diagnostic en lui demandant

de revenir aujourd'hui.

Sa maladie lui fait mal aux jambes et au ventre ; elle a des spasmes

et souffre de constipation. Aujourd'hui, elle a déféqué et le mal est remonté

au Bemde et en haut du dos, sous la nuque. Ibra diagnostique le hendu

qui se propage dans tout le corps.

(1) falaYel : Cassia italica



- 118 -

KOTka Daado ANN, captive de la famille

Une vieille femme est en traitement chez Ibra. Celui-ci a diagnostiqué

le hendu. "Elle a le corps inerte comme de la gomme". Ibra me montre

une de ses jambes en pinçant la peau et me dit : "tu vois". Je ne vois rien

sinon une peau très sèche mais je crois comprendre ce que veut me montrer

Ibra: elle ne se remet pas immédiatement en place lorsqu'il la pince;

la peau reste immobile un moment et manque de souplesse.

Ibra essaye de faire craquer les os des orteils de la vieille femme,

en leur faisant des élongatIons, sans succès. Ibra explique que le hendu

n'est pas encore sorti car les os ne craquent pas. Il recommande à la vieille

captive de ne pas manger de sel pendant trois jours car le mal est en train

de descendre mais le sel l'empêche de sortir.

Le hendu, c'est le vent qui souffle, ou le tourbi lion qui annonce la

présence des jinneeji ou le pet indélicat que laisse échapper une personne.

C'est aussi le vent des jinneeji qui s'infiltre dans le corps de la personne

humaine, provoquant des symptômes tels que l'engourdissement des membres

allant jusqu'à la paralysie, l'enflement du corps ou d'un membre. Le hendu

ne pénètre pas par les orifices habituels (oeil, oreille, narine, anus ou vagin),

mais par la peau. Comme toujours, le mal se propage vers le haut et la

tâche d'lbra est de le faire descendre.

L'interdiction du sel par Ibra est plus le fait de l'acculturation qu'une

pratique traditionnelle; les gens retiennent souvent de la médeCIne occidenta­

le les interdits alimentaires comme le sel, le café, la kola ou le sucre,

qui sont tous, à des degrés divers, des produits importés. Par ailleurs, l'inter­

diction de sel liée à la tension appartient désormais à la nosologie haal­

pulaar.

Hammadi Baaba JAH de Fonde Jeeri

Un grand Peul, la cinquantaine, un peu agité, vient rendre visite à notre

hôte. Ibra en profite pour nous le présenter et nous explique son comporte-



- 119 -

ment par des événements qui se sont produits l'année dernière.

A l'époquet JAH postulait la place de chef de village et il était en

rivalité avec ses parents directs quit eux-mêmest briguaient le poste. JAH

a lamentablement échouét vaincu par le maraboutage de ses adversaires

et la preuve en est sa perte progressive de hakkille (principe d'intelligence).

"Hammadi a cru être le plus fort et il a échoué"t nous répète Ibra

avec un petit air de satisfaction. La force est de savoir mesurer sa puissance

et pouvoir l'augmenter par des moyens magiques si elle se révèle insuffi­

sante. Le tort d'Hammadi JAH est sans doute de ne pas avoir consulté à temps

Ibra.

Celui-ci nous raconte avoir soigné la fille d'Hammadi pour une toute

autre affaire : Jamilatat enceinte et à terme t n'arrivait pas à accoucher.

Son père envoya son neveu quérir Ibra : "l'enfant est mort-né t c'est moi

qUI l'ai tué dans le ventre de sa mère pour sauver celle-ci"t nous affirme

Ibra. Pour ce faire t il a fait boire à la parturiente un breuvage composé

de racines pilées de baxani (Tinospora bakis t Menispermacède)t macérées

dans de l'eau avec des raCines de gumibaleewi (Capparis corymbosa t Cappari­

dacede).

Ibra 'ne nous donne pas les raisons de la difficulté d'accoucher de la

jeune femme et nous indique des recettes pour avorter.

Dans le cas présent t Ibra reconnaît un maraboutage au fait que Hammadi

perd -peu à peu son hakkille. Le contenu sémantique de hakkille regroupe

différents caractères de la personne humaine que nous définissons com-

me "principe d'intelligence" et qui englobe tout ce qui dépend de l'intellect.

Nous verrons plus en détail la place de ce concept dans l'analyse des compo­

santes de la personne.

Le maraboutage est un procédé magique qui passe par l'intermédiaire

d'objets qui sont "travaillés" pour "attacher" la personne visée. En générait

le maraboutage désigne un conflit entre des égaux car c'est entre pairs

que s'exerce la rivalité.



- 120 -

Consultation à Bito

Nous sommes lundi et, en fin de matinée, Ibra nous apprend qu'une

femme peule résidant dans un village voisin, à deux kilomètres d'ici, a fait

appel à ses services et qu'il compte se rendre chez elle en fin d'après-midi.

Il accepte notre compagnie.

En arrivant, nous trouvons une femme allongée sur un danki (1), entiè­

rement recouverte d'un pagne, comme pour dormir. Avant de l'observer,

Ibra se retire un moment avec la mère de la malade dans la pénombre du

vestibule où se déroulera la consultation.

Avant de toucher la malade qui a du mal à se tenir assise, Ibra demande

100 CFA ou une poignée de milou de riZ à la mère. Ce don va servir

d'intermédiaire entre la malade et son traitant.

Ibra touche la pièce de 100 CFA, puis il se met à observer la malade.

Plus tard, cet argent sera donné en aumône car ce don ne doi t pas être

consommé par Ibra.

Ibra commence à tâter la tête, puis les membres de la jeune fille.

Il . retourne la paume de sa main gauche et la scrute en crachant dessus.

Puis il prend une brindi Ile qu'il sectionne à une longueur de 7 cm (à peu

près la longueur du majeur) : il démarque 5 points au niveau de la pliure

interne du bras gauche et compte le nombre de longueurs avec le brin cassé,

de la pliure du bras à l'extrémité du majeur. Il réitère l'opération avec

le bras droit, avant d'examiner les pupilles de la malade et lui tâter le

cou. La mère intervient pour demander si sa fi Ile est pure ou non (2).

Ibra répond que la jeune fi Ile est pure, mais que son mal prov ient du

hendu qui est provoqué par les buveurs de sang (3~ Intermède pendant lequel

Ibra attend qu'on lui demande de prendre en charge le traitement de la

malade. La mère nous raconte qu'elle a fait appel à Ibra parce que l'infirmier

de Cubalel a refusé de se déplacer pour venir examiner la jeune fille

( 1) le danki est un genre de lit en bois soutenu par des étais, sur lequel on s'allonge dans
la journée à l'ombre d'un caali (toit en branchage) qui protège le danki.

(2) 0 laabi, 0 laaBaani : '~lIe est pure ou elle n'est pas pure," métaphore qui désigne une personne

aux pr ises avec les sorciers.

(3) VarooBe ViiVaam : buveurs de sang, métaphore qui désigne les sorciers.



- 121 -

qUI est dans l'incapacité de se mouvOIr. Pourtant, hier, elle s'est réveillée

un peu mieux mais elle est de nouveau tombée dans une phase d'apathie

au cours de la journée et c'est pourquoI elle a fait mander Ibra. Nous ap­

prendrons plus tard qu'elle le connaît depuis longtemps mais que c'est la

première fois qu'elle le consulte. Ils sont de la même classe d'âge. La mère

demande à Ibra de commencer le traitement. Celui-ci exige d'abord le

hoore kuDol (1), qui s'élève à 2000 CF A (40 FF) après marchandage. Il précise

que son traitement doit être suivi au pied de la lettre, sans interférence

d'un quelconque autre traitement. La cure proprement dite commence :

Ibra récite des cefî (2) et masse la tête de la souffrante en lui crachant dessus

à plusieurs reprises. La mère apporte le hoore kuDol. Ibra fait une aumône

de 100 F CFA avant de sortir ses potions. Il est 19 heures, l'heure de la

prière. En revenant de prier, Ibra demande qu'on lui apporte un fourneau

dans lequel il va jeter des poudres que la patiente va inhaler. Les fumigations

qu'inhale la jeune fille vont servir aussi à tous les enfants de la maisonnée

ainsi qu'à la mère. Il s'agit de fumigation de barkeewî (3), plante anti-sorciers.

Les premiers soins ont été donnés et Ibra recommande à la mère d'envoyer

quelqu'un chercher les médications qu'il préparera de retour chez lui. Il

s'agit de poudres à faire macérer dans l'eau qui sert à la toilette et qui

sont à administrer en bain, matin et soir, sauf le vendredi.

Ibra promet de revenir samedi et, sur des souhaits de prompt rétablis-

sement, nous rentrons à Cubalel.

La consultation s'est déroulée en quatre phases successives

a) Introduction

Conversation entre Ibra et la mère de la jeune fille souffrante.

b) Observation clinique

1. Ibra prend contact avec la malade par l'intermédiaire d'une pièce

de 100 CFA.

2. Ibra prend connaissance de la malade physiquement en lui tâtant

di fférentes parties du corps.

( 1) hoore kuDoI: t ê t e d el a pl ume, m é t a p h 0 r e qui désigne l 'a va n c e que r e ç 0 i t

le marabout avant de commencer son travail. Beaucoup de thérapeutes ont adopté cette

pratique maraboutique.

(2) ceri: formules jaculatoires; qui sont du domaine pré-islamique.

0) barkeewi : Bauhinia Thonningii.



- 122 -

3. Ibra utilise une certaine technique d'observation pour élaborer

un diagnostic qui va se faire par dénégation. En effet, la technique utilisée

s'applique à la recherche des sorciers.

c) Diagnostic

1. Ibra adresse à la mère les résultats de son observation.

2. Intermède pendant lequel la mère de la malade va décider si

elle demande ou non à Ibra d'assurer la cure thérapeutique. Jusqu'à présent

Ibra a été consulté comme ANNDNCIATEUR et DEVIN.

d) Traitement

Une première partie du traitement consiste à protéger le malade

et l'ensemble de sa famille contre les sorciers.

Pendant les quatre phases de cette consultation, une seule va

être uniquement consacrée à la jeune malade. A aucun moment Ibra ne

va l'interroger celle-ci est l'ob jet du dialogue entre Ibra et sa mère et

cette dernière représente l'interrogation sociale tandis qu'Ibra représente

l'explication et la justification à l'interrogation de la mère sur les causes

de la maladie de sa fille.

C'est après avoir établi un diagnostic que Ibra entre dans la phase

curative. Jusqu'à cette étape, il n'est consulté que comme observateur.

Les différentes techniques d'observation qui suivent sont toutes exécutées

dans le but exprès de traquer les sorciers.

L'examen attentif des mains et des yeux renvoie à l'absence et la

présence de sang dans le corps (pâleur des paumes et rougeur des yeux

indiquant la présence d'un buveur de sang). Le massage du cou et plus parti­

culièrement de la nuque permet de s'assurer que la victime de sorcellerie

n'est pas elle-même une sorcière. Si tel était le cas, la cicatrice des "yeux

de derrière" apparaîtrait au toucher du bileejo, car chacun sait que les

sorciers, en plus des yeux sur la face, possèdent deux yeux sur la nuque.

l\Jous voyons donc que le diagnostic d'Ibra procède par élimination. Quant

à savoir pourquoi Ibra diagnostique le hendu,nous ne pouvons que faire des suppo­

sitions à partir d'observations précédentes. Il semble que l'apathie et l'inca­

pacité de se mOUVOir, "avoir le corps comme de la gomme", favorise un

diagnostic de hendu.



- 123 -

Sur le chemin du retour, Ibra nous annonce qu'il gagnera 6000 CFA

de plus, au terme de la guérison. Au cas où son traitement se révèleralt

inadéquat, il ne sera pas redevable du hoore kuDol qui aura servi à la prépa­

ration des médications. Il remet à chacune des personnes présentes pendant

la consultation, et n'appartenant pas à la famille de la patiente, la somme

de 250 CFA : Ibra nous explique que c'est une obligation pour lui de reverser

une partie du hoore kuDol à ceux qui l'ont accompagné, s'il veut que sa

cure soit efficace. Nous pensons qu'il s'agit là d'une pratique visant à

annihiler toute volonté maléfique de la part des observateurs.

La nuit tombe brusquement et nous suivons Ibra qui, malgré sa courte

taille, marche d'un bon pas. Sa démarche, son débit de paroles, tout concorde

à traduire une grande agitation et c'est d'une voix inquiète qu'il nous conte

tous les dangers auxquels il est exposé dans sa fonction de contre-sorcier.

Ainsi, pour garder son pouvoir, il lui faut sans cesse surveiller l'ennemi

qui n'attend qu'un faux pas pour l'anéantir.

Cette lutte incessante du chasseur de sorcier avec ses pairs (Je contre­

sorcier étant un sorcier marqué positivement) oblige ce dernier à se protéger

la nuit, moment où il est le plus vulnérable. En effet, Ibra livre ses combats

avec les sorciers nuitamment, car c'est dans l'obscurité que les sorciers

se livrent à leur sport favori, la chasse anthropophage.

Toujours marchant d'un pas vif, lbra nous expose les multiples dangers

qu'il encourt chaque nuit s'il oublie de réciter ses cefi avant de se coucher.

Il nous donne pour exemple d'imprudence fatale le cas d'un autre bileejo

de Cubalel que nous n'avons jamais interrogé pour les raisons qui suivent.

Au moment où nous séjournons au village, Demba SIH fait beaucoup

parler de lui. Un litige divise le village et le bileejo a un comportement

outrancier. Il est prêt à se battre avec ses parents pour prendre la défense

de son parti. Lors d'une altercation, il prononce des propos tellement incohé­

rents, en menaçant de battre son propre cousin, que le village murmure

qu'il a perdu la partie et que les sorciers ont eu raison de lui. A partir

de ce mom'ent là, il est personna non grata dans les réunions et sa famille

le tient pour ainsi dire prisonnier chez lui afm d'éviter qu'il ne se livre

à un acte de violence que tous auraient à regretter.



- 124 -

Pour Ibra, 5TH est victime de sorcellerie parce qu'il a négligé ses protec­

tions. Chaque soir, sans exception, le bileejo est tenu de réciter une série

de cefi qui le protègent durant son sommeil.

Ibra ne semble pas se réjouir de l'éviction d'un concurrent, lui si narquois

d'ordinaire. Au contraire, cette lente dégradation de son confrère le déroute

et lui fait peur. L'aventure malheureuse de SIH s'est produite il y a deux

jours et "un bileejo ne meurt jamais tranquillement", nous confirme Ibra

avec résignation. Un jour ou l'autre, il est victime de ceux qu'il pourchasse

avec tant de véhémence et c'est alors le hoore rufnde, le renversement

de la tête qui est le siège de la raison.

Avant de rassembler les différents éléments de l'univers étiologique

d'Ibra, qui nous ont été fournis au cours des consultations qui précèdent,

VOICI un bref exposé à propos de l'origine sociale et géographique de sa

clientèle

Au cours de notre séjour chez Ibra, nous avons rencontré peu de patients

qUI habitaient le village, exception faite des parents proches ou des captifs

de case. Très vite, nous avons compris que la spécialité d'Ibra oblige à

une attitude d'évitement de la part des villageois qui veulent empêcher

que ne tombe sur eux le soupçon de sorcellerie. Ce n'est pas au bileejo

de son village qu'il faut confier ses problèmes mais à celui qui vit hors

de portée de la rumeur publique : consulter un contre-sorcier ne doit pas

se faire au vu et au su de tout le monde et l'anonymat est à préserver,

même SI la tâche est difficile. C'est pourquoi la plupart des bilee8e sont

des thérapeutes itinérants, et Ibra ne fait pas exception à la règle.

Durant la saison sèche, Ibra a l'habitude de parcourir une zone d'influen­

ce autour de CubaleL, pendant 8 à 10 jours environ, tous les deux mois.

Avec l'implantation de la rizière qui occupe une grande partie de la saison

sèche, ses tournées se font plus rares. Ibra passe de village en village,

logeant chez d'anciens clients, chez qUI il reçoit ses nouveaux patients.

Ce périple le conduit, dans la majorité des cas, dans des villages de pêcheurs.



RESEAU DE CLIENTELE DlBRA ANN BILEEJO DE CUBALEL. - 125 -

IHIS \( I\!l

GcarClLol
-0______-.-JIf

0_ 'Ji\\d<;t_ d'Ibra

o . "il\.~& '.'oobe

• _ Vina!_ Scbbe

o - Villa,_ ~u\t \l._
• _ 'Ii\\Cl9& F \~&

~ Vi\\al9& ..le _ c1 c 5c\i&I\t..

~ 'iiUCI':lC ..l. + d& 5 clicnh.

K I\S K~!l_C~ ..ç.\;_.. ..l·~.~o".,l;u •••n\-.



- 126 -

Fonde Gande est le village qui amène à lbra le plus de clients: parmi

les 12 malades dont il nous décrit les maux, lbra recense quatre personnes

"nées avec des dents", 5 victimes de sorcellerie-anthropophagie et une sor­

cière repentie. Cette dernière avait été accusée publiquement et l'affaire

ayant été portée devant le chef d'arrondissement, celui-ci avait fait appel

à lbra pour arbitrer la querelle. Ce dernier a confirmé l'accusation et la

supposée sorcière a accepté de se faire soigner. lbra lui a fait vomir les

âmes de ses victimes au cours d'une séance d'exorcisme (fumigations).

Puis il lui a fait deux incisions sur la nuque pour faire disparaître les yeux

de son ancienne condition et il lui a appris les cefi pour se défendre contre

ses anciens complices.

Takoyel, Soubalo Madina et Soubalo Mbumba sont, avec Fonde Gande,

des villages de pêcheurs et c'est parmi eux qu'lbra trouve sa clientèle la

plus nombreuse. Parmi les 16 villages qu'il fréquente, 8 sont des villages

de subalBe, 5 sont des villages toorooBe, 2 sont des villages seBBe et Meri

est le seul village de fulBe.

L'opinion courante veut que les villages de pêcheurs soient des villages

où les habitants et les sorciers coexistent allègrement, opinion confirmée

par nos enquêtes auprès de femmes pêcheuses, fortement touchées par

les attaques en sorcellerie par rapport aux femmes d'autres groupes statu­

taires.

Le soupçon de sorcellerie ne gêne nullement les pêcheurs et chaque

fois que nous demandons à .un bil~ejo de nous citer le nom de quelques sorciers,

il nomme, en général, des pêcheurs ou des captifs. Les pêcheurs sont trop

craints à cause de leur arrogance et de leur franc~parler pour que le soupçon

de sorcellerie laisse place à une accusation publique. Les captifs, eux, n'ont

pas d'existence sociale publique pour qu'une accusation bouleverse l'ordre

social sauf si, derrière le captif, c'est son maître qui est visé expressément.

Ces dernières années, lbra avait l'habitude de se rendre à Dakar pendant

la saison des pluies. Maintenant, s'il se rend à Dakar, c'est qu'une affaire

touchant des gens du Fleuve a des protagonistes à Dakar. Il en profite pour

rendre des visites régulières à l'hôpital psychiatrique de Fann et de Thiaroye,

où les clients abondent.



- 127 -

Il nous faut préciser que J'initiatrice d'Ibra, Buudl Jamel, était en étroite

relation avec le professeur Co110mb, instigateur au Sénégal de Ja collaboration

entre psychiatres et guérIsseurs traditionnels. Par voie de conséquence,

Ibra a assisté pendant trois hivernages au pinc (1) de Fann, où on lUi a

délivré une attestation de présence qu'il a l'habitude de brandir comme

un diplôme.

Ibra herborise car, le plus souvent, c'est lui qui fournit les plantes

transformées en médication à ses clients. Il faut partir de bon matin afin

de pouvoir rentrer en fin de matinée, l'après-midi n'étant guère propice

à ce genre de travail, d'autant plus qu'en rentrant, il faut aVOIr le temps

d'aborder la première phase de transformation des plantes, qUi consiste

en J'étendage et le séchage de la récolte du jour, avant de procéder au

pilage.

C'est en Mauritanie que nous allons herboriser, dans les hautes terres

(jeeri) de la rive droite du fleuve, à environ 6 kilomètres au nord-ouest'

du village. Ibra a l'habitude d'aller chercher les leDDe le lundi et le jeudi

matin. Pendant l'hivernage, les riantes ne sont pas curatives.

Ce sont les plantes parasites qui vont retenir notre attention. Aux

abords de chaque arbre,on se doit de le saluer: "a salaamalekuïn lekki Annabi

Muusa" =\\ je te salue arbre du Prophète Moussa': di t-on lorsqu'on ne connai t

pas le cefol (*) spéci fique à l'arbre qui nous intéresse. Puis on s'en approche

par l'est· pour s'en retourner par l'ouest, une fois la cueillette achevée.

lbra va cueillir le to'onaawi (2) de plusieurs arbres. Tous les to'onaawi

(gui) proviennent de la même plante parasite.

to'onaawi barkeewi gui du Bauhinia Thonningii

plante anti-sorcier ; en fumigation.

les feuilles de barkeewi en inhalation sont utilisées

pour lutter contre les maux de dents et de tête.

(1) pillc : réullioll publique en wolof ; désigne la réunion bi-hebdomadaire qui réunit l'ellsemble

du person!lel de l'hôpital avec les malades et les accompagllants pour un débat ouvert
il toutes les quesl ions.

(2) to'onaawi : Tapll.anthis ballgwensis, loranthacées.

(3) cetol, singulier de cefi (incantatiollS magiques)



to'onaawi caski

to'onaawi koyli

- 128 -

: gui de l'Acacia albida, Mimosacées.

Les pêcheurs la mettent. dans leurs filets pour s'assurer

une pêche abondante.

Plante anti-sorcier ; en fumigation avec la précédente.

gu i du Mytragyna inermis, Rubiacées.

Plante servant à acquérir une fonction de chef (Bayre laamu)

Ecorces de koyli en décoction pour les maux de ventre.

Toutes ces plantes sont utilisées dans le grand combat contre les sorciers.

Le gui joue un rôle très important dans la préparation des remèdes contre

la sorcellerie et il est souvent recommandé de cueillir le gui le plus haut

perché sur l'arbre. To'onaawi contient l'idée de "ce qui est en haut".

Les to'onaawi sont utilisés pour la lutte anti-sorcier et pour la recherche

du pouvoir et de la richesse ; SORCELLERIE - POUVOIR - RICHESSE ­

sont sur le même plan dans la phytothérapie.

Cette sortie au bois était destinée à nous montrer les plantes anti­

sorcier et nous rentrons au village vers 13 heures. L'après-midi, Ibra pilera

les plantes qu'il a mis à sécher sur le toit des maisons. Généralement,

c'est lui qui pile car il n'a pas de disciple à qui confier la tâche. N'importe

qUI ne peut pas piler impunér;'ent ces plantes. Il faut avoir une tête grande

(hoore mawnde) pour être initié aux formules qui sont associés au pilage des

plantes, même s'il suffit de piler les plantes en y ajoutant une fourmi lors­

qu'on ne connaît pas les cefi.

Le concept de hoore· mawnde répond à l'idée de savoir mystérieux.

Parfois, il est dit de certains individus qu'ils sont nés avec une "tête

grande". Il s'agit là d'une connaissance innée qui les distingue de leurs camara­

des et qui les prédispose au métier de bileejo. De façon générale, le quali fi­

catif de hoore mawnde désigne un certain savoir qu'il n'est pas donné à

tous d'acquérir.



- 129 -

II - L'UNIVERS ETIOLOGIGUE D'IBRA

Description symbolique

1. Les sukunyaaBe (1)~ sorciers anthropophaQes

Voici CE: que nous dit Ibra de l'origine des sukunyaaBe

"Les sorciers sont venus par le sang du nez de Mahomet il a donné

son sang à quelqu'un pour qu'il le jette très loin. Mais celui-ci a voulu le

boire parce que c'était le sang de Mahomet. En revenant, il avoua à Mahomet

avoir bu son sang. Mahomet lui dit qu'il avait commis une mauvaise action

et que tous ses descendants seraient des buveurs de sang".

Ainsi, le fait d'avoir goûté le sang humain par adoration du prophète

va condamner la descendance du fautif à la malédiction de commettre à

nouveau l'acte prohibé.

Ibra décrit le sorcier comme étant une personne qui a deux ailes et

quatre yeux : derrière le cou, sur la nuque, le sorcier possède deux yeux

supplémentaires aves lesquels il regarde sa victime. Ce regard provoque

chez elle le jiilol qui se traduit par un évanouissement (0 yaani = elle tombe),

au moment même où le buveur se transforme en hendu pour pénétrer le

corps de celle-ci. Lorsque la proie est une femme, le sorcier entre par

l'oreille gauche pour se propager par le même côté avant d'aller lui prendre

le Bemde : le sorcier souffle du hendu dans le Bernde de la personne, action

qUI provoque le jiilol. Lorsque la victime est un homme, le scénario est

inversé.

L'identification du sorcier se fait à travers l'observation de marques

physiques qui le di fférencient. Ainsi, dès qu'un client se présente pour des

troubles qui peuvent laisser supposer une affaire de sorcellerie, Ibra lui

prend les deux mains et se met à les examiner attentivement : il mesure

les auriculaires par rapport aux annulaires. L'auriculaire doit être à hauteur

de la dernière phalange de l'annulaire. S'il est inférieur à la pliure c'est

que son propriétaire est un sorcier. A l'inverse, s'il est supérieur, c'est

que son propriétaire est victime de sorcellerie. De la même façon, la pâleur

des paumes et la rougeur des yeux permettent de poser un diagnostic de

sorcellerie.

(1) sukunyaaBe, pluriel de sukunya terme emprunté au Soninke.



- 130 -

Le sorcier, qUI est une personne humaine, laisse son wonkii en place

tandis que son fittaandu se transforme en vautour pour aller chasser. Wonkii

et fittaandu désignent deux instances de la personne humaine difficiles

à définir : les dictionnaires les donnent pour synonymes avec la nuance

que le premier terme désigne une certaine matérialité (être humain - souffle

vital) tandis que le second désigne une certaine intellectualité (âme - esprit

- principe vital).

A Bita, Ibra a diagnostiqué le hendu provoqué par les yarooBe YiiYam.

Or, jusqu'à présent, nous avons dit que le hendu était provoqué par les

jinneeji. Il existe, dans l'univers imaginaire des jinneeji-seytaaneeji et des

sukunyaaBe, des liens qui unissent le sukunya au jinne : en effet, lorsque

le sorcier se trouve avec une chasse trop abondante, il peut confier le fittaan­

du de sa proie aux jinneeji qui seront chargés de le lui restituer à sa demande.

La victime de sorcellerie se trouve ainsi affublée de symptômes relevant

d'une attaque par les jinneeji comme le hendu, mais lors de la cure, le

thérapeute qui diagnostique uniquement le hendu verra son traitement donner

des résultats négatifs.

2. Les jinneeji-seytaaneeji, génies et diables

"Les jinneeji sont venus avant le Koran puisque, lorsque le Koran des­

cendait sur Mahomet, les jinneeji étaient déjà là", "tautologise" Ibra.

"... certains jinneeji vont au paradis, d'autres vont en enfer. Les jinneeji

et les hommes sont pareils. Ils suivent Dieu et le connaissent. Le jinne

n'a qu'un bras et une jambe. Il a une démarche claudicante et ne mange

pas par la bouche comme les humains".

En fait, le jinne peut revêtir di fférentes formes mais ce qUI est perma­

nent chez lui, c'est sa monstruosité et sa claudication. La vision d'un jinne

peut rendre fou, tellement son image est effrayante. C'est à certains mo­

ments de la journée (entre midi et quatorze heures, et au crépuscule) et

dans certains lieux qu'il est sage de ne pas fréquenter en solitaire (place

déserte, brousse et en particulier certains arbres) que rôdent les jinneeji.



- 131 -

La VISion du jinne provoque la perte de hakkille. Pour le retrouver,

certains marabouts utilisent des binndi (écritures coraniques) que la victime

accroche autour du cou ; mais certains jinneeji sont complètement indiffé­

rents aux écritures coraniques et refusent de rendre le hakkille : la victime

reste alors irrémédiablement folle.

Les seytaaneeji, contrairement aux jinneeji, sont des créatures de Dieu

qui ont été maudites. Les seytaaneeji provoquent les mêmes maux que les

jinneeji mais à une moindre échelle et ils se confondent : tout comme le

jinne, le seytaane a pour moyen d'action le hendu : c'est le vent qui refroidit

un côté du corps jusqu'à le rendre "mort comme de la gomme" ou alors

qui "gonfle le corps". Le hendu attaque n'importe quelle partie du corps

mais s'attache plutôt aux membres et à une moitié du corps.

Ibra emploie indifféremment jinneeji et seytaaneeji pour décrire les

mêmes faits, aussi nous les juxtaposons. Toutefois, il est certain qu'à l'origine

ils appartenaient à deux registres différents, comme nous l'explique Ibra

lorsqu'il nous dit que les jinneeji étaient là avant le Koran. A ce propos,

nous nous sommes aperçue que le jinne recouvre trois types de personnages':

1. Le jinne double de la personne humaine, qui en est aussi le protecteur,

auquel le devin s'adresse dans son interrogation sur les causes du malheur

de cette même personne.

2. Le jinne d'obédience islamique, qui peut être marqué positivement

et, dans ce cas, il rejoint le jinne protecteur de la personne, ou négativement,

et alors, il s'apparente au seytaane. Il n'y a pas unicité du seytaane mais

pluralité- de seytaaneeji, dont le père fondateur est Iblis. C'est Moussa qui

est l'ancêtre des jinneeji.

3. Le jinne, génie antérieur à l'Islam, être malin qui est le plus diffici­

le à mater et qui est cause de folie irréversible parce qu'il n'a ni Dieu,

ni maître.

Pour plus de commodité, nous emploierons toujours jinneeji-seytaaneeji

juxtaposé, exception faite des rares cas où ils sont antagonistes.



- 132 -

Outre par l'apparence, les modes d'action des sukunyaaBe et des jinneeji­

seytaaneeji diffèrent de plusieurs manières : le sukunya attaque sa victime

en la pénétrant par ce qui est perçu comme les ouvertures naturelles du

corps (oreilles, narines, bouche, vagin et anus), tandis que le jinneeji-seytaane

s'infiltre par ce qui est perçu comme l'enveloppe du corps, la frontière entre

le dedans et le dehors, c'est-à-dire la peau.

D'autre part, le sorcier peut se loger dans le corps qu'il pénètre pour

y manger le Bemde, tandis que le jinne-seytaane ne fait que passer, laissant

sur ses traces une sensation de froideur et d'engourdissement, "comme

des fourmis qui marchent dans le corps", le jinne-seytaane s'échappant

avec le hakkille de sa victime.

Par ailleurs, le rêve, qui a un rôle important dans la divination et

l'élaboration du diagnostic, renouvelle l'opposition entre sukunyaaBe et

jinneeji-seytaaneeji : dans les rêves associés aux sukunyaaBe, la victime

rêve qu'elle est poursuivie par des personnes à la mine patibulaire ou par

des étrangers. Les poursuivants veulent la frapper et/ou la tuer. Pour le

bileejo, lorsque la personne rêve que ses poursuivants la tuènt, il n'y a

plus grand espoir de la sauver dans la vie réelle.

Dans les rêves associés aux jinneeji-seytaaneeji, la victime fait un

rêve agréable dans lequel elle rencontre un ou plusieurs étrangers qui lui

sourient et la convient à les rejoindre, ce qu'elle s'empresse d'accepter.

Le rêve érotique est, de même, associé aux jinneeji-seytaaneeji qui séduisent

leurs victimes sous l'apparence du conjoint du rêveur ou d'un étranger à

belle allure.

Pour le maraboutage (badanal-ligge), il n'est pas besoin de passer par

le rêve puisque une personne maraboutée sai t qu'eile est maraboutée avant

même que le marabout ou le bileejo ne le confirme : elle le sent à des

incidents qui troublent sa vie quotidienne jusqu'à l'empoisonner, des accidents

qui n'ont pour origine que la maladresse ou le hasard et vont alimenter une

Interrogation sur l'auteur présumé de ces mésaventures.



- 133 -

Ibra est chasseur de sorciers mais ce n'est pas sa "fonction exclusive

le bileejo, dont la tâche principale e~t de contrecarrer les projets des sorciers

n'est pas limité dans ses attributions thérapeutiques.

Ibra est un guérisseur plurifonctionnel ; sa compétence s'étend à toutes

les maladies. Sa thérapeutique fait participer l'univers étiologique haalpu­

laar en entier (sukunyaaBe, jinneeji-seytaaneeji, ligge/badanaO. Il maîtrise
. .

toutes les techniques de soin: il emploie aussi bien les écritures coraniques,

les plantes médicinales OeDDe) et les incantations magiques (cefi). A chaque

maladie correspond un type de soins : les écritures coraniques sont très

efficaces contre les maux causés par les jinneeji-seytaaneeji. A l'inverse,

ce sont les leDDe et les cefi qui doivent être utilisés en cas de sorcellerie.

D'autre part, si Ibra a tendance à formuler plus facilement un diagnostic

de sorcellerie du fait de sa spécialisation dans ce domaine, il peut être

sollicité pour des maux bénins qui n'amorcent pas une quête étiologique.

Toutefois, étant donné la mauvaise réputation dont sont entourés les bileeBe,

seuls les proéhes d'Ibra font appel à lui pour des remèdes courants.

Voici un tableau des différents maux auxquels Ibra applique ses compé­

tences. Le choix des maux a été fait de façon arbitraire et ressort de conver­

sations (sur études de cas) que nous avons eues avec Ibra : il s'agit seulement

de donner un aperçu non exhaustif du champ thérapeutique d'Ibra.

Les tableaux qUi vont suivre. se succèdent sans ordre précIs.



3. Tableaux
- 134 -

cr.
li)

E
<0...
c-
E
>­

U1

...
li)

...
c:
li)

E
li)...

"Cij
1.
~

reedu leelindu

Soignable

"ventre couché"
le foetus se colle
aux côtés et le
sang coagule.

Menstrues très
irrégulières avec
sensation d'enfle­
ment et désenfle­
ment du ventre.

avortement ou
accouchement.

boisson, bains
de décoction

les sukunyaaBe
cherchent à
retenir le foetus.

Daarnal

soignable

veine dans le
ventre qui se
remplit de sang
à partir des côtés.

enflement du
visage, yeux
rouges ou jaunes,
poids stationnaire,
veines douloureu­
ses, insomnie•

incisions sur les
orteils avec in­
terdiction de
viande pendant
20 jours, boisson.

mauvaise alimen­
tation de "celui

qui goûte à tous
les plats" (*)

tuVVarn

soignable si le traitement
produit des effets avant un
mOlS, autrement, c'est la
folie "

saignement du nez

inhalation
fumigation.

maux de tête,
joom hoore,
sukunyaaBe

(*) la coutume veut que les repas soient pris en groupe par classe d'âge, chaque membre

étant tenu d'amener son plat, ce qui provoque une pléthore de plats différents.



CIl
III
E

<0...
C.
E
>­

CI)

...
III

CIl
III
c:
C'I
Vi

...
c:
III
E
III...

'ëë
c..
~

jibinaa ny'e

sOignable à par­
tir de l'âge de
7 ans.

l'enfant est "né
avec des dents U

Il voit les sor­
ciers la nui t.

cauchemars

bain et récita­
tions de CEFl.

sukunyaaBe

buruuti

soignable, mal
qui vient du
ventre.

boutons dont
sortent des fi Is
comme ceux des
haricots.

le fil se coupe
et la plaie se
cicatrise•

innde Allah, in­
gestion et appli­
cation.

marigots

- 135 -

jabaare

soignable, crise de folie
momentanée, mortelle SI

dure plus de 2 mois.

tremblements incessants du
corps, chute dont on ne pe'ut
pas se relever.
Le blanc de l'oeil devient
rouge et noir dans les cas
extrêmes.

la personne se relève de sa
crise en ne se souvenant
de rien.

ingestion,
application,
incision lorsque le mal dure
trop longtemps.

seytaaneejl.



CIl
QJ

E
co....
Cl.
E
>.

en
....
QJ

CIl
QJ
c:
C'I
Vi

....
c:
QJ

E
QJ....

"ai
r..
t-

Besungu

soignable, mal
de l'enfant de
moins d'un an.

attrape la fonta­
nelle, puis la veine
sous le cou se
plie et la langue
ne peut plus
bouger.

Refus d'allaiter,
diarrhées avec
sang, yeux
enfoncés dans les
orbites.

reprise de
l'allai tement.

cautérisation
ou manipulation
plus bains.

hendu

soignable

le jinne souffle du
vent dans le
corps de sa
victime. Le jinne
gifle sa"victime.

enfle ment du
corps, corps "mort
comme de la
gomme~ paralysie,
maux de jambes,
constipation,
spasmes du
ventre.

os des orteils
qui craquent.

aaya et
nyago Allah

jinneeji-seytaa­
neeji

- 136 -

ji ilal

soignable

tremblement de tout le
corps, maux de tête qUi
persistent, vertiges.

fumigation,
ingestion,
inhalation.

jinnee ji-seytaanee ji,
sukunyaaBe



sukunya badanal fiDo

- 137 -

,----/----------+-----_._----+-------------

'"QJ

E
'0
~

Q.

E
>.
Vl

sOignable si le
bileejo est plus
fort que le
sorcIer.

le sukunya va
vomir le fittaandu
de ses victimes.

vomissement.

boisson de
décoction de
plantes amères.

lignage maternel
€lUI est un repaire
de sorciers.

soignable lorsque
on retrouve
l'ob jet intermé­
diaire du mara­
boutage.

la personne
maraboutée est
"attachée".

propos incohé­
rents devant
la personne
aimée par exem­
ple.

crise intermit­
tente qui n'arrtve
qu'en présence de
la personne
aimée.

aaya

rival qui convoi­
te la même
femme.

soignable.

la maladie est dans le
ventre au niveau de
l'abdomen et rampe dans
tout le corps.

démangeaisons sur le
corps qui est blanc et sec
et qUI dégage une mauvaise
odeur. Parfois coupe les
orteils.

vomissement qui fait
disparaître les plaies.

ingestion, boisson.

mauvaise nourriture.



CIl
III
E

<0....
c-
E
>.

V'l

....
1:
III
E
III....
cc
r-
I-

yaBBere

sOlgnable

languettes comme
des pousses de hari
cots sortent de
la plante des
pieds.

sensation de
piqûre ou de
brûlure, peau
s'enlève et dé­
couvre la chair
à vif.

cataplasme.

nyaw Allah

narinde

soignable mais
peut disparaître
sans soins.

boule comïle un
oeuf qui glisse et
va et vient dans
le ventre.

maux de ventre,
manque d'appétit,
nausées.

ingestIon

- 138 -

Bosde

soignable lorsque il y a

récidive.

fausse couche

ingestion,
boisson,
bain.

sukunyaaBe



- 139 -

A travers les di fférentes études de cas exposées par Ibra, en plus des

consultations auxquelles nous avons assisté, nous pouvons déjà faire quelques

remarques sur la manière dont le bileeja appréhende le malheur individuel.

Le mouvement

''DaDal qui se plie, qUI se renverse ; boule qui se déplace dans le ventre ;

enflement ou amaigrissement du corps; fourmis qui marchent dans le corps ...",

c'est par les mouvements internes du corps qu'Ibra décrit l'action de la

maladie celle-ci est déplacement et renversement des liquides et des

volumes. D'autre part, le mouvement le plus important pour arriver au

terme du mal, c'est le reflux vers l'extérieur qui expulse une bonne fois

pour toutes la maladie qui est appréhendée comme un élément extérieur

à l'individu.

Les DaDi, au singulier: DaDol

DaDal a un champ sémantique très large. Au sens premier 'racine'

puis suivent 'nerf~, ·veine', Uartère", uvaisseau sanguin" et 'ride". Ibra associe

DaDal à la circulation du sang et nous en déduisons momentanément une

correspondance avec les veines et les artères.

Le sang

Sang des menstrues qui est absent ou présent au moment de la grossesse,

saignement du nez ou~ au contraire, sang qui monte à la tête au lieu de

s'écouler par le vagin ..., le sang. joue de sa présence et de sa quantité.

Peu de sang et aussitôt c'est le soupçon de sorcellerie (où est passé le

sang manquant si ce n'est dans le gosier du sorcier assoiffé ?).

Trop de sang est un bienfait; ainsi, nous avons la certitude qu'il n'y a

pas eu vol de la part des sorciers ou qu'il y a eu restitution (avortement,

saignement de nez).

Les composantes de la personne humaine

Les composantes de la personne humaine sont l'enjeu d'agressions inces­

santes de la part des sukunyaaBe, des jinneeji-seytaaneeji et des marabouteurs.



- 140 -

La diminution de hakkille, vOIre sa perte, résulte du maraboutage.

Le Bernde~ point qui se situe au niveau du plexus solaire, est le morceau

préféré des sukunyaaBe. Les jinneeji-seytaaneeji volent le fittaandu de

l'individu. C'est ainsi que certains désordres sont perçus comme ayant pour

manifestation la perte ou la diminution de certaines composantes de la

personne humaine (hakkille - fittaandu) ou, au contrai re, un excédent (dans

le Bernde).

Le découpage du corps et des maux par Ibra

Ibra distingue trois sortes de maux, les rafi hakkille, les rafi hoore

et les rafi Bandu. Rafi qui signi fie "manque, perte de ce qUI est dési ré:'

désigne les parties du corps qui sont touchées par la maladie • Le principe

d'intelligence (hakkille), la tête (hoore) et le corps (bandu), sont les trois

sièges de maux possibles pour Ibra. Les rafi hoore et les rafi hakkille sont

les sièges non exclusi fs des troubles mentaux (kaaDi). Le corps sans la tête

est le siège de maux de toutes origines et ce sont les veines (DaDi) qui

relient les diverses parties du corps humain.

Cette division du corps est pertinente dans l'énonciation du mal. Cepen­

dant, une fois posée l'interrogation sur la cause du désordre, un autre décou­

page s'impose qui n'est plus celui du corps : il s'agit d'une classification

obéissant à l'ordre étiologique.

Nyaw Allah - nyaw sukunyaaBe - nyaw jinneeji-seytaaneeji et badanal,

voici les différents éléments d'une classification des maux tels qu'ils sont

ordonnés par le discours général et public.



- 141 -

4. Conclusion

Ce chapitre présentant Ibra serait incomplet si nous ne donnions

pas un aperçu des relations que nous avons entretenues tout au long de

notre travail de terrain.

Pendant trois ans, nous sommes allée régulièrement à Cubalel, la

première fois pour rencontrer Ibra puis, lorsque nous avons opté pour

un choix monographique, pour nous intéresser à l'ensemble de la communauté

villageoise.

Sans doute Ibra ne nous a-t-il jamais pardonné cette offense : nous

ne venions plus uniquement pour le voir. Dès lors, ses tentati ves répétées

et maladroites de déconsidérer à nos yeux certaines personnalités villageoi­

ses, si elles nous ont amusée un certain temps, ont fini par nous agacer

et ce n'est pas sans heurts que nous avons continué à nous fréquenter.

Tout en sachant que nous n'étions pas dupe de la mauvaise réputation

qui enveloppe un bileejo, Ibra ne comprenait pas que nous puissions le

fréquenter tout en entretenant des rapports privilégiés avec d'autres familles

du village. Nous étions logée chez des hôtes qui représentaient l'ancien

pouvoir Iignager, et la tentative avortée (volontairement à notre avis)

d'Ibra de se mêler à la bataille politique au lieu de jouer le rôle d'obser­

vateur que lui assigne sa fonction de bileejo, était un moyen de tester

sur nous ses capacités d'éloquence. Devant le peu d'effet qu'il obtenait,

sa peine était d'autant plus grande que nous n'en avions fait ni un célèbre

guérisseur (notre présence ne lui était pas réservée et nous n'étions pas

une taalibe) ni un candidat à l'autorité politique. L'image que nous lui

renvoyions de lui-même était celle d'un homme à la fois bouffon et pathé­

tique, image que lui renvoyaient aussi sa femme et ses enfants à la maison.

Son besoin de reconnaissance qui ne pouvait passer par les voies du Pouvoir

Public à cause de sa fonction thérapeutique, peut-être cherchait-il à

le satisfaire avec cette "demi-toubabesse" que nous étions.

Marginaux tous les deux, c'est sans doute ce qui nous rapprochait,

créant des liens forts et tendus. Cependant, parce que nous étions tous

deux très indépendants, nous ne pouvions former un "clan" et c'est notre



-·142

similitude de situation qui faisait que nous nous heurtions : similitude

du bileejo qui connaît tout du monde des êtres maléfiques, et du chercheur

qui croit dérouler tous les échevaux de l'organisation sociale villageoise,

chacun attaché à sa découverte, à son savoir et impuissant à le mettre

à l'épreuve en dehors du domaine dans lequel ils ont été construits.

La vision qu'Ibra a pu avoir de nous-même semble participer de ce

même effet de miroir.., face aux conflits villageois. Dans un premier temps,

spectatrice intéressée, amusée puis révoltée, nous étions entrée comme

par la force des choses dans un combat éthique avec Ibra et c'est tout

naturellement que nous nous sommes trouvée dans le camp adverse. Mais,

parce que ces conflits étaient très socialisés, nous avons pu continuer

à travailler ensemble et c'est avec une certaine nostalgie que nous songeon~

aux belles empoignades verbales. qui nous opposaient.



CHAPITRE 4

ELIMAAN MAAMODU, IMAM DE CUBALEL

ELIMAAN MAAMODU

1. L'apprentissage d'Elimaan Maamodu

2. Les autres disciplines coraniques, les autres apprentissages

a) Le savoir secret

b) Tasawwuf (mystique)

c) Istikhar

d) Lasrari

3. Les activités d'Elimaan Maamodu

a) La prière

b) Les techniques mystiques

c) L'égrenage du chapelet

d) Privé/public

e) La consultation du marabout

II LES FILS D'ELlMAAN MAAMODU

1. Mohammadu Aan dit Alfa Tokosel

2. Abubakri Aan dit Alfa Kiibel

3. Umar Aan, dit Kasum Kari

4. Suleymaan Aaii dit Moodi

III L'UNIVERS ETIOLOGIQUE DES MARABOUTS

1. Introduction

2. Les Jinneeji

3. Les seytaaneeji

4. Le maraboutage

- 143 -



IV LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL

1. Ceerno Malal Sai, imam actuel

2. Ceerno Sammba Umu Aan, ceerno Lasrari

3. Une séance de listikar avec Moodi Aan

4. Ceerno Dawda Caam, ceemo Koran

V LA RELATION AL'AUTRE CHEZ LE MARABOUT

1. Relation maitre/taalibe

2. L'alliance matrimoniale

-, 144 -



- 145 ­

ELIMAAN MAAMODU, IMAM DE CUBALEL

1 - ELIMAAN MAAMODU

Contrairement à Ibra, que notre première visite honore, dès notre arrIvée

chez Elimaan Maamodu, nous comprenons que c'est nous qui devons nous

sentir honorée par cette rencontre.

Lors de notre premIère visite, nous avons été frappée par son grand

âge, son aIr fragile et les soins respectueux dont il est l'ob jet. Une cour

silencieuse l'entourait, composée principalement de vieillards aussI déla­

brés que lui.

Elimaan Maamodu avait 95 ans (*). Il ne voyait plus très bien et il

entendait encore plus mal. Son fils cadet était constamment à ses côtés

pour lui servir d'intermédiaire et de porte-parole. Tous deux étaient assis

sur des peaux de moutons étriquées et si l'enclos était vaste et les reposoirs

nombreux (danki), il n'y avait pas ce luxe tapageur qu'on trouve chez ceux

qui ont de la fortune.

Le galle (1) d'Elimaan est situé au bord du fleuve et les crues grIgnotent

régulièrement des morceaux de sa concessIOn. Il y a quelques années,· un

des bâtiments s'est écroulé pendant la montée des eaux.

Sans montrer aucun signe apparent de richesse, Elimaan trônaIt sur

sa peau de prière. Tous se tenaient à une distance respectueuse, à l'excep­

tion de son fils, qui devait coller sa bouche contre son oreille pour lui trans­

mettre les paroles des visi teurs.

Elimaan Maamodu, patriarche des Aan, famille dans laquelle se recrutent

généralement les imams de la mosquée de Cubalel, appartient au monde

islamisé et à ses pratiques. Ancien imam lui-même, il s'était désisté lorsque

son grand âge ne lui avait plus permis d'assurer correctement sa fonction.

Elimaan Maamodu fait partie d'une famille maraboutique qui avait participé

à la fondation du village. D'après la tradition orale, les AanaanBe étaient

(*) Il est décédé en Févliel 1984.

(1) galle : désigne à la fois le gloupe familial patlilinéaile et le lieu qu'il habite (famille-conces­

sion).



- 146 ­
marabouts avant de venir s'installer à Cubalel et c'est pourquOI on leur

avait assigné la fonction religieuse.

Maintenant à la retraite, Elimaan Maamodu ne sortait pratiquement

plus de chez lui. Mais il continuait a être visité assidGment par ses pairs

et par leurs descendants. Ces visites étaient honorifiques, son grand âge

le dispensait des tâches qui incombent à un marabout. Cependant, ses béné­

dictions étaient toujours accueillies avec beaucoup de respect eu égard

à sa fonction antérieure et à son statut d'ancien du lignage. Son fils aîné

était décédé il y a quelques années, c'était le cadet qui assurait l'entretien

du gal1e, en attendant d'hériter de la fonction spirituelle de son père. Les

autres fils étaient dispersés dans le village : le gal1e paternel était situé

au bord du fleuve ce qui ne permettait pas une extension de l'habitat. Elimaan

habitait dans le galle paternel qu'il partageait avec son frère cadet, non

sans disputes d'ailleurs.

Depuis son plus jeune âge, Elimaan Maamodu a fréquenté assidGment

l'école coranique, en débutant dans le DuDaJ (1) de son père. Tout au long

de sa vie, il a baigné dans le monde du Koran : toutes ses activités de

prêtre, d'enseignant et de thérapeute ont toujours tourné autour de la pratique

religieuse. De tout temps, ce sont d'abord les taalibe (2) de son père puis

les siens qui ont cultivé ses terres.

Elimaan Maamodu n'a pas su ou n'a pas voulu nous donner le détail

de sa pratique thérapeutique, peut-être parce qu'il trouvait injustifié de

parler du passé maintenant qu'il se bornait à réciter ses prières quotidiennes

et à égrener son chapelet.

Elimaan Maamodu a commencé par participer au DuDaJ de son père

dès l'âge de 7 ans, et ce, jusqu'à 24 ans, faisant des séjours intermittents

à Demet, gros bourg situé à 40 kms en aval de Cubalel, à CiiloN, ville

des Haydara (3), située à l'Est de Cubalel dans le département de Matam,

et à Maadina NjaacBe, gros village situé au sud-ouest de Cubalel, à une

vingtaine de kms en aval sur la rive gauche du fleuve.

(1) OuDaI .: fover '1utOlor duquel le maître coranique réunit ses élèves pour les cours du soir.

Par extension, DuDal désigne l'école coranique.

(2) taalibe : disciple, élève coranique

(3) Hayda(a : yettoode (nom honorifique) des shérifs.



- 147 ­

Pendant ses seize années d'études, Elimaan s'est consacré à l'apprentissage

du Koran, réapprenant plusieurs fois le texte (alluwaI). C'est à Maadina NjaacBe

qu'il a acquis le titre de tapsir (1).

Les matériaux recueillis auprès d'Eliman Maamodu étant peu abondants,

ce chapitre sera étayé par des informations ayant pour source d'autres

marabouts.

Elimaan a été choisi parce qu'il représentait une figure importante

au village. Son statut et sa fonction d'imam en faisait un personnage de

premier plan.

Si les matériaux récoltés ont été peu nombreux, c'est à cause de la

di fficulté que nous avons éprouvée à le questionner très longuement. Sans

doute aussi, le déséquilibre de l'échange a-t-il freiné les confidences la

fonction d'imam suppose que l'élu possède la sagesse et qu'il cannait à

fond le Koran. Ce sont les deux critères pris en considération lors de l'élec­

tion d'un imam. Contrairement à d'autres marabouts, l'imam n'a pas besoin

de publicité ni de faire-valoir. Ainsi, la visite d'une demi-toubabesse, jeune,

femme et désargentée de surcroît, ne pouvait rien lui apporter et ce, d'autant

qu'elle avait refusé de prendre l'attitude d'un taalibe : en effet, une conver­

sation aussi personnelle et investigatrice que peut l'être une enquête biogra­

phique porte atteinte à l'image de la soumission docile qu'un imam attend

d'un disciple.

Par ailleurs, le parcours propédeutique d'un marabout est facile à con­

naître lorsqu'il est balisé de rencontres avec des marabouts prestigieux,

ou lorsque la fonction actuelle du marabout est le résultat d'un apprentissage

long et diversifié. Mais pour les marabouts de Koran et les imams, ce sont

plus les disciplines enseignées que le nom de leurs enseignants qui importent.

De sorte que nos questions sur l'identité des maîtres et des lieux d'apprentis­

sage ont paru fastidieuses et impertinentes.

(1) tapsir : titre honorifique acquis lorsqu'on sait réciter le Koran par coeur et l'interpréter

par une explication historique de chaque verset.



- 148 -

Dans Wl premier temps, le détail de l'apprentissage coranique et de

ses disciplines sera abordé au travers de l'exemple d'Elimaan Maamodu.

Très vite, nous étendrons notre propos aux autres disciplines et apprentis­

sages possibles. Ensuite, nous passerons en revue les différentes activités

d'Elimaan Maamodu et des autres marabouts du village.

Dans Wl second temps, le problème de la succession en milieu marabou­

tique sera examiné à travers le portrait des fils d'Elimaan. Ce sera l'occasion

d'analyser les relations que le marabout entretient avec ses enfants, ses

taalibe et ses maîtres.

Dans les conclusions de ce chapitre, nous ferons état des affinités

qui existent entre marabout et bileejo.

1. L'apprentissage d'Elimaan Maamodu

Avant toute chose, il convient de définir le terme de marabout. D'après
le Petit Robert, "marabout" vient du portugais "marabuto" qui aurait emprunté
ce vocable à l'arabe "morâbit", qui signifie moine-soldat.

En Afrique de l'Ouest francophone, le terme de marabout désigne à
la fois le prêtre musulman, le guérisseur qui s'inspire du Koran et l'enseignant
coranique.

En pulaar, ceemo (*) est le titre de respect qu'on accorde au marabout,
et nous appellerons marabout toute personne à qui est décerné ce titre.
Toutefois, ceemo est devenu par extension un titre qui est donné à toute
personne dont les apparences peuvent laisser croire qu'elle est très religieuse.
D'autre part, un malade qui consulte un bileejo pourra très bien l'appeler
ceemo, et celui-ci l'accepter, aucun des deux n'étant dupe et chacun sachant
qu'il s'agit là d'une hypocrisie de la part du patient qui redoute tout au
fond de sa conscience de fréquenter des personnes bannies par l'orthodoxie
musulmane. Cependant, il faut reconnaître que le terme de ceemo est
pulaar et antérieur à l'Islam. Ceemo est un terme de respect, un titre
de dignité, qui s'adresse à toute personne qui peut vous en remontrer en
matière de sagesse.

Elimaan Maamodu a débuté son apprentissage coranique auprès de son

père, en participant au DuDal que celui-ci animait. A l'instar des autres

taalibe, il a commencé par réciter l'alphabet arabe (abajado), pour ensuite

apprendre par coeur le premier verset du Koran (Fatiya), qui est le verset

(*) ceerno en pulaar s'adresse à toute personne lettrée ou savante, la connaissance savante

étant conçue comme islamique uniquement dans les sociétés musulmanes. Chez les fulbe

nomades, ceerno n'a pas forcément une connotation religieuse.



- 149 -

le plus court. C'est ainsI que l'enfant progresse dans la lecture du Koran,

en réapprenant au 'fur et à mesure l'ensemble des versets appris. Il commence

par les versets les plus courts qu'il doit répéter inlassablement de façon

à pouvoir les prononcer impeccablement. La récitation peut durer des années

entières et n'être jamais maîtrisée. Dans ce cas, l'apprentissage ne peut

aller plus loin. C'est le cas du bileejo Ibra qui n'a jamais été capable d'ache­

ver la lecture du Koran bien que son père fût marabout.

Dans cette première phase de l'apprentissage, le taalibe ne comprend
)

pas ce qu'il récite. C'est seulement lorsque la lecture du livre saint est

bien avancée, et que l'élève a atteint l'âge où le contenu du Koran peut

lui être dévoilé (vers 10, 12 ans), qu'il commence à en avoir une vision

d'ensemble : il apprend le Koran chapitre par chapitre, tout en s'appliquant

à percer les mystères de la grammaire, du style et des règles de la ponctua­

tion (NAWHU), c'est-à-dire tout ce qui touche à la syntaxe arabe. C'est

de cette manière que le taalibe progresse dans la compréhension du Koran,

qui doit s'accompagner d'une lecture harmonieuse et bien rythmée (T AGWID).

Elimaan n'a jamais été initié au tagwid car, à son époque, seuls les marabouts

maures pratiquaient cette discipline. D'après uri des fils d'Elimaan, les

marabouts d'antan n'accordaient pas une importance particulière à la pronon­

ciation harmonieuse du Koran. Maintenant, avec le regain d'attrait pour

l'Islam qui se fait jour et la possibilité d'aller faire des études dans les

pays arabes, chacun cherche à avoir le meilleur accent possible.

A l'époque d'Elimaan~ teHes n'étaient pas les préoccupations et Elimaan

a obtenu son L YDIAS auprès de son père. LYDIAS est un diplôme coranique

qui suppose la lecture et la compréhension du Koran dans son intégralité

ainsi que l'acquisition des principes fondamentaux de la religion. Le taalibe

qui a atteint le stade du lydias peut devenir un enseignant coranique (ceemo

Koran), c'est-à-dire avoir un Dudal dans lequel il enseigne la récitation

et l'écriture du Koran.

Elimaan Maamodu ne s'est pas arrêté là, il s'est spécialisé dans le

domaine du FIQH (jurisprudence), tout en complétant ses connaissances

en grammaire et langue arabe.



- 150 -

Si Elimaan a fait la majeure partie de son apprentissage à Cubalel

auprès de son père et de son oncle maternel, il a toutefois effectué quelques

sejours à l'extérieur, même s'il ne s'est jamais éloigné du galle paternel

pendant de longues périodes. D'autre part, il ne s'est jamais rendu chez

des marabouts habitant des villages très éloignés.

Demet est un bourg qui se trouve à envIron 40 km en aval de Cubalel

dans la province de Tooro. Celui-ci a la réputation d'héberger de grands

marabouts, notamment chez les Jiggoobe. Elimaan Maamodu a fréquenté

ceerno Saajo Budi CAAM, chez qui il a fait quelques brefs séjours afin

de parfaire son apprentissage du Koran.

C'est à Maadina NjaacBe, chez El Haj Demmba Hawa Njaac, qu'Elimaan

Maamodu a obtenu son titre le plus important, celui de tapsir, après deux

saisons sèches et une saison froide passées chez ce marabout. Là, il a complé­

té son apprentissage de la SHARYA (loi islamique) dont il avait acquis

l'essentiel chez son père qui fut un qadi (juge) réputé.

Maadina NjaacBe se situe à environ 30 km au sud-ouest de Cubalel.

C'est un haut lieu maraboutique grâce aux NjaacBe dont la réputation de

. sainteté et de culture se perpétue à chaque génération. El Haj Demmba

Hawa Njaac (décédé) est le père du marabout qui fait actuellement la répu­

tation de Maadina. Les NjaacBe ont la particularité de maîtriser toutes

les disciplines coraniques et de les enseigner. Leur demeure est aussi un

centre thérapeutique depuis deux générations.

Elimaan est allé à Maadina pour y obtenir son titre de tapsir car il

vaut mieux obtenir ses diplômes d'un marabout qui n'est pas un parent

proche. Pendant ses séjours à Maadina, il a complété ses connaissances

en grammaire (nawhu) et langue arabe (Iugha). Il a aussi fait un séjour

de 5 mois à CiiloN, dans la cité des Haydara.

Voici un tableau des différentes disciplines apprises par Elimaan au­

près de ses maîtres :



- 151 -

DISCIPUt\IES TITRE/DIPLOME ENSEIGNANTS

Karan Lydias son père, son oncle maternel

Tapsir ceerno Saajo Budi CAAM à
Demet

El haj demmba Hawa NJAAC
à Maadina NjaacBe

Lugha son père, son oncle maternel
et El Haj Demmba Hawa
Njaac à Maadina NjaacBe

Nawhu son père, son oncle maternel
et El Haj Demmba Hawa
Njaac.

Fiqh son père et El Haj Demmba
Hawa Njaac

Quand il a obtenu le titre de tapsir, le taalibe doit être capable de

lire, d'écrire et de traduire le Koran tout entier et d'en donner une inter­

prétation historique. Il devient alors interprète du Koran et docteur en

religion.

Jusqu'ici, nous avons brossé un tableau général de l'apprentissage cora­

nique. Le Koran n'est pas l'unique base de l'enseignement. Il y a aussi les

HADITH (coutumes rapportées par les compagnons du Prophète) qui sont

essentielles à la compréhension du Koran et des pratiques religieuses. Le

taalibe, tout au long de ses études, s'initie à la foi et aux principes fonda­

mentaux de la religion. C'est par l'étude des contes moraux (MAGAMA),

de la poésie (SHORAO) et des HADITH que le taalibe complète sa profession

de foi. Ces différentes notions sont distillées pendant une première phase

de l'enseignement et elles peuvent être approfondies au cours de ce qui



- 152 -

peut être considéré comme un second cycle d'étude.

Elimaan Maamodu ne donne pas l'exemple d'une chaîne d'apprentissage

telle qu'elle est décrite par Wilks (1968).

En effet, Elimaan a acquis l'essentiel de son savoir à l'intérieur de

son lignage. Ceci s'explique peut-être par· son destin : il faut savoir que

de fait, la charge d'imam est Iignagère à Cubalel et, dès son plus jeune

âge, Elimaan Maamodu a été éduqué dans cette perspective. Etre Imam

suppose qu'on possède un savoir très spécialisé dans le domaine du Koran.

Un bon imam doit connaître parfaitement le Koran et doit pouvoir répondre

à toutes les questions concernant le livre saint et les pratiques religieuses.

On ne lui demande pas d'être un fin politicien ni d'avoir une personnalité

extravagante. C'est moins le renom de ses maîtres qui fait sa qualité, que

la bonne opinion que les villageois ont de lui. La stratégie publicitaire de

l'imam en puissance ne s'adresse jamais qu'au public villageois. Il n'a pas

besoin de multiplier les alliances et les contacts en dehors de son territoire

villageois puisque ce n'est pas par l'extérieur qu'il sera plébiscité. Ainsi,

dans les villages que nous avons visités, l'imam n'apparaît jamais comme

un personnage ayant suivi un apprentissage prestigieux, ce qui ne veut pas

dire qu'il n'ait pas été sérieux.

Au travers des autres disciplines coraniques, nous verrons que les chaînes

de transmission du savoir peuvent être plus complexes. Avant cela, il convient

de rappeler que les incursions faites par Elimaan Maamodu à Maadina NjaacBe,

Demet et CiiloN ne sont pas anodines. Ces trois villages sont connus pour

être des hauts lieux du maraboutisme sans même citer le nom de marabouts.

Nous nous intéressons davantage à Maadina NjaacBe dans le chapitre 6.

ZeLes autres disciplines coraniques, les autres apprentissages

L'apprentissage du Koran débute par la récitation sous forme de litanie

des premiers versets. Le Koran est un texte sacré qui ne souffre pas d'être

mal calligraphié parce que tous doivent pouvoir le déchiffrer même sans

connaître la syntaxe arabe.



- 153 -

Le savoir coranique (gandal Koran) est le fondement qui permet l'étude

des autres domaines de la science islamique. En effet, on ne peut initier

une personne qui méconnaît le Koran et les fondements de l'Islam à la

poésie arabe par exemple, et encore mOins aux techniques d'un savoir secret

qui s'avère dangereux pour un non-initié.

Nous ne reprendrons pas les notions de savoir coranique qui ont été

indiquées à travers la biographie d'Elimaan Maamodu. Les disciplines scientifi­

ques (fannuuji) ont l'avantage de permettre au marabout d'écrire en arabe.

Ce pouvoir de l'écriture dans une société de tradition orale permet au

marabout de recueillir et de noter des renseignements d'ordre généalogique,

historique et philosophique qui constituent, comme dans beaucoup d'autres

réglons où l'écriture est l'apanage des marabouts, un matériau historique

important. C'est ainsi que Cheikh Musa Kamara (1) a recueilli une grande

partie de ses informations auprès des lettrés musulmans et des familles

maraboutiques.

Le Koran peut aussi être étudié seul, à l'exclusion de toute autre disci­

pline destinée à le commenter ou à l'expliquer. Le marabout enseigne alors

par l'exemple les fondements de la religion.

L'obtention du diplôme lydias, puis l'acquisition du titre de tapsir,

renvoient uniquement au domaine coranique, ce qui est insuffisant ou plutôt

inadéquat pour qui a d'autres visées.

Avant de dresser la liste des disciplines qui entourent 'le savoir coranique,

il paraît utile de dire dans quels domaines un marabout peut exercer son

savoir islamique.

Dans la définition du marabout qui a été donnée plus haut, les diverses

fonctions du marabout apparaissent comme étant celles de prêtre, d'enseignant

et de thérapeute. Dans ses fonctions de guide et d'enseignant, le marabout

doit avoir une vision synchronique du Koran. Pour celles de prêtre et de

thérapeute, il dOit en avoir une vision diachronique : il doit être capable

(1) lettré haalpulaar du début du siècle qui, sous "instigation de Caden, a fait le tour du Fuuta

pour recueillir les traditions historiques de la régiorl.' Malheureusement, il n'est toujours

pas traduit en français, à part quelques passages qui ont été traduits par différentes person­

nes en fonction de leur préoccupation du moment. Voir Fonds Musa Kamara. IF AN. DAKAR.



- 154 -

de le détailler pour pouvoir en utiliser des fragments. D'autre part, il doit

abandonner la vIsion linéaire du texte pour en capter les autres sens. Cette

compréhension plus en profondeur, cette vision en strates du Koran nécessitent

l'apprentissage d'un ensemble de disciplines qui est appelé par les Haalpula­

aren GANDAL SIRRU (savoir secret). Ce savoir s'attache moins à des dis­

ciplines précises qu'à des ouvrages traitant de problèmes particuliers à

la vie humaine (transcendance = communication avec Dieu, mysticisme;

protection contre le malheur = divination - confection de talismans à base

d'écritures coraniques ; retraite mystique = fusion avec Dieu, communication

avec les êtres supra naturels). Dans ces domaines, l'apprentissage se fonde

moins sur la compilation d'ouvrages que sur l'étude de techniques: utilisation

de l'écriture, interprétation des rêves et du Koran, voilà ce que recouvre

le savoir secret.

Voici un tableau qui classe les di fférents chapitres de la connaissance

maraboutique en fonction du dénominateur important.

GANDAL KORAN GANDAL SIRRU FANNUUJI

(savoir coranique) (savoir secret) (disciplines scienti fiques)

tafsir al Koran Tasawwuf (mysti- Lugha (linguistique
cisme) arabe)

(exégèse coranique) Istikhar (divination) . nawhu (grammaire)

FiQh (jurisprudence) Lasrari ("magie") bayàna (rhétorique)

Hadith (coutumes) badil (?)

Sîra (biographie du mandiq (logique)
prophète)

arur (?)

shorao (poésie)

L'étude du Koran et des disciplines arabes est accessible à tous ceux qui en

ont le désir. L'étude du savoir secret dem~nde en revanche d'autres qualités'

et surtout un maître qui vous accepte comme taalibe, parce qu'il reconnaît



.; 1

155 -

én vous la capacité d'accéder à ce savoir. L'étude du gandaJ sirru transforme

l'apprentissage en initiation. Celle-ci est le fait de la volonté de Dieu qui

passe par le truchement d'un maître. Dans le gandaJ sirru, les chaînes de

transmission du savoir n'obéissent pas aux lois du lignage. Dans notre chapitre

consacré à l'ensemble du dispositif thérapeutique de la région, nous exami­

nerons en détail ces chaînes de transmission du savoir.

a) Le savoir secret (gandal sirru)

Elimaan Maamodu possède quelques notions de gandaJ sirru. Sans qu'il

nous l'ait dit expressément, nous le déduisons du fait qu'à un moment

de son existence, il a administré des médications pour guérir certains maux.

Par ailleurs, tout lignage qUI se spécialise dans le Koran détient obligatoi­

rement un savoir étendu à d'autres domaines connexes. Ce n'est pas parce

qu'Elimaan est issu d'une famille d'imams qu'il n'y a eu que des seemaaBe

Koran chez ses ascendants. L'exemple de son père qadi (confirmant ainsi

l'existence d'une connaissance transmise à l'intérieur du lignage) peut laisser

supposer que d'autres disciplines ont été enseignées à l'intérieur du lignage.

C'est le cas pour le savoir secret qui est une branche du savoir lignager,

bien qu'Elimaan n'en ait pas fait état. La possession de ce savoir par Elimaan

a été confirmée par son plus jeune fils qui, lui-même, a des prétentions

dans ce domaine.

Chaque lignage maraboutique prétend posséder un savoir secret propre,

au même titre que les groupes artisanaux. Il s'agit là d'un savoir à la fois

statutaire et lignager qui permet de se protéger contre le malheur. Mais

ce savoir secret des marabouts est en grande partie issu d'ouvrages spécialisés

dans la magie et la mystique. Pour les uns, ces livres sont écrits par des

génies, pour les autres, ce sont des livres antérieurs à l'Islam, écrits par

des arabes et plus ou moins reconnus par l'Islam. La mystique (Tasawwuf),

la divination (Iistikhar) et la magie (Lasrari) sont les registres où le marabout

puise les techniques visant au bien-être et à la prospérité.

b) Tasawwuf (mystique)

La mystique islamIque prône la communication personnelle entre Dieu et le



- 156 -

croyant. "Une personne ordinaire a une relation à la 3ème personne avec
Dieu. Une personne éduquée peut avoir une relation à la seconde personne
avec Dieu et un mystique entraîné peut avoir une relation à la 1ère personne
avec Dieu. A ce stade, "l'union" ou wusuli (wusul : re-naissance, ou Unlon
avec Dieu, ou le processus pour accéder à l'union avec Dieu) est achevée
et le mystique se voit comme une part de l'unité spirituelle et matérielle
de Dieu" (Paden, 1973, p. 65)

Pour atteindre les différents degrés de communication avec Dieu, le

mystique doit s'entraîner. Cette quête mystique s'appelle tarbiyya (tarbiyu

en pulaar). Elle ne peut se faire toute seule et nécessite un maître qui

prend en charge son taalibe au plan spirituel. Cet initiateur se rattache

lui-même à son maître et c'est ainsi que se forment les chaînes de transmis­

sion (silsila) du savoir mystique.

Pourquoi la communication avec Dieu ? Essentiellement pour servir à

son tour d'intermédiaire entre Dieu et le commun des mortels et avoir

ainsi un pouvoir rédempteur. Mais cette communication directe avec Dieu

est aussi une garantie de rédemption après la mort. Outre ce privilège,

le mystique en période de retraite bénéficie de la commisération de Dieu.

Cette retraite (xalwa) a lieu dans un isolement total et peut durer jusqu'à

41 jours. Elle se déroule dans un lieu naturel (grotte, le plus souvent) et

doit être accompagnée d'un jeûne total.

Mais, comme le fait remarquer Zempléni (1968, p. 449-450), les objectifs

habituels de la retraite sont la guérison et l'obtention de richesses. Ces

buts sont en contradiction avec l'idée de fusion en Dieu recherchée dans

la retraite mystique. En effet, la retraite effectuée dans un but thérapeutique

ou matériel tend vers une communication, non pas avec Dieu, mais avec

le circuit parallèle des génies et des diables. La retraite est alors une opéra­

tion magique, qui permet d'obtenir les faveurs de ces êtres surnaturels.

Le xalwa est aussi une des techniques du maraboutage. Nous verrons plus

en détail plus tard comment les domaines d'activités du marabout peuvent

donner lieu à des comportements contradictoires. Le marabout a plusieurs

facettes et, chaque fois qu'on essaye de le définir par des oppositions bi­

naires de type religieux/politique, Dieu/génies et diables, écriture/plantes

médicinales, on ne prend en considération qu'une des facettes, celle qui



- 1~7 -

est d'ordre idéologique. En fait, le marabout est un personnage aussi ambigu

que le bileejo et c'est dans cette ambiguïté que réside une grande part

de son autorité.

c) Istikhar Oistikar en pulaar)

Pratiquer le listikar désigne "le fait de confier à Dieu le choix entre

plusieurs options possibles, soit par piété et soumission à sa volonté, soit

par incapacité de décider de soi-même, par ignorance, du parti le plus avanta­

geux" (1).

Dans l'antiquité, Istikhar se trouvait rattaché à des pratiques mantiques

diverses (divination médicale, nécromancie). L'orthodoxie musulmane aurait

désapprouvé cette technique bien qu'elle ait joui de la faveur des milieux

populaires où elle pouvait coexister avec l'envoûtement et l'ordalie rituelle.

Le prophète aurait fixé les règles d'emploi de l'I5TIKHAR pour éviter un

usage païen de cette technique.

Au Sénégal, 15TIKHAR est une pratique commune à tous les marabouts,

même les plus orthodoxes qUI se distinguent par le refus du LA5RARI (voir

plus loin). Listikar désigne les pratiques divinatoires basées sur l'utilisation

du Koran. Elles comprennent la divination par les rêves, la divination par

le chapelet et par des signes sur le sable (géomancie).

Le marabout, comme tout homme religieux capable de pratiquer l'lstikhar,

utilise cette technique pour ses propres besoins, dans un élan de soumission

et de piété enversDieu. Mais lorsque l'Istikhar est employé à l'adresse d'une

tierce personne, cela devient une technique divinatoire. C'est d'abord et

avant tout un acte mantique, même s'il est sous-tendu par la foi en Dieu.

Le statut de l'istikhar est ambigu. Il est à la frontière du savoir coranique

(gandal Koran) et du savoir secret (gandal sirru). En effet, l'Istikhar n'est

pas enseigné au même titre que la grammaire ou tout simplement les. versets

du Koran, même si certains hadith racontent que le Prophète enseignait

l'lstikhar à ses disciples comme s'il s'agissait d'une sourate du Koran (1).

(1) Encyclopédie de l'islam, 1965.



- 158 -

Pour connaître le listikar (en pulaar), il faut en avoir la volonté et

en faire la demande à un maître. Ce n'est pas lui qui proposera de son

propre chef de vous l'enseigner. L 'Istikhar se transmet de façon spontanée

dans le lignage. Dans les autres cas, il faut pratiquer le tarbiyyu pour accéder

à ce genre de connaissance. Le tarbiyyu dont on a dit que c'était une quête

mystique a un sens plus large; le tarbiyyu désigne toute recherche d'un

savoir difficile d'accès et qui exige un rapport très personnel entre le maître

et son disciple. C'est un rapport de soumission spirituelle totale, qui lie

le taalibe à son maître ad vitam aeternam, puisque c'est ainsi que se créent

les chaînes de transmission du savoir (silsila). Tarbiyyu inaugure un rapport

entre personnes et non plus entre lignages, comme cela est souvent le

cas dans l'apprentissage des sciences coraniques. L'acceptation du taalibe

par son ceemo n'est pas le fait d'une reconnaissance d'un lignage, mais

d'une forte personnalité, du moins en théorie. Cette personnalité peut être

renforcée par la chaîne de transmission du savoir du maître.

d) Lasrari (1)

Contrairement à Pistikhar qui est une technique divinatoire accessible

à tous les musulmans, le lasrari participe du don ou d'un héritage très lointain

réservé à la famille du prophète et des descendants de Fatima (cf. djafr

1978 : 386)

Le Lasrari comprend le don de voyance mais aussI toute une série

de livres d'oracles et ~Iouvrages ésotériques concernant l'influence des

astres ou les propriétés occultes des lettres de l'alphabet ou des noms de

Dieu. Le Lasrari recouvre le don associé à des connaissances techniques

ésotériques qui ont leur source dans les traditions pré-islamiques (hébraïques,

pour la transposition et la codification des lettres en chiffres grecques

surtout (2) pour l'astrologie).

Le Lasrari permet une interprétation spirituelle et mystique du Koran,

en opposition avec l'exégèse traditionnelle et lexicographique habituelle

du ceemo Koran. Pour pouvoir user de cette connaissance, ou plutôt pour

y accéder, il faut des prédispositions particulières qui permettent de supporter

le pOIds de ce savoir. Ici, le marabout et le bileejo se rejoignent dans cette

(1) Ce paragraphe a été réalisé grâce au concours de Yoro K. Fa Il, historien à l'université
de Dakar, qui m'a aidée à trouver les entrées dans le dictionnaire encyclopédique de l'Islam
pour comprendre ce que recouvre le terme lasrarï. Qu'il en soit ici remercié.

(2) Les connaissances astrologiques arabes ont eu 4 sources: l'Iran, la Grèce, l'Inde et la Syrie
(encyclo. Universalis,6ï9)



- 159 -

qualité de hoore mawnde, tête/grande, attribut nécessaire pour assumer

toute connaissance secrète extra-ordinaire.

Les objèctifs du ceemo lasrari dépassent ceux du ceemo listikar. Contrai­

rement au listikar qui n'a qu'une vertu consultative, le lasrari permet d'agir

sur les êtres par l'intermédiaire d'objets manipulés à l'aide des techniques

citées plus haut. C'est pourquoi El Haj Malik 5ih, au XIXème siècle, aurait

lutté contre le lasrari coupable de shirk, c'est-à-dire "d'associationnisme"

entre Dieu et un pouvoir non orthodoxe, celui des génies et des diables,

auxquels le joom lasrari a recours dans ses actes magiques. En effet, le

joom lasrari ne se contente pas des qualités intrinsèques du Koran. Il lui

faut aVOIr recours à des êtres et à des procédés pré-islamiques et c'est

pour cela qu'il est accusé d"'associationnisme". Le joom lasrari met à contri­

bution toutes les forces dont il peut disposer, à savoir Dieu, les anges et

les créatures démoniaques. Il ne craint pas les mésalliances et le but recher­

ché justi fie tous les moyens déployés.

A l'opposé du listikar qui est un procédé mantique pré-opératoire,

le lasrari est à la fois consultatif et opérant. Consultatif, le lasrari entre

de plein pied dans la mystique (tasawwuf) ; il permet de prédire l'avenir,

de prononcer des oracles et de connaître sa destinée. Actif et opérant,

le Lasrari est un ensemble de techniques de maraboutage qui donne au

marabout la possibilité d'agir sur les êtres, par l'intermédiaire d'objets

manipulés. Grâce au lasrari, le marabout agit sur l'ordre temporel et provoque

le destin. Le lasrari transforme les destinées individuelles grâce à l'acquisi­

tion de biens et de pouvoirs en dehors des cadres habituels du lignage et

du statut. Le lasrari est un subterfuge qui permet de dépasser les discrimi­

nations sociales quotidiennes et qui donne à chacun les moyens d'accèder

à la prospérité. Le lasrari est le pendant islamique des techniques de magie

interpersonnelle. Il se distingue des techniques fulBe de Bayre par la prédo­

minance du calcul et de l 'écri ture. Les plantes médicinales sont utilisées

dans une moindre mesure et leur maîtrise provient du savoir traditionnel

peul de la phytothérapie.

Pour résumer, nous disons que le lasrari est un domaine de connaissances

diversifiées, secrètes et privées et qu'il ne s'embarrasse pas d'une interpréta­

tion étroite et rigide du Koran, lequel n'est qu'un des piliers du lasrari.



- 160 -

L'apprentissage du lasrari obéit aux règles du tarbiyyu et c'est de la

qualité de la relation entre le maître et l'élève que dépend la connaissance.

Les chaînes d'apprentissage sont obscures, et pas nécessairement glorifiantes,

dans la mesure où le joom lasrari, qui est en même temps ceerno Koran

et diplômé de Lydias, peut faire prévaloir son silsila. Mais c'est rarement

la chaîne d'apprentissage de ses marabouts de lasrari qui est célébrée.

C'est ainsi que Hamdu Rabi Njaac, de Maadina NjaacBe, marabout réputé

pour ses connaissances coraniques et magiques, possède une lignée glorieuse

de maîtres coraniques (cf. fiq. nO 1 , en annexe). En revanche, pour son

lasrari, nous avons comme seul indice un surnom : Cheikh Jinneeji, seigneur

des génies, et une région d'origine, le Fuuta Jallon; c'est dire que l'identi­

fication n'est pas de mise dans le domaine du lasrari ; les signes de reconna i s­

sance échappent aux lois du lignage et ce sont plutôt des marques individuel­

les qui forgent l'identité du joom lasrari. L'emploi d'un surnom pour nommer

son maître semble indiquer la faible importance du statut et du lignage

inscrits dans le nom propre. Ce qui compte, ce n'est pas ce qui rattache

l'enseignant à ses ascendants et à ses descendants, mais ce qui le place

dans le monde dont il tire sa maîtrise, c'est-à-dire le monde des génies

ou le monde aquatique.

Nous voyons donc que le joom lasrari tire sa fortune de ses capacités

individuelles et qu'il ne peut nullement compter sur le confort que procure

une bonne naissance. Le joom lasrari est un 'self made man' ; ce qui explique

peut- être son âpreté au gain. Il nous faut préciser que le domaine du lasrari

permet au marabout de rentabiliser sa situation et qu'il ne s'en prive pas.

Le joom lasrari est à la fois le voyant, le magicien et la corne d'abondance

auxquels on se voue pour augmenter la potentialité de prospérité qui réside

en chacun de nous. Le joom lasrari est consulté pour redresser les effets

d'une marâtre nature. Le lasrari est une espèce de contre-culture qui défie

les effets de la culture dominante sans pour autant la contester. Le lasrari

est à la fois parallèle et complémentaire, un peu comme le loto et le tiercé,

qui sont des institutions qui font croire à l'égalité des chances de tous

face aux biens de ce monde.

La connaissance du savoir secret assure au joom lasrari une clientèle

de personnes en quête de protections, de santé et de biens matériels. qui

est prête à rétribuer ce sauveur, en monnaie sonnante et trébuchante.



· : .•,~., , . i .

- 161 ~

Un ceemo Koran est sollicité pour ses compétences religieuses exclu­

sivement (signification d'un verset coranique, comportement dans la prière,

etc .) Un ceemo listikar ou lasrari est sollicité dans tous les domaines

qUI touchent à la vie (sentimentale) sociale J biologique), la religion étant

prise comme moyen et non comme· but en soi.

Chaque marabout a plus ou moins Wle spécialité dominante pour laquelle

il est connu et fréquenté. Elimaan Maamodu, dont la dernière fonction

publique a été celle d'imam, est reconnu comme tel par l'ensemble du village.

Sa renommée le définit comme imam et comme docteur en· droit islamique.

J. Les activités d'Elimaan Maamodu

La fonction publique majeure d'Elimaan Maamodu, après celle de ceerno

Koran qu'il a assumée dès la fin de ses études, a été celle de Elimaan juma

(imam de la grande mosquée).

Chaque village du Fuuta possède sa mosquée du vendredi (juma), à laquelle

peuvent s'ajouter des moquées de quartier (jama).

Elimaan Maamodu a succédé à ses grands frères (voir tableau de la

succession des imams fig. N° 2 en annexe)

L'imam est le prêtre qui dirige· les prières ainsi que les lectures com­

mentées du Koran à la mosquée. En théorie, l'imam est choisi parmi les

lettrés coraniques du village : en réalité, il est souvent choisi au sein d'un

même lignage. L'imam est désigné par la communauté villageoise en fonction

de sa connaissance et de sa moralité.

Elimaan Maamodu a voulu remettre la charge entre les mains de son

fils aîné lorsqu'il a senti ses forces décliner. La communauté villageoise

a refusé en raison du jeune âge de celui-ci. Par ailleurs, le frère cadet

d'Elimaan qui briguait la succession n'a pas réussi à faire le consensus

autour de sa personne. Le conflit aîné/cadet qui a opposé les deux frères

s'est transformé en conflit de factions politiques· au sein de la communauté



-. 162 -

villageoise, et ce n'est qu'après de nombreuses interventions de hauts digni­

taires de la confrérie et après moult tergiversations de la part des vil­

lageois, qu'a été élu imam un Sai en remplacement d'Elimaan Maamodu.

Ce choix d'élire un imam dans le lignage des Sai n'a pas été le fruit du

hasard puisque c'est 'dans ce lenyol qu'on trouve le second imam de Cubalel

(cf. tableau).

L'imam est consulté pour tout ce qui a trait à la lecture du Koran

et à son exégèse. A cela s'ajoutent, pour Eliman Maamodu qui est spécialisé

en droit islamique (fiqh), toutes les questions concernant le droit islamique.

Umar Elimaan, son père, fut en son temps qadi (juge islamique), et c'est

à lui que le village s'en remettait en cas de litige.

\J

L'imam préside, par ailleurs, à toutes les grandes cérémonies religieuses

et' il est présent à toutes les activités publiques en tant que chef religieux.

C'est aussi lui qui transmet à la population les messages venus des hauts

dignitaires, en l'occurrence les chefs de la confrérie (tariqa) tidiane (1),

qui est la confrérie majoritaire dans la vallée du fleuve Sénégal.

Outre ses fonctions publiques d'imam, d'enseignant coranique et de

qadi, Elîmaan est sollicité pour des affaires d'un ordre plus privé. Comme

la grande majorité des marabouts, il est consulté sur des problèmes qui

ne sont pas toujours d'ordre théorique et sa compétence est recherchée

dans tous les domaines de la vie quotidienne et non pas seulement dans

les grandes étapes qui 1a jalonnent. Le marabout est une sorte de conseiller

technique de tous les instants. Il aide à prendre les décisions, à se prémunir

contre les forces maléfiques et à s'assurer l'appui de Dieu dans toute entre­

prise.

S'attacher les serv ices d'un marabout, c'est être contaminé par sa

baraka (chance), qui lui vient de sa fréquentation assidue de Dieu. Le mara­

bout est un intermédiaire entre Dieu et le commun des mortels. Ses connais­

sances et ses techniques lui permettent d'intercéder auprès de Dieu. Son

commerce avec le divin lui permet de prévenir le malheur à venir et parfoIs

même d'accroître les capacités de réussite sociale des individus. Le pouvoir

(1) La tidianie est une confrérie musulmane qui a été introduite au Sénégal par les chefs

maures, en particulier les Trarza, et les marabouts guerriers Toucouleur comme El Hai

Umar (COULON, 1981 : p. 88)



- 163 -

charismatique du marabout, sa baraka se manifestent dans la prière et

dans l'exercice mystique.

a) La prière

La récitation des versets coraniques accompagnée de jets de salive,

l'imposition des mains sur la tête et le corps du croyant, l'inscription de

versets coraniques sur des tablettes en bois (alluwaI), lavées avec du coton

qui est ensuite immergé dans des bouteilles d'eau servant à la toilette et

à la boisson : voici les moyens employés par le marabout pour transmettre

sa baraka qui est purificatrice et salvatrice.

b) Les techniques mystiques

Nous avons vu plus haut que la mystique islamique (tasawwuf) tend

vers la communication directe avec Dieu. Dans le cas de la mystique pure,

cette communication a pour objet la fusion avec Dieu. Dans le cas de la mysti­

que appliquée, la volonté de communication est plutôt adressée aux compa­

gnons de Dieu, anges, génies et démons. C'est une aide matérialisée qui

leur est demandée : il peut s'agir d'une demande de guérison comme d'une

demande de gain.

La retraite mystique (xalwa), le rêve et la divination sont les moyens

utilisés par le marabout pour parvenir à ses fins. La retraite, qui est de

loin la technique qui exige la plus forte personnalité, est utilisée dans des

affaires extrêmement graves, lorsqu'il s'agit d'une demande extérieure,

autrement elle est le fruit d'une volonté délibérée du marabout. Le rêve,

qui est une technique divinatoire, s'utilise fréquemment pour connaître

les chances de réussite de projets ou d'affaires en cours. D'une manière

générale, le rêve concerne la réussite ou l'échec d'une action. Il peut aussi

être le prélude à un diagnostic.

Le champ de la divination recoupe celui de la thérapie. La divination

permet d'éclaircir le "Qui" et le "Comment" du malheur. Elle permet aussi

de déterminer la conduite à tenir dans la vie de tous les jours.



- 164 -

La divination, pour le marabout et pour les thérapeutes en général,

est une technique qui permet de passer d'une interrogation sur les symptômes

du malheur à une interrogation sur les causes de ce malheur. Cela ne signifie

pas que tout acte mantique ait un objectif thérapeutique: les techniques

de la divination islamique sont à une petite échelle un mode de communica­

tion avec le monde divin. Si on admet que les réponses à toutes nos questions

sont formulées dans le Koran, la divination est le moyen de tirer la bonne

réponse.

La divination islamique appartient au domaine du savoir secret. Les

techniques les plus courantes relèvent de l'lstikhar mais le rêve et la retraite

appartiennent au domaine de la mystique (Tasawwuf). Dans tous les cas,

l'égrenage du chapelet et la récitation de versets coramques accompagnent

ces techniques, excepté pour le rêve endormi.

c) L'égrenage du chapelet

En général, le chapelet est ~grené par le croyant après les cinq prieres

de la journée pour affirmer sa foi dans sa confrérie. Chaque confrérie musul­

mane a un wird (1) (wirdu en pulaar) qui désigne les li tanies et qui par

extension désigne l'ensemble des règles propres à la confrérie.

Pour accèder au wirdu, il faut avoir un initiateur qui juge de votre

aptitude à faire cette profession de foi. Des règles très strictes entourent

l'accomplissement du wird et pas seulement au moment rituel, mais aussi

dans la vie quotidienne. Généralement, c'est à l'âge adulte (vers 40 ans)

qu'est reçu le wird. Au départ, quelques litanies récitées en égrenant son

chapelet après les prières du matin et du soir sont apprises. Au fur et à

mesure de son avancée en âge et de sa disponibilité vis-à .vis de Dieu, l'indivi­

du apprend d'autres litanies auprès de son marabout. Elles consistent en

grande partie à énoncer le nom de Dieu un nombre de fois plus ou moins

grand. Il n'est pas rare de voir de vieilles gens passer la journée à égrener

leur chapelet.

(1) wird : c'est le rituel le plus commun. L'élément important dans le rituel est la répétition
du nom de Dieu (innde Allah), c'est-à-dire DIKHR (cf. PADEN 1973, p. 65)



- 165 -

La pratique du wird est une demi-retraite : en effet, l'individu qUI

égrène son chapelet, même en présence d'autres personnes, se retire du

monde et n'adresse la parole à personne pendant tout le temps que dure

le rituel. Celui-ci peut durer de 10 minutes à 1 heure ou même plus longtemps.

Le marabout a des wird plus longs et plus fréquents que les gens du

commun. Chacun sait que les moments où on peut rendre visite à un marabout

sont très limités; il s'agit de la période entre les deux prières de l'après-midi

(tisbar et takusan). Avant, le ceerno Koran a son wird et son école coranique

et plus tard il a ses prières, son wird et son école coranique.

La plupart des marabouts sont des muqqadam (initiateurs) et peuvent

donc donner le wird à leurs taalibe. Mais une grande connaissance du Koran

n'est pas obligatoire, notamment chez ceux pour qui le Koran. est en quelque

sorte un héritage lignager. Connaître les principes et les règles de la confrérie

suffit dans ces cas-là.

\.,

Elimaan Maamodu est un muqqadam, sa fonction d'imam l'y oblige.

D'autre part, pour .obtenir le wird, on cherche moins un marabout prestigieux

qu'un marabout de la moralité duquel on est sûr puisque c'est celui-là qui

va montrer le chemin pour une conduite meilleure et impeccable. Cependant,

le wird est souvent acquis auprès des hauts dignitaires de la confrérie tidiane,

lorsque ceux-ci font des tournées dans les villages; c'est une manière d'af­

firmer leur foi en la confrérie pour les taalibe et, pour le marabout qui

propose le wird, c'est le moyen de réactualiser la force du mouvement

confrérique.

L'obtention du wird n'est pas un stade obligatoire. C'est une démarche

personnelle qui n'obéit pas à une logique d'apprentissage ou à une logique

lignagère.

d) Privé/public

Il convient de différencier chez Elimaan Maamodu ses activités publiques



- 166 -

et ses activités prIvées. L'imam Elimaan a un certain nombre d'actes publics

à accomplir : présider aux prières à la mosquée et plus particulièrement

à celles du vendredi et des jours fériés ; officier en tant que marabout

aux cérémonies du baptême, du mariage et de l'enterrement ; donner son

verdict dans les litiges opposant deux parties. Le fiqh, savoir acquis dans

le lîgnage, fait d'Elimaan un conseiller recherché par l'ensemble de la com­

munauté villageoise. D'autre part, en sa qualité d'ancien du lignage, il

est à même de connaître ce qui est d'ordre coutumier ('ADA).

Ces différents domaines d'activité sont d'ordre public. La prière, les

consultations juridiques, les bénédictions aux cérémonies qui marquent la

vie humaine font partie des obligations qu'Elimaan a contractées vis- à .vis

de la communauté villageoise en sa qualité d'imam. A l'opposé, toutes

les consultations dispensées chez lui sont d'ordre pri vé et lignager. La parti­

cipation au DuDal, les consultations thérapeutiques participent d'un contrat

entre le marabout et son taalibe-client.

Chaque galle qui nourrit un lignage maraboutique se doit d'avoir un

DuDal permanent auprès duquel se relaient les différents membres du lignage.

Généralement, un joom galle (1) s'occupe du DuDal jusqu'à ce que ses fils

soient en âge de prendre la relève. Il peut partager la fonction avec ses

frères cadets. D'une manière générale, un marabout s'occupe de l'école

coranique dans ses années de jeunesse : il commence dans le DuDal paternel

en enseignant les rudiments du Koran aux jeunes enfants. Au fur et à mesure

que sa propre formation se perfectionne, il prend le relais· avec des taalibe

d'un niveau supérieur qui sont en passe de devenir marabouts eux-mêmes.

Dès que les enfants d'un marabout sont assez grands pour enseigner à de

grands taalibe, le joom gaUe leur passe la relève et il n'a plus qu'un rôle

de supervision. Il se contente alors de distribuer et de répartir les tâches,

qu'elles soient agricoles, de corvée ou pédagogiques.

e) La consultation du marabout

Le marabout, contrairement au bileejo, se déplace rarement pour des

consultations privées. Il reçoit chez lui, assis sur une natte de prière dans

(1) maître de maison, chef du foyer.



- 167 -

une chambre, entouré de ses livres et de ses ob jets de culte (planchette

coranique, chapelet, encrier, bouilloire à ablutions).

Un marabout est sollicité en général pour des bénédictions (duwaawuuji)

qui sont transmises par le jet de salive et l'imposition des mains du marabout

sur la tête du client. Ces bénédictions peuvent être demandées à tout moment

et à tous les marabouts. Les bénédictions du marabout, c'est l'espoir que

rejaillisse sur le commun des mortels un peu de sa baraka. D'autre part,

le marabout est sollicité en tant qu'intermédiaire entre son client et Dieu.

Il lui est demandé d'intercéder auprès de la puissance divine pour lui deman­

der des grâces.

Pour obtenir ces bienfaits, le marabout utl1ise des procédés mystiques

(DHIKR) (1), parmi lesquels la répétition du nom de Dieu (innde Allah)

est le plus courant. Ces demandes adressées à Dieu par l'intermédiaire

du marabout ont pour objet la recherche de la réussite sociale. Celle-ci

chez les Haalpulaaren peut être définie comme étant un équilibre savant

entre la santé de la personne physique et la recherche de la personnalité

sociale. L'individu haalpulaar recherche la santé qui est la condition essentiel­

le pour devenir riche. Jouir d'une bonne santé et être doté d'une belle person­

nalité, voilà comment peuvent se résumer les aspirations du haalpular. Jouir

d'une bonne santé, c'est pouvoir s'acquitter de tâches nombreuses dont

la plus importante est celle qui consiste à perpétuer la lignée.

Une belle personnalité, c'est posséder le rayonnement qui entoure celui

qui distribue ses richesses selon les règles codi fiées. La richesse égoïste

et la générosité exagérée portent atteinte à la dignité de leurs possesseurs.

Par ailleurs, une pauvreté digne peut être entourée d'un certain prestige.

Quoiqu'il en soit, nous verrons plus loin (chapitre 7), avec la notion de person­

ne, les subtilités du don et du pouvoir que celui-ci engendre.

Les demandes adressées à Dieu (nyagunde Allah) sont une pratique

soufiste courante chez les marabouts haalpulaaren. Elles sont étroitement

associées aux bénédictions et participent à la baraka du marabout. La plupart

du temps, ce sont des demandes générales lorsque le marabout-intercesseur

(1) Dhikl : domaine du Tasawwuf ; "la racine arabe signifie 'rappeler', faire se souvenir, le

dhikl par excellence est le Koran, rappel pour les hommes ; le mot désigne aussi la prière

d'invocation, l'exercice de présence à Dieu et finalement une technique sûfi pour vivre

en présence de Dieu, de façon collective ou solitaire [René Luc MOREAU (1982)]



- 168 -

n'est pas un spécialiste du savoir secret et de la mystique islamique.

Ainsi Elimaan Maamodu peut adresser des innde Allah en pensant à

ses clients et à ses taalibe mais il n'a jamais pratiqué de retraite mystique

pour eux, du moins pas dans le but de leur obtenir un gain matériel.

Dans le domaine de la santé, Elimaan possède un savOIr qui permet

de soigner, ou du moins de soulager les personnes atteintes de troubles

mentaux. C'est la classique intervention des marabouts pour les désordres

psychiques causés par l'attaque de génies et de démons et nous verrons

plus loin comment ils opèrent.

En plus des techniques mystiques, le marabout possède les écritures

coraniques (binndi), qui jouent un rôle essentiel dans la pratique thérapeutique

et préventive. L'écriture est le remède par excellence pour les marabouts.

L'écriture est métamorphosée par magie sympathique : les médications

du marabout sont le plus souvent constituées de breuvages ou de bains

dans lesquels trempent des cotons qui ont servi à laver les tablettes cora­

niques sur lesquelles ont été inscrits des versets coraniques protecteurs

et puri ficateurs. Ces écritures saintes ont un effet immédiat. Devenus

des mangeurs d'écriture, les patients du marabout consomment les aaya

(1) comme s'il s'agissait de plantes médicinales. Ces écritures, lorsqu'elles

ne sont pas ingérées, servent à confectionner des talismans qui sont ceints

autour des reins, des chevilles, des bras, du cou ou qui sont attachés à

la chevelure. Ces talismans protecteurs écartent les êtres maléfiques qui

sont à l'origine de bien des malheurs.

Les b1nndi, écritures coraniques, comprennent les aaya et les katemedie.

Les aaya, "signes, miracles", accomplis par le Prophète grâce au pouvoIr

que Dieu lui a conféré désignent par extension soit le verset coranique,

soit le plus souvent un ensemble de versets coraniques. Au Sénégal, aaya

désigne surtout les versets à usage thérapeutique.

katemedie (hatumere au singulier), mot d'origine arabe signifiant

rectangle, est en pulaar un terme qui désigne un certain type de talisman

composé de figures géométriques et de versets coraniques qui se trouvent

( 1) versets coraniques à usage thérapeutique.



- 169 -

distribués dans les cases d'un rectangle. Les katemedie sont dessinés sur

des feuilles de papier qui sont ensuite insérées dans des housses de cuir

portées sur le corps ou placées dans certains lieux en fonction des protec­

tions recherchées. Les katemedie sont personnalisés et visent un but précis.

Ils participent de la magie interpersonnelle et font partie du savoir secret

des marabouts, c'est-à-dire du Lasrari.

Le pouvoir de l'écriture est considérable dans le mesure où celle-ci

agit directement sur les êtres et sur les choses. Le pouvoir de l'écriture

est complémentaire de celui de la parole qui est surtout l'apanage

des non-marabouts. Néanmoins, l'invocation du nom de Dieu dans la mystique

islamique rejoint les incantations païennes (cefi) des groupes statutaires.

On peut dire que les aaya sont aux marabouts ce que les cefi sont aux

pêcheurs ou aux tisserands. Les aaya ne sont pas exclusifs d'autres techniques

comme nous l'avons vu avec Ibra, qui mélange écritures et cefi pour plus

d'efficacité dans sa pratique thérapeutique.



- 170 -

II - LES FILS D'ELIMAAN MAAMODU

Elimaan Maamodu est décédé au début de l'année 1984 etl lors de notre

dernier séjour à Culabel un mois plus tard, la répartition de l'héritage n'avait

pas encore eu lieu parce qu'il fallait garder le patrimoine indivis tant que

des visiteurs se présenteraient· pour apporter leurs condoléances.

Voici le portrait le plus vivant possible de chacun des fils d'Elimaan.

Nous nous proposons de dresser un portrait psychologique du marabout face

aux problèmes de la vie moderne. C'est pourquoi nous présenterons en détail

la personnalité du dernier fils d'Elimaan avec qui les contacts ont été plus

faciles en raison de la proximité de nos âges.

Elimaan Maamodu a eu de sa femme Kari Valla Jallo quatre fils, dont

l'aîné Mohammadu, dit Alfa Tokosel, est décédé il y a quelques années.

Tous, sans exception, ont toujours eu une grande estime pour leur père,

à qUI ils reconnaissent un savoir équivalent à celui de marabouts beaucoup

plus renommés. Il est certain qu'Elimaan Maamodu a compté parmi les

grandes figures maraboutiques futankaises, même si sa modestie naturelle

l'a empêché de devenir une célébrité exigeante et capricieuse. Ses plus

jeunes fils lui reprochent implicitement cette attitude et ils sont bien décidés

à ne pas le suivre dans cette voie.

1. Mohammadu Aa" dit Alfa Tokosel

Fils aîné d'Elimaan, AI fa Tokosel est décédé il y a quelques années.

Après son mariage, il a quitté la demeure paternelle et s'est installé dans

le village pour fonder son propre gaJJe. Il a formé un DuDal auquel partici­

pait son cadet Alfa Kiibel qui l'a rejoint, une fois marié à son tour. Alfa

Tokosel enseignait le Koran et la prononciation arabe aux taalibe du village.

Quelques temps avant sa mort, Alfa Tokosel a été l'objet d'un conflit

entre Elimaan Maamodu, son père, et ceerno Sire Elimaan, son oncle paternel,

à propos de la succession de l'imamat. En effet, Elimaan Maamodu, qui,

avec l'âge, était devenu sourd, avait pris l'habitude d'envoyer son fils à

la mosquée pour le remplacer dans sa fonction d'imam sans en référer à



,'h,. '

- 171 -

la communauté villageoise à qui il revenait de droit de prendre les décisions

concernant le choIx de son successeur.

Ceemo' Sire, le cadet d'Elimaan, contestait cet abus de pouvOIr en

faisant valoir qu'Alfa Tokosel"le petit" était trop jeune pour pouvoir diriger

la prière. Ce conflit entre égaux d'un même lignage, aggravé par les dissen­

sions politiques, a amené les villageois, après moult interventions de hauts

dignitaires religieux (El Haj Seydu Nuru Taal, puis son neveu Muntaga Taai),

à choisir leur imam dans un autre lignage, celui des Sai Hawre qui a déjà

produit un imam au début de la fondation de Cubalel (voir tableau de la

succession· des imams).

Alfa Tokosel avait fondé un Dudal dans· lequel il enseignait le Koran

et les KaBorDe (phonologie - phonétique à travers le Koran). Cette dernière

discipline n'était pas une spécialité de son père et Alfa Tokosel était le

seul à l'enseigner au village. Son frère cadet, Alfa Kiibel, qui a hérité du

DuDal, perpétue cet enseignement.

2.Abubakri Aan dit Alfa Kiibel

Troisième fils d'Elimaan Maamodu, Alfa Kiibel a repris la direction

du galle de son frère décédé et il en a épousé la veuve. Il poursuit l'ensei­

gnement du Koran et des kaBorDe. A l'heure actuelle, il est aussI le premier

naahibu (1) de la mosquée. C'est lui qui remplace l'imam en cas d'absence.

Son père ,lui a donné son grand bâton de prière bien avant qu'il ne meure.

Ces signes prédisposent Alfa Kiibel à devenir tôt ou tard le prochain imam.

Il est en excellente santé, contrairement à son frère aîné vivant, Kasum,

qui est trop doux de caractère pour sortir victorieux du conflit qui menace

toujours quand la direction de la mosquée est en jeu.

Alfa Kiibel a bénéficié de l'héritage spirituel de son frère aîné décédé.

Toutefois, il reconnaît la suprématie de Kasum Kari sur lui, notamment

dans le domaine de la sharya. Chacun s'accorde pour dire que Kasum Kari

est un grand érudit en sharya comme son père..

(1) naahibu

Koran.

personne qui seconde l'imam à la mosquée pour le chant et la récitation du



- 172 -

3.Umar Aan,dit Kasum Kari

Kasum Kari a fait la majeure partie de son .,apprentissage chez son

père, dont il est le second fils, puis à Kaedi, chez ceemo Aamadu Neene

Bah et à Baki Jawe, chez ceemo Aliu Saliu Jalla, qui sont tous deux des

marabouts réputés. Ses études terminées, Kasum Kari est revenu vivre auprès

de son père, qu'il n'a plus quitté. Il a vécu dans son ombre, participant au

DuDal paternel et servant d'intermédiaire entre les taalibe et son père

devenu trop vieux.

Avant de mourir, Elimaan n'a laissé aucune consigne à ses fils et chacun

continue son oeuvre. Kasum Kari espère récupérer la clientèle de son père.

Encore du vivant de son père, certains taalibe avaient déjà pris l'habitude

de venir consulter Kasum Kari. Toutefois, sa grande modestie et son atti­

tude effacée ne lui promettent pas d'avoir une clientèle abondante et

extérieure au village. Actuellement, le public se tourne vers les marabouts

extravertis. Aujourd'hui, c'est le vedettariat qui attire la clientèle et Elimaan

Maamodu subissait déjà les effets de cette vogue.

4.5uleymaan Aan dit Moodi

Suleeymaan Aan, dit Moodi, est le benjamin de la fratrie, et il est

le plus étonnant. Agé de trente- cinq ans environ, il appartient à la classe

d'âge d'un ami fonctionnaire auquel il reproche sa trop grande insertion

dans le monde moderne au détriment de la vie villageoise. En d'autres

termes, il lui reproche son ignorance de la religion et il trouve injustifié

que lui, un lettré musulman, ait tant de mal à joindre les deux bouts, contraI­

rement à son ancien compagnon de jeux, qui a suivi un enseignement univer­

sitaire en français.

Moodi est né révolté. Depuis son plus jeune âge, il est brutal et insolent

avec ses pairs. Il passe douze ans dans le DuDal paternel, puis son frère

aîné Alfa Tokosel, avec qui il a commencé l'apprentissage de la sharya,

lui conseille d'aller poursuivre ses études ailleurs, chez un marabout qui

pourra l'encadrer et le dresser, conseil qu'il finit par accepter. A l'âge

de quinze ans, il va compléter son apprentissage du Koran et de ses disci­

plines connexes d'abord à Wodabere pendant trois ans chez ceerno Saydu Cun,



• 1 •

- 173 -

puis chez ceerno Tahiru Jah à Matam pendant les trois années suivantes

ensuite, il s'installe pendant un an à Kanel chez ceemo Alasan Sammba

Mbolo Jallo. Enfin, il va à Ciwol chez Mammudu Kah pendant quatre ans.

Ce n'est qu'en 1969 qu'il rentre à Cubalel pour continuer l'apprentissage

de la sharya auprès de son frère Alfa Tokosel, avec qui il avait débuté dans

cette discipline.

Après l'année 1975, pendant la grande sécheresse, Moodi quitte le village

pour émigrer vers les pays d'Afrique centrale à la recherche de l'argent

nécessaire à son établissement. En 1977, il revient au village et, peu de

temps après, il construit un bâtiment en brique dans un sincaan où il s'instal­

le avec ses deux épouses. Depuis, Moodi n'a pas quitté Cubalel. Il exerce

la fonction d'enseignant et cultive ses champs. Il n'a pas, à proprement

parler, un DuDal puisqu'il n'a pas un afflux permanent de taalibe dans sa

maison. Toutefois, il a cinq ou si x grands taalibe adolescents qui ont achevé

la lecture du Koran et qui cherchent des stages de perfectionnement. Ils

viennent dans leur majorité de lieux fort éloignés (Fuuta Jallo, Sénégal

oriental). La région du fleuve est pour ces populations du Sud un réservoir

vivant de foi islamique.

Moodi enseigne essentiellement les rudiments des différentes disciplines

se rattachant au Koran (Iugha - kaBorDe - sharya) à des taalibe qui maîtri­

sent la lecture et la transcription du Koran. Ce sont des étudiants qui se

destinent à l'enseignement du Koran et qui se préparent à l'obtention du

diplôme lydias ou tapsiru Koran.

Les aspirations de Moodi

Moodi sait qu'il ne deviendra jamais imam. Son caractère impulsif

et son goût pour les biens de ce monde ne l'attirent pas vers cette fonction.

Par ailleurs, sa place de dernier-né lui interdit l'accès à ce poste avant

longtemps.

Selon nous, Moodi a raté sa vocation de Bileejo. C'est un personnage

agité, tiraillé entre le respect des grandes traditions maraboutiques et un

vif désir d'être reconnu. Moodi est l'immodestie et la fierté personnifiées:

traits de caractère exacerbés par l'influence du monde moderne qui présente



- 1}4 ..,

un renversement de toutes les valeurs dans lesquelles il a été éduqué

respect des anciens, supériorité des sCiences coraniques, toute-puissance

du marabout par rapport au commun des mortels qui lui doivent respect

et obéissance, etc •

Moodi a une vision très lucide du changement qui s'opère dans la commu­

nauté maraboutique : c'est moins la piété que le vedettariat qui règne.

La baraka du marabout est le fruit d'opérations diverses qui ne sont pas

toutes fondées sur le Koran. Elle se marchande auprès des savants les plus

farfelus, pour qui la piété n'est pas la première qualité exigée.

La clientèle elle-même est à l'origine de ces transformations chez

les marabouts : les plus recherchés sont ceux qUI exercent dans le domaine

thérapeutique et qui pratiquent le lasrari. La connaissance du Koran importe

moins que celle des aaya et des pratiques qui permettent de dispenser la

baraka, source d'abondance et de richesse.

Cette vision cynique du monde maraboutique est contrebalancée chez

Moodi par son attachement à la tradition. Au moment où tous les jeunes

du village émigraient pour aller trouver l'argent nécessaire à leur survie,

Moodi a été le dernier à accepter de partir. Il est rentré dès qu'il a pu

réunir la somme nécessaire à la construction de sa maison.

Sa vocation de marabout est lignagère et il veut à tout prix rester

dans la tradition. Cependant, il a appris le lasrari, qui permet au marabout

qui en fait métier, d'obtenir des gains monétaires non négligeables. Mais

contrairement au ceemo Koran, le ceerno lasrari ne peut se satisfaire d'une

clientèle villageoise, ce qui explique pourquoi la plupart des seernaaBe lasrari

émigrent vers les villes. En effet, l'autorité du ceeno lasrari équivaut à

celle du Bileejo et si tous deux travaillent parfois de manière différente,

leur domaine d'action est identique. En conséquence, les mêmes précautions

sont à prendre vis-à-vis du Bileejo que vis-à-vis du ceemo lasrari. Toutefois

le ceemo lasrari doit éviter de se déplacer s'il veut être apprécié de sa

clientèle, qui le considère d'abord comme un marabout, donc un notable.

Une fois de plus, Moodi à des aspirations contradictoires. Il veut rester

à Cubalel en tant que marabout, mais il veut aussi gagner de l'argent et



- 175 -

donc pratiquer le lasrari dès qu'il aura assez de personnalité au village

pour s'installer comme ceemo lasrari.

Le lasrari semble le seul domaine qui permette au marabout de vivre

du travail d'autrui. Si les populations ne ressentent pas la nécessité d'envoyer

leurs enfants à l'école coranique, elles éprouvent par contre le besoin de

rechercher une protection et des remèdes contre le mal. Comme le pouvoir

de la parole tend à s'amenuiser face à la prédominance de l'écriture, les

populations ne se contentent plus de bénédictions ou d'invocations à Allah.

Elles abandonnent le ceemo Koran pour recourir au ceemo lasrari, qui sait

si savamment doser et combiner les techniques.



- 176 -

III - L'UNIVERS ETIOLOGIQL'E DES MARABOUTS

1. Introduction

L'Islam, avec ses myriades de créatures qui entourent Dieu, propose

comme les panthéons païens toute une série d'agents responsables de certains

de nos maux. Avant de les examiner en détail, il convient de voir quelle

vision du monde offre l'Islam.

L'Islam reconnaît l'existence de créatures qui ont précédé l'ordre isla­

mique et qui se sont converties à l 'arri vée du Prophète tout comme les

êtres humains. Lors de la création du monde, Dieu a conçu quatre types

de créatures :

* les anges, êtres asexués qui montent la garde autour de Dieu et qui n'ont

pas de commerce réel avec les humains, sont les lieutenants de Dieu.

Ils peuvent rendre des visites éphémères aux autres créatures de l'univers.

* les génies sont des êtres sexués qui sont plus ou moins en accord avec

Dieu. Ils peuvent oeuvrer pour Dieu tout comme ils peuvent oeuvrer contre

lui. Ce sont des créatures qui vivent entre la terre et le ciel, dans un

monde sauvage qui n'est ni spirituel ni domestiqué. Ils peuvent avoir des

rapports charnels avec les êtres humains. Leur position ambiguë en fait

aussi le double de la personne humaine. Ce double sert d'intermédiaire

entre Dieu et les hommes. Contrairement aux anges, qui sont des émissai­

res de Dieu, les génies seraient plutôt les porte-parole des êtres humains.

* les démons sont des êtres sexués qui sont un peu les déviationnistes du

monde islamique. Ces créatures de Dieu se sont rebellées contre lui par

jalousie envers les humains. C'est la banale révolte du fils contre le père.

Le démon dans l'Islam est un enfant terrible. Par son attitude, il cherche

à prouver à Dieu que son frère cadet, l'homme, n'est pas à la hauteur

de l'espoir que son père a placé en lui.

* les êtres humains sont des· êtres sexués qui doivent soumission à Dieu.

Ils sont assujettis au temps, contrairement aux génies, aux démons et



- 177 -

aux anges. Ils appartiennent au monde terrestre et ne peuvent sortir de

la temporalité qu'avec la mort. Pour l'Islam, la vie terrestre est un prélude

plein d'embûches, qui prépare à la vraie vie qui commence après la mort.

L'Islam donne une vision hédoniste du paradis où tous les plaisirs sont

permis. Il n'y a ni souillure ni péché dans ce monde nouveau et éternel.

Le monde musulman est organisé autour de la loi divine (sharya). La juris­

prudence (fiqh), qui est la mise en application de la loi islamique, gère chaque

moment de la vie humaine et rend compte de chaque événement. Le Fiqh

précise les purifications auxquelles Il faut se soumettre. La vie humaine

est faite de souillures et il faut y remédier. Souillure et péché ne doivent

pas être confondus. Une personne peut pécher sans se souiller et inversement.

Par ailleurs, l'Islam ignore le péché originel. L'être humain est responsable,

il peut être tenté par des créatures mauvaises. Cette tentation qu'exercent

les démons sur les humains n'est pas imputable aux humains mais aux démons

qui réagissent ainsi à la défaveur dont ils pensent être les victimes de la

part de Dieu.

L'absence de péché originel, c'est aussi l'absence de culpabilité humaine.

Tout acte souillant est temporaire et doit être réparé par une purification.

Ce qui chasse la souillure, c'est essentiellement l'eau. Le feu, l'eau et la

terre sont, dans l'ordre, les trois éléments puri ficateurs, que nous retrouvons

dans toute la thérapie musulmane. La purification donne l'assurance d'avoir

autour de soi, pour être protégé par elles, les bonnes créatures de Dieu.

L'impureté, la souillure, repoussent les anges et les bons génies.

"Impur, l 'homme glisse en effet dangereusement du côté du mal. Les

anges protecteurs s'écartent de lui. Il n'est plus autorisé à faire ses prières,

à réciter le Koran, à toucher le livre sacré, à pénétrer dans une mosquée.

n n'est plus en sécurité. La purification est une technique de sécurisation.

Il convient d'y recourir au plus vite afin de rétablir l'ordre perturbé et

d'écarter les chaïl:ans (démons) qui sont, nous .l'avons vu, à l'affût de nos

moindres défaillances' (Abdelwahal BOUHDIBA, 1975, p. 202).

Ne pas veiller à se purifier, tout comme rompre un interdit déclenche

l'agression des créatures maléfiques qui n'attendent qu'un faux pas de l'homme



--178 -

pour agir. Le résultat de ces attaques, c'est bien souvent le malheur. Mal ­

Malheur - maladie s'enchaînent si bien qu'ils forment la même séquence

et entraînent le même type d'interrogation sur les causes et les modalités

de ces événements.

L'Islam, au moyen de la jurisprudence, quadrille chaque moment de

la vie humaine. Toutefois, la non-observance des règles de purification fixées

par le fiqh n'entraîne pas obligatoirement le malheur, qui peut aussi être

interprêté comme une simple volonté de Dieu. Le malheur n'est pas interpr~té

comme étant uniquement l'apanage des forces maléfiques.

Le malheur inspiré par Dieu ne renvoie pas à une interrogation sur

l'origine de la colère divine. Le musulman ne culpabilise pas et il accepte

la volonté divine comme une promesse que dans l'au~delà les choses iront

mieux. Les maladies venant de Dieu (nyaw Allah) renvoient à la puissance

divine en tant qu'agent instrumental du mal, en même temps qu'agent répa­

rateur du malheur. Dieu est entièrement responsable des nyaw Allah. C'est

à lui seul que revient le pouvoir de guérir.

Outre les maladies de Dieu, l'Islam reconnaît l'existence d'un malheur

infligé par les créatures extra-humaines et par les êtres humains.

Nous avons vu plus haut que l'Islam reconnaissait l'existence de créatures

se situant à la frontière du divin et de l'humain.

Par des rites purificateurs, le bon musulman cherche à les éviter. La

vigilance doit être totale; seuls les marabouts sont capables de cette vigilance

absolue. L'homme du commun tombe couramment dans les pièges dressés

par ces créatures maléfiques. Il appartient alors au marabout de défaire

ces pièges et de protéger la victime contre des attaques ultérieures.

A côté des génies et des démons, l'être humain peut lui aussi être

responsable du malheur de son prochain. L'Islam reconnaît l'existence d'une

mauvaise magie utilisée par certains individus pour nuire à autrui. C'est



- 179 -

ce qu'on appelle couramment en français d'Afrique, le "maraboutage", qUI

correspond plus ou moins à ce qu'on appelle aussI envoûtement.

2. Les Jinneeji (jinne au singulier)

Historigue

Tous (1) s'accordent pour dire que les jinneeji sont les premiers habitants

de la terre. Ils ont vécu comme les hommes après eux, dans un monde structu­

ré socialement. Parce qu'ils ont trop pratiqué le mal, Dieu a décidé de

les refouler aux confins de l'uni vers. Lors de l'avènement de l'Islam, il

y a eu parmi eux des jinneeji qui ont adopté cette nouvelle religion et d'autres

qui l'ont refusée. Les jinneeji musulmans sont ceux auxquels le marabout

peut faire appel dans ses méditations et ses rêves (divination et mysticisme).

Les jinneeji rebelles à l'Islam cherchent à détourner les humains de la voie

de Dieu. La séduction est leur arme privilégiée. Contrairement au jinne

musulman, qui est une figure positive et qui est considéré un peu comme

le double de la personne humaine, le jinne révolté est un agent maléfique.

C'est lui qui est en cause lorsqu'on parle d'attaque par lesjinneeji.

Mode d'agression des jinneeji

Le jinne peut revêtir l'apparence d'une personne dotée de toutes sortes

d'attraits pour mieux séduire sa victime. Cette apparition a généralement

lieu pendant que la victime dort. Durant son sommeil, elle fait ·un rêve

érotique qui la tourmente une fois révëillée. Mais le plus souvent, le jinne

provoque la peur c'est la rencontre du jinne monstrueux dans des lieux

sauvages ou bien à certaines heures de la journée quand la nature reprend

le dessus sur la civilisation : moment entre chien et loup où le marché

perd sa réalité. C'est aussi l'heure où le soleil est à son zénith et où chacun

s'abrite de ses ardeurs derrière les murs de banco ou des auvents. Le jinne

prend alors possession de ces lieux publics villageois, devenus momentanément

inhospitaliers. Quiconque les traverse en cet instant risque une mauvaise

rencontre. C'est alors la "sidération visuelle" pour utiliser les termes de

Zempléni (1968) qui "renverse l'intelligence" de la victime de cette vision.

(1) Selon les marabouts interrogés et Touly FAHD (1971)



- 180-

Une agitation désordonnée, une incohérence des propos, des accès de mélan­

colie suivent cette rencontre fâcheuse. Il faut alors recourir aux marabouts

ou aux guérisseurs qui sont des spécialistes de ce domaine.

Le jinne peut aussi se transformer en vent qui pénètre les êtres humains.

Ceux-ci se mettent à enfler sans raison apparente ou bien ils souffrent

d'une paralysie partielle.

3. Les seytaaneeji (seytaane au singulier)

Historigue

Iblis, ancêtre des seytaaneeji, est un jinne qui s'est volontairement

opposé à Dieu, dès la création de ['humanité. Contrairement au jinneeji dont

l'existence remonte à des temps pré-islamiques, Iblis est un ancien disciple

de Dieu.

Les seytaaneeji, qui sont les descendants d'Iblis, ne sont jamais des créa­

tures positives dans le panthéon islamique, contrairement aux jinneeji. Cepen­

dant la distinction entre jinneeji et seytaaneeji est quelque peu théorique

dans la mesure où la plupart du temps ils sont évoqués ensemble. Le marabout

dénonce les effets ravageurs des jinneeji-seytaaneeji comme s'il voulait

signifier par là qu'il s'agit de jinneeji devenus seytaaneeji.

Mode d'agression des seytaaneeji

Pourtant, il existe une différence dans la description théorique des

modes d'agression du jinne et du seytaane. Celle-ci réside dans le fait que

le seytaane n'apparaît jamais comme une figure effrayante. Tout au contraire,

c'est un séducteur-né. Il a le contact aisé avec l'être humain. Le seytaane

est un interlocuteur fascinant; il possède un charme extraordinaire qui

annihile toute faculté de discernement.

Cependant,"le diable d'ailleurs a le mystérieux pouvoir d'habiter le

corps des hommes , de s'y promener à volonté. Il circule dans nos 40 veines



-.181 :-

et en s'insérant dans le vif de notre chair, il nous a à l'usure. Il arrive

même à co-corter avec l'époux le plus légitime qui aura oublié de se prémunir

de paroles coraniques contre les mauvaises intentions dr/bUs". (A. BOUHDIBA,

p. 83).

Ce pouvoir de circuler dans le corps humain, le seytaane le partage

avec le jinne.

Nous avons décidé d'employer accolé jinneeji-seytaaneeji lorsque ces

deux agents apparaissent indifférenciés dans leur mode d'agression. En revan­

che, jinne employé seul s'applique à une vision monstrueuse ou à une défor­

mation du corps humain (paralysie-enflement). Seytaane est employé seul

lorsqu'il s'agit de séduction (rêve érotique).

L'agression des jinneeji et des seytaaneeji est une agression psychique

qui exclut tout moyen magique. Elle relève de la witchcraft telle que la

définiti t Evans-Pritchard (193])

Les jinneeji-seytaaneeji s'attaquent principalement. au principe d'intelli­

gence (hakkille) de leurs victimes.

4. Le maraboutage

Magie interpersonnelle par excellence, le maraboutage ne fait pas appel

au panthéon islamique même s'il. est une des spécialités du marabout, joom

lasrari. Le maraboutage rend compte des agressions entre rivaux humains.

Ce mode d'agression passe par la manipulation d'objets qui symbolisent

l'attaque en maraboutage. Il relève de la sorcery telle que la définit Evans­

Pritchard (1937)

Le maraboutage a pour objectif d'agir de manière ponctuelle sur les

êtres et sur les choses (séduire, attirer la chance sur soi ou le malheur

sur autrui): le domaine du maraboutage s'étend à toutes les activités humaines.

Dire du maraboutage que c'est une pratique islamique est ridicule.



- 182 -

C'est une activité humaine banale, née d'un sentiment de jalousie

et de frustration qui est commun à toutes les sociétés et qu'on retrouve

en d'autres sociétés sous les appellations d'envoûtement et de magie noire.

Dans la région du fleuve, cette pratique a plusieurs noms, et ce qui

distingue une pratique magique d'une autre, c'est soit le but recherché,

soit la technique utilisée. Quatre termes désignent la magie interpersonnelle

au Fuuta : badanal, ligge, dabare et Bayre.

Ligge, qui signifie littéralement "travailler à gages", désigne l'ensemble

des techniques de maraboutage. On peut dire que c'est un terme aussi

générique et connoté que celui de maraboutage. Ligge est le domaine du

marabout, qu'il s'agisse de mesures défensives ou agressives.

Badanal et dabare sont des termes plus régionaux et nous n'avons pas

réussi à en cerner les connotations précises. Badanal et dabare sont des

actes magiques pratiqués pour l'emporter sur un rival, pour séduire l'être

aimé. Les techniques employées ne sont pas d'origine islamique.

Bayre est un terme que l'on rencont~e plutôt chez les fulBe Jeeri.

Il désigne une spécialisation du maraboutage. C'est la magie au service

du désir. Désir de pouvoir (Bayre laamu), désir de richesse (Bayre jawDi),

désir' de séduire (Bayre rewBe), le Bayre est la quête d'un surplus (du "plus-
u

mieux). Les actes magiques dans le Bayre se fondent essentiellement sur

des plantes et des cefi. C'est le domaine pré-islamique où les écritures

sont de peu d'utilité.

Le maraboutage, quelle que soit sa dénomination, a deux versants :

l'un bon, l'autre mauvais. Cette distinction n'a d'importance que dans le

contexte propre au maraboutage. Dans l'absolu, cette distinction n'est pas

pertinente car faire un travail Oigge) pour obtenir une meilleure place ou

les faveurs de la personne aimée, c'est d'emblée s'opposer à un rival potentiel.

La distinction entre le bon et le mauvais maraboutage est purement' formelle

et n'est là que pour rassurer l'intermédiaire dans la magie. Cependant,

cette distinction renvoie à celle que font les marabouts entre savoir blanc

et savoir noir. Le savoir blanc est coranique, et, par conséquent, toujours

bénéfique, tandis que le savoir noir renvoie aux temps pré-islamiques et

aux associations avec les créatures maléfiques.



- 183 .-

Elimaan Maamodu affirme qu'il utilise le savOir blanc, c'est-à-dire

la bonne magie. Elle lui permet de désenvoûter les victimes du maraboutage,

de diffuser sa baraka aux personnes qui se plaignent d'insuccès scolaire,

professionnel ou amoureux, et, en tout cas, d'améliorer le destin de ses

clients. Les moyens utilisés par Elimaan .font appel à l'écriture coranique

qui sert à confectionner des talismans.

Si on considère les consultations maraboutiques dans leur ensemble,

on constate que la magie interpersonnelle occupe une place de choix. Bien

qu'elle appartienne au registre étiologique qui porte l'Interrogation sur

les causes du mal plutôt que sur les symptômes, elle est accessible sans

un niveau de savoir trop élevé. Toutefois, les marabouts les plus recherchés

dans ce domaine sont les joom lasrari.

Le registre étiologique des marabouts fonctionne dans une moindre

mesure au cours de chaque consultation : protections qui visent à éloigner

les jinneeji et les seytaaneeji, écritures à insérer dans une pochette en

cuir et à porter sur le corps ou à placer dans des endroits stratégiques.

Tous ces actes dictés par le marabout sont sous-tendus par l'idéologie isla­

mique du malheur telle que nous venons d'en décrire les agents.

N'ayant pas assisté, pour les raisons évoquées en début de chapitre,

a des consultations pratiquées par Elimaan Maamodu, nous diversifierons

notre étude du marabout en présentant le portrait d'autres marabouts de

ce même village.



- 184 -

IV - LES AUTRES MARABOUTS DE CUBALEL

Nous avons vu que tous les fils de l'ancien imam, Elimaan Maamodu,

étaient ou sont marabouts : le lignage des AanaanBe constitue le lignage

maraboutique le plus ancien du village. (cf. succession des imams et histoire

de la fondation de Cubalel). Toutefois le lignage Aan n'a pas produit tous

les marabouts du village et si, avec la concurrence de l'école française,

le nombre des écoles coraniques a bien diminué, il en reste quelques-unes

au village qui ne sont pas dirigées par les Aan.

Voici quelques portraits des marabouts les plus importants du village:

rapidement brossé, chaque portrait a pour objectif d'éclairer un aspect de

la personnalité du marabout-thérapeute.

1.Ceemo Malal Sai, imam actuel

Ceel'no Malal Sai a été élu imam dans des conditions particulières:

ce sont moins des critères de moralité et de connaissance qui ont prévalu

dans cette élection qu'une certaine neutralité de sa part. Le choix s'est

aussi porté sur lui parce qu'il appartient au lignage qui a donné le premier

ou second imam de Cubalel.

Mal à l'aise dans un conflit qui divise le village, Ceemo Malal n'est

ni .un marabout prestigieux qui attire les foules, ni le vieil ermite plongé
1

dans ses livres saints. Agé d'une cinquantaine d'années, il donne l'impression

d'un père tranquille qui craint de déplaire. Tout en étant en marge du conflit,

il a pris parti pour les opposants d'Elimaan Maamodu, lequel, avec ses fils,

peut se targuer d'avoir une meilleure connaissance du Koran. Ceemo Malal

Sai n'a pas sa licence et il est juste ceemo Km'an. Il a été nommé muqqadam

par son ceemo wirdu. De fait, beaucoup de vieux au village ont déserté

la grande mosquée pour aller prier dans celle qui a été construite par un

disciple de l'expérience de Maadina Gunaas, ceemo Dawda Caam, qui récupère

à son profit les croyants désemparés par le conflit autour de la mosquée.

Si la fonction d'imam assumée par Ceerno Malal paraît une supercherie

à certains, il faut aussi dire qu'il possède également un savoir qui lui permet

de prodiguer quelques soins.



- 185 -

Il a apprts à Kaedi, auprès de ceerno Aamadu~bdulay Bah, quelques

écritures coraniques qui lui permettent de soulager les maux de ventre,

d'yeux et de tête. Ses connaissances sont restreintes et récentes : elles

ne remontent pas à plus de dix ans. C'est pourquoi sa clientèle est extrê­

mement réduite, les gens préférant consulter soi t de véri tables thérapeutes

soit des personnes ayant acquis leur savoir au sein du lignage.

Ceerno Malal est un ceerno mocoowo comme, en fait, tous les marabouts

qUi sOIgnent par imposition des mains et jets de salive. La manière qu'ont

. les marabouts de dispenser des bénédictions peut être comparée à la technique

de mocuude des guérisseurs.

Randau, (1934: 273) décrit le mocuude comme étant une passe descen­

dante qui permet de faire descendre le mal vers les extrémités du corps

par lesquelles il s'écoule dans le sol. L'opérateur claque légèrement des

doigts à chaque passe et récite à voix basse des incantations. Il s'agit là

du mocoowo traditionnel qui travaille dans le registre du toucher et de

la parole. Le marabout, lui, sustitue l'écriture à la parole. L'écriture est

toujours le référent implicite lorsque le marabout récite des versets du

Koran.

Généralement, le ceemo mocoowo n'est pas un spécialiste et ceerno

Malal connaît simplement quelques aaya pour soigner les maux localisés

que nous avons énumérés plus haut. Il n'utilise pas de plantes dans ses trai­

tements. Ses remèdes consistent en aaya qu'il récite au-dessus de la partie

du corps malade et qu'il écrit pour qu'elles soient bues ou portées en talisman.

Les pratiques thérapeutiques du mocoowo n'impliquent aucun diagnostic

ni aucune interrogation sur les causes du mal. Le mocoowo est un technicien

plus ou moins compétent et plus ou moins spécialisé dans une série de mala­

dies.

Ceerno Malal doit sa réputation davantage à son ancienne fonction

de ceemo Koran qu'à ses dons de thérapeute. Si nous en avons parlé, c'est

pour montrer que la fonction de marabout ou d'imam peut s'accompagner

d'une fonction thérapeutique mineure, celle-ci n'étant pas uniforme et dépen­

dant entièrement de l'histoire personne Ile de l'intéressé.



-: 186 -

2 • Ceemo Sammba Umu Aan, ceemo Lasrari

Sammba Umu Aan est un ceemo lasrari, tout en étant imam de la

mosquée de Cubalel Jeeri, 0illage homologue de Cubalel (waalo) qui se trouve

sur la rive mauritanienne du Sénégal, à quelque 5 km à l'intérieur des

terres. Il appartient au lignage maraboutique des AanaanBe Elimaan, son

père étant le frère d'Elimaan Maamodu.

Si Sammba Umu Aan habite Cubalel Jeeri, il vient très fréquemment

à Cubalel waalo et nous le rencontrons chez sa soeur chez qui il s'installe

lorsqu'il est de passage. Il est en train d'écrire un hatumere pour une vieille

du village. Il recopie un feuillet très usé sur un morceau de papier tout en

inscrivant le nom et les caractéristiques de sa cliente.

Sammba Umu est le seul marabout connaissant le lasrari à être resté

au village ; la plupart des seemaaBe lasrari ont émigré vers les villes où

la clientèle est plus abondante. Il a appris le lasrari à Anyam Ciwol chez

Ceerno Mammadu Maymuna Njaay qui lui a donné, en outre, des leçons

de grammaire, d'astrologie et de sciences naturelles. C'est auprès de lui

que Sammba a acquis le titre de tapsiru Koran. Ses connaissances en lasrari

lui permettent de s'attaquer aux problèmes d'emploi, de folie, de mortalité

infantile et de maladies courantes. Sa qualification de ceerno lasrari ne

distingue guère Sammba Umu des autres marabouts, si ce n'est un petit

quelque chose dans l'attitude de son entourage : lorsqu'on est devant lui,

la crainte engendre le respect et non le contraire. On est à la fois plus

familier et plus distant à son égard. Plus familier car le ceemo lasrari

est proche des préoccupations de chacun, et plus distant car le ceemo lasrari

recherche ses alliances avec des êtres qui répugnent et font peur. Le joom

lasrari est un spécialiste des pratiques mystiques dont nous avons dit plus

haut qu'elles étaient peu orthodoxes pour la plupart. C'est pourquoi nous

rapprochons les activités de Sammba Umu de celles d'lbra, ce d'autant

plus facilement qu'une ressemblance physique est frappante mais normale

puisqu'ils ont des liens de parenté assez proches. Mais ce qUI les rapproche

aUSSI, ce sont leurs techniques de soin ; tous deux appliquent un champ

du savoir caché et le lasrari fait bon ménage avec les savoirs pré-islamiques.



-.187-

Ce qui démarque le ceerno lasrari du bileejo, c'est la plus grande place

laissée par le premier aux techniques scripturales. Le ceerno lasrari est

le pendant islamique du bileejo à bien des égards : même champ d'action,

techniques complémentaires ; le lasrari appartient au champ du savoir co­

ranique et du savoir arabe. La médecine arabe, certaines techniques pré-is­

lamIques sont connues des haalpulaaren par le biais de l'enseignement cora­

nique. L'astrologie et les mathématiques constituent une part importante

du savoIr lasrari. Toutefois, l'apprentissage du lasrari implique mOins une

maîtrise intrinsèque de ces disciplines qu'un savoir extrinsèque consistant

en une série de techniques. C'est le principe d'utilité qui prédomine sur

celui de connaissance. C'est ce qui explique qu'on trouve sur les marchés

urbains des katemedie 'ready made', que l'usage de la photocopie multiplie

largement. Le ceerno lasrari et le bileejo ont tous deux des objectifs précis

qui font appel à un savoir technique. L'écriture et ses techniques, les plantes

et leurs applications sont des outils à prendre comme tels. Ce qui les rend

plus ou moins efficaces, c'est l'habileté du thérapeute et son aura personnelle.

Liens de parenté gUI unissent Elimaan Maamodu, Sammba Umu et lbra

Aan

Ibra (bileejo)



-- 188 -

3. Une séance de Iistikaravec Moodi Aan

La divination, l'interrogation qUI précèdent l'action sont une pratique

courante et la plupart des marabouts s'y livrent. C'est pourquoi, à la fm

d'un entretien avec Moodi, le plus jeune fils d'Elimaan, nous avons demandé

assez maladroitement une séance de listikar en masquant de raisons intellec­

tuelles notre envie de savoir ce qu'un marabout pouvait connaître de nos

désirs et de leur réalisation.

t'~ous avons toujours eu une relation assez conflictuelle avec Moodi,

qUi a un caractère très di fficile et une langue assez perfide. Heureux toute­

fois que nous nous intéressions aux marabouts, il avait, avec nous, des entre­

tiens libres, d'autant plus libres que nous nous sentions à l'aise avec lui

du fait de son jeune âge : nous parvenions à discuter d'égal à égal) même

si souvent une réflexion de l'un ou de l'autre remettait tout en cause, Moodi

nous jetant à la figure son sentiment de supériorité et nous, lui révélant

notre agnosticisme (ce qui a très souvent agacé les marabouts avec lesquels

nous avons discuté, ce fut notre refus de nous impliquer dans un choix reli­

gieux : ils auraient préféré nous savoir chrétienne plutôt qu'agnostique).

Lorsque nous avons demandé à Moodi une séance de listikar, il a eu

un regard surpris. Il ne comprenait pas, d'après notre attitude sereine, com­

ment nous pouvions avoir besoin de listikar. Nous avons insisté, faisant valoir

que par l'expérience, nous espérions en obtenir une meilleure compréhension.

Il nous a arrêté d'un geste dans nos explications, nous disant qu'il pouvait

très bien nous faire un exposé des di fférentes techniques employées au

cours d'une séance de listikar sans pour autant nous astreindre à une séance.

La crainte de ne pas être rémunéré, le soupçon d'un subterfuge de notre

part (dérober un savoir acquis après de longues années de labeur) et, surtout,

le caractère insolite de notre démarche (nous ne paraissions ni soucieuse

ni rongée par un mal inconnu) ont faussé l'entretien et nous en sommes

sortie furieuse contre notre bêtise et contre la paranoïa injustifiée de Moodi.

Cette séance de listikar ne nous a rien dévoilé de grandiose ni de terri fiant

sur notre avenir nous devions craindre nos amis, nous devions nous marier,

nous installer dans le pays de notre choix (terrible incertitude du métissage),

avoir des enfants qui seraient sans nul doute en majorité de sexe masculin;



- 189 -

en outre, nous aUrions une longue vie et nos efforts pour conquérir le pouvoir

(*) seraient couronnés de succès mais nous devrions toutefois rester

vigilant e face à nos ennemis.

Nous avons trouvé cette consultation frustrante, même si Moodi nous

avait prévenue non pas de l'inadéquation de sa technique, mais de celle

de notre demande. En fait, une séance de listikar ne peut être fructueuse

que s'il y a une demande réelle et précise de la part de l'interlocuteur

du marabout, lequel met à la disposition de son client les instruments d'ana­

lyse et d'interprétation du message. Le rôle du joom listikar se borne à

faire l'exposé du message, et c'est au client lui-même d'en faire le décodage.

Par ailleurs, nous avions confondu deux techniques de voyance, celle qui

donne des indications sur les choix à faire (istikhar) et celle qui donne la

clef du déroulement passé et futur de sa propre vie (ramli), technique qu'uti­

lisent quelques rares marabouts (à notre connaissance, Muusa Gasama de

Ndulumaaji, qui est bien connu des migrants en France puisqu'il y fait de

nombreux voyages). Le ramli entre dans le domaine du lasrari et c'est une

des voyances les plus dangereuses pour celui qui la transmet. Moodi se conten­

te de pratiquer parfois le ryad qui est une retraite mystique accomplie

la nuit, pendant 7 jours au maximum si, au bout de ces 7 nuits, le marabout

n'a rien vu, il ne verra rien et il est inutile pour lui de prolonger sa retraite.

De manière générale, le listikar est employé pour avoir une réponse immédia­

te à ses problèmes précis. Pour notre consultation, Moodi s'est servi de

son chapelet qu'il a égrené après nous avoir demandé de choisir une graine

et de la tenir au-dessus de notre tête un moment avant de la lui rendre.

C'est à partir de cette graine qu'il a commencé les calculs qui lui ont permis

d'ouvrir les portes de son livre et de notre avenir.

4. Ceemo Dawda Caam, ceemo Koran

Dawda Caam appartient à un lenyol récemment installé à Cubalel dont il

constitue l'unique galle. Il possède un DuDal et il est en train de faire

(*l A propos de notre quête de pouvoir, voici une anecdote : cet entretien avec Moodi s'est

déroulé lors de notre dernier séjour à Cubalel, où nouS avions décidé d'organiser une récep­

ion pour remercier l'ensemble des villageois et plus particulièrement nos hôtes. Après le

repas, plusieurs vieux sont venus nous demander la permission de se retirer chez eux si

nous n'avions pas l'intention de prononcer notre discours tout de suit.e. Nous les avons

·tranquilisés en leur assurant que nous n'étions pas politicienne et que notre invitation était

un témoignage de gratitude et qu'elle n'amorçait aucune dette de leur part. Vu notre

pauvreté des premières années, ils imagu.alent. mal que nouS puissions les honorer, sans

avol! recours à des ruses politiciennes.



- 190 -

construire une mosquée attenante à sa maison. Dawda Caam appartient

à la secte de Madiina Gunaas qui voit dans son fondateur, El Haj Muhammadu

Sayid Bah, le rénovateur de la confrérie tidiane. Ce dernier, originaire

du fleuve (Tikiite), est allé s'installer en Haute-Casamance pour défricher

des terres vierges et faire régner les préceptes islamiques dans tous les

moments de la vie. Rigoristes quant à l'observance des 5 prières qui mar­

quent la journée du croyant, les "gunaasistes" sont aussi de véritables colons

qui entendent faire fructifier leurs biens et leur commerce. Ceemo Bah

lui-même disait que la ''khalwa'' est pratiqué par un fidèle dans le but
de prier seulement devant Allah, afin d'implorer son pardon et demander
que les affaires aillent bien" (Y. Wane, 1974 : 682). Selon Y. Wane (1974 :
677), "l'Islam de Madiina Gunaas ne veut point se distinguer du commun
par simple réflexe de contestation mais bien plus profondément par l'effort
louable de puri fiction, de fidélité à la sunna prophétique".

Les zélateurs de Madiina Gunaas essayent d'appliquer à la lettre le

fiQh. "le FiQh est une manière de vivre son corps, de l'appréhender, de l'assumer positive­

ment et pleinement. l'Islam est une prise en charge de la vie végétative, un art de vivre
sa corporéité en la resacralisant continuellement. l'accomplissement de chaque acte physiolo­
gique est immédiatement et immanquablement suivi d'un ensemble de techniques qui rétablis­
sent la pureté dont Ghazali dit joliment qu'elle est l'état naturel normal et véridique des
choses. la pureté n'est pas une conquête sur une impureté foncière et originelle. Elle est
restitution et retour à une situation positive d'emblée". (A. Bouhdiba, 1975 : 73)

Le mal pourchassé par les "Gunaasistes", c'est l'impureté et la souillure

appelée janaaba, qui est l'impureté majeure : elle "résulte de toute émission

de sperme, de menstrues et des lochies" (A. Bouhdiba, 1975 : 61). C'est

par la janaaba que beaucoup de marabouts gunaasistes traduisent les maux

de leurs clients. Lorsque le registre de la pureté est invoqué, nous savons

d'emblée que nous avons affaire à un taalibe de El Haj Muhammadu Sayid

Bah. Ainsi Dawda Caam, qui est avant tout ceemo Koran, s'applique, dans

ses oeuvres thérapeutiques, non pas à contenir les jinneeji et les seytaaneeji,

mais à supprimer les effets de la janaaba par des rites purificateurs fondés

sur le jeûne, les lavements et la récitation de certains versets coraniques.

Si la janaaba qui appartient sans conteste au registre islamique est

l'apanage des pro-gunaasistes, la notion d'impureté dans l'Islam n'est pas

une nouveauté au Fleuve, comme en témoignent les rites de purification

proposés par les marabouts de toutes tendances. Comme l'explique très bien

A. Bouhdiba (1975), la notion d'impureté et de souillure est indépendante



· 'J., ,"

- 191 -

de celle de péché : "les rapport sexuels, même dans le cadre légitime de
nikah engendrent la souillure. Mais inversement, un acte de zinâ (1) non
suivi d'éjaculation, n'engendre aucune souillure si l'un des deux partenaires
est impuissant ou si l'on a abandonné précocement l'acte. C'est l'éjaculation,
phénomène physiologique et matériel qui entraîne la souillure, non le zinâ.
Le fiqh pose par exemple le problème de la valldité du jeûne de celui
qui, en plein jour, pratique le coït avec un jeune garçon ou une femme
étrangère. Réponse unanime : point d'orgasme, point de rupture du jeûne.
Ce qui ne veut pas dire point de péché :"(: 60) •

L'état d'impureté facilite le péché car les jinneeji-seytaaneeji sont

sensibles à cet état d'abandon. Mais l'impureté, la souillure n'engendrent

pas de culpabilité puisque même dans l'acte sexuel licite, la souillure existe.

L'impureté, la soui liure sont des avatars, au sens originel de transformation

de la vie terrestre, qu'il faut effacer par des rites purificateurs.

Nous étudierons plus en détail, dans un chapitre ultérieur (chapitre 7),

la notion d'impureté liée au mal et à la maladie. Nous conclurons ce chapitre

sur les marabouts de Cubalel par quelques réflexions sur les relations que

ceux-cI entretiennent avec leur entourage.

Les marabouts forment une classe cléricale (cf J.Schmitz 1983), dont

toutes les relations sont imprégnées de l'idée de hiérarchie.

Tout marabout est en situation de supériorité face à tout non-marabout.

Mais il existe une hiérarchie entre les marabouts, en fonction de critères

lignagers d'âge et de connaissance.

v - LA RELATION A LtAUTRE CHEZ LE MARABOUT

1. Relation maitre/taalibe

C'est essentiellement une relation de maître à élève qui caractérise

le rapport que le marabout entretient avec ses semblables. il nous a. été

donné d'assister en 1979 à une rencontre entre El Haj Sey~u Nuru Taal

et El Haj Abdul Aziz Sih, khalife général des Tidianes de Tivaouane qui

était venu lui rendre visite à Dakar : chacun essayait de prouver à l'autre

qu'il était un taalibe et non un marabout.

(1) zjnâ acte sexuel en dehors des liens du mariage, homosexualité, inceste et adultère.



.- 192 -

Cette anecdote montre combien il est difficile d'imaginer une relation

d'égalité entre marabouts, sauf quand ces marabouts sont des condisciples.

Entre marabouts de même classe d'âge, n'ayant pas servi les mêmes maîtres,

la préséance va à celui dont le maître a la chaîne initiatique, et/ou de

transmission du savoir, la plus renommée.

Il convient de rappeler avec Cheikh Hamidou Kane (1), que le statut de

taalibe entraîne des devoirs autfes que celuI de l'apprentissage du Koran

et des sciences islamiques. Soumission totale aux ordres du marabout,

travaux agricoles (culture, ramassage du bois destiné à la cuisine et à

l'alimentation du feu du DuDaI) et mendicité sont le lot quotidien du

jeune taalibe.

La relation du taalibe au maître coranique vient remplacer une relation

parentale où le taalibe est dans la position du fils vis-à-vis de son père.

Il y a, entre le marabout et le taalibe, une relation d'échange qUi comprend

des prestations de service : savoir du marabout contre obéissance et travail

du taalibe. Lorsqu'il s'agit d'un taalibe adulte, les prestations de service

sont remplacées par des prestations de biens qui sont échangées contre

le savoir coranique, la connaissance islamique et la baraka du marabout.

La dépendance du taalibe vis-à-vis de son marabout ne cesse pas après

les années d'étude mais se transforme en une relation plus affective dans

laquelle le taalibe perpétue ses devoirs de respect à travers des visites

régulières accompagnées de cadeaux. La relation taalibe/maître est irrévoca­

ble et ne devient jamais une relation égalitaire quel que soit le degré de

connaissance atteint par le taalibe.

2. L'alIiance matrimoniale

De façon générale, les marabouts pratiquent l'alliance rT;Iatrimoniale

avec leurs pairs statutaires, c'est-à-dire entre lignages maraboutiques.

A l'intérieur du même lignage, la préférence va à la consanguinité. Cepen­

dant, analyser le mariage à travers le groupe statutaire ou lignager, laisse

de côté la relation maitre/taalibe qui est importante pour comprendre

l'institution matrimoniale chez les marabouts.

(1) Cheikh l'lamiôou Kane : l'aventure ambiguë. Coll., 10/18. (1961)



:-.:.,. . ,

-_ 193.-

En effet, un taalibe peut rapporter de son apprentissage en. plus d'un

savoir érudit, une épouse choisie par son marabout. Celle-ci peut être

la propre fille du marabout, lequel confirme ainsi la confiance qu'il place

en son taalibe qui doit cependant appartenir à un lignage tooroodo et/ou

maraboutique.

Il ne faut pas oublier qu'une des fonctions principales du marabout

est celle de marieur : c'est avec son accord que se nouent la plupart des

alliances matrimoniales. Ainsi, même sans proposer sa propre fille, le mara­

bout a toute latitude pour faire et défaire les mariages. La pratique qui

consiste à marier ses taalibe se dénomme jokkere enDam : le vieux El

Haj Seydu Nuru Taal était connu pour ses talents de marieur (jokkoowo

enDam). Un taalibe célibataire, ou en rupture de bans, qui venait lui rendre

visite se trouvait très vite marié et ne pouvait refuser s'il était un taaIibe

discipliné.

Contrairement à ce qui s'observe dans la confrérie mouride voisine,

les Haalpulaaren, qui appartiennent en majorité à la confrérie Tijiyana,

ne pratiquent plus l'aumône matrimoniale au marabout (sakkaade debbo).

Avant la révolution maraboutique et l'instauration du groupe, des toorooBe

comme groupe dominant, il était pratique courante de donner en aumône

une jeune fille, généralement handicapée ou simple d'esprit au marabout

venu s'installer au village (*). Ce don, qui exemptait le marabout de fournir

une dot, était aussi un moyen de sédentariser celui-ci. D'autre part, la

jeune fille donnée en mariage pouvait appartenir à un lignage fort, qui

voulait s'attirer ainsi la bienveillance de Dieu tout en espérant un miracle

si la jeune fille était malade. Ces aumônes matrimoniales étaient accompa­

gnées de dons de terre et c'est ainsi que se sont formés les plus anciens

"fiefs" maraboutiques avant le règne des Almamys.

De nos jours, où le marabout haalpulaar représente la figure du père

et son autorité, il est de mauvais ton de proposer sa propre fille à son

marabout. Toutefois, ce genre de mariage est possible à la condition expres­

se que ce soit le marabout qui en fasse la proposition. Cela dit, et bien

que nous n'ayons pas fait d'enquête systématique, nous n'avons jamais

rencontré ce cas au hasard de nos pérégrinations.

(*) O. BAH dans sa thèse de doctorat d'Ltat en donne des exemples.



;,; 194 -

Par contre, le mariage du taalibe avec la fille du marabout est un

fait courant: celui-ci entérine ('alliance entre deux lignages maraboutiques

tout en indiquant le rôle que peut jouer le marabout vis-à-vis de son taalibe.

Par l'offrande de sa propre fille, le marabout se pose comme l'oncle pater­

nel dont la fille épouse "logiquement" son COUSin germain patrilatéral.

Le mariage entre cousins germains ou croisés patrilatéraux est bien

vu dans les familles fortement islamisées, même s'il n'y a pas véritable­

ment de mariage préférentiel chez les Haalpulaaren. Toutefois, les mariages

consanguins ont la primauté, du moins pour le premier mariage, même

si certains proverbes prônent le mariage exogame afin d'éviter que l'épouse

ne soit en position de force face à un mari avec lequel elle partage les

mêmes parents.

A Cubalel, nous avons un exemple concret d'alliance entre un taalibe

et la fille de son marabout : il s'agit de Dawda Caam qui a épousé la fille

d'Elimaan Maamodu qui a été son ceema Karan.

Dawda Caam appartient à un lignage récemment installé à Cubalel

puisque son père, originaire de Kaedi, est venu s'établir à Cubalel pour

y fonder un foyer.

Voici la généalogie de ce taalibe qui compte maintenant parmi les

marabouts les plus importants du village, pour plusieurs raisons, parmi

lesquelles son" alliance avec les Aan Elimaan.



- 195 -

CAAM

El Haj Hudu

CAAM (Kaedi)

Maamudu

1Aali

l Abuba kri l
1SeydlJ El

Haj
Aali CAAM

(2)

Dawda

CAAM

Dl

l__M_a_l_d_i_I_T_a
p
_6_i_'_u_m_al_C_H_a_lw_a_r)--1

l Aali 1Aysata

---+------,---1

!Sire Ibra t::. Hamal Aadama
(Kaedi)

Usmaafl Maamudu El Haj Umar
(Kaedi) Taal

Ibrahima

(èubalel)

L1H

Bokar l
(Cubalel)

t L Elimaan

Aamad~ tv'laamodul
lCubalel)

t
(1) Salamata

0 Huuley,

Aamadu

(1)

Mammadu

(Kaed.)

x'adijaatu

(l) A été le taalibe de El Haj Malik SIH qui lui a donné le titre de maghadama et .qui l'a

installé à Kaedi.

(2) Fut le fondateur du village Madina El Hai en Haute Casamance il fut le marabout de

El Haj Mammadu Seydu BAH, fondateur de Madiina Gonnaas.

(3) Notre interlocuteur, taalibe d'Elimaan Maamodu.



-_ 196 -

CHAPITRE 5

LES THERAPIES DOMESTIQUES ET VILLAGEOISES A CUBALEL

LES AUTRES THERAPIES DE CUBALEL

II SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS STATUTAIRES

III SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNIQUES DE SOIN

1. Les techniques thérapeutiques

a) Mocuude

b) Sammituude

c) Sumde

d) FiBde

e) Tuppuude

f) Buucaade

g) FiDDe

h) Fesaade

IV LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES FEMMES DE CUBALEL

1. Les conditions de l'enquête

a) L'échantillon

b) Les présupposés de départ

2. Les matériaux recueillis

a) Les maux du corps

b) Les maux de la tête

c) Les maux de l'intelligence

d) Conclusion



- 19'1 -

LES THERAPIES DOMESTIQUES

ET VILLAGEOISES A CUBALEL

1 - LES AUTRES THERAPEUTES DE CUBALEL

Lorsque nous demandons à rencontrer des guérisseurs, c'est vers Subalo,

le quartier des pêcheurs, qu'on nous dirige. Le pêcheur possède un savoir

thérapeutique que la communauté reconnaît comme étant d'utilité publique.

Les pêcheurs de Cubalel sont les premiers habitants du village, notam­

ment les FaalfaalBe, qui ont accueilli les premiers toorooBe en les invitant

à cohabiter avec eux. Les subalBe du village ont la particularité de ne

pas pêcher, ou du moins, de considérer l'activité de leurs ancêtres comme

une activité connexe de l'agriculture. Malgré tout, le gandal maayo (savoir

du fleuve), continue à être transmis de génération en génération, et tout

cuballo de Cubalel se vante de connaître les cefi pour paralyser un caïman

ou converser avec les muunuuji maayo (génies du fleuve). L'appartenance

au groupe statutaire des subalBe implique la connaissance des remèdes

contre les méfaits causés par le fleuve et ses habitants (animaux et végé­

taux).

A travers la description des compétences de trois subalBe du village,

nous aurons 'un aperçu du champ thérapeutique du cuballo, pêcheur haalpu­

laar.

Aali Sar est considéré au village comme un cammitoowo, même s'il

prétend soigner aussi le hendu (vent) causé par les jinneeji-seytaaneeji.

Il pratique le sammituude (1) pour les morsures de serpent et les piqûres

de scorpion.

Aali Sar débute sa consultation en demandant une aumône (sadak),

qu'il touche de ses deux mains comme quelqu'un qui fait ses ablutions.

(1) sammituude : traiter, être traité contre les morsures de serpent.



~ 198 --

Après ces préliminaires, il commence le traitement qUI consiste en une

application de plantes, accompagnée de la récitation des daaDe (= cefi).

Pour les morsures et les piqûres, il applique sur les plaies des feuilles

de burbooki (Momordica balsa mina) et des écorces d'aalali (Securidace

longipedunculeta) tout en proférant des incantations à voix basse. L'écorce

d'aalali est aussi· utilisée de manière préventive. Elle est alors attachée

aux chevilles ou aux poignets pour protéger contre les attaques toujours

possibles des mbarooDi leydi (les tueurs de la terre). Aali Sar demande

à ses clients le hoore kuDol (1) des marabouts il s'agit de la modeste

somme de 100 CFA (2FF). Lorsque le traitement a réussi, le patient donne

selon ses moyens, depuis un bouc jusqu'à quatre boucs au maximum. Il

soigne sans jour particulier et se déplace auprès du malade lorsque celui-ci

est dans l'incapacité de se mouvoir.

Aali Sar a appris son savoir thérapeutique auprès de son oncle maternel

qUI habite à Bito (à deux km au nord-ouest de CubaleD. Ii a été berger

et il a cultivé ses champs pendant 4 ou 5 ans lorsqu'il était jeune homme.

L'oncle maternel appartient à une lignée de guérisseurs, mais ses propres

fils ayant refusé de reprendre la charge, c'est Aali Sar qui en a hérité

puisque il avait témoigné de l'intérêt pour ce genre d'activité. Dans son

patrilignage, s'il n'est pas le seul à avoir des connaissances thérapeutiques,

il est, par contre, le seul à en faire un usage public. Par ailleurs, ses fils

sont encore trop jeunes pour apprendre et lui n'a que 36 ans. Les fi Is de

son frère aîné pourraient apprendre s'ils le désiraient, mais ils n'ont encore

jamaIs manifesté ce désir.

Aali Sar a eu trois taalibe épisodiques qui sont venus individuellement

s'instruire à ses côtés. Le premier, Abubakri Aan, est un fils de l'ancien

imam, Elimaan Maamodu. Il aurait très vite abandonné ses leçons car,

au fur et à mesure qu'il inscrivait les daaDe (incantations), il ne pouvait

plus rien apprendre de plus et il a fini par abandonner l'apprentissage.

Cet exemple montre bien l'inadéquation de la technique de l'écriture pour

un apprentissage dans les domaines non-islamiques: Abubakri (dit Alfa Kiibet)

a voulu employer les mêmes méthodes de mémorisation que celles utilisées

dans l'apprentissage du Koran et il a échoué.

(1) hoore kuDol : littéralement: "tête de la plume" de l'étudiant coranique. Cela consiste

à verser une avance, le plus souvent symbolique, au thérapeute.



- 199 -

Le second taalibe d'Aali Sar a été El Haj Demmba Sai, gros commerçant

ceddo de Cubalel. Très vite, il a abandonné, sous prétexte qu'il était

trop ardu pour lui de retenir ses leçons. Le troisième taalibe est un labbo

de Bito, Buubu Soh : pendant la saison sèche, il se trouve dans le Waalo

et il vient s'instruire auprès d'Aali Sar, mais au début de la saison des

pluies, il regagne le Jeeri. En fait, cela fait plusieurs saisons sèches qu'il

n'est pas venu chez Aali Sar et on peut considérer qu'il a plus ou moins

abandonné son apprentissage, du moins à Cubalel.

Ces exemples montrent une certaine inadéquation entre la personne

des taalibe et l'enseignement qu'ils poursuivent dès lors qu'ils appartiennent

chacun à un groupe statutaire différent de celui d'Aaali Sare Il y a un

divorce entre la volonté d'apprendre· de ces trois taalibe et leur apparte­

nance statutaire. En effet, le savoir d'Aali Sar, qui est un savoir inhérent

au groupe de pêcheurs, doit normalement être transmis à l'intérieur de

ce groupe, ce qui explique probablement l'échec des trois taalibe dans

leur apprentissage.

Jarno Sileey Faal, vieil homme aux yeux pleins de malice, est le

chef des pêcheurs (1). C'est lui qui détient une des versions de l'histoire

de la fondation du village, qui est corroborée par Ardo Sali Wat, l'ancien

chef du village.

Jarno Sileey est une figure de premier plan au village, non seulement

parce qu'il est le représentant des subalBe devant la communauté, mais

aussi parce que peu d'hommes au village peuvent se vanter d'avoir échappé

à sa lame tranchante. A Cubalel, il n'y a pas de forgeron, et Jarno Sileey

a pendant longtemps fait office de circonciseur (dunoowo). Il se flatte

d'avoir circoncis près de 200 jeunes garçons en moins d'une journée (cette

fanfaronnade est en fait un désaveu de la médecine cosmopolite qui, selon

lui, médicalise par trop une opération essentiellement symbolique).

Dunoowo, Jarno est aussI mocoowo car, comme tout cuballo qUI se

respecte, il sait enlever les arêtes de poisson qui se placent en travers

de la gorge. Il pratique le mocuude sur la gorge en récitant des daaiDe.

(1) "Le chef des pêcheurs est chargé de la protection des populations riveraines, il doit

prévenir les dangers qui peuvent venir de l'eau, faire respecter les interdits qui risquent de

provoquer la colère des génies aquatiques. Il doit veiller à ce qu'on ne lave dans le

fleuve ni marmite, ni écumoire, que les femmes en période menstruelle ne lavent pas dans

le cours d'eau leur pagne ou pindel. Il ne faut pas non plus uriner debout dans le fleuve. A

certaines heures ou les mbaroodi BallJx ont besoin de tranquillité, il est interdit d'aller sur

les berges : surtout pendant le tisbar (prière de 14 h) pt le timis (prière de 19 h{
(B. DIOP, 1968 : p. 87)



- 200 -

Puis il prend une cuillère en bois remplie d'eau au-dessus de laquelle il

récite des daaDe et qu'il fait boire ensuite au souffrant.

Par ailleurs, Jarno Sileey remet les os en place et réduit certaines

fractures en posant des attelles. Il manipule les membres lorsqu'il y a

foulure un jour, une jeune femme qui avait le bras démis est venue le

voir. Il lui a dit de se jucher sur un mortier et saisissant un pilon qu'il

lui a coincé sous le bras, il a tiré violemment sur le membre démis.

Jarno n'utilise pas d'incantations pour ce genre d'opération. Il ne deman­

de aucun paiement pour les soins qu'il prodigue. Son savoir est un héritage

lignager et il ne doit pas le brader : ce savoir fait partie des composantes

de sa personne, de son appartenance au groupe statutaire des subalBe

et il entre ainsi dans le domaine des services rendus à la communauté.

La circoncision notamment est l'acte social nécessaire au plein épanouIsse­

ment de la personne haalpulaar ; Jarno Sileey ne peut en faire commerce,

d'autant moins qu'il n'appartient pas à la classe des nyagotooBe (quéman­

deurs). Cependant, aujourd'hui, il est rare de voir accomplir un acte théra­

peutique sans contrepartie monétaire, et l' atti tude désintéressée de Jarno,

qui approche de sa ans, appartient à une époque où la thérapie entrait

dans un système d'échanges non monétarisés.

Jarno n'a qu'un héritier qui, pour le moment, étudie à Dakar. Il espère

lui transmettre son savoir lorsqu'il reviendra au village. En attendant,

comme il est trop vieux pour continuer à pratiquer son art, c'est un sakke

du village qui le remplace. Il faut préciser que, dans la famille de Jarno,

ascendants et collatéraux ne sont plus de ce monde pour prendre la relève.

Saada Bey, compagnon de classe d'âge de Jarno Silley Faal, appartient

à une des anciennes familles de subalBe installées à Cubalel par le matri­

lignage (dewoI). Saada Bey est mocoowo : il fait descendre les arêtes

de poisson dans le gosier à l'aide de daaDe avalées avec du couscous

ou de la bouillie de mil. Ancien cultivateur de palle (1) et de kollaDe (2),

Saada Bey, comme tous les subalBe de Cubalel, a conservé la science

(1) palle : pl. de 'alo : champ de berge

(2) kollaDe : pl. de Kollangal : champ du waalo



- 201 -

de la pêche et du fleuve qui lui permet de traverser le fleuve sans être inquiété

par les caïmans.· Saada Bey n'a jamais été un pêcheur à part entière mais

cela ne l'empêche pas de s'emballer dans des descriptions glorieuses d'ex­

ploits que lui ou ses ascendants auraient accomplis face aux éléments naturels

liquides et à leurs habitants.

Avant d'en venir aux autres thérapeutes 9_u village, il convient de nous

arrêter un peu sur la personnalité du pêcheur. Bien qu'à Cubalel les subalBe

aient abandonné la pêche comme activité primaire depuis l'arrivée des premiers

toorooBe, ils continuent à garder leur personnalité de pêcheur et si, au début

de la fondation du village, il y a eu une alliance matrimoniale entre les

Wat ardo et les Faal, depuis, le mariage entre subalBe et toorooBe est rigou­

reusement év ité (Je mythe de l'alliance primordiale sur laquelle se greffe

un interdit est chose fréquente).

Par ailleurs, le pêcheur apparaît dans beaucoup de récits de fondation

de village comme le prèmier occupant de la terre, ce qui est normal dans

une région fluviale. Mais ainsi il symbolise l'être primitif, dénué de toute

civilisation, qui vit dans un trou. De cet avatar antérieur il lui est resté

une propension à tenir des propos triviaux, à avoir le sang à fleur de peau

et à posséder une connaissance du monde supra-humain, dont voici quelques

personnages (1) :

"Kima", gente responsable des cours d'eau qui a deux enfants
Kayan, qui serait le plus méchant.

Salakan et

"Mbaroodi baleejo ou joom maayo selon les reglons. Il se manifeste sous
différentes formes: lézard, tortue, belle femme qui se baigne dans un endroit
isolé, singe qui nage.

"muunuu maayo, personne de petite taille avec de longs cheveux qui tombent
sur les épaules. Ce sont des bergers dont l'organisation sociale est identique
à celle des FutankooBe, mais chez eux, la caste la plus méchante est celle
des forgerons.

"Camaaba", génie se présentant sous la forme d'un serpent qui, dit-on, mesure
facilement 150-200 m. Il se pare de différentes couleurs : jaune particuliè­
rement vif, bleu éclatant, corps écailleux d'une couleur rousse flamboyante."

Ces différents êtres aquatiques sont souvent rédui ts à une seule expres­

sion, muunuuji maayo, par la plupart de nos interlocuteurs qui entendent

par là les génies et les gardiens du fleuve.

( 1) pou r cep a ra g ra p he, no u 5 r e pre non 5 Bol Y Die p ( 1968) - Les subalBe} pêcheurs

de la moyenne vallée du fleuve Sénégal, CHEAM nO 4256 : p. 1D5-106



- 202 -

Par ai lieurs, chaque animai aquatique est doué de raison dans la mesure

où, à l'égal des humains, il possède des incantations magiques (kince) provo­

quant des malheurs. Ainsi, Boly Diop (1968 : 106) remarque que les pêcheurs

dOIvent se protéger aussi des poissons:

le ndaneewu .(clararias submarginatus) qui est possesseur des kince donnant
de violents frissons et des vertiges pouvant faire perdre les facultés mentales.

le ndaawa (heterobranchus longiphs) qui a la réputation d'être le poisson
du diable. Quand il porte le mauvais espri t en lui, il cause des surprises
désagréables, telles que la paralysie temporaire des membres ou .un déran­
gement de l'espri t.

le majere (maloptérus electricien) ne se mange pas et représente un danger
permanent pour les riverains à cause de ses décharges électriques pouvant
causer la noyade.

Ces poissons, sans faire partie du monde surnaturel du cuballo, font

entrer le pêcheur dans un monde dont il lui faut se défendre; Le pêcheur

se protège grâce à un savoir magique inséparable de sa condition statutaire

qu'il acquiert indépendamment de ce que sera son activité professionnelle:

garçon de café ou pêcheur, le cuballo naît avec des prédispositions qui lui

font acquérir un savoir spécifique à son statut; l'exemple de Abubakri Aan,

marabout lettré qui se révèle incapable de retenir les cefi d'Aati Sar , montre

que le savoir statutaire du pêcheur exige des aptitudes que possèdent unique­

ment les membres de son groupe. Les incantations magiques du pêcheur

font partie intégrante de son individualité, de sa personne physique et sociale.

Pour revenir à notre propos général, nous dirons que, si les subalBe

ont une prédisposition à exercer une activité thérapeutique, c'est, bien avant

toute histoire personnelle et lignagère, une question de statut: chaque pêcheur

peut se targuer de connaître les remèdes contre l'étranglement causé par

une arête de poisson avalée de travers ou contre les morsures et les piqûres

des animaux rampants.

Les autres personnes que nous avons rencontrées et dont le village recon­

naît qu'elles possèdent quelques talents thérapeutiques sont deux toorooBe,

le premier spécialisé dans les soins des maux de dents (Vero Aan), la seconde

soignant les infections causées par les piqûres d'épines (Jaabu Jallo) ; une



- 20~-

maccuDo versée dans l'art de la cautérisation (Kummba Silla) un sakke

(O.B. Njaay) circonciseur et panseur de brûlure et une baylo (Buudi Mboh)

qui panse aussi les brûlures.

Kummba Silla (maccuDo ) est cumoowo, c'est-à-dire qu'elle soigne en

cautérisant elle utilise le feu dans les traitements du felewere et du Vi'el

Bemde. Le felewere est une infection de l'extrémité des doigts, une sorte

de panarIs qui, à un stade avancé, peut contaminer le bras. Le felewere

est un mal très fréquent chez les femmes haalpulaaren qui, pour préparer

des plats, notamment le haako, utilisent des couteaux émoussés. Il n'est

pas rare de rencontrer des femmes avec plusieurs phalanges manquantes

à la suite d'une infection mal traitée.

Le Vi'el Bemde, littéralement " le petit os" de la reglon épigastrique (1),

est un mal qui affecte essentiellement les enfants. Selon les mères haalpulaa­

ren, cet os se déplace fréquemment chez les enfants en bas âge ; ce qUI

cause une anorexie accompagnée de vomissements dès l'ingestion de nourriture.

Kummba Silla lutte contre ce mal en appliquant une braise sur le Vi'el Bemde

qui reprend ainsi sa place.

Kummba Silla n'a pas suivi d'apprentissage particulier, "c'est le courage

seulement qui l'a aidée". Elle ne craint pas de faire souffl'ir et elle n'est

pas dégoûtée par le pus. Cette absence de peur et de dégoût, certains haal­

pulaaren l'expliqueraient en l'attribuant à l'absence de honte qui caractérise

les gens de condition servile, qui n'ont pas d'honneur à défendre.

C'est pour cette raIson que le corps malade de l'Autre ne peut être

objet d'interprétation verbalisée car seuls les gens d'honneur ont accès

au discours•. Ainsi, pour le traitement de ces deux maladies, Kummba Silla

reçoit de 10 à 25 CFA, somme dérisoire qu'elle n'exige pas. Son savoir,

sans être lignager - les maccuuBe n'ont pas d'histoire Iignagère - correspond

à son origine statutaire et ne saurait être monnayé.

Jaabu Jalla (tooroodo) est mocoowo. Elle fait des passes en récitant

des daaDe (= cefi) pour ôter les épines et détourner les infections qui en

résultent. Sa tante personnelle lui a transmis ce savoir à Kaskas où Jaabu

est née, et qu'elle a quitté pour aller se marier à Cubalel.

(1) Ayant eu beaucoup de difficulté à traduire Bernde, nous reprenons les termes

utilisés par Epelboin (1983)



,.. 204 -.
(*)

Outre les incantations, Jaabu utilise des plantes, dont le leb leban,

une plante rampante qui ne pousse qu'en hivernage et qu'elle conserve sous

forme de poudre qu'elle applique sur la partie atteinte. Par ailleurs, elle

emploie des fils de coton sur· lesquels elle fait des noeuds (fiBde) et qu'elle

attache autour de la partie enflée. La technique du fiBde, complémentaire

ici du mocuude, s'accompagne toujours d'incantations : elle est fréquemment

utilisée chez les fulBe qUi s'en servent pour tous les petits maux courants

de la vie quotidienne (maux de tête, de dents, protection contre les mauvais

espri ts, etc •••)

Buudi Mboh est aussi mocoowo. Née à Walaa, à quelques kilomètres

en amont de Cubalel, d'un père forgeron (baylo) et d'une mère potière (maabo),

Buudi IVIboh soigne les brûlures en pratiquant le mocuude sur la plaie. Elle

utilise aussi des plantes dont elle nous t'ait les noms. La connaissance du

feu est statutaire chez les wayilBe et. chez les femmes maabuuBe qui sont

potières. Buudi Mboh est cependant la seule de sa génération à en faire

un usage public et elle est l'aînée.

Demmba Buni Njaay est à la fois dunoowo et mocoowo. Comme Jarno

Sl1eey Faal, le pêcheur décrit plus haut, Njaay fait office de circonciseur.

Sakke (cordonnier) par son patrilignage, il est baylo (forgeron) par son matri­

lignage (1). Demmba Buni Njaay a des connaissances statutaires du feu

et du fer : du fer en tant que sakke maniant le couteau dans le dépècement

et le travail des peaux qui servent à confectionner des chaussures, des

pièces de harnachement, etc. du feu en sa qualité de fils de baylo,

pour qui cet élément n'a pas de secret, ce qui lui permet de s'en servir.

D'une part, le maniement du fer façonné en instruments lui permet

de circoncire les jeunes garçons. Bien que d'une classe d'âge inférieure

à celle de Jarno Si leey, il a pris la relève de ce dernier mais il faut dl re

qu'en son temps, son père aussi était circonciseur. D'autre part, la connais­

sance du feu fait de lui un panseur recherché en cas de brûlures.

(1) Sa grand-mère maternelle était très savante : un jour que les forgerons étaient réunis

pour forger une nouvelle enclume et ayant oublié de la prévenir, elle subtilisa l'enclume

pour se venger. Les forgerons cherchèrent leur enclume toute la journée tout en s'interro­

geant sur les raisons de cett.e mystérieuse disparition. Ils passèrent. chez la vieille forgeronne

dont ils ne pouvaient imaginer les pouvoirs. Ce fut seulement lorsqu'ils furent convaincus

de sa puissance qu'elle leur rendit l'enclume. Ils repartirent en s'excusant de ne pas l'avoir

mise au courant.

(*) leb leban: Alternanthera Sessilis.



:.. 205 -

La circoncision ne nécessite aucun traitement postérieur à l'acte chirur­

gical qui est accompli à l'aide de daaDe. Les brûlures peuvent être soignées

de deux manières :

1 - en pilant du charbon de bois : la poudre qui en résulte est appliquée

sur la blessure, avec accompagnement de daaDe,

2:.. en faisant cuire à la vapeur des excréments de bétail qui sont ensuite

séchés et réduits en poudre avant d'être appliqués sur la blessure, sans

utilisation de daaDe.

Le second remède appartient au savoir populaire car il ne demande

aucune connaissance particulière (daaDe par exemple). C'est d'ailleurs le

même remède qui est utilisé pour faire cicatriser les plaies des jeunes excI­

sées (1).

Vero Aan est un mocoowo qui soigne les maux de dents.C'est un tooroodo

qUI n'avait aucun savoir thérapeutique particulier, jusqu'au jour où Il a rencon­

tré un marabout itinérant originaire de Segu. (Maali) qui lui a donné des

remèdes contre des maux de dents qui le faisaient souffrir depuis fort long­

temps. Ce marabout s'est installé chez lui pendant près d'un an et après

l'avoir soulagé de ses douleurs, il lUI a enseigné le Koran, les plantes médi­

cinales et les daaDe à utiliser contre les maux de dents. Il existe troIs

façons de traiter les maux de dents : la première consiste à garder sur la

dent malade de l'eau mélangée à un aaya. La seconde consiste à porter

autour du cou une écorce de barkeewi sur laquelle est inscrit l'aaya contre

les maux de dents. La troisième méthode, de loin la plus populaire, consiste

à faire bouillir des feuilles de barkeeJNi et de les respirer en inhalation.

Vero Aan précise que les deux derniers traitements sont du domaine

public: n'importe qui peut les utiliser. Mais il préVient toutefOIs qu'il est

indispensable de rémunérer le mocoowo. sans quoi le mal risque de retomber

sur le patient ou sur le thérapeute Impayé.

Le mocoowo assure moins un traitement qu'une protection contre les

maux récurrents, au même titre que le bileejo ou le ceerno, qui se chargent

(1) L'excision, contrairement à la circoncision, ne fait l'objet d'aucun cérémonial particulier:

elle est pratiquée, en privé, par une vieille femme, sakke, baylo ou capato (mauresque).

Les soins qui suivent l'opération sont assurés par la mère de la jeune excisée.



- 206 -

de lutter contre les forces maléfiques qui terrassent leurs clients.

Ici, nous avons l'exemple du marabout-guérisseur itinérant qui circule

dans la région du fleuve : ce marabout de Segu est singulier pour deux

raisons d'abord, il est marabout, ce qui est assez surprenant pour un

itinérant. Généralement, un marabout cesse de voyager dès la fin de son

apprentissage, et ce sont ses taalibe et clients qui se déplacent. Il se

peut donc que le marabout en question ait été un jeune marabout en cours

d'apprentissage ou encore qu'il ait été un "charlatan" (1) qui, parce qu'il

avait quelques connaissances du Koran, se faisait passer pour marabout.

Cette seconde hypothèse paraît la plus vraisemblable car l'usage combiné

des binndi et des daaDe resemble bien aux habitudes des "charlatans".

Le dernier thérapeute que nous ayons rencontré à Cubalel appartient

à la catégorie des yahooBe, "ceux qui vont", et qui circulent dans le waalo

pendant la saison sèche en quête de clients. Ce sont en majorité des fulBe

Jeeri qui, pendant la saison morte où les troupeaux peuvent rester livrés

à eux-mêmes, viennent exercer leurs talents de guérisseur auprès des

populations riveraines du fleuve. Ces yahooBe appartiennent à des degrés

divers au monde pré-islamique du bileejo, du fibirbaaji ou plus simplement

du joom lekki. Ce dernier, un charlatan au sens strict du terme, revend

les plantes de la flore du Jeeri, plus riche et plus abondante en plantes

médicinales. Le second, "celui qui fait des noeuds avec des écorces", est

le prototype du thérapeute peul, à la frontière entre la médecine savante

des bileeBe et la médecine populaire des mocooBe.

Umar Jallo, Peul du département de Linguère, appartient au monde

des bileeBe. Comme Ibra, il associe le savoir noir au savoir coranique.

Mais, contrairement à Ibra, c'est un grand voyageur puisque ses tournées

l'amènent non seulement dans la région du fleuve, mais également au

Mali, en Guinée, en Côte d'Ivoire et au Ghana.

Le savoir d'Umar Jallo est à l'origine un savoir lignager : son père

lui a transmis ses connaissances sur les baleeBe, les jinneeji et le ligge.

Sa mère lui a enseigné comment soigner les maladies infantiles et le ligge.

(1) Ce terme n'est pas péjoratif en français du Sénégal où le "charlatan" désigne

le thérapeute aux techniques pré-islamiques.



- 207 -

Il s'agit là d'un savoir noir pré-islamique qu'Umar a complété avec le

savoir coranique dispensé par un marabout qui, en compensation, lui a

demandé d'enseigner le Koran dans son DuDal pendant 5 ans. Cela s'est

passé à Barkeewi, à une trentaine de kilomètres de Linguère, où il a complé­

té un peu plus tard ses connaissances en savoir noir auprès d'un cuballo

installé là.

Umar Jallo a reçu une formation très diversifiée : il allie deux types

de savoirs lignagers à un savoir savant (maraboutique) et à un savoir statu­

tai re (pêcheur).

Il convient de préciser ce que nous entendons par ces trois savoirs.

Le savOIr lignager est le savoir qUI se transmet à l'intérieur du lignage.

Ainsi, chez les fulBe plus particulièrement, chaque lenyol peut aVOIr une

connaissance particulière dans un domaine : les jawdalli (dallol, pl. dalli =

région marécageuse) sont réputés pour leurs connaissances de l'eau et

de l'agriculture. Cette maîtrise de l'eau les place en concurrence directe

avec les subaIBe qUI ne peuvent pas leur réclamer d'Impôt lors de la traver­

sée du fleuve par leurs troupeaux. Il est dit que les cefi des Jawdalli

surpassent ceux des subalBe qui ne se risquent pas à entrer en compéti­

tion avec eux. Le lenyol jawdalli est un lignage étendu parce qu'il comporte

plusieurs noms d'honneur (yettooDe). Le lignage se différencie par sa bila­

téralité tandis que le statut et le yettoode sont unilatéraux et toujours

patrilinéaires.

La connaissance lignagère peut laisser supposer l'existence de deux

sources d'héritage, celle du père et celle de la mère, tandis que la connais­

sance statutaire s'identifie au savoir patrilinéaire qui est commun à toutes

les personnes de même statut. Le savoir statutaire est socialement plus

stéréotypé et moins individualisé que le savoir lignager.

Umar Jallo a acquIs auprès d'un pêcheur un savoir· de type statutaire.

dans la mesure où celui qui lui en a transmis la substance possède lui­

même un savoir de type statutaire. Cependant, SI Umar Jallo possède

la (jet des maux spéci fiques au monde aquatique, il ne peut se targuer

d'avoir une maîtrise complète dans ce domaine puisqu'il n'est pas cuballo.



- 208 -

Ce que son tuteur a bien voulu lui apprendre est du domaine public

Sion conçoit l'appartenance statutaire comme une composante de la

personne sociale qui sert à différencier les individus dans la collectivité,

en définissant la place de chaque groupe qui la compose.

Le savoir savant est transmis, a priori, en dehors du contexte lignager

ou statutaire. La volonté d'apprendre est le facteur dominant, même

si les choix individuels sont commandés par le contexte. Mais ce qUI

caractérise surtout le savoir savant, c'est sa relative difficulté d'accès.

Contrairement au savoir populaire, il ne suffit pas de vouloir pour pouvoir.

Ii faut apporter la preuve qu'on possède des qualités spécifiques pour

retenir l'attention d'un maître initiateur. Il est bien souvent question

de disposition particulière, voire de prédisposition ou même de prédesti­

nation, et la qualité de hoore mawnde (tête grande), nous a souvent été

citée par les maîtres du mystère comme signe favorable. Celui qui a

une tête grande - disposition individueJle qUI peut être secondée par

l'héritage lignager - peut acquérir les sciences secrètes. Mais le savoir

savant n'appartient pas seulement au domaine du secret. Ainsi, pour

la société haalpulaar, comme pour beaucoup de sociétés africaines à

tradi tion orale, l'écri ture const itue une étape importante pour l'accès

au savoir savant coranique, lequel possède plusieurs niveaux, qui vont

du simple gandal Kor'an au très obscur gandal sirru qui, lui, exige la qualité

de hoore mawnde. Si le savoir savant est très facilement associé à la

maîtrise de l'écriture, le savoir secret est indissociable de la qualité

pré-citée (hoore mawnde).

Nous distinguons Cinq niveaux de savoir qUi peuvent s'imbriquer

les uns dans les autres sans souci hiérarchique :

le savoir populaire (tinndi FuutankooBe) tradition des Futankais

le savoir statutaire (gandal lenyol toroodo, cuballo, etc ••• )

le savoir lignager (gandal JalluuBe, AanaanBe, etc ••• )

le savoir savant (gandal seernaaBe, savoir des marabouts)

le savoir secret (gandal sirru).



Si les savoirs lignagers et statutaires sont secrets pour l'étranger

au groupe statutaire ou lignager, parce que c'est le secret qui permet

de différencier les groupes entre eux, il ne s'agit pas du savoir secret

tel que nous l'entendons, mais d'une connaissance pénétrable par'

des individus et non par des groupes, grâce à une composante personnelle

individuelle (don de hoore mawnde).

Le savoir savant est directement lié à la maîtrise de ['écriture mais

si c'est une condition nécessaire, elle n'est pas exclusive.

Après avoir établi cette typologie des savoirs, nous allons aborder

le problème du· contenu de ces savoirs en reprenant l'exemple de nos

thérapeutes de Cubalel.



- 210 -

II - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET SAVOIRS STATUTAIRES

La première remarque qui s'impose concerne la corrélation qui existe

entre l'appartenance statutaire et le savoir thérapeutique. Dans le chapitre

1, nous en avons donné une synopsis (p.75/76).Dans les pages précédentes,

nous avons indiqué des exemples.

Ces différents thérapeutes, s'ils ne représentent pas l'ensemble de

la SOCiété haalpulaar, sont un bon reflet de la communauté de Cubalel.

En effet, ce village, composé en majorité de rimBe, possède peu de nyee­

nyBe [2 galleeji de sakkeeBe (cordonnier) et un de maabuuBe (tisserand)]

et un groupe non négilgeable de maccuuBe.

A Cubalel, les subalBe constituent le groupe le plus important de

mocooBe, tout comme les toorooBe constituent le groupe le plus important

de seemaaBe.

Les subalBe sont les· spécialistes des morsures, des piqûres et des

étranglements causés par les arêtes de poisson. Ils sont aussi de grands

bileeBe dans de nombreux villages car leur gandal maayo les prédIspose

au contact avec les êtres supra-humains. Cependant, à Cubalel, si Aali

Sar soigne le hendu, mal causé par les jinneeji, il en fait état en passant

seulement, sans que cela semble être vraiment une activité importante

pour lui. Elle est naturelle pour les subalBe qui, sans avoir toujours une

connaissance approfondie du domaine des jinneeji-seytaaneeji et des suku­

nyaaBe en ont un savoir diffus parce qu'ils en sont bien souvent les victi­

mes. Il est certain que les pêcheurs de Cubalel peuvent paraître "tooroodi­

sés" par rapport aux autres subalBe de la vallée.

Parmi les toorooBe, le premier (Vero Aan), obtient son savoir à

la suite d'un mal qui l'a beaucoup fait souffrir. La seconde (Jaabu Jalla)

a reçu son savoir d'une tante paternelle : cet héritage est renforcé par

la connaissance des fils, ce qui laisse présupposer l'existence d'un savoir

statutaire peul. Même SI la majorité des Peuls sédentarisés est intégrée

dans le groupe des toorooBe, ils n'en continuent pas mOins à entretenir

des rapports privilégiés avec leurs parents nomades qui pratiquent le



- 211 =

fiBde et qUI sont de grands fiBirbaaji (celui qui fait des noeuds avec

des écorces). Avec le Peul rencontré à Cubalel, nous avons l'exemple

d'un guérisseur itinérant et nous développerons un peu plus loin la question

des réseaux qui se créent entre fulBe Jeeri et Waalanke (habitants du

Waalo. Pour le moment, nous retenons de cet exemple la coexistence

d'un savoir Iignager et d'un savoir statutaire, fréquente chez les fuIBe.

Nous retrouvons ce phénomène chez les subalBe : ainsi les Sar de Nawle

et les Kome de Walalde (1), ont des savoirs statutaires et lignagers.

Cela peut paraître évident et vrai pour chaque lignage mais c'est le

rapport proportionnel entre ces deux types de savoir qui les rend plus

ou mOins importants.

Par ailleurs, avec Demmba Buni Njaay et Buudi Mboh, nous sommes

en présence d'un autre phénomène : la parenté bilinéaire a son importance

même si le statut est patrilinéaire. Dans le chapitre 1, nous avons dressé

un tableau qui distingue les niveaux de savoir statutaire en fonction· de

la division sexuelle: nous avons fait remarquer que les femmes des diffé­

rents groupes statutaires possédaient un savoir protecteur et préventif.

Nous retrouvons ce genre de savoir chez Demmba Buni Njaay qui a hérité

de sa mère baylo la connaissance des protections contre le feu et chez

Buudi Mboh dont la mère maabo aurait très bien pu lui transmettre la

connaissance du feu puisque les potières détiennent cette connaissance

de par leur profession. Si nous nous étions penchée uniquement sur l'appar­

tenance statutaire de Demmba Buni Njaay, il" aurait paru curieux de

vOir un cordonnier posséder la science du feu. Avec Buudi Mboh, qUi

est baylo (forgeronne), on est en présence d'un savoir statutaire, même.

sIon peut penser que c'est sa mère maabo qui est à l'origine de ce savoir.

En effet, le savoir protecteur est un savoir féminin.

Outre le savoir lignager, le savoir statutaire et le savoir dont l'ongine

est à trouver dans une maladie, il existe un savoir technique, un savoir­

faire, qui prov ient des aptitudes physiques et intellectuelles inhérentes

à un Individu. C'est le cas de Jarno Si leey Faal qui soigne les foulures

(1) Les premiers ont une ancêtre très réputée : Peinda Sar, ancêtre des Sar de Nawle,

dont les pouvoirs magiques étaient très célèbres et, pour les seconds, il y a Modi Kome

qui fut aussi très célèbre et qui remporta la victoire grâce aux 1 pouvoirs qu'il avait

acquis auprès de Musa Bukari Sar, père de Peinda, qui lui avait prêté le ngaari nawle,

caïman devenu mythique, surnommé ole taureau de Nawle:



- 212 -

et les fractures, et c'est aussi le cas de Kummba Silla, la maccuDo qui

cautérise les panaris et brûle le Vi'el Bemde. Ce savoir-faire n'est soutenu

par aucune parole magique et ne propose aucun discours particulier sur

le mal.

Les maccuuBe (captifs) sont statutairement prédisposés à ce type de

thérapie car leur caractéristIque est de ne pas avoir d'histoire lignagère

donc aucune possibilité d'hériter. Sans histoire, sans mémoire, les maccuuBe

sont des êtres sans honte qui peuvent agir sans avoir recours à des excuses

symboliques. A la limite, le maccuDo peut faire le mal sans que cela

soit considéré comme intentionnel ni interprété comme une volonté malé­

fique de sa part. Ce serait plutôt un état de fait, une composante de

sa personne. Il y aurait beaucoup à dire sur la condition du captif qui,

en fin de compte, peut exercer tous les métiers sauf celui d'enseignant

coranique : il peut pêcher, tisser, forger, tanner le cuir, cultiver la terre

et ce n'est pas l'absence de spécialisation professionnelle qui le distingue

des nyeenyBe ou la dépendance qui le différencie des rimBe. C'est bien

plutôt l'absence de paroles : la parole magique, la parole publique sont

interdites au maccuDo, quelle que soit son activité. Ainsi, lemaccuDo

qUI apprend à tisser, apprend uniquement la technique de tissage qui

est déchargée de tout contenu symbolique : les paroles secrètes lui sont

dissimulées et il ne lui reste plus pour se protéger qu'à en inventer d'autres

(nous imaginons qu'il existe des cefi de création personnelle tout comme

il existe des remèdes personnels créés de toutes pièces au gré d'un hasard

inspiré, et qu'on appelle nyuganyuge (1).

L'imaginaire social est interdit au captif: il n'en est pas le pro"ducteur,

ce qui ne l'empêche pas d'en subir les effets (dans les procès de sorcelle­

rIe par exemple). Il en est de même pour l'écriture sainte dont il subit

les lois sans pouvoir en utIliser les moyens.

Pour reprendre la distinction opérée entre les trois ordres de la société

haalpulaar, on peut, au plan de la représentation symbolique, les situer

comme suit:

(1) Ces remèdes ont la particularité de ne pouvoir être transmis puique la cueillette des

plantes se fait presque les yeux fermés et que l'efficacité thérapeutique du remède

vient en partie de sa formule inconnue.



RIMBE .

NYEENYBE .....

MACCUUBE ••••

- 213 -

pouvoir de l'écriture et parole libre, responsable et
publique.

pouvoir de l'oralité - paroles magiques et paroles
flatteuses

savoir-faire indépendant de la Parole et de l'Ecriture.

Dans ce tableau, le captif est marqué négativement (absence de

parole et d'écriture qui le range plus près de l'animal que de l'être humain,

quoique l'animal soit en général habité d'un esprit et, par conséquent,

doté de raison. Le maccuDo s'apparente à l'âne dont les qualités intellec­

tue Iles sont tenues pour nulles).

Le savoir-faire du maccuDo se rapproche du savoir populaire. Tous

deux sont des savoirs diffus dont l'Origine n'est marquée ni statutairement,

ni symboliquement. Il est même possible de les confondre, mais il ne

faut pas oublier toutefois que le savoir-faire du maccuDo a une connota­

tion péjorative de savoir avilissant : en effet, SI le fait de percer un

bouton ou une plaie envahie par les vers n'a rien d'avilissant accompli

sur sa propre personne ou sur celle d'un proche parent, cela dev ient

dégradant si ce même acte est perpétré par un tiers, lequel entre alors

dans le domaine de la souillure, sauf s'il est maccuDo qUi, de par son

statut, Ignore la différenciation symbolique entre le pur et l'impur.



- 214 -

III - SAVOIRS THERAPEUTIQUES ET TECHNIQUES DE SOIN

Maintenant que nous avons déterminé la nature du savoir des guéris­

seurs de Cubalel, nous avons une idée plus nette du domaine d'applica­

tion de ce savoir. Nature et fonction sontind1ssolublement liées et si

nous les séparons, c'est pour insister sur l'importance des chaînes de

transmission des savoirs thérapeutiques qui en révèlent le contenu.

Sur nos neuf thérapeutes de Cubalel, un seul a acquis un savOIr en

dehors du lignage ou de son identité statutaire (Vero Aan). La majorité

possède un savOIr statutaire et tous ont pour point commun le fait de

soigner des maux relativement peu graves et presque toujours accidentels

(étranglement, piqûre de scorpion, etc ... ) ou qui sont la conséquence
.r

de la vie laborieuse quotidienne (panaris, maux de tête, etc ... ).

La compétence de ces thérapeutes ne se limite pas à des actes théra­

peutiques stricto sensu : des opérations à valeur symbolique et esthétique

sont pratiquées à côté d'actes purement curatifs (circoncision, excision,

incision, tatouage, perçage des oreilles). Si nous avions rencontré des

lawBe, nous aurions vu s'ajouter les charmes protecteurs et séducteurs

(collier, ceinture et parfums) à la gamme des activItés du thérapeute.

L'observation linéaire des di fférents actes accomplis par ces thérapeu­

tes donne une vision d'ensemble du projet social haalpulaar quotidien.

Nous trouvons sur un même plan les activités productrices (culture-pêche­

artisanat), les activités· reproductrices (sexualité, santé/maladie) et les

activités de représentatIon (charmes et esthétique). Le thérapeute est

associé à tous ces projets au même titre que chaque membre de la société.

La différence qui existe entre le thérapeute et le reste de la société

provient du rôle unificateur et protecteur qu'il joue dans les différents

domaines de l'activité sociale.

Il n'y a aucune démarcation entre l'activité quotidienne de ces

guérisseurs et leur pratique thérapeutique. L'une et l'autre participent

du même projet : leur action thérapeutique ne pose a prIOri aucune autre

interrogation que celle portant sur le remède à appliquer. D'après Glick

(1977), ces remèdes et ces thérapies ne seraient pas à inclure dans une



- 215 -.

étude du système médical haalpulaar puisque les maux bénins n'ont pas

de signification sociale immédiate. Malheureusement, la question n'est

pas si simple car, si les maux soignés par ces thérapeutes ne font pas

intervenir, a priori, le registre étiologique, la perduration de ces mêmes

maux et leur récurrence peuvent faire sauter le pas : l'idée de mal,

de malaise, d'accident appartient à la même zone d'ombre que l'infortune,

la malchance et la malédiction, et Il n'y a pas de frontière entre ces

différents aspects du malheur individuel et social. C'est pourquoi, tout

en retenant l'opposition que fait Glick entre les maladies signifiantes

(significant illness) et les simples maux bénins (ailments), nous ne rejetons

pas ces derniers de notre étude du dispositif thérapeutique haalpulaar.

l\Jous allons maintenant procéder à l'étude de ces thérapeutes en partant

de leur dénomination, qui est dérivée de leurs techniques de soins.

1. Les techniques thérapeutiques

a) Mocuude

D'après le dictionnaire peul-russe-français (1980), mocuude signifie

d'abord \ordre;' puis "pétrir: "triturer" et ensuite -frotter avec la main, fric­

tionner" et, lorsque l'action de mocuude s'applique à une personne, elle

signifie faire à quelqu'un de légers attouchements avec ses doigts (magi­

cien) ou dire une prière pour un malade (marabout).

Randau (1934), qui a voyagé à Saint-Louis du Sénégal, décrit l'action

de mocuude de la façon sUivante: "L'opérateur passe doucement les mains
le long du membre malade et récite à voix basse des incantations ; les
passes se font toujours de haut en bas, jamais de bas en haut, afin d'expé­
dier le mal aux extrémités du corps par lesquelles il s'écoule dans le
sol ; après chaque passe, le thérapeute claque légèrement des doigts;
quand la série de passes est terminée, il crache deux ou trois fois à terre.
Le nom donné par les thérapeutes locaux à la passe descendante est
moïth" ( : 273)

D'après nos informations, l'action de mocuude répond aux critères

décrits par Randau, à savoir une passe descendante qui suppose le çontact

avec la partie atteinte et la récitation d'une incantation ou de versets

coraniques accompagnée de jets de salive. Il est certain que cette technique



- 216 --

d'expulsion du mal a été adoptée par les marabouts peu qualifiés en méde­

cine islamique, qui ont remplacé les incantations par des versets coraniques.

Pour les fulBe bande étudiés par Epelboin (1983), le mot mocoowo

désigne le réciteur, celui qui connaît les paroles apaisantes contre les

douleurs. Il est certain qu'au Fleuve même, mocoowo désigne de plus

en plus celui qui fait un usage thérapeutique de la parole, et les passes

magnétiques sont un peu oubliées, notamment par les marabouts.

Au travers des exemples donnés, nous avons vu que l'action de mocuude

désigne moins une technique qu'un ensemble de gestes dont le plus impor­

tant est celui de la parole, qu'elle soit "magique" ou coranique.

Ainsi, mocoowo désigne à la fois le bana bana (1) de la thérapie

qui a toujours une parole apaisante à proposer et le panseur de nos campa­

gnes. Mocoowo est devenu un terme générique désignant celui qui sOigne

sans posséder un registre complexe de remèdes.

b) Sammituude

Traiter, être traité contre les morsures de serpent. Sammituude. ~

est un verbe dérivé de sammuude qui signifie tomber (pour un fruit mûr),
"et aussi faire tomber des fruits à l'aide d'une gaule· et, en dernier lieu,

"traquer un animal dans une battue" (le sar,nmoowo est un rabatteur pour

les Peuls guinéens). Le suffixe - it - désigne en pulaar l'idée de répétition,

d'iflversion ou d'action sur le prédicat. Dans sammituude, il y a donc

l'idée de supprimer le mal en le faisant tomber, descendre. Le cammitoowo

s'occupe uniquement des morsures de serpent et des animaux rampants

qui ont un venin qu'il s'agit de secouer hors du corps de leurs victimes.

Le cammitoowo est le plus souvent un cuballo (2) et il appartient

au monde des mocooBe puisque ses soins consistent en passes et en appli­

cations de plantes accompagnées de cefi. Pour résumer, nous dirons que

le cammitoowo est un mocoowo spécialiste des morsures.

(l) bana bana est un colporteur tenace dans sa volonté de vendre.

(2) les lulBe Jawdalli, qui ont une connaissance de l'eau qui rivalise avec

celle des subalBe, sont aussi sammilooBe,



- 217 -

c) Sumde

,\ Il

Brûler, cautériser, sumde est une technique de soins que les haalpulaa-

ren reconnaissent volontiers avoir emprunté à leurs voisins Maures. Cepen­

dant, .. c'est aussi un savoir statutaire que possèdent les wayilBe et les

femmes maabuuBe. Nous avons vu que les captifs peuvent aussi y avoir

recours.

Le cumoowo "brûleur, cautériseur", n'est pas un thérapeute proprement

dit ; cette dénomination est indicative d'une technique précise. Une fois

encore, le cumoowo, à l'égal du cammitoowo, peut faire partie du grand

ensemble des mocooBe. Sa thérapie est ponctuelle et consiste à brûler

le point localisé comme source du mal et à réciter en même temps des

incantations. Les incantations sont facultatives et les sumooBe d'origine

captive ne profèrent aucune parole pendant l'acte thérapeutique.

d) fiBde

"Nouer, faire des noeuds; fiBde désigne aussI une technique de soin

qUi consiste à faire des noeuds sur un fil de coton, lequel est ensuite

noué autour de la partie malade. Le fiBoowo, le faiseur de noeuds, souffle

une incantation sur chaque noeud fait. Une fois le nombre requis de noeuds

atteint (le nombre de noeuds varie mais on retrouve le plus souvent le

chiffre 7), le piBol (la cordelette nouée) est remis au patient. Le

piBol possède avant tout· des vertus préventives et propitiatoires. Il est

employé pour se protéger des maléfices de toute sorte chez les fulBe

Jeeri. Mais c'est aussi un remède contre les douleurs quotidiennes (mal

de tête, de dent, etc ••• ). Les piBi, qUI sont de tradition pré-islamique,

ont leur équivalent dans les talki des marabouts. Mais, si les premiers

sont essentiellement composés à partir de fils et de paroles, les seconds

sont faits de papier sur lequel est inscrit un verset coranique. Toutefois,

il arrive que les paroles du fiBoowo soient des aaya et non des cefi.

Le fiBoowo, qui doit sa désignation à son activité théràpeutique,

possède un confrère appelé fibirbaaji "celui qUI fait des noeuds avec

des écorces". Le fibirbaaji, dans la hiérarchie, est supérieur au fiBoowo :

son savoir est plus étendu, car il possède la maîtrise des plantes, ce



- 218 -

qui élargit son champ d'activité.

Outre la science des plantes, le fibirbaaji connaît un nombre impres­

sionnant d'Incantations qui accompagnent chaque remède. Le fibirbaaji

est un thérapeute peul qui se rencontre surtout dans le Jeeri et peu dans

la vallée.

Jusqu'à présent, nous avons recensé les techniques employées par

nos thérapeutes de Cubalel. Avant d'en recenser d'autres, il convient

de préciser quelques points : toutes ces techniques sont ponctuées par

la récitation à voix basse d'incantations ; une large part est laissée à

la parole qui joue un rôle médiateur et d'authentification de l'acte théra­

peutique. Sans parole, l'acte risque de manquer soit la définition de son

objet, soit son destinataire. Dans le premier cas, le mal n'est pas identifié

et, dans le second, il risque de se retourner contre le destinataire de

l'acte thérapeutique ou contre le thérapeute (cf. Vero Aan, pour qUI

la médiation du thérapeute est nécessaire à l'efficacité de la thérapie).

D'autre part, la dénomination des thérapeutes en fait ici des artisans

c'est leur savoir-faire (masser, brûler, nouer) qui les dénote et non pas

leur domaine d'activité thérapeutique (1), contrairement au bileejo ou

au ceemo qui sont connotés comme détenteurs d'un savoir thérapeutique

très étendu, nos techniciens ont un savoir très circonscrit et leur rayon

d'action ne dépasse pas le cadre du quartier ou du village.

Nous avons vu que la plupart des techniques commentées ici appartien­

nent au domaine du savoir statutaire. Pour reprendre les distinctions

faites entre les di fférents ordres de la société haalpulaar, nous pourrions,

en poussant un peu loin la démonstration, assigner ces techniques. à l'ordre

des nyeenyBe, en réservant les techniques du ceemo, du bileejo et du

fibirbaaji à l'ordre des rimBe. Ce classement, corroboré par les faits

(2), n'est pas illogique si nous revenons à notre définition des différents

ordres de la société :

* RimBe : libres, responsables

* NyeenyBe : artisans quémandeurs, à la fois assistants et assistés.

(1) Le cammitoowo est différent car, si l'étymologie du mot nous fait comprendre qu'il

s'agit de faire tomber, rabattre le mal, tout Haalpulaar salt que le référent est le serpent,

l'animal rampant.

(2) Pas à Cubalel où il y a peu de nyeenyBe.



- 21-9 -

* MaccuuBe captifs, assistés

En effet, les techniques décrites plus haut ne laissent aucune part

au choix, pour le thérapeute. Celui-ci ne s'interroge ni sur les raisons,

ni sur l'origine du mal. Il est sollicité pour un geste précis. Il ne pose

ni diagnostic, ni pronostic. Sa parole est stéréotypée et fait partie inté­

grante du rituel. Aucune parole individuelle ne lui est demandé~, même

SI sa condition de voisin lui donne une certame liberté de parole. Ainsi,

la parole de ces thérapeutes est différente de celle du bileejo et du ceemo

qui est une parole interprétative.

Le mocoowo assiste le malade sans prendre aucune initiative. Il

joue le même rôle que l'infirmier par rapport au médecin, avec la diffé­

rence que SI l'infirmier suit les directives du médecin, le mocoowo

suit celles du patient.

Un point que nous n'avons pas encore abordé et qui est essentiel

pour la compréhension de ce type de thérapie, est le contexte dans

lequel elle se déroule. Nous avons vu avec le bileejo Ibra que sa clientèle

était en grande partie extérieure au village, pour des raisons de discrétion.

La clientèle des mocooBe, elle, est avant tout villageoise : les réseaux

de clientèle se créent en fonction de l'appartenance au quartier et en

fonction des rapports tributaires qui existent entre le thérapeute et son

patient. Pour la plupart, ces thérapeutes ne sont pas rétribués ou alors,

ils le sont symboliquement. La rétribution obéit aux lois de la cohabita­

tion et non à celle de l'échange marchand. C'est pourquoi on sollicite

plus facilement un membre de sa communauté Oignagère - statutaire

- résidentielle selon les cas) qu'un étranger à celle-ci, qu'il faudrait

rétribuer monétaire ment. Lorsque nous aborderons la description des

maux et la question de leur fréquence à Cubalel, nous verrons que les

catégories de maux sOignés par les mocooBe sont considérées presque

comme étant des composantes de la. personne humaine· dans bien des

cas. Toutefois, le caractère inéluctable de ces maux varie d'un individu

à l'autre. Pour les uns, ces maux installés dans le corps deviennent des

composantes de leur personne - ils ne les soignent pas - et pour les autres,

il s'agit de maux bénins pour lesquels on consulte le mocoowo.



- 220 -

Les techniques thérapeutiques dont il va être question maintenant

sont similaires à celles que nous avons décrites pour Cubalel. Elles appar­

tiennent au même registre que le mocuude et varient uniquement dans

leurs techniques instrumentales.

e)tuppuude

. ~

Ouvrir, percer un abcès, c'est généralement le travail du cumoowo

qUI rougit un fer et perce les abcès. Mais si le cumoowo possède un champ

d'act·lon plus vaste que celui qui consiste à ouvrir les abcès, le tuppoowo

est limité à cet acte thérapeutique. Cependant, comme le cumoowo,

le tuppoowo se définit par un certain courage, une certaine désinvolture

devant le pus et la douleur d'autrui. C'est un acte qui est généralement

le propre des wayilBe, ou encore des maccuuBe, pour les mêmes raisons

que celles que nous avons évoquées dans le cas du cumoowo. L'action

de tuppuude désigne aussi une technique du forgeron pour la fabrication

des alliages.

f) Buucaade

"Embrasser, baiser, faire avec les lèvres un bruit de baiser, sucer,

Buucaade est aussi une technique fréquemment employée pour faire sortir

du corps malade l'ob jet intrus qui le parasi te. Le Buucoowo asperge d'eau

lustrale la partie du corps où se trouve l'intrus, puis il aspire avec ses

lèvres la peau à cet endroit. Après quelques instants, le Buucoowo sort

de sa bouche un petit objet qui, selon sa spécialité, est un amas noir,

un petit os blanc ou un caillou.

Dans le département de Matam, nous avons rencontré des tulBe

Jawdalli spécialisés dans le Buucaade de vieilles arêtes avalées qui

sont restées coincées en travers de la gorge, produisant chez le patient

une envie permanente de tousser ou encore} par moments, une démangeaison

furieuse à l'intérieur de la gorge. Le Buucaade est employé aussi

pour faire sortir certaines boules qui s'installent dans l'abdomen et qui

empêchent la digestion et qui, lorsqu'elles se mettent à circuler, rendent

l'individu anorexique.



- 221 -

Le Buucoowo retire du malade les 9bjets intrus durs. Pour les objets

intrus mous, il existe une autre technique qui n'est guère di fférente dans

ses résultats. Il s'agit de l'action de fiDDe.

g) FiDDe

Se secouer, repousser, dédaigner quelque chose, l'action de fiDDe

chasse le mal en le matérialisant comme dans le cas de Buucaade. Le

piDoowo utilise une gourde, au goulot long et étroit, qu'il plaque sur

le sein malade ou sur le nombril (dans le cas de maux de ventre), et

au bout de quelques minutes, il faut qu'apparaisse dans la gourde un

amas blanc en forme de ver. Le piDoowo ne soigne pas· les mêmes maux

que le Buucoowo, mais tous deux utilisent cefi et leDDe dans l'acte théra­

peutique. Les récipients (gourde dans un cas et bouche dans l'autre) sont

remplis de plantes et le piDoowo souffle des incantations dans sa gourde

avant de l'appliquer sur la partie malade du corps.

Les actions de fiDDe et de Buucaade relèvent des savoirs lignagers

et statutaires. Nous avons rencontré des praticiens de ces thérapies dans

le département de Matam parmi les subalBe, les seBBe silBe et les fulBe.

h) Fesaade

11

Tatouer, faire des incisions dans la peau, pratiquer une saignée,

ou encore vacciner~ L'acte de fesaade est fréquemment pratiqué au Fuùta,

SOIt pour apposer de· façon permanente les signes distinctifs de l'appart~­

nance ethnique (incisions sur les tempes), soit encore pour libérer les

humeurs viciées du corps (haut des pommettes, poitrine, ventre, dessus

des pieds), soit enfin pour inoculer un vaccin (aux animaux en particulier,

la vaccination est une pratique connue des fulBe).

L'acte d'incision est une pratique permise. à tous les groupes statutai­

res, et l'usage du couteau ou d'une lame de rasoir est commun à tous.



- 222 -

Les incisions aux tempes sont d'inspiration peule, ainsi que l'art vétéri­

naire.

Une autre technique, qui se rapproche plus du tatouage (car elle

fait appel à la coloration), est l'art qui consiste à noircir les

gencives et le pourtour des lèvres chez les femmes il s'agit de l'acte

de sokde auquel ont r-ecours la plupart des jeunes femmes haalpulaaren

pour faire ressortir l'éclat de leurs dents et la finesse des traits de leur

visage. Auparavant le tatouage ne se limitait pas à cela;

une ligne descendait sur l'arête du nez et des traits parallèles étaient

dessinés sur le haut des pommettes. Le sokde est pratiqué par les femmes

appartenant à l'ordre des nyeenyBe. Ce sont le plus souvent les femmes

wayilBe et lawBe qui en ont la responsabilité. C'est un travail délicat

qui exige la connaissance des protections efficaces contre les infections

ayant pour origine la jalousie des rivales de la sokoowo ou de sa cliente.

On rencontre parfois des femmes chez qui le tatouage est à l'origine

d'une défiguration. Mais l'habileté de la tatoueuse n'est pas mise en

cause dans ce cas: la tatoueuse, de même que sa cliente, ont été les victi-

mes d'un acte de maraboutage.

Si nous avons insisté, dans ce chapitre consacré aux techniques théra­

peutiques de la vie quotidienne, sur l'appartenance statutaire et lignagère,

c'est parce que ces deux empreintes déterminent en grande partie le

destin individuel. Parmi les thérapeutes de Cubalel, un seul se trouve

avoir acquis son savoir indépendamment de tout critère lignager ou sta­

tutaire (Vero Aan).

Contrairement à Ibra, le bileejo pour qui la maladie de sa mère,

ainsi que la sienne propre ont été à l'origine de sa carrière de thérapeute

et, contrairement aux marabouts de Cubalel pour qui l'acquisition du

savoir coranique débute dans le lignage, les mocooBe recueillent leur

savoir en fonction de leur statut ; ce savOIr est en quelque sorte une

composante de leur personne. Il est souvent de nature artisanale, dans

la mesure où la plupart des mocooBe appartiennent à la classe des nyeenyBe

(même si ce n'est pas très visible à Cubalel qui comporte une très faible

minorité de naalankooBe).



- 223- -
Il n'existe pas de groupe statutaire spécialisé dans l'art médical

mais on peut déceler une maîtrise propre à chaque groupe dans un domaine

particulier ce qui permet de différ~ncier les groupes entre eux. Ainsi,

ce qui caractérise les mocooBe, outre leurs techniques ponctuelles, c'est

le registre des maux auxquels ces techniques sont appliquées. Il s'agit

dans la plupart des cas de maux bénins qUi sont a priori en dehors de

toute recherche étiologIque : le "Comment" et le "Pourquoi" de ces maux

ne sont pas des questions essentielles. Dans un premier temps, qUI est

un temps unique pour le mocoowo, le thérapeute recherche l'apaisement

de la douleur et du mal, de même que des protections contre une récidive

toujours· possible. Cependant, il n'y a pas de signes ni de symptômes

qui permettent de dire a priori à quels registres ces maux appartiennent.

C'est pourquoi une seconde étape peut suivre pour le malade insatisfait.

Ce dernier entre alors dans la phase de la quête thérapeutique dans laquelle

se succèderont plusieurs périodes orchestrées, au gré des escales, par

des devins, des bileeBe et des marabouts. Les devins et les magiclens­

interprètes participeront au débat auquel les mocooBe ne peuvent s'associer·

car leurs compétences sont limitées à des gestes et ne font pas intervenir

de discours.

D'autre part, si les gestes du mocoowo sont utiles, ils ne sont pas

toujours nécessaIres, comme le montre une enquête que nous avons faite

auprès des femmes à Cubalel. Le propos de cette enquête était d'analyser

les attitudes et les comportements d'un échantillon de femmes face à

la maladie. C'est ainsi que, pour les maux cités comme étant du ressort

des mocooBe, un grand nombre de femmes considéraient, inutile de solli­

citer un acte thérapeutique et elles attendaIent patiemment la disparition

des symptômes. Cette indifférence devant le mal perçu comme bénin

et insignifiant est sans commune mesure avec la ténacité dont ces mêmes

femmes peuvent faire preuve quand il s'agit de soigner des maux qu'elles

perçoivent comme plus graves et plus rares. Cette attitude se retrouve

dans nos sociétés où certains maux chroniques sont perçus comme étant

devenus, avec le temps, des composantes intrinsèques de la personne.



- 224 ..;

IV - LES RECOURS THERAPEUTIQUES DES FEMMES DE CUBALEL

Jusqu'à présent, nous avons abordé la maladie sous l'angle de l'insti­

tution, à travers le statut des thérapeutes. Nous allons maintenant nous

intéresser à la perception que les gens ont de la maladie à travers une en­

quête faite auprès d'un certain nombre de femmes à Cubalel. Après

avoir indiqué les condItions et le contenu de notre enquête, nous parlerons

des maux qui nous ont le plus souvent été ci tés par notre échantillon

de femmes.

1. Les conditions de l'enquête

Nous avons construit un corpus de maux, assorti du nom des maladies,

que nous avons recueilli auprès de thérapeutes et auprès de non spécialis­

tes. Au début, nous avons divisé les maux en quatre catégories, d'une

part pour mieux nous repérer au cours de l'enquête et d'autre part parce

que, dès le début de nos entretiens avec les guérisseurs, il nous est apparu

qu'il y avait une nette démarcation, dans leur discours, entre les différents

maux en fonction de leur localisation (tête - intelligence - ventre - corps).

Plus tard, nous avons abandonné cette classi fication qui ne nous a pas

semblé pertinente (une catégorie peut en inclure une autre et la classifi­

cation ne présuppose aucun déterminisme particulier du lieu dans lequel

se déroule la maladie). Néanmoins, cette classification, sans être signifiante

au plan de la réalité du mal, donne des indicatIOns sur la perception

du mal. Elle permet une lecture rapide du mal tel qu'il atteint le corps

humain. Les zones les plus importantes, de ce point de vue, sont la tête

et le ventre avec la région épigastrique qui est, nous le verrons plus

en détal! ultérieurement, une zone frontière entre la partie animée (la

tête) et la pàrtie inanimée (le tronc et les membres) du corps humain.

a) L'échantillon

Nous avons décidé de conduire notre enquête auprès des femmes

car, très vite, à la sUite d'entretiens avec des malades hospitalisés à



- 225 ­
Fann et avec des guérisseurs, il nous est apparu que ce sont souvent

les femmes qUI prennent en charge la démarche thérapeutIque. Elles

ne craignent pas de paraître irrationnelles en consultant les "charlatans".

Les hommes préfèrent la médecine cosmopolite et la science maraboutlque.

Très vite, nous nous sommes rendu compte que la maladie est un

sujet dont les femmes ont le droit de parler, même lorsque est présent,

pendant l'entretien, un mari qui sait tout des malheurs de son épouse

et qui veut parler à sa place. Certes, l'enquête nous a montré que la

maladie est un moyen de communication, un moyen d'expression et que

les sentiments des uns pour les autres peuvent ainSI s'extérioriser grâce

à elle, mais ce qui nous a le plus frappée, c'est la division sexuelle

qui marque la fréquentation des herboristes-guérisseurs en tous genres,

le marabout étant seul à faire l'unanimité.

Ayant choisi d'étudier une populatIOn féminine, nous avons cherché

à obtenir un échantillon représentatif du village un choix aléatoire

n'aurait pas fait l'affaire car nous n'aurions pas eu la possibilité d'en

comprendre la signification. Nous voulions avoir une grande diversité

d'âge, d'appartenance statutaire, lIgnagère et résidentielle. Nous avons

donc retenu 39 femmes parmi les 6 kinnde(l) de Cubalel.

b) Les présupposés de départ

Après nos premières enquêtes menées à Fann et auprès de quelques

guérisseurs, nous avons recueilli des indices qui laissaient supposer l'exis­

tence de toute une variété de comportements face à la maladie. Nous

avons voulu savoir si cette variété était liée uniquement à la nature

des signes et des symptômes. D'autre part, nous nous étions rendu compte

que les malades qui aboutissaient à Fann arrivaient là après un long périple

qui les avait condUits auprès des thérapeutes les plus divers. Nous avons

tenté de démontrer si c'était un fait particulier aux malades de Fann

ou si c'était chose courante dans toute quête thérapeutique.

Enfin, nous avons voulu contrôler, à travers la connaissance des

plantes médicinales, ce qUI était du ressort du savoir populaire à Cubalel.

(l)Kinnde: groupements fondés sur la répartition des services et des prestations.



- 226 -

2. Les matériaux recueillis

Nous avons interrogé 39 femmes dans les 6 kinnde de Cubalel. Sur

un corpus de 68 maux, 31 ont retenu notre attention à cause de leur

fréquence. Parmi ces 31 maux, 11 seront décrits en détail, tandis que

les 20 autres feront l'objet de . brèves remarques.

Il convient de prévenir le lecteur des précautions à prendre vis-à-vis

des matériaux qui vont suivre. L'enquête a été conduite par l'auteur

à partir d'un corpus fixé par elle, mais qui a été remanié en fonction

des variations linguistiques des enquêtées. Des questions complémentaires

ont été posées en fonction du contexte, soit à cause de l'importance

du mal pour l'enquêtée, soit que l'intérêt du chercheur ai t été mis en

éveil.

Désignation du mal, de la maladie

Trois termes déterminent le champ de la maladie. RAFI! NYAW, MU­

USU.

Rafi signifie le manque, l'absence. Rafi hoore, rafi Bandu, rafi hakkille

conn'àtent l'idée d'une disparition dans la tête, dans le corps ou dans

l'intelligence ; rafi indique que la maladie est vécue comme une perte,

une diminution des composantes de la personne humaine. Rafi est un

terme générique qui se rapporte aux parties du corps affectées par une

absence. Nyaw est le terme qui se rapproche le plus de notre "maladie-.

Nyaw désigne l'entité du mal, du malheur, de l'épidémie et du désastre

pour lesquels un seul terme suffit. Nyaw nécessite la mise en oeuvre

de la cure, car nyaw entraîne un état qui ne saurait disparaître sans inter­

vention. Muusu signi fie douleur, souffrance et dénote des signes et des

symptômes d'un état morbide. Néanmoins, muusu peut être employé seul,

sans qu'il "soit fait référence à une entité explicite.

De fait, ces trois termes qui, pour avoir un sens, doivent se référer

à une partie du corps (laquelle est énoncée après chacun des termes),

servent à situer le niveau de description et non à conceptualiser le mal

en maladie.



-227 -

Au travers des exemples qui vont suivre, nous verrons que la plupart

des termes désignant le malheur, la' maladie, sont descriptifs (douleurs

de dent, niiy'e muusooje ; ventre en r.etard, reedu leelindu ; ventre déplacé,

reedu timooli ; petite chaleur, nguliyel ; ventre qui saigne, reedu tuYYundu).

Voici un tableau qui classe les 11 maux qui ont retenu notre attention,

selon leur localisatton dans le corps humain :

HDDRE/tête

kelu hoore

joom hoore

nyaw giite

niiY'e muusooje

a) Les maux du corps

BANDU/corps

koyDe jaaDooje

Bemde taYoore

Bernde muusoore

Bemde timmoore

BuuBri

HAKKILLE/Intelli­
gence

baleeBe

hendu (jinneeji­
seytaaneejj)

Parmi les maux qui affectent le corps, nous observons une prédomi­

nance de Bemde, région épigastrique qui est sujette à di verses douleurs:

Bemde taYoore, coupé ; Bernde timmoore, achevé Bemde muusoore,

douloureux ; cette série de douleurs décrit des palpitations d'origine

anxieuse (Bemde taYoore), des envies de vomir (Bemde timmoore), des

spasmes à douleur aiguë (Bemde muusoore).

BuuBri est un terme qui désigne différents signes et symptômes,

tous situés à l'intérieur du ventre, plutôt vers le bas. Certains haalpu­

laaren scolarisés traduisent BuuBri par bilharziose, mais c'est une défini­

tIOn restrictive de ce terme, qui signifie au sens propre "fraîcheur de

l'ombre". Buubri est un euphémisme qui sert à désigner les maux internes

liés aux appareils génito-urinaires. La fraîcheur de ['ombre est la défini­

tion inversée de ce que ressent la personne atteinte de BuuBri.

1. Rafi Bandu, les manques, les maux du corps

* BuuBri

18 femmes disent souffrir de BuuBri, mais ce terme ne slgni fie

,pas la même chose pour toutes. C'est ainsi que nous avons localisé les



- 228 -

lieux dans lesquels s'installent le mal et ta douleur. Le ventre (wofnde),

le bas du dos (keci) et les hanches (asaJe), mais aussi Je vagin enflé et

les urines rouges peuvent abriter le BuuBri. L'insistance mise sur les

douleurs urinaires et sur la couleur sombre des urines restreint souvent

le champ sémantique de BuuBri à celui de bilharziose.

La majorité des femmes ont recours à la médecine des joom Jekki,

herboristes d'origine fulBe Jeeri pour la plupart, qui déambulent dans

les villages en proposant une série de plantes amères pour soigner le BuuBri:

gijile (Boscia Senegalensis, Capparidaceae) et baxani (Tinospora bakis,

Menispermaceae) sont pilés (feui Iles et écorces) et à la fois priS en fumiga­

tion par le siège et bus et mangés en payanDe (1). Généralement, ces

remèdes sont proposés par des guérisseurs itinérants venus du Jeeri (jahooBe)

mais ils sont connus de tous et peuvent aussi être considérés comme

des remèdes populaires. Baxani et gijile sont des plantes du Jeeri et

ce sont les jahooBe qui en assurent la distribution.

MAL

BuuBri

SIGNES/SYMPTOMES

* Vagin qui enfle
* Mal au bas du dos
* Maux de reins et de hanches
* Douleurs au bas du ventre

et urines rouges

SOINS

* Gijile pilé
en bain de
siège

* payanDe

THERAPIE

tinndi
fuutankooBe

joom BuuBri

* Douleurs en urinant, intermit.:. * gijile, baxani
tentes ou continues en bain et en

payanDe

* Ventre douloureux pendant
la grossesse.

* Maux de ventre, vertiges
et douleurs aux yeux

* Eviter plantes
amères pendant la
grpssesse, compri­
mes.

* aaya
* darBokki à bo 1re

et à inhaler par
le siège

dispensaire

ceerno

tinndi
fulSe

Une seule femme a recours à la médecine cosmopolite et elle explique

son attitude par son état de femme enceinte qui ne lui permet pas de

prendre des plantes amères sans risquer d'avorter. En effet, les plantes

amères et notamment le darBokki (Adenium Honghel, faux baobab), ont

des propriétés abortives et leur pouvoir meutrier est mis au service de

la lutte contre les sorciers.

(1) feyande, pl. payande : marmite en terre qui désigne par extension à la fois les médica- .

tians cuisinées en même temps que la nourriture du malade et les doses. On dita le '1oom
BuuBrï lui a donné 3 payande" ce qui veut dire que le patient prendta des plantes

médicinales au cours de 3 repas.



- 229-.-

Une autre femme a recours aux écritures coraniques pour lutter

contre le BuuBri qu'elle diagnostique comme étant un ensemble de maux

de ventre, de vertiges et de douleurs oculaires. Son père et son mari

sont tous deux marabouts et cela explique peut-être son choi x quelque

peu inadéquat si on en crOIt les habitudes des autres femmes.

BuuBri, tout en correspondant au Buuri des fulBe bande (Epelboin

1983 : 311), reste un terme général qUi apparaît comme un terme fourre­

tout, voire un euphémisme, qui permet de masquer des maux difficiles

à avouer. Ainsi, on pourrait penser que la fraîcheur de l'un (BuuBri) et

le froid de l'autre (Buuri) cachent, par un effet d'inversion, un excès

de chaleur qui nuit à la santé: les douleurs de l'appareil génito-urinaire

sont-elles fraîches? Ne sont-elles pas plutôt brûlantes comme un froid

trop grand, ou encore glacées comme le soleil à son zénith?

BuuBri est localisé le plus souvent dans le bas ventre et seuls le

contexte et la description des symptômes permettent de comprendre

à quoI lis se rapportent.

* Felewere

30 femmes dans notre échantillon disent souffrir, ou avoir souffert

de felewere. Le champ sémantique de ce terme est assez homogène.

Felewere désigne une infection à l'extrémité des doigts qui peut se propa­

ger jusque dans l'avant-bras. La majori té des femmes a recours à la

médecine des mocooBe après avoir fait mûrir l'abcès avec de la sève

de bamwaami (Calotropis procera, Asclépiadacées). Les mocooBe pratiquent

le tuppude en perçant l'abcès avec une aiguille rougie au feu. Deux

femmes préfèrent se rendre au disDensaire et trois aut re!: r e con n ais­

sent avoir affaire aux fibooBe pour obtenir des protections contre le

felewere.

Le felewere peut dégénérer et infecter la main toute entière et

même l'avant-bras. Le diagnostic de hendu peut alors s'imposer ainsi

que celui de fiDo. Dans ces deux cas, le diagnostic est proposé par le

thérapeute et non plus par le malade lui-même. Ce thérapeute n'est

pas le mocoowo qui se borne à soigner; une enflure est facilement

associée au hendu. Pour fiDo, la correspondance est plus difficile à établir,



- 230 -

même si une plaie qui cicatrise mal et dont le pus s'écoule difficilement

peut laisser supposer la présence de fiDo. La femme qui nous a do'nné

cette succession de diagnostics à partir de felewere a commencé ses

démarches en allant voir un tuppoowo de Judde JaaBe· (village voisin

de son lieu de naissance), qui lui a fait des incisions au doigt malade.

Cela ne s'est pas avéré d'un grand secours car le pus a continué à s'accu­

muler. Elle a donc consulté des guérisseurs qui étaient aussi devins et

qui lui ont dit tout d'abord qu'il s'agissait de hendu puis de fiDo. Fina­

lement, elle s'est fait soigner pour le fiDo lors du passage au village

d'un yahoowo qui lui a proposé un traitement à base de deux plantes,

l'une rouge et l'autre blanche, avec lesquelles il lui a confectionné un

piBol. Mais le résultat n'était toujours pas concluant et elle s'est tournée

vers la médecine cosmopolite et a fait appel à un neveu infirmier (1)

à l'hôpital Le Dantec à Dakar. Celui-ci lui a envoyé des médi caments

et elle a guéri en retrouvant son diagnostic de départ qui mettai t en

cause le felewere (autrement le traitement cosmopolite n'aurait pas

réussI : en effet, le hendu, par exemple, ne peut être soigné par la méde­

cine cosmopolite puisque celle-ci ne prend pas en considération les agents

du ma!).

MAL SIGNE S/SYMPTOME S SOINS THERAPIE

felewere *" blessure infectée au *" tuppuude tuppoowo
doigt huile de palme

*" abcès au doigt * bamwaami
cram-cram en tinndi
poudre sur la cuballo
plaie ou l'abcès

piBol
dispensaire infirmier

Une autre femme, qUI avait les doigts et l'avant-bras enflés, et

qui souffre toujours de felewere, raconte qu'elle a été voir un tuppoowo

qui lui a dit de se méfier du h~ndu. Elle a donc été se faire percer les

doigts sans toucher à l'avant~bras qu'elle frottait avec de l'huile de palme.

(1) il faut souligner l'import.ance de cet infirmier qui draine une grande part.ie de ses

parents et alliés vers la médecine cosmopolite.



- 231 -

Par ailleurs, pour se protéger du hendu, elle prend des écorces de ganki

mélangées à de la braise et à de la terre recueillie à l'emplacement

où l'on pile les aliments (tugunde), le tout étant concassé avant d'être

frotté sur le bras enflé.

* KoyDe jaadooje

19 femmes· souffrent de koyDe jaadooje. Ce mal, qui atteint

les jambes, varie dans ses manifestations mais toutes ont pour point

commun une sensation de lourdeur et une difficulté à se mouvoir. Certaines

femmes nous ont montré des varices, d'autres nous ont parlé du portage

de l'eau, d'autres encore ont parlé de douleurs paralysantes et de douleurs

articulaires. Dans la majorité des cas, les femmes ne font rien pour

soulager leurs douleurs aux jambes. Parfois, elles vont au dispensai re

ou à l'hÔpital recevoir des comprimés et des piqûres. Sinon, elles s'adres­

sent aux marabouts pour en obtenir des aaya. Il existe aussI un remède

populaire qui est fait de tiges de mil calcinées avec lesquelles on se

frotte les membres inférieurs.

KoyDe jaadooje fait partie sans nul doute des maux bénins consécutifs

à une vie de labeur et pour lesquels il est inutile de s'inquiéter.

MAL

KoyDe
Jaadooje

SIGNES/SYMPTOMES

... varices, lourdeur

* sensation de paralysie

* douleurs aux jambes sui te
à la piqûre du poisson
électrique.

SOINS

aucun

injections

tiges de mil
brûlées

THERAPIE

t:inndi
fuutankooBe

* Bernde muusoore

14 femmes souffrent de Bemde muusoore, c'est-à-dire de douleurs

dans la région épigastrique. 11 s'agit le plus souvent de douleurs causées

par une alimentation trop riche en acide et en piment. Il suffit donc

de réduire la consommation de ces deux éléments. Pour faciliter la diges­

tion, on peut aussi boire du lait caillé mélangé à de l'eau salée.



- 232 -

Bernde est une région centrale dans la perception du corps humain.

C'est à la fois un organe physique et psychique. Organe physique, il com­

mande le flux et le reflux de la nourriture (Bernde timmoore, envie de

vomir), la difficulté de digérer (Bemde muusoore, aigreur d'estomac);

organe psychique, Bernde est directement lié aux composantes no n­

physiques de la personne : i~ Reut être un trait de caractère : avoir du

Bernde, c'est être courageux, aVOIr le Bernde noir, c'est être égoïste

et méchant. Bemde est polysémique ; à la fois poitrine et ce qui se situe

en - dessous (région épigastrique), et composante physique et

psychique de l'individu, Bemde, plexus solaire, est un carrefour du corps

humain. C'est peut-être ce qui explique pourquoi les maux qui affectent

le Bemde sont aussi fréquemment éprouvés comme le montre notre enquête.

MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE

Bernde * envie de vomir * Sucer du sel tinndi
timmoore vomir fuutankooBe

Bemde * aigreur d'estomac * Lait caillé tinndi
muusoore et eau salée fuutankooBe

* Bernde taYoore

21 femmes sont victimes de ce mal épisodique qu'est Bernde

taYoore. La plupart du temps, elles ne cherchent aucun remède à ce

mal qui se traduit par des accès d'anxiété, de mauvaises 'pensées, des

décharges électriques au plexus solaire ou des palpitations intempestives.

Les seules personnes à chercher du réconfort sont celles qui ont

des raisons visibles : ainsi une femme stérile ou encore une femme dont

les enfants étaient souffreteux cherchait à se prémunir non pas contre

le Bemde taYoore mais contre ce ~ui en était la cause. Le plus souvent

c'est le marabout qui est sollicité.



- 233 -

MAL SIGNES/SYMPTOMES SOINS THERAPIE

Bemde * anxiété épisodique aucun
taYoore * décharges électriques Jistikar ceemo

pendant une journée cauris

* palpitations binndi ceemo

Le marabout est consulté pour une séance de divination (listikar)

pour connaître les raisons cachées des crises d'anxiété. Il est très important

d'identifier le malheur. Dans ces cas là, Bemde taYoore est perçu comme

un signe avant-coureur du malheur. Néanmoins, pour arriver à ce stade,

il faut que Bemde taYoore soit omniprésent et répétitif pour déclencher

une démarche divinatoire. La plupart du temps, la faim, la sécheresse,

les conditions précaires d'existence suffisent largement à expliquer Bemde

taYoore.

Pour la plupart des maux que nous venons de décrire, l'interventIOn

des mocooBe et des remèdes populaires l'emporte sur celle des seemaaBe

et des bileeBe. D'autre part, le recours à la médecine cosmopolite est

assez fréquent.

b) Rafi home, les mangues, les maux de tête

* kelu hoore

16 femmes souffrent de cette sensation de tête brisée, cassée,

qUI rend compte de céphalées très douloureuses. La plupart du temps,

les aspirines ou les n1vaqUines sont les remèdes indiqués. Toutefois, si

le mal persiste, il est fait appel au marabout qui conf.ectionne un talkuru

à épingler dans la. chevelure pour se prémunir contre les prochaines crises.

On ne fait jamais appel au mocoowo, sauf pour faire pratiquer des incisions

aux tempes dans le but de faire couler le sang vicié qui est à l'origine

des maux de tête. Pendant la crise douloureuse, il est toujours possible

de se faire masser la tête par une femme de la maison ou encore de

se nouer un foulard autour du front.



- 234 -

* niiY'e muusooje

20 femmes ont des maux' de dent récurrents. Les remèdes pour

s'en débarrasser sont assez fantaisistes et individuels (mentholatum ou

"parfum kiki 44" glissé sur la carie). Toutefois, il est aussi fait appel

au marabout pour des aaya et talki, à l'infirmier pour les aspirines ou

à un mocoowo pour un piBol. Lorsque les maux de dents sont sérieux,

ils peuvent dégénérer en joom hoore, phlegmon dentaire. De fait, si tout

le monde s'accorde pour trouver la cause du joom hoore dans les troubles

dentaires, il n'en demeure pas moins vrai que le joom hoore est une entité

à part qui autorise d'autres suppositions quant à son origine.

* Joom hoore

Littéralement "possesseur, propriétaire de tête: sIgnifie que l'en­

semble des organes qui constituent la tête est atteint ; joom hoore provo­

que l'enflure, la boursouflure du visage. Nous savons que l'enflure d'une

partie du corps suggère le diagnostic du hendu, vent qui est causé par les

jinneeji-seytaaneeji. Nous voyons donc que le joom hoore n'appartient

pas à la catégorie des maux bénins même s'il n'existe pas de réponse

a priori. Le moment n'est jamais très loin où les remèdes indiqués par

la vox populi ne suffisent plus.

Joom hoore est un mal assez fréquent (16 femmes touchées). La

plupart des femmes ont recours à des remèdes populaires : feuilles de

barkeewi (Bauhinia Thonningii) inhalées en décoction. D'autre part, on

se frotte avec de l'oignon ou du giite ngaarf ("yeux de taureau"), genre

d'oignons sauvages qui poussent près des points d'eau.

* nyaw giite

C'est une maladie des yeux fréquente au Fuuta où les vents

de sable sont nombreux en saison sèche. 16 femmes se plaignent de nyaw

giite et toutes prennent des pommades antibiotiques. Nyaw giite corres­

pond le plus souvent à des conjonctivites. Par ailleurs, nyaw indique souvent

une infection en même temps qu'elle connote l'idée d'un agent extérieur,

tandis que muusu connote l'idée de douleur interne.



- 2-35,...;'
La plupart des rafi hoore que nous venons de vOir brièvement sont

déslgné's de manière descriptive. Cependant, Joom hoore est un' euphé­

misme qui rend compte de maux étendus à la tête entière. MaIs à Cubalel,

joom hoore est perçu au sens restreint de phlegmon dentaire. Pourtant,

lorsqu'on écoute le discours des bileeBe, Il semble que joom hoore soit

aussi le signe d'une attaque des jinneeji-seytaaneeji. Barkeewi, plante

utilisée pour le joom hoore, est aussi utilisée en fumigation pour lutter

contre les sorciers anthropophages.

Une fois de plus, nous voyons que le discours sur les maux n'est

pas une transposition de la réalité et que celle-ci varie selon les itinéraires

individuels.

c) Rafi hakkille, les mangues, les maux de l'Intelligence

* hakkille ko kosam belDam
" Qintelligence 1 c'est 1 lait 1 doux, agréable.

Ce dicton signifie que hakkille vient de la mère et que c'est

par elle que l'individu acquiert ce qui lui donne une belle personnali té.

hakkille désigne l'intelligence, la mémoire, la largeur d'esprit, la

compréhension, c'est-à-dire tout ce qui fait de l'être humain un être

social. La diminution de hakkille et sa perte ont pour origine une attaque

des jinneeji-seytaaneeji et la magie interpersonnelle (maraboutage).

La plupart des femmes de Cubalel, sans entrer dans le détail des

attaques qu'elles ont subies, utilisent pour désigner les êtres et les esprits

malfaisants, les termes génériques de rafi, baleeBe et de hendu.

a) baleeBe signifie les noirs, c'est-à-dire les méchants, ceux

qUI ne craignent pas Dieu, bref, les créatures pré-islamiques. 17 femmes

disent avoir été victimes des rafi baleeBe. Rafi baleeBe est un terme

générique qui va être précisé en fonction de chaque destin. Le diagnostic

de baleeBe n'est jamais posé a priori par le malade même lorsqu'il en

a l'intUition. C'est le bileejo ou le devin consulté qui joue le rôle d'annon­

ciateur.



- 236" ­
Parmi les 13 femmes qui reconnaissent avoir souffert à cause des

baleeBe,. c'est chez les subalBe que nous rencontrons le plus de victimes

(4 sur les 6 subalBe interrogées).

Les signes et symptômes des baJeeBe varient beaucoup et sont toujours

des signes a posteriori. Les signes n'existent pas en dehors de leur contexte

même si, très souvent, les bileeBe se plaisent à énumérer les symptômes

des baleeBe. Il ne font que puiser dans des expériences personnelles et

non dans un système nosologique. Le tableau qui va suivre permet de

voir l'hétérogénéité des symptômes.

SIGNES STATUT HINDE THERAPEUTE
CONSULTE

* maux de tête et cuballo subalBe lbra
de ventre épisodi-
ques

* troubles mentaux cuballo subalBe bileejo de
après accouchement Mbagne

* "0 yaani" elle est cuballo subalBe yahoowo
tombée

* "Bandu miiret" dé- cuballo subalBe lbra et des
mangeaisons dans yahooBe
le corps

* tout le corps fait maabo salsalBe sa mère convo-
mal que un bileejo

* jiilol et po ints lu- tooroodo salsalBe les yahooBe lui
mineux dans les ont donné des
yeux poudres mais elle

n'a jamais eu
confirmation de
son diagnostic

tooroodo wat ardo bileejo itinérant

* hendu dans les tooroodo wat ardo Demmba Jarno
mainS Fal! (décédé) spé-

cialiste de hendu

"* vertige aveuglant maccuDo wat ardo s'assoit et ré-
en marchant cite des bisimi-

llay pour chasser
les seytaaneeji

* sensation de froid tooroodo jalluuBe lbra
dans le corps à un
mariage chez les
SafalBe puis fièvre
de retour chez elle



- 237 -

SIGNES STATUT HINDE THERAPEUTE
CONSULTE

* Mal dans tout le tooroodo hirtonaaBe Demmba Aama-
corps, enfant, elle du Budi Jamel
restait couchée

* avortement tooroodo hirtonaaBe dispensaire des
soeurs de Pikine
(diagnostic de
baleeBe n'a ja-
mais été confir-
mé)

.* Corps lourd, four- tooroodo AanaanBe Ibra
millement dans le
corps, mal de tête
et douleurs à partir
des hanches

Les troubles sont souvent décrits de façon vague mais on trouve

des symptômes récurrents : fourmillement, démangeaison, sensation de

lourdeur dans tout le corps, abattement général qui oblige à garder le

lit.

Il y a des moments privilégiés pour une attaque par les baleeBe :

la grossesse et la naissance. D'autre part, les deux femmes qui ont fait

leur propre diagnostic sans consulter de bileeBe ont donné comme symp­

tôme dominant une sensation de vertige Cjiilol) qui est fréquemment

considérée comme un signe distincti f par les bileeBe que nous avons

interrogés.

Malgré la diversité des symptômes, on retrouve une constante dans

le choix des thérapeutes. La majorité des femmes se sont adressées aux

bileeBe, à Ibra pour quatre d'entre elles, mais la plupart ont confié leurs

peines à des guérisseurs itinérants (yahooBe).

b) hendu (vent) est le signe privilégié d'une attaque des jinneeji-

seytaaneeji.

L'atmosphère de crainte et de suspicion qui entoure les rafi baleeBe

et les rafi seytaaneeji fait que les victimes s'attardent le moins possible



- 238 -

sur leur description et qu'elles les confondent. La crainte de ces malheurs

est constante et imprègne la conscience de chaque femme (même de

celles qui en ont déjà . été victimes). En effet, ces maux ne sont pas

comme la variole ou les maladies Infantiles qui, lorsqu'elles ont été surmon­

tées, ne peuvent plus rien contre vous. Les rafi baleeBe et les rafi seytaa­

neeji sont toujours là à vous guetter et même ceux qui luttent contre

ces maux ont peur des représaIlles. Le hendu (vent qui pénètre dans

le corps en le faisant enfler) est toujours soigné par les marabouts.

Les trois femmes qui nous en ont parlé sont allées demander des aaya

et des talki à leurs marabouts.

Quelques remarques sur les résultats d'ensemble de l'enquête

II est certain que les femmes que nous avons interrogées se sont

plus attardées sur des maux qui nous apparaissent, à première vue, bénins

et sans importance. Ce sont, pour la plupart, des maux causés par les

conditions de vie difficiles. Une autre raison peut expliquer cette attitude

face à notre corpus de maux. C'est la volonté de chasser la malchance

qUI s'attache à des maux insupportables : Doyru, tuberculose, n'a pas

été Cité une seule fois par les femmes des trois villages où nous avons

enquêté, alors que la tuberculose est, d'après les statistiques médicales,

un véritable fléau dans cette région.

Par ailleurs, ces femmes nous auraient sans nul doute parlé plus

longuement de leurs problèmes de fécondité si nous avions eu des compéten­

ces médicales. Ainsi, des femmes approchant de la quarantaine nous

ont interrogée pour connaître les raisons de leur infécondité actuelle.

Nous reconnaissons n'avoir pas tellement approfondi nos questions car

notre expérience est limitée dans ce domaine. II nous est apparu que

ces femmes avaient conscience du phénomène de la ménopause mais

qu'elles le refusaient parce qu'elles estimaient avoir droit à d'autres

grossesses, soit que les enfants précédents aient tous disparus, soit qu'il

n'y ait pas de mâle dans la descendance, soit qu'intervienne la menace

d'une co-épouse ou la crainte de finir seules dans leur vieil âge, sans

personne pour subvenir à leurs besoins. C'est ainSI que nous expliquons



:, .,.' .:- .

- 239 =

le fait que les demandes médicales qui nous ont été adressées aient été

le fait de femmes mûres (de 35 à 50 ans) et non de jeunes mariées par

exemple.

(1)

Voici quelques chiffres parmi notre échantillon de femme interrogées

concernant la natalité à Cubalel : huit femmes ont fait une fausse-couche

(avortement involontaire), SIX femmes ont fait deux fausses-couches

et une femme a eu trois fausses-couches. Trois femmes n'ont jamais

en d'enfants et se considèrent comme stériles.

Nous n'avons eu aucun renseignement concernant la recherche théra­

peutique effectuée pour des maladies infantiles (teko rougeole, came :

varicelle et jonDe : syphilis endémique) car les SOinS ont été recherchés

par les mères des femmes interrogées et parce qu'aujourd'huI, les femmes

ont volontiers recours à la médecine cosmopolite pour soigner ce genre

de maux. Lors d'un séjour dans un village voisin, pendant une épidémie

de rougeole, nous avons pu constater que les jeunes mères menaient

leurs enfants au dispensaire situé dans la sous-préfecture, à deux kilomètres

du village. Grâce à l'énergie de l'infirmier et à une bonne distribution

de ses vaccins et de ses remèdes, il n'y a eu que quatre morts parmi

les enfants qui ont tous été atteints, du moins parmi les plus jeunes

(de 18 mois à 5 ans).

De manière générale, on fait appel à l'infirmier pour les diarrhées

et les maladies infantiles si celui-ci est bien vu des populations villageoi­

ses. L'infirmier trop gourmand ou trop méprisant à l'égard de la popula­

tion est très vite rejeté. Malheureusement, le rançonnement et la corrup­

.tioh sont affaire courante et les choix sont limités dans ces villages

éloignés de tout.

Selon son degré de gravité, la syphilis reçoit un nom différent :

jonDe, syphilis endémique, attrapée pendant les premières années de

la vie ou pendant la pré-adolescence, est presque perçue comme une

composante de la personne humaine tant les gens qui y échappent sont

peu nombreux. Le traitement vise à cicatriser les plaies qui se forment

autour de la bouche et sur les muqueuses buccales. De nos jours, c'est

le bleu de méthylène qui est utilisé.

(1) Parmi notre échantillon de femmes interrogées.



- 240 -

Ndiyam siti est la maladie vénérienne contractée pendant les rapports

sexuels. Pour la soigner, c'est la médecine cosmopolite qui est sollicitée

(médecins des grandes endémies - infirmier du village - hôpital). On peut

aussi ne rien faire. Il existe un remède traditionnel qui consiste à manger

des feuilles de golombi (Stereo spermum Kunthianum, Bignoniaceae).

Rewam : ce sont les séquelles de ndiyam siti ; les plaies ont disparu

mais il subsiste des douleurs articulaires dans les membres. Ce sont souvent

les vieilles femmes qui se plaignent de rewam. Une fois encore, c'est la

médecine cosmopolite qui est sollicitée pour ses analgésiques.

d) Conclusion

Les thérapies domestiques sont étroitement liées aux activités des

individus et c'est l'appartenance statutaire qui marque la pratique médicale.

Par ailleurs, le recours des malades aux thérapeutes villageois s'accom­

pagne d'autres relations sociales (voisinage, clientèle, lignagère, dépendance

etc.) qui marquent la dynamique interne du village. Pour cette raison

même, le recours aux yahooBe est assez fréquent pour certains maux

(BuuBri par exemple) sur l'origine desquels pèse un soupçon qui rend into­

lérable leur divulgation. Le yahoowo est l'inconnu qui peut délivrer du

mal sans que ses soupçons portent préjudice. A l'inverse, les relations

intra-villageoises sont trop imbriquées pour que le soupçon ne fasse pas

boule de neige. La fréquentation du yahoowo permet de neutraliser les

rapports personnels et de dépendance qui existent au sein d'une communauté

villageoise. Le yahoowo se situe hors-contexte et c'est pourquoi il est

tellement prisé par les femmes que nous avons interrogées. La crédulité

face au charlatan de passage nous semble faite de ce refus de s'exposer

devant des, personnes connues. En effet, si la maladie doit être dite pour

être soignée, elle ne doit pas être racontée en dehors du galle familial

car elle est un élément volatile dont s'empare la rumeur.



- 241 -.

CHAPITRE 6

DISPOSITIF THERAPEUTIQUE DANS LA REGION DU FLEUVE

1 LES MARABOUTS

II LES BILEEBE

III - LES RESEAUX MARABOUTIQUES DANS LA REGION DU FLEUVE

IV LES RELATIONS MARABOUTS/BILEEBE

V LES SPECIALITES LIGNAGERES



- 242 -

DISPOSITIF THERAPEUTIQUE

DANS LA REGION DU FLEUVE

Après avoir donné un aperçu du dispositif thérapeutique et religieux

à Cubalel, notre village témoin, Il convient d'étendre notre vue à . l'ensemble

de la région du Fleuve en donnant le paysage de ce qui existe aIlleurs.

Dans notre chapitre sur Elimaan Maamodu, nous avons vu que le mara­

bout avait une fonction religieuse et thérapeutique et qu'il était difficile

de distinguer un acte médical d'un acte religieux dans la mesure où leurs

techniques réciproques procèdent des mêmes moyens : le Koran et l'usage

de l'écriture.

Par ailleurs, nos enquêtes menées dans les villages avoisinants nous

ont montré qu'II existe un certain nombre de marabouts reconnus dans

l'ensemble de la région, pour leur savoir et/ou leur compétence religieuse

et thérapeutique et qu'on pouvait relier l'une à l'autre les chaînes d'appren­

tissage de ces différents marabouts. Nous en donnerons dans ce chapitre

le graphisme géographique et lignager.

En nous aidant des trois précédents chapitres qui nous ont permis

de présenter quelques marabouts et guérisseurs dans leur univers villageOIs,

nous allons faire une synthèse du système médical et religieux dans la

région du Fleuve tout en insistant sur le particularisme des situations et

des contextes. Chaque individu a une histoire qui lui est propre et plutôt

que de brosser un tableau stéréot ypé et stérile des nuances, il nous a paru

plus éclairant de continuer sur le mode du récit. Dans ce chapitre, le réCit

sera bref et servira uniquement d'exemple. Nous complèterons ainsi les

informations recueillies à Cubalel et nous essaierons de faire ressortir

ce qUI nous paraît essentiel dans le dispositif thérapeutique futankals.



- 243 -

1 - LES MARABOUTS

Il faut savoir que Cubalel n'est nullement un village réputé pour la

grandeur de ses marabouts même si le talent d'Elimaan Maamodu était

reconnu par tous ses confrères. Il possédait des compétences jUridiques

reconnues par une minorité de savants mais elles n'ont plus guère de valeur

à l'époque du Code civil.

Pour les gens du commun, le marabout le plus important dans la province

du Law est Hamdu Rabi Njaac de Maadina NjaacBe. Il est reconnu pour

sa maîtrise du Koran et des disciplines arabes et il a en permanence plus

de cent taalibe qui étudient à ses côtés. Mais ce qui le rend très populaire,

c'est sa maîtrise des maux qUi rendent fous. Sa renommée dépasse les

limites de la région et même du pays pUisque ses taalibe viennent de Casa­

mance, de Guinée et du Ma li.

La première fois que nous le rencontrons; c'est un jeudi (*), le jour

de la répartition des tâches des taalibe pour la semaine. Il est entouré

de ses fi Is et de son frère cadet qui sont chacun responsables d'un groupe

de taalibe auxquels ils enseignent les disciplines coraniques. Il est la heures

du matin et il commence à faire chaud sous la bâche qUi protège du soleil

plus de 40 personnes. Hamdu Rabi est assis en tailleur sur une petite peau

de mouton et il donne ses instructions à ses fils qui inscrivent sur des

feuilles de papier la liste des devoirs des uns et des autres. Une fois la

répartition des tâches 'achevée, il congédie son monde et se lève pour

nous faire pénétrer dans le quartier des femmes où va se dérouler notre

premier entretien.

Hamdu Rabi, qui a maintenant 70 ans, est un homme vi f au regard

franc qui ne s'embarrasse d'aucun masque. Dès que nous lui avons exposé

les raisons de notre venue, il répond à nos questions sans détour. Patiem­

ment, il nous explique le contenu de chaque discipline coranique sans s'of­

fusquer de notre ignorance de la langue arabe. Il ne cherche pas non plus

à mythi fier le caractère secret et magique de certains procédés islamiques

(Iasrari et listikar). Nous aurons l'occasion de retourner le voir plusieurs

(*) Habituellement, c'est le mercredi qu'il dist ribue les tâches, mais la veille, il était absent.

Le jeudi est un jour férié pour l'Islam.



.;. 244 -

fOIS et à chaque entretien, il se montrera aussi direct et coopérati f pourvu

qu'il en ait le temps. Jamais nous n'avons eu le sentiment de lui poser

des questions indiscrètes et, pour un marabout maître du secret, il n'était

pas cachottier et ne trouvait pas chaque sujet de conversation tabou pour

se donner de l'importance comme certains marabouts moins talentueux.

Hamdu Rabi a son franc-parler et ni la religion ni la politique ne

l'intimident. Il estime assumer ses devoirs religieux et si sa maison est

divisée en quartiers masculins et féminins, nous avons souvent vu les grands

taalibe papoter avec les femmes dans une ambiance bon- enfant. D'autre

part,il ne recherche pas sa clientèle auprès des politiciens. Il a suffisamment

à faire au Fuuta et quand les citadins se déplacent pour le consulter, ils

reçoivent les égards dus aux hôtes de passage mais, sans plus.

Hamdu Rabi appartient au lignage Njaac qui est à l'origine de la fonda­

tion du village Maadina NjaacBe. Les NjaacBe, depuis le début, se partagent

la fonction politique de chef de village et la fonction religieuse de marabout

et d'imam (pendant un temps seulement). Les premiers chefs de village

étaient aussi imam et détenaient le titre de ceerno qui est r.esté le titre

du chef de village (cf. carte nO 4 ). Les deux fonctions sont maintenant

séparées et les Njaac détiennent toujours la chefferie villageoise tandis

que les LeVVi Jalla et Aw se succèdent à la chaire d'imam.

Si Maadina NjaacBe (*) est le dernier village du Law à avoir été fondé,

en 1689 (O.Ba, 1971 : 488), il a toujours été un village réputé : pendant

1',L\[mamyat, Maadina détint pendant un an les rênes du pouvoir central

dans la personne de ceerrio Rasin Njaac (1853-1854). Mais c'est surtout

avec le père d'Hamdu Rabi que Maadina assure sa réputation de village

de grands marabouts.

Par ailleurs, Maadina a la particularité de posséder un quartier soninke.

Des Soninke (Jaabi et Drame) de Wagadu se sont éparpillés dans le Fuuta

à la suite d'une terrible famine du milieu du XVIIIème siècle et, si beaucoup

d'entre eux se sont Intégrés dans leur milieu d'accueil en se mariant avec

des Wolof et des H aalpulaaren, ceux de Maadina ont gardé leur identité

(*) Population estimée à ~ 2 500 habitants. Cubalel compte, lui, moins de 1500 habitants.
(voir Fig. 3)



- 245 -

ethnique et linguistique jusqu'à présent. L'unique mariage exogamique a

eu lieu au début de leur installation à Maadina afin, sans doute, de sceller

leur parenté de endam avec leurs hôtes, comme ce fut le cas à Cubalel

entre les Faal pêcheurs et les Wat talrooBe. D'après notre informateur

(El haj Ibrahim Jaabi), les Jaabi seraient d'abord allés à Judde Jaabe (village

d'origine des Njaac de Maadina) et l'ancêtre des Jaabi aurait reçu pour

épouse une certaine Peinda Ibra Njaac qui était paralytique et qu'il aurait

soignée grâce à ses talents de marabout. Il est fréquent d'expliquer l'instal­

lation d'un marabout et de son lignage par une guérison extraordinaire

dontil aurait été l'auteur,La folie, la calvitie et la paralysie sont des maux

récurrents dans ces histoires de fondation de lignage dans un village.

Maadina possède en outre un quartier de pêcheurs séparé du restant

du village et situé au bord du fleuve, sur sa rive méridionale (La Doué).

L'intérêt de Hamdu Rabi réside dans sa double fonction de marabout­

enseignant et de thérapeute qUi, sans être antinomique, est néanmOinS

différenciée. Lorsque nous examinons la biographie de Hamidu Rabi, nous

nous apercevons qu'il a reçu une éducation coramque orthodoxe très poussée

et une connaissance beaucoup moins orthodoxe auprès de son père qui

a acquis sa science dans les montagnes du Fuuta Jallon auprès d'un certain

Aliu Buba Ndiyam, qui aurait lui-même été le disciple d'un certain Cheikh

Jinneeji (seigneur des génies). Ces deux personnes sont remarquables en

cecI qu'elles ne sont pas désignées par un yettoode (nom d'honneud, mais

par un surnom ~~au" pour l'un et "génie" pour l'autre) qui laisse supposer

en quOI consiste leur savoir. L'absence de nom propre pour les désigner

laisse imaginer que c'est moins l'appartenance lignagère et statutaire qui

les détermine que leur alliance avec, pour l'un, l'élément naturel eau,

et, pour l'autre, les êtres surnaturels que sont les génies. A l'opposé, la

chaîne de transmission des disciplines coraniques donne le détail des yettoDe,

des lieux et des disciplines de l'apprentissage. Nous verrons un peu plus

loin que les chaînes d'apprentissage des marabouts révèlent leur valeur

et qu'elles sont soigneusement retenues et parfois même inscrites sur la

tablette qui clôt l'apprentissage, tablette qui est gardée précieusement

pour être transmise aux descendants.



- 246-

Hamdu Rabi possède deux types de savoir, un savOIr coranique très

élaboré qui lUI permet d'entretenir avec ses fils un duOai très important

et un savoir plus spécifique, qu'il utIlise dans son travali de thérapeute

et qu'il ne confie qu'à ses enfants. Ce savoir occulte est devenu

Iignager et c'est la possessIOn de ce savoir qui rend la maison de ce marabout

aussi populaire. En effet, SI la plupart des taalibe viennent apprendre le

Koran, d'aucuns espèrent recevOIr, par contagion , des bribes de

ce savoir mystérieux qui permet de soulager les personnes souffrant de

troubles du comportement.

Toutefois, malgré des dons qui pourraient le dispenser d'enseigner,

Hamdu Rabi reste avant tout un pédagogue et son activité thérapeutique

ne domine nullement ses activités d'enseignement coranique. Son savoir

thérapeutique est devenu un savoir lignager qui n'intervient jamais dans

ses activités d'enseignant. Parmi ses taalibe, seuls ses fils et ses neveux

ont le droit d'accéder à ce savoir secret.

Ce savoir secret non orthodoxe comprend le Iasrari. à propos duquel

Hamdu Rabi nous donne deux indications concernant des livres dont les

titres sont des surnoms et non pas des noms d'auteur:

Samsam est un livre écrit par les jinneeji, et barfus est le meilleur livre

de lasrari. Il y a aussi elezul lasrari. Ces livres d'occultisme sont gardés

jalousement au sein des lignages bien qu'ils soient accèssibles du fait de

leur caractère écrit. Avec le lasrari, les marabouts concurrencent et contre­

balancent le savoir caché qui est transmis oralement chez les guérisseurs

"animistes". Le lasrari est employé par les marabouts lorsque les bileeBe

utilisent des plantes et des paroles (cefi). Le Iasrari est le savOIr le plus

convoi té par les autres spécialistes de la thérapie et 1e plus a p te à

être çommercialisé. Nous avons vu à Cubalel que les seernaaBe lasr.ari

étaient tous allés faire carrière dans les centres urbains.

Hamdu Rabi, contrairement aux autres marabouts que nous avons

rencontrés, n'a pas hésité à nous expliquer quelques techniques du lasrari ;

ce sont, pour la plupart, des techniques de soins à partir de calcul des

sIgnes astrologiques, des décompositions des noms des personnes et des

versets coraniques. Ibn Khaldun donne les détails de ces techniques qUI



- 247 -

semblent ne pas avoir changé, même s'il nous est difficile d'en juger, dans

la mesure où nous n'avons jamais eu entre les mains un ouvrage de lasrarî.

Mais l'intérêt de ces livres nous semble résider dans la manière dont ils

sont manipulés, retenus et cachés. Une fOIS encore, l'attitude vis-à-VIS

de la chose écrite est signifiante le livre est un objet qu'on conserve

au fil des lignages et des sociétés de savants. Bien souvent, l'écrIture est

manipulée comme la parole : elle est aussi secrète et magique, elle est
~

aussI un moyen de reconnaissance sociale, d'identi fication. Les rôles parallè-

les que jouent la parole secrète et l'écriture coranique ne permettent

pas de les opposer, du moins dans le domaine de la thérapie où l'une et

l'autre sont appelées à s'éqUIvaloir : l'écriture du marabout est très rare­

ment informative et, lorsqu'elle n'est pas la transcription des versets du

Koran, elle est codificatrice - la transcription en chiffres des noms et

des versets coraniques, puis la somme de ces chi ffres sont uti lisées pour

rechercher à travers le Koran la page ou la sourate qui permet de trouver

la solution du mal. La codification de l'écriture participe d'un acte magique

dont les clefs se trouvent dans les livres de lasrarî.

L'écriture et la parole sont "chosi fiées" dans la fabrication des nyawn­

darDe (talismans). La base matérielle de l'écriture est le plus souvent

une feuille de papier, tandis que le fil de coton est le fil conducteur de

la parole. Mais paroles et écritures sont aussi des acteurs en ce sens que

ce sont elles qui animent les matériaux qui leur servent de base. Sans

acteur, sans animateur, l'objet est inopérant et, sans base matérielle, la

parole ou l'écriture sont non dirigées. La parole et l'écriture peuvent se

substituer l'une à l'autre tout comme des objets. Elles peuvent aussi être

complémentaires mais elles ne peuvent jamais êtres absentes l'une et l'autre.

Par contre, le support matériel n'est pas obligatoire et, pour les marabouts

orthodoxes, la parole de Dieu insufflée sur la partie du corps malade suffit

à atténuer le mal.

La base matérielle renforce l'efficacité de la parole et de l'écriture,

en la stabilisant et en la spécifiant maiS, en aucun cas, elle ne leur donne

le souffle. Elle peut seulement leur donner la direction, en délimitant

le champ d'action de l'écriture et de la parole. Nous dirons que la base



- 248

matérielle détermine la parole et l'écriture.

L'écriture utilise surtout le papier et la tablette coranique comme

base matérielle mais, parfois, une plante est employée, notamment pour

le traitement de certains troubles mentaux. Dam; ses périodes de violence,

le malade peut être fustigé avec des écorces de jammi (tamarinier), sur

lesquelles est inscrit un verset coranique qui neutralise la violence du malade

et du marabout redresseur de torts, qui trouve ainsi une justification à

sa brutalité. Le tamarinier est l'arbre de prédilection des jinneeji, et il

n'est pas bon de s'abriter sous cet arbre en pleine brousse aux heures où

les génies flirtent avec les humains. Même lorsque les marabouts n'utilisent

pas de plantes, le tamarinier fait partie de leur pharmacopée. Outre sa

vocation de repaire des jinneeji, on peut se demander si le tamarinier

n'est pas aussi fort apprécié des marabouts à cause de ses vertus purgatives.

Le papier est employé comme base matérielle dans la confection des

talki, mais l'écriture n'est pas seulement conservée sur du papier inséré

dans une pochette de cUir. Elle peut être retirée d'une tablette coranIque

à l'aide d'un coton imbibé d'eau qui sert à laver la tablette ; l'écriture

ainsi détachée de sa tablette à l'aide d'eau est ensuite mise en bouteille.

Une fois cette opération achevée, l'écriture peut être ingérée, consommée

comme une médication, dont l'action se doit non plus d'être psychique

ou magique, mais physique, corporelle ; elle suit le rythme de la digestion.

Voici maintenant le récit de quelques pratiques maraboutiques d'un

village réputé pour l'ancienneté de son islamisme. Ce village, situé dans

la province du HirlaaBe HeBBiyaaBe, est proche de Maadina et de Cubalel.

BarooBe Jake)*) est un village de Soninke ayant migré du Wagadu et

du Bomu depuis SI longtemps qu'ils ont perdu leur identité linguistique

et ethnique pour se fondre avec la population haalpulaar. Ces Soninke sont

parmi les premiers toorooBe du Fuuta dans la mesure où ils étaient déjà

marabouts avant de venir à BarooBe. Ils étaient toorooBe bien avant la

révolution maraboutique et ils se sont toujours distingués par leur farouche

détermination à rester autonomes vis-à-vis de tout pouvoir central, tel

que le pouvoir colonIal puis le pouvoir administratif sénégalais, qui n'a

(*) voir figure nO 4 en annexe.



- 249 •

jamais pu mettre pied dans ce village. BarooBe a toujours été un village

indépendant des contraintes administratives et, encore aujourd'hui, ni école,

ni dispensaire n'y sont installés. Cet état des choses a pu persister à cause

de la proxImité de Wasatake, village de pêcheurs qui possède une école,

et de Salde, chef-lieu d'arrondissement où se trouvent un dispensaire ainSI

que la sous-préfecture. Mais si BarooBe nous a paru Intéressant, ce n'est

pas à cause de son folklore ni de son attitude passéiste. Il nous a semblé

Intéressant de vOIr comment était prise en charge la maladie dans un village

connu pour sa pratique rigoureuse de l'Islam.

Notre impression première, aggravée par des vents de sable incessants,

fut celle d'une extrême pauvreté, voire d'une indigence absolue de la plupart

des toorooBe et d'une relative bonne santé des maccuuBe, qui avalent nette­

ment un meilleur aspect physique (*). Cette impression de mauvaise santé

ambiante était aussi renforcée par le fait que trois des enfants de notre

logeur étalent sourds-muets ; et parmi eux, deux souffraient de troubles

du comportement. L'aîné pouvait néanmoins travailler et il était marié.

D'autre part, une épidémie de rougeole sévissait dans le village, mais,

grâce aux soins Vigilants de l'infirmIer de la sous-préfecture, une hécatombe

a pu être éVitée et seuls quatre enfants ont été emportés par le mal.

La plupart des mères amenaient règulièrement leurs enfants malades à

l'infirmier qui distribuait à chacun un sirop destiné à soulager les troubles

respiratoires et un collyre pour lutter contre la conjonctivite qUi accompagne

souvent la rougeole. La consultation et les doses de médicament coûtaient

100 CFA. Il nous a été rarement donné d'apprécier autant l'efficacité

de la médecine cosmopolite comme lors de notre séjour à BarooBe : le

fait que l'infirmIer de Salde fût un Peul apparenté aux fulBe de Bokl

JalluuBe explique sans aucun doute la confiance que lui accordaient les

mères de BarooBe.

A BarooBe, nous avons rencontré essentiellement des marabouts et

des mocooBe. Il n'y a pas de bileeBe mais des yahooBe traversent

le village et résident dans la maison des forgerons lorsqu'ils sont de passage.

En général, les yahooBe logent chez les nyeenyBe, qu'ils soient thérapeutes

ou musiciens-chanteurs.

( 1) Cette impre~sion corrobore les résultats de l'enquête de la MISOES selon laquelle les macuuBe
et les nyeenyBe sont, parmi la population, les mieux nourri~, donc les plus aptes à affronter
la maladie. J.LI Boutillier (1962)



- 250 -

Nous avons été surprise de voir à BarooBe les gens se satisfaire de

la venue épisodique des yahooBe pour soigner les maux causés par les atta­

ques des sorCiers, alors que nous savIOns qu'à Maadina, haut !leu de la

magie maraboutique, il y avait un bileejo dont les talents étalent reconnus

par Hamdu Rabi lUI-même.

Finalement, c'est une jeune tooroodo qui nous a donné l'explication

de l'absence de bileeBe, en nous décrivant en détail la manière dont les

marabouts opèrent pour chasser les diables : Kummba Taana Dem, après

nous aVOIr assuré qu'il n'y avait aucun bileejo vivant à demeure dans les

environs de BarooBe (Wasatake et Siro Maaye1), nous a expliqué qu'à BarooBe,

les marabouts soignent les maux causés par les sorcIers : "ils font crier

les sorciers en récitant des innde allah". Cette nouvelle bien surprenante

nous a été confirmée par d'autres femmes qui reconnaissent l'existence

des sukunyaaBe d'une part, et la compétence des marabouts dans ce domaine,

d'autre part. Cependant, lorsqu'il n'y a pas de crise subite exigeant l'inter­

vention immédiate d'un thérapeute, les gens préfèrent s'adresser aux bileeBe

de passage ou même encore, partir à leur rencontre.

La révélation de Kummba T. Dem ne nous a pas été confirmée par

les marabouts de BarooBe. Pour eux, comme pour tous les marabouts que

nous avons rencontrés, la sorcellerie, à supposer qu'elle existe, ne dOIt

pas être prise en considération par un musulman orthodoxe, car sa prise

en considération obligerait nécessairement à pratiquer des choses qui sont

prohibées par l'Islam. Lutter contre la sorcellerie, c'est être soi-même

sorcier, et un marabout ne peut admettre cela. C'est pourquoi nous assistons

chez les marabouts à une assimilation des symptômes de la sorcellerie

à ceux de la diablerie, mais ils n'utilisent pas pour autant les mêmes trai­

tements généralement, si la sorcellerie s'expulse au travers des cris du

malade, la diablerie s'expulse au moyen de rites purificatoires et conjura­

toi res pratiqués par le marabout (innde Allah, lavement avec des eaux

lustrales). La transe condui te par un thérapeute pour connaître le coupable,

l'origine du mal, est le fait du contre-sorcier (bileejo).

Le marabout se contente d'une expérience mystique (xalwa) qu'il réalise

dans la plus complète solitude; elle lui permet d'accéder à la clairvoyance.



- 251 -

Jamais nous n'avons entendu de marabouts parler de la pratique de l'aveu

pour confondre les jinneeji-seytaaneeji. Cette pratique peut se comprendre

à BarooBe lorsqu'on sait que la cohésion des vdlageois est telle que, lors­

qu'une personne est atteinte de rafi hoore, tous les marabouts participent

à l'effort thérapeutique, et on peut imaginer la force de ces marabouts

face à l'agresseur responsable du rafi hoore. L'effet coerci tif d'une assem­

blée de marabouts peut expliquer la transe à laquelle s'abandonne involon­

tairement le malade.

Par ailleurs, notre logeur, qui était lui-même marabout, nous a étonné

lors d'un entretIen en nous disant qu'il préférait soigner les maux sans

dire au malade de quoi il souffrait car, dès lors qu'il s'agissait de diablerie

ou de maraboutage, cela donnait lieu à des querelles dans le voisinage

du malade. Ces précautions avalent sans doute pour but de s'opposer à

la pratique courante à BarooBe de la dénonciation. Pourtant, dénonciation

et accusation sont le plus souvent le fait de thérapeutes pré-islamiques.

En effet, pourquoi Jam Baba Kebe refuse-t-il de nommer la maladie, SI

ce n'est parce qu'à BarooBe, la nomination du mal entraîne des actes contrai­

res à l'Islam ?Le mutisme de notre jatigi (1) doit apparaître frustrant

à celui qui le consulte, car on sait que la nomination du mal, la procédure

de sa désignation, sont pour beaucoup dans le processus de guéri.son, quelle

que soit l'origine ethnique du malade. Qui ne se sent pas déjà mieux dès

qu'il sait comment se nomme son mal?

La nomination permet de choisir une thérapie et de s'interroger sur

l'agent et l'angine du mal. Elle permet aussi de vérifier l'adéquation de

la thérapie suivie. En effet, comment accepter une thérapie et contrôler

son efficacité si elle ne le désigne pas ? La désignation du mal permet au

malade et au thérapeute de s'engager mutuellement dans un contrat théra­

peutique. De fait, notre logeur eXige beaucoup de ses malades dans la

mesure où il ne leur permet pas de se raccrocher à un discours rassurant,

même s'il leur sert un discours religieux du type: "Dieu peut tout, je suis

un intermédiaire de Dieu, par conséquent je peux m'aider de sa volonté

pour vous- soigner". En général, le thérapeute propose un discours particu­

herpour chaque maladie (du. mOins pour celles qUI nécessitent un discours

explicatif) et, s'il ne le fait pas, la nomination du mal suffit au patient

pour entrer dans le registre interprétatif. Sans nomination, la connaissance

du discours implicite et sa manipulation sont impossibles. Par contre, la

(1) logeur, hôte.



- 252 -

nomination du mal permet au patient de le situer et, ainsi, d'adopter un

comportement qui l'annihilera. La nomination du mal agit comme la nomi­

nation d'une personne. Elle permet de situer en fonction des codes sociaux:

tout comme le yettoode (nom d'honneur) permet de situer statutairement

une personne, la nomination d'une maladie permet de savOIr à quel registre

elle se rattache. Le mal palpable change de dénomination selon les thérapeu­

tes consultés et, de la même façon, la nomination d'une personne change

selon le statut de la personne qui la nomme (monsieur, monsieur untel,

Jacques, Jacquot, etc •••). Il est difficile de saisir les implications du nom

hors de son contexte et il en est de même pour les maux : si le nom propre

fonctionne comme un concept, il lui faut un support, une personne en l'occur­

rence. La maladie fonctionne de la même manière : il yale mal, la ré­

alité physique d'une souffrance et il y a la maladie, la conceptualisation

du mal. Mais si la réalité du mal est unique, elle peut donner lieu à diffé­

rentes nominations qUI ne sont pas synonymes. Le même référent peut

être partagé par plusieurs noms, par plusieurs maladies. C'est le contexte

qui détermine le choIx du concept, lequel détermine à son tour le choix

de la thérapie.

Pour qu'une thérapie soit efficace, il faut qu'elle soit acceptée par

le malade et par son entourage et pour qu'elle soit acceptée par ceUX-CI,

Il faut qu'elle se rattache d'une manière ou d'une autre au discours· sur

le mal. Pour un mal simple, bénin, ce discours peut être implicite aux

procédures thérapeutiques ; pour un mal complexe, pour lequel plusieurs

thérapies seront sans doute nécessaires, il est d'usage d'avoir toutes les

données en main avant d'accepter l'efficacité d'une thérapie. Une transe

de dénonciation conduite par un bileejo doit sa réalisation au diagnostic

de sorcellerie, plutôt qu'à des fumigations de plantes. Aucune musique,

aucune drogue ne peut conduire à cette transe SI, a priori, la réalité de

l'attaque en sorcellerie est refusée. Pour que la transe ait lieu, il faut

que le mal soit nommé, désigné. Peu importe la réalité de cette nomination

puisque, au cours du long itinéraIre thérapeutique de certains, la nomination

change, et la réalité est toujours celle du moment. La foi en Dieu ne suffit

pas à réconforter le malade. Pour se sOIgner, il a certes recours aux paroles

de Dieu, mais il a aussI besoin d'un intermédiaire qui sache désigner et

interpréter son malheur. Le Koran permet d'interpréter le mal, mais Il



,": "1;

- 253 -

ne suffi t pas à le désigner. Sa co~c:eptlon du mal est trop générale pour

satisfaire un patient. Ce sont les procédures mystiques telles que le lasrarî

et le lîstikar qui autorisent le marabout à désigner et à soigner le mal.

C'est en raison de ses connaissances mystiques que le marabout est sollicité

par les malades. La pure connaissance du Koran ne suffi t pas à satisfaire

les demandes du croyant haalpulaar. Le marabout puise ses remèdes dans

ses pratiques mystiques et magiques. Les préceptes du Koran sont là pour

les autoriser et, lorsqu'on examine la situation au Fuuta, on se rend compte

que les Haalpulaaren ne sont pas dupes : ils placent les pratiques du lasrari

et du listikar sur le même plan que celles de la di vinaÙon et de la thérapie

pré-islamiques. Les unes et les autres ne sont pas incompatibles, comme

nous l'a montré l'exemple du bileejo Ibra.

La plupart des grands marabouts thérapeutes ont pUisé une part de

leur savoir auprès de grands herboristes èt les bileeBe recherchent souvent

les katemedie des marabouts pour parfaire leurs remèdes. Mais ni les

uns ni les autres ne reconnaissent publiquement l'existence de ces échanges.

Pourtant, nous en avons eu un exemple avec un des fils d'Elimaan Maamodu,

qUI a cherché à obtentr le savoir lignager d'un pêcheur avec le résultat

que nous avons dit.

Tous les marabouts représentent la Loi (sharya), chacun d'entre eux

apparaît comme le représentant de l'ordre moral. Au Fuuta, l'Islam représen­

te bien plus une morale qu'une religion ce sont bien plus les droits et

les devoirs de chacun qui sont exposés que la foi. L'Islam 'apparaît comme

la morale, la 101, l'idéologie dominante auxqueJJes nul ne peut se soustraire.

Tout H aalJ3ulaar est musulman, et le marabout est le plus proche du pouvoir

divin qUI est le pouvoir absolu. Se mettre sous la protection du marabout

c'est être irradié par sa baraka, mais c'est aussI se débarrassér d'une respon­

sabilIté et laisser quelqu'un d'autre penser pour soi. Tous les clIents des

thérapeutes ont la même fOI, même si celle-ci n'est que temporaire et

sujette à des revirements. Lorsque la thérapie d'un marabout ou d'un guéris­

seur est jugée Inefficace, ce n'est pas le rôle du marabout ou du guérisseur

qUI est remis en cause, mais sa pratique.

Le marabout appartient à l'ordre moral et il en est le défenseur. Mais



- 25-4 -

s'il n'était que cela, son pouvoir sur les gens serait mince. Ce qui le réconCI­

lie avec les populations, c'est qu'il possède un savoir qUI le. rend égal ou

supérieur aux magiciens traditionnels. Certes, le Koran remplace les incan­

tations magiques maiS, de surcroît, des techniques d'inspiration et de mysti­

cisme concurrencent et viennent compléter la phytothérapie et les techniques

gestue Iles.

La religion musulmane, malgré ses promesses d'un paradis et d'un

avenir meilleur, est une religion du quotidien ; elle a su s'adapter aux

besOins de ses adeptes. Même les musulmans les plus orthodoxes, les plus

éloignés du souci d'un bien-être ponctuel, ne peuvent s'empêcher de chercher

des protections et des remèdes pour donner un surcroît de mieux vivre

à leurs disciples. La souffrance n'est pas perçue comme une punition, mais

comme un malheur dont il faut se préserver, non seulement par la foi,

mais aussI par des procédés magiques. Dieu est le juge suprême, mais

entre lui et les humains, il existe beaucoup d'intermédiaires auxquels il

est possible de faire appel et dont l'action est tout à fait adéquate pour

satisfaire les beSOInS humains. A la limite, on pourrait penser que les Haal­

pulaaren se réservent Dieu pour l'au-delà, et les génies et les anges (par

l'intermédiaire des marabouts), pour la vie terrestre, pour la souffrance

quotidienne. Cette vision du monde est en accord avec la conception des

bileeBe, des charlatans et des herboristes pour qui l'existence se réduit

au présent, présent qui est dans la ligne continue du passé et du futur.

On pourrait tracer une ligne verticale qui représenterait la continuité des

ascendants et des descendants, et une /Igne horizontale qUI exprimerait

la linéarité des rapports entre le monde naturel des plantes et des animaux,

le monde des humains et le monde surnaturel des gémes, la stratification

se faisant à l'intérieur de chaque ordre, et non entre ces ordres.

D'autre part, ce qui peut frapper l'observateur, c'est l'aspect apparem­

ment contradictOire de la personnalité haalpulaar : d'un côté, un certain

fatalisme qui peut rendre passif et augmenter le seuil de tolérance au

malheur ; de l'autre, un optimisme à toute épreuve qui permet de ne jamais

désespérer devant la maladie. Seuls les maux congénitaux sont acceptés

comme inguérissables mais ils sont souvent perçus comme des instances

de la personne plutôt que comme des maladies.



- 255 -

Face à la maladie, on ne désespère jamais de guérir tant que la mort

ne survient pas. La maladie est extériorité. Elle est perçue comme un

objet, une chose qui marque l'individu de manière discontinue. Ce qui carac­

térise la maladie, c'est son aspect temporel et intermittent. Elle s'oppose

en cela à la religion qui se veut Immuable et ahistorique. Mais cette oppo­

sition est superficielle, car, si la maladie obéit à un ordre chronologique,

elle obéit aussi à un ordre plus vaste, celui des références qui sont de

plain-pied avec l'univers religieux. L'ordre des références permet deux

niveaux d'interprétation, l'un, sacré, avec le panthéon des génies, des diables

et des sorciers, l'autre, social, avec la transposition des créatures surnaturel­

les en êtres humains (les membres du lignage, les égaux, les clients, etc.).

D'autre part, le chassé-croisé des relations individuelles, sociales,

religieuses, et le "fonctionnalisme" de la maladie, à la fois expression et

réduction des conflits à travers des références explicites (religieuses),

et implicites (sociales), laissent appréhender la maladie comme un fait

social total, ce que ne manque pas de percevoir le marabout, lequel prend

en charge le destin dans sa totalité.

Mais, si le marabout détenteur du savoir coranique est le maître des

affaires religieuses, il n'est pas le seul à réconcilier vie sociale et vie

religieuse. La référence au sacré n'est pas l'exclusivité d'une seule thérapie,

et les bileeBe n'ont rien à envier aux seemaaBe.



- 256 -

II - LES BlLEEBE

Ce que nous avons retenu chez Ibra, c'est l'importance de son réseau

de clientèle en dehors des limites villageoises, et son adoption des remèdes

islamiques, en complément des médecines traditionnelles. C'est aussi l'impor­

tance de l'événement-maladie qui l'a touché, lui et sa mère, et qui a été

le ponit de départ de son apprentissage.

Le fait d'avoir subi la maladie pour la comprendre est presque

une exigence chez les bileeBe, car, même dans le cas d'un savoir transmis

au sein du lignage, la maladie est bien souvent le point de départ d'une

spécialité lignagère. Cette obligation vaut en moindre mesure pour les

fuIBe qUI possèdent des connaissances thérapeutiques, tout comme les

groupes artisanaux possèdent des savoirs thérapeutiques statutaires.

Si chaque village dispose de plusieurs marabouts, le nombre des biIeeBe

est plus aléatoire. Généralement, ce sont les villages et les quartiers de

pêcheurs qui abritent le. plus grand nombre de biIeeBe, parce que c'est

parmi eux qu'on trouve le plus de cas de sorcellerie.

Les fulBe et les subaIBe sont traditionnellement les grands pourvoyeurs

de contre-sorciers, mais ce n'est pas une règle absolue. L'événement-maladie

est un prélude à l'apprentissage, ce qui explique pourquoI, à Cubalel, et

dans l'île à morfi l , la plupart des biIeeBe que nous avons rencontrés

n'appartenaient ni au statut de cuballo ni à celui de pulle ; à Cubalel,

il y a un tooroodo et un capato ; à Judde Jaabe ce sont des seBBe que

nous avons rencontrés et Dungel, village de -pêcheurs tout proche, ne possède

aucun bileejo depuis la mort d'un Gaay célèbre, qui n'a légué son savoir

à aucun héritier.

La majorité de ces contre-sorciers ont acquis leur savoir auprès du

même maître, un biIeejo du nord-est qui faisait des tournées régulières

dans l'île à morfil. Il s'agit de Buudi Faay dont les origines sont obscures.

Pour certains, elle venait de Mbagne en Mauritanie; pour d'autres, elle

était originaire des environs de Matam. Quoi qu'il en fût, c'était une contre­

sorcière très réputée, ainsi que son fils Demmba, lui aussI décédé. Elle

pouvait parcourir une région pendant plusieurs semaines avant de retourner



- 257 -

dans son port d'attache. Elle diagnosl!,quait le mal et proposait à ses patients

de la rejoindre dans sa demeure, afin d'y subir un traitement complet.

Buudi, puis son fils Demmba, ont connu des heures de gloire, surtout lorsque

le Professeur Collomb, dans le cadre de sa politique d'intégration des méde­

cines traditionnelles au secteur psychiatrique, a fait appel à eux pour exer­

cer à Fann.

Beaucoup de bileeBe ont travai lié soi t à Fann, soi t à Saint-LouIs,

en association avec des psychiatres. Nous en avons rencontré quelques-uns

et, même si la référence à la médecine cosmopolite n'était pas immédiate,

l'entretien se terminait rarement sans que notre interlocuteur nous montre

une lettre qu'il présentait comme étant un certi ficat de commis-psychiatre.

Nous avons souvent été perplexe avant de prendre connaissance du certi fi­

cat car plus d'une fois nous avons été submergée par la diarrhée verbale,

riche en symboles de toutes sortes, de notre interlocuteur ; cette logorrhée

était particulièrement frappante chez les bileeBe qui avaient travaillé

en contact étroit avec des psychiatres. C'est ainsI que, pour les citer pêle­

mêle, Usmaan Ndombo Bah, de Mafre, dans le jeeri de Njum, Jaltaabe

Abdulaay Won, de Fonde Gande, Aamadu Kelew Lih, de Mbaxana, nous

ont étonnée par le discours, en apparence construi t, qu'ils nous débi taient.

Mais dès que nous les interrogions sur les liens qu'ils entretenaient avec

la communauté de leurs malades, et non sur les liens qui les rattachaient

au monde des fantasmes, ils s'énervaient et semblaient douter de notre

aptitude à poser les bonnes questions. VIsiblement, chacun brodait à partir

du discours général sur les maux et leur origine pour donner à ses paroles

un"e cohérence immédiate perçue grâce au symbolisme vigoureux qui jalonnait

ce discours. Bien souvent, nous avons eu le sentiment que ces bileeBe par­

laient par association d'idées et qu'à partir de ces associations, ils avaient

façonné un discours pour répondre aux exigences d'un interlocuteur avide

de détails croustillants. Il est certain que, si les outils analytiques ne nous

avaient pas fait défaut, nous aurions pu dégager des lois intéressantes

sur le délire individuel et l'image du médecin tuubabchez les bileeBe.

Le discours de ces bileeBe sur les maladies ne correspondait nullement

à des désordres types (1) ou ethniques, mais à des désordres idiosyncrasiques

(1) Pour les désordres de la personnalité, Devereux distingue 4 types de catégories ethno­

psychiat riques : les désordres types qui se rapportent au type de st ructure sociale, les

désordres· ethniques qui se rapportent au modèle culturel spécifique du groupe, les désor­
dres sacrés de type chamanique et les désordres idiosyncrasiques (Devereux, 1970 : 13).



- 258 -

tels que Devereux (1970) les définit ; le désordre idiosyncrasique "est

caractérisé par l'improvisation des défenses et symptômes, improvisation

qui s'opère d'habItude à partir de la déformation de certains items culturels

qui, à l'origine, ne sont nullement destinés à fournir une défense contre

l'angoisse" (Devereux, 1970 : 73).

D'autre part, nous acceptons l'idée de Devereux, selon laquelle le

chaman est, quelque part, un névrosé, un "fou par procuration", qui permet

à la société de maintenir un semblant d'équilibre (Devereux, 1970 : 28).

Pour le bileejo, la preuve est à trouver, nous semble-t-il, dans le fait que

la maladie est souvent le point de départ de son apprentissage; des rechutes

sont toujours possibles, comme le montre l'exemple de Demmba Sih, bileejo

de Cubalel, que nous n'avons jamais pu approcher car il était la proie de

crises fréquentes qui le rendaient violent et incohérent. En outre, la plupart

des bileeBe que nous avons rencontrés nous ont souvent paru des êtres

fantasques. Quelle qu'ai t été leur appartenance statutaire, ces bileeBe

nous ont étonnée parune désInvolture face au code social proche de l'infanti­

lisme, notamment dans leur relation matrimoniale. Bref, si la crainte était

de mise pour ceux qui étaient extérieurs au cercle familial, le groupe des

épouses et des enfants était particulièrement décontracté et désinvolte

face au maître de maison qu'il raillait sans se cacher. Chaque fois qu'il

nous a été donné de partager l'ambiance familiale du bileejo, c'est la liberté

des moeurs du groupe familial qui nous a frappée. Souvent débordé

par les femmes qu'il collectionne dans l'espoir d'une descendance florissante ­

preuve de son succès - le bileejo apparaît comme un être solitaire, moqué

par les siens. Solitaire, car si le groupe des épouses n'appartient pas au

lignage, le groupe des enfants est souvent restreint, et une des caractéris­

tiques assumées avec plus ou moins de bonheur par le bileejo est la

précari té de sa descendance. En effet, le commerce du contre-sorcier

avec les êtres surnaturels est en contradiction avec un idéal de vie qui

consiste à procréer un maximum d'enfants pour forti fier son lignage. Pour

avoir une descendance nombreuse, il faut être en état de pureté et se

protéger, ce que ne réussit pas aisément celui qui entretient des relations

avec les génies. Ces êtres surnaturels interfèrent avec la vie sociale et

sexuelle du bileejo, le rendant stérile par leur immixtion. D'autre part,

la personnalité ambivalente du bileejo pose le problème de la dette dont

il peut se libérer en sacrifiant sa famille. Ainsi, parmi les bileeBe rencontrés,

rares sont ceux qui ont beaucoup d'enfants.



', .. ,' ."

- 259 -

Le contre-sorcier est tout à fait conscient qu'en exerçant ses talents

de bileejo, il sacrifie la prospérité de son lignage. Toutefois, il essaye

de contre-balancer ce sacrifice en cherchant la gloire, laquelle permet

de neutraliser les menées néfastes des créatures du monde obscur. En effet,

la gloire, la puissance monétaire sont le signe d'un pouvoir supérieur, qui

reste toutefois un pouvoir temporel, c'est-à-dire assujetti à . l'histoire.

Une anecdote intéressante nous a été relatée par un infirmier haalpulaar

travaillant à l'hôpital psychiatrique de Fann qui avait l'habitude d'accompa­

gner Collomb dans ses voyages au Fleuve: dès que le médecin apprit la mort

du fils de Buudi Faay, il fit préparer un hélicoptère pour se rendre à l'enter­

rement qui devait avoir lieu à Kaedi. C'était un vendredi et, lorsqu'il arriva,

il vit une procession d'hommes vêtus de blanc se diriger vers la mosquée,

tandis qu'il se retrouvait seul en compagnie des parents du défunt. Pas

un individu formant le cortège se rendant à la mosquée ne détourna le

regard, ne .fût-ce que par compassion, pour saluer les parents du défunt.

Et Co110mb, ulcéré, s'écria : ''Voici un des plus grands guérisseurs de la

région qui s'éteint, et personne ne se déplace pour lui rendre un dernier

hommage". L'infirmier lui expliqua qu'au Fuuta ce n'était pas les bileeBe

qu'on honorait mais les marabouts et que sa générosité ostentatoire vls-à­

vis des bileeBe s'ajustait mal aux us et coutumes de la région.

En effet, le bileejo n'est rien par rapport au marabout, même si l'un

et l'autre appartiennent le plus souvent à l'ordre des rimBe. Dans le waalo,

le bileejo n'est jamais un notable, même s'il possède une clientèle importante.

Il ne s'ingère pas dans les affaires politiques publiques et ne joue pas le

rôle d'un "leader". La clientèle du bileejo ne forme pas une communauté

qUI se reconnaîtrait autour de son thérapeute, comme les taalibe autour

de leur maître coranique. Le bileejo n'a pas l'Islam qui lui sert de médiateur

auprès de ses malades. De plus, ces derniers n'ont pas de culte particulier

à rendre, pendant et après la maladie, comme la communauté des ndoepkat

chez les Wolof.

Le culte, si culte il y a, est pris en charge par le bileejo et, à aucun

moment du traitement, il n'est demandé au malade de sacrifier à tel génie

ou telle divinité. Les sacrifices faits au cours de la cueillette des plantes

médicinales font partie du rituel thérapeutique et ils sont destinés à neutrali-



- 260 -

ser les forces des êtres qui les habitent, bien plus qu'à réactualiser un

pacte d'alliance. Même lorsque le bileejo rattache son pouvoir à une alliance

avec un génie, il ne lui voue pas pour autant un culte. Cette communication

avec un génie participe du don indIviduel, encore que ce don ait ses exigences

et que, pour le bileejo, il s'exprime au trave~s d'un épisode de maladie

fort désagréable. Il est parfois fait état d'enlèvement, de mort et de

résurrection. Ainsi, Abdulaay Jaltaabe Won, de Fonde Gande, pêcheur et

charlatan, ne craint pas de nous révéler que son saVOIr lui vient de son

arrière-grand-mère maternelle, laquelle fut enlevée par les génies lorsqu'elle

était jeune : ''Elle était très malade et voulait aller mourir dans la brousse.

Une nuit, elle a entendu un jinne qui l'appelait et lui proposait de la soigner

si elle portait un Imouton blanc sur un rocher derrIère le village. Elle a

fait ce que le jinne lui demandait, et elle est restée un mois dans la brousse.

Lorsqu'elle est revenue au village, elle a surpris tout le monde, on la croyait

disparue. Son père attendait de retrouver son corps pour procéder à l'enter­

rement, mais il avait déjà distribué les aumônes".

Il est certain que la grand-mère a payé autre chose qu'un mouton

blanc pour son alliance avec le génie. Pourtant, il n'est pas fait état d'un

culte rendu aux génies, sans doute parce que l'Islam a réduit tous les cultes

antérieurs au sien. Cependant, il n'est pas rare d'entendre les bileeBe parler

de leurs relations avec les génies. Ainsi, Kaw Baba Sar, de Thiès, descendant

des célèbres Sar de Nwale, raconte qu'il é3 été enlevé et séquestré par

les génies pendant huit jours, alors qu'il se reposait, adolescent, sous un

tamarinier. Depuis, il a fait des séjours réguliers chez les génies et il

va passer toutes ses nUIts au cimetière, où les génies le nourrissent, lui

et son boa.

Kaw Baba rend les génies responsables de son savoir, même s'il possède

aussI un savoir lignager. Il n'utilise aucun procédé habituel de divination

pour connaître et traiter les maladies. Il est le réceptacle de la parole

des génies, et les condItions de la stabilité de son savoir sont la vertu

et la générosité. C'est pourquoi il a des difficultés à transmettre cette

connaissance à d'autres.

Le culte rendu aux génies participe d'un rapport de dépendance indivi-



- 261 -

due Ile plutôt que d'un rituel collectif : marginalité de Kaw Baba Sar, qui

passe ses nuits au cimetière pour actualiser son pacte avec les gémes ;

difficulté pour beaucoup de bileeBe d'avoir une descendance prospère,

malgré le nombre de leurs épouses (ex. de A. Kelew Lih). La partIcipation

au monde des génies et des diables se traduit par un manque, une faiblesse

sociale. Dans sa vie quotidienne, le bileejo paye de sa personne les infidélités

qu'il commet avec les génies. La complicité avec les génies stérilise les

relations humaines et c'est de solitude que souffre le bileejo même si

sa clientèle est plus fournie que sa descendance. Solitude vécue au plus

profond de ses entrai Iles par Ibra qUI nous raconte, la gorge serrée, sa

crainte, une fois la nuit tombée, de ne pas se réveiller le lendemain comme

la v·-eille parce que les sorciers auront eu raison de lui. Soiltude inéluctable

du contre-sorcier, car même s'il est entouré par une foule abondante de

malades, cette foule ne formera jamais une communauté. Le malheur,

la maladie ne constituent pas des groupes de solidarité parmi les malades

qui se reconnaissent au travers de leur expérience et de leur formation

antérieures, puisque la maladie est temporaire et perçue comme un mauvais

voyage. Dans un taxi de brousse, nous assistons à la même convivialité

éphémère entre personnes réunies dans ce lieu de passage. Mais, dès lors

que les liens qui unissent les passagers sont antérieurs à cette rencontre,

la solidarité fonctionne. Elle n'existe qu'entre personnes qui forment a

prIOrI les éléments d'un groupe de solidarité interne (lignage, village, ethnie,

selon le contexte). La maladie perçue comme telle n'est jamais statutaire,

et les différents maux qui motivent une quête thérapeutique ne créent

pas de solidarité per se. Seule la permanence d'une situation pourrait créer

des ré·seaux de solidarité à l'intérieur d'un groupe, qUI se définirait par

une identité née de cette permanence. Les maux héréditaires sont les

seuls à se perpétuer, mais ils procèdent plus de l'état d'Instance de la

personne que de l'état de maladie. La maladie est a priori toujours tempo­

raire même si, a posteriori, on lui découvre des origines si lointaines qu'elle

en paraît permanente. La temporalité de la maladie n'est pas fortuite:

la recherche de sa chronologie et de son essence est aussi une recherche

sémantique même si souvent le décryptage, l'interprétation du mal s'arrêtent

aux catégories du discours (cf. chapitre 7).



.., 262

Les bileeBe acquièrent leur savoir de diverses manières et, si le don,

la communication avec les génies, apparaissent souvent dans les récits

biographiques, la part de l 'hérédité n'est pas négligeable, puisque c'est

avant tout chez les subalBe et les fulBe qu'on trouve le plus grand nombre

de contre-sorciers.

Pour les subaIBe, la fréquentation des gémes aquatiques est un impératif

quotidien : les récits de pêche sont truffés d'incidents entre génies zoo­

morphes et pêcheurs. Chaque pêcheur dispose d'un savoir statutaire et

lignager ; les chants de pekaan ou de fifire sont des compétitions de pêche

où chacun cherche à prouver qu'il l'emporte dans la maîtrise des eaux

et de ses habitants.

Chez les fulBe, chaque fraction de lignage possède un savOir spécialisé,

complémentaire du savoir statutaire concernant le bétail, comme si chaque

fraction nomade devait avoir plusieurs cordes à son arc pour demeurer

autonome ; c'est ainsI que, pendant la saison sèche où la surveillance du

bétail se relâche du fait de l'absence de cultures à protéger, une partie

des fuIBe se rend, qui dans les centres urbains pour vendre que Iques têtes

de bétail, qui dans les villages du waalo pour exercer des talents de phyto­

thérapeute. La mobili té des fulBe est très grande en saison sèche, et on

comprend pourquoi certains villages intégristes comme BarooBe Jakel peuvent

se passer de bileeBe résidant à demeure, puisque le passage des. yahooBe

est très fréquent.

Parmi les yahooBe, il y a les habitués, ceux qui font des tournées

régulières auprès de leurs clients, comme Ibra autour de Cubalel, ou comme

Buudi Faay et son fils avaient aussi l'habitude de le faire. Ce sont là des

déplacements de type longitudinal qui, il faut l'avouer, sont beaucoup plus

rares que les déplacements de type transversal des fulBe pour qui la symbiose

avec les gens du Fleuve passe par des actes thérapeutiques. Chaque village

du waalo est en correspondance avec une fractIon peule. D'autre part,

la communication entre les villages et l'île-à-morfil est beaucoup plus

transversale que longitudinale. Ainsi, les gens de Cubalel sont beaucoup plus

en relation d'affaires et d'alliance avec les gens de Mbumba sur la rive

gauche du Sénégal et avec ceux de Bababe sur la rive droite, qu'avec les



- 263 -

gens d'Abdallah ou de Kaskas. A BarooBe, ce phénomène est encore beaucoup

plus frappant dans la mesure où la relation matrimoniale, lorsqu'elle est

exogame, est presque exclusivement dirigée vers les fulSe de Boki SalsalBe

ou Boki MbayBe, dans le Jeeri sénégalais (cf. fig. nO 4 ).

A l'opposé, les réseaux d'apprentissage des marabouts suivent un tracé

longitudinal, et c"est du nord-est au sud-ouest que sont dispersées les écoles

coraniques.



- 264 -

III - LES RESEAUX MARABOUTIQUES DANS LA REGION DU FLEUVE

Les marabouts et la classe cléricale des toorooBe nous font assister

à deux phénomènes inverses.

Rares sont les villages qui ne trouvent pas leurs racines, leur lieu

d'origine dans les provinces du sud-ouest, en aval du Fleuve, en particulier

dans la province du Tooro. Nous avons vu que la population de Cubalel

dans ses quatre lignages dominants revendiquait une origine commune:

Gede, Mbantu, Gamaaji sont trois villages qui se côtoient dans la province

du Tooro. Ces villages sont perçus comme étant parmi les plus anciens,

ce qui peut s'expliquer au plan géographique: on sait que toutes ces popula­

tions de Sénégambie vivaient auparavant plus au nord, en plein centre

de la Mauritanie, et qu'elles ont été poussées vers le sud au gré de l'histoire.

C'est par le lac de R 'Kiz que l'accès au bassin du fleuve était le plus

aisé.

A l'inverse, lorsqu'il s'agit des écoles coraniques, c'est souvent vers

l'est ,en amont du fleuve, que se tournent les regards. Kaedi apparaît

comme un haut lieu maraboutique. On peut faire remonter cet engouement

pour les villages du Damga et du Boseya au temps des Almamys, période

. de la résurgence islamique que ces provinces dominèrent politiquement,

même si l'élan fut donné par les populations du Law et du Tooro (Bode

est le village d'origine de Suleymaan Baa!). Abdul Kader Kan allait instaurer

pendant de hombreuses années la domination des siens. Toutefois, il convient

de rappeler que la plupart des villages de ces régions sont relativement

récents et qu'ils ont été fondés par des segments de lignage originaires

du notd-ouest,c'est-à-dire des provinces du TOQro et du Law.

A la lecture de la figure 5 en annexe, on peut observer le mouvement

général qui se fait du nord-ouest au nord-est, d'aval en amont du Fleuve.

Les marabouts sharya, c'est-à-dire ceux qui consacrent leur vie à

l'étude du Koran et de la loi islamique, sont parmi les plus nombreux

(17 pers.). Cet apprentissage constitue le bagage intellectuel des seemaaBe

Koran voués à diriger des écoles coraniques (duDe) (*) et à assumer la

charge d'imam.

(*) duOsl, pl. duOe : "foyer'; école coranique.



- 265 -

Ayant fait notre étude à Cubalel et ses environs, à· la frontière du

Law avec le YirlaaBe-HebbiyaaBe, nous ne pouvons pas juger des mouve­

ments qui se tournent vers le Tooro 03t le HalayBe (1). Il convient toutefois

de noter que c'est parmi les vieux marabouts qu'on constate des relations

tournées vers l'aval du fleuve. Ce sont des mouvements à petite échelle

(distances et séjours courts) pour des stages de perfectionnement bien

plus que pour un apprentissage nouveau.

Les marabouts lasrari sont beaucoup moins nombreux et il est rare

qu'un marabout lasrari ne soit pas en même temps marabout- sharya (7

ceemo lasrari). Les marabouts reconnus uniquement ·pour leur savoir en

lasrari sont des marabouts au lignage très renommé qui possèdent hoore

mawde, qualité personnelle qui rend très réceptif au savoir occulte. Ainsi,

Sherif Mohammadu HaydarJ,2)parce qu'il fait remonter sa généalogie jusqu'à

la famille du Prophète, détient hoore mawnde, qualité qu'il a acquise

en son lignage.

Les marabouts reconnus pour la pluralité de leur savoir (sharya et

lasrari) sont les marabouts les plus renommés dans le domaine thérapeu­

tique. El Haj Hamdu Rabi Njaac, les frères Lih de Diaba, Abdaraham

Sai de Banaaji sont les plus appréciés parmi les détenteurs d'un savoir

thérapeutique.

Les marabouts de BarooBe Jakel qui sont les plus orthodoxes et tradi­

tionnalistes entretiennent des rapports privilégiés avec les marabouts

de Kaedi avec qui la majorité de la population a appris le Koran et la

sharya. Une des familles a même noué des relations matrimoniales avec

son marabout ; El Haj Malik Kebe a épousé la fille de son marabout,

ce qui vient renforcer les liens entre les deux lignages (Kebe et Bah)

et qui apparaît comme une preuve que la baraka du marabout a été large­

ment dispensée à son taalibe. Depuis l'alliance avec la fille de son marabout,

El Haj Malik Kebe est considéré au village comme le meilleur marabout

sharya en dépit de son jeune âge (moins de 40 ans).

L'alliance entre lignages maraboutiques est à la base de la constitu­

tion du groupe des toorooBe en classe cléricale et si nous avons peu d'exem-

(1) Se référer à la carte nO 2 pour connaître les différentes provinces du Fuuta.

(*) duDaI, pl duDe : "foyer", école coranique.

(2) de CiiloN.



- 266 -

pies à proposer ici, c'est que l'objet de notre exposé étant le savoir théra­

peutique des marabouts, nous nous sommes trouvée face à des marabouts

très savants ou très contestés ; pour ces derniers, les réseaux d'apprentis­

sage pouvaient apparaître dans une logique désordonnée (ce n'était pas

la constitution Iignagère qui importait) et pour les marabouts savants,

l'apprentissage avait été long et diversifié si bien que c'est la logique

individuelle guidée par le SOUCI d'apprendre qui s'imposait devant la logique

lignagère ; un marabout de Woci a ainsi parcouru tous les pays d'Afrique

et d'Asie pour parfaire ses connaissances ; la migration de ce marabout

était causée en premier chef par sa condition de cadet du lignage, ce

qui lui interdisait d'assumer la charge de son père avant des lustres. Mais

en disparaissant pendant plus de 10 ans, ce marabout a réussi à battre

à la course· ses BiBBe Baaba en revenant auréolé de mystère.

Il aurait été difficile de montrer sur la figure que, pour beaucoup,

le savoir caché (gandal sirru) s'apprend dans leur propre lignage si ce

dernier en possède, et auprès de marabouts très éloignés du Fuuta comme

Cheikh Jinneeji du Fuuta Jallo auquel le père d'Hamdu Rabi Njaac doit

son gandal lasrari. Le Fuuta Jallo et la Haute Mauritanie sont à la fois

suffisamment loin pour que la rumeur ne soit que rumeur et suffisamment

proche pour que l'on sache qu'elle repose sur des faits établis. D'un savoir

acqUis en Haute Mauritanie, on supposera qu'il s'agit d'un savoir savant

qui rapproche de l'idée de Dieu tandis que le savoir acquis au Fuuta Jallo

ou en Haute Casamance sera perçu comme un savoir secret proche du

savoir pré-islamique.

La nécessité d'apprendre en dehors du lignage semble une constante

quelle que soit la discipline choisie, et la dynamique sociale (alliance,

relations de clientèle) ne suffit pas à l'expliquer. L'acquisition du savoir

procède d'une quête (tarbiyyu) qui oblige le taalibe à faire des efforts :

il doit se déplacer et accepter un rapport de dépendance exclusif pendant

la durée de l'apprentissage.

Pour résumer, chaque discipline coranique inaugure un type de réseau

d'apprentissage qui va du nord-ouest au sud-est pour le gandal Koran et

du nord-ouest/nord-est au sud-est pour le gandal sirru.



- 267 -

IV - LES RELATIONS MARABOUT/BILEEBE

Nous avons vu qu'Ibra emprunte certaines techniques maraboutiques

(katemedie et aaya) pour soigner les maladies causées par les jinneeji­

seytaaneeji : d'une part ce bileejo appartient au lignage des Aan Elimaan

par son matrilignage (dewoI) (voir schéma p.187) et, d'autre part, son père

était ceemo Koran. Mais le milieu' maraboutique n'explique pas à lui seul

l'usage qu'il fait des techniques maraboutiques.

En effet, il n'est pas le seul bileejo à utiJiser les procédés du lasrari

dans sa pratique thérapeutique. Kaw Baba Sar, bileejo de Thiès, affirme

avoir voulu concourir avec El Haj Seydu Nuru Taal dans une joute de

lasrari et ce n'est qu'après que ce dernier eut reconnu ses talents que

Kaw Baba s'est soumis en tant que taalibe, en faisant parvenir à El Haj

Seydu Nuru Taal, pendant près de 15 ans, du lait frais tous les matins.

La plupart des bileeBe reconnaissent avoir un marabout, comme tout

. Haalpulaar qui se respecte. Mais à la di fférence de l'homme de la rue,

le bileejo essaie de se placer dans une relation d'échange de savoir et/ou

de clientèle ; plusieurs marabouts nous ont avoué envoyer certains clients

à des bileeBe lorsqu'ils se sentaient incompétents. A ce propos, il convient

de rapporter l'entretien que nous avons eu avec un marabout de Rindiaw

en Mauritanie. Nous sommes aJJée le voir parce que nous aVIons appris

qu'iJ envoyait ses clients chez les bileeBe et les marabouts de toute la

région du Fleuve en se réservant seulement le rôle d'annonciateur.

Oemmba Saamba Gange est un nom que nous entendions revenir dans
les conversations pendant nos enquêtes et notre curiosité était émoustiJJée,
quand un jour nous avons rencontré chez un bileejo, A.K. Lih, un malade
qui nous a avoué être arrivé là sur les conseils de ce marabout. Que les
marabouts servent de relais dans une quête thérapeutique nous étonnait,
d'autant plus que O.S. Gange et A.K. Lih ne se connaissaient pas person­
neJJement avant que le bileejo ne décide d'aJJer rendre visite au marabout
pour le remercier de lui envoyer des clients.

Lorsque nous sommes arrivée chez O.S. Gange avec notre enquêteur,
nous avons été introduits dans un vestibule où se trouvaient déjà quelques
clientes : il y avait là des Mauresques, des Haalpulaaren des environs
et deux femmes de Judde Jaabe qui nous reconnurent et se présentèrent
à nous. Nous étions une dizaine à attendre notre consultation et, pour
adoucir l'attente, la maîtresse de maison nous servit le tufam (1) d'hospita­
lité et du foie grillé.

(1) tufam: boisson désaltérante composée de lait caillé et d'eau sucrée.



- 268 -

O.S. Gange nous a reçus dans une plece en banco tapissée de moquette
et séparée des autres bâtiments de la concession. Il faisait très sombre
et nous 'avons mis du temps à nous rendre compte que notre hôte était
paralysé des jambes, vraisemblablement à la suite d'une poliomyélite.
Il s'est dit spécialiste des maladies causées par le vent (hendu) et dev in.
Le listikar lui permet de connaître la cause de la maladie et de dire qui
pourra la soigner : il voit en· rêve la plupart des marabouts et des bileeBe
de la vallée et c'est pourquoi il peut guider les malades dans leurs quêtes
thérapeutiques. Il ne connaît pas ces thérapeutes personnellement et s'appuie
sur la rumeur publique. Grâce à elle, il rêve d'eux et apprend ainsi à
les connaître et à les juger. Il ne soigne lui-même qu'un malade sur trois
parmi ceux qui viennent le consulter. 11 confie les deux autres à ces "confrè­
res", en inscrivant leur nom et leur lieu de résidence sur un papier qu'il
remet aux malades.

L'étonnement que nous avions ressenti en apprenant la modestie et
la générosité dont faisait preuve ce marabout vis-à-vis des autres thérapeu­
tes s'est dissipé lorsque nous avons vu qu'il était infirme. Son infirmité
l'a empêché de se déplacer comme le font les marabouts au cours de
leur apprentissage, bien qu'il ait passé près de quatre ans chez Aamadu
Neene Bah à Kaedi qui se trouve à une vingtaine de km de Rindiaw. Aupa­
ravant, il avait été initié auprès de ses oncles maternels au Koran, à
la sharya et à quelques notions de lasrari. D'autre part, il avait appris
avec son père le savoir noir (gandal baleewal) concernant les plantes et
lescefi. A l'origine, les Gange sont des Soh qui possèdent le savoir Iigna- .
ger concernant les mbaroodi laadoori (1), les mbaroodi tak-tak (2) et les
plantes. Cette connaissance noire, d'origine Iignagère lui permet de soigner
les morsures de serpent et de protéger les champs contre les dégâts causés
par les lions (les régions de Kaedi et de Matam sont des régions où il
existe encore quelques lions et quelques éléphants). Sa clientèle est ici
une clientèle villageoise. En revanche, sa pratique du listikar, qui fait
de lui un annonciateur et un conseiller, lui amène une clientèle diversifiée.
La sollicitude qu'il montre vis-à-vis de ses clients en leur donnant l'adresse
d'un thérapeute plus compétent que lui fait sa renommée. Il valorise ainsi
sa compétence en matière de Iistikar et se pose implicitement comme
futur rival de Muusa Gasama (devin très célèbre) de Ndulumaaji, à qui
il envoie d'ailleurs des clients.

A l'inverse de la plupart des marabouts dont la renommée est fondée

sur leur chaîne d'apprentissage (silsila), Oemmba Sammba Gange tisse

de:> chaînes avec les guérisseurs les plus célèbres du Fuuta en leur envoyant

des clients. Parce qu'il est infirme et qu'il ne peut se déplacer, O.S. Gange

a trouvé une astuce pour remédier au handicap que constitue sa paralysie

des jambes. Il manipule la rumeur publique pour parvenir à la notoriété:

tel un agent de publicité, il a fait une étude de. marché des thérapeutes

pour connaître les meilleurs et s'en faire des alliés en leur envoyant des

patients. Ces thérapeutes, trop contents d'être reconnus publiquement

(1) Littéralement "les tueurs rampants", c'est-à-dire les serpents.

(2) Littéralement "les tueurs griffus", c'est-à-dire les lions.



- 269 -

par un "rival", lui renvoient la balle cependant que la rumeur publique
, "

fait elle aussi son chemin. C'est ainSI que notre assistant n'a pas pu résister

au charme de D.S. Gange et il lui a demandé une séance de Iistikar.

La séance a été très décevante car notre hôte avait beaucoup de

mal à deviner ses procédés de déduction étaient trop apparents et il

se trompait sans arrêt. Notre assistant a fini par lui décrire sa situation

et D.S. Gange lui a donné l'adresse d'un marabout de Boki Jawe. En recon­

naissant ainsi son incompétence, D.S. Gange s'est racheté en transformant

son incompétence (à deviner) en compétence (à conseiller).

D.S. Gange est le seul marabout que nous ayons rencontré qui se

situe par sa pratique dans une communauté de guérisseurs. Les raisons

évoquées plus haut expliquent cette attitude. Elle est exceptionnelle car

elle efface les différences statutaires et Iignagères qUI fondent la rivalité

des thérapeutes et leur impossibilité à se penser dans la ressèmblance.

En reconnaissant les compétences de Hamdu Rabi Njaac de Maadina

NjaacBe, de Sammba Jangori de Boki Jawe, de Muusa Gasama de Ndulumaaji,

de Aamadu Kelew Lih de Mbaxana et de Silo Cinbo de Nere Waalo (entre

autres), DemmBa Sammba Gange essaye de se hausser à leur niveau en

utilisant l'effet boomerang de la rumeur publique. Il n'avait que 36 ans

lors de notre entretien et sa clientèle était exclusivement féminine. Dès

qu'il aura une clientèle plus diversi fiée et plus nombreuse, il sera sans

nul doute un notable dans sa profession : nous avons été parmi- les premières

victimes de son opération publicitaire.

Cependant D.S. Gange constitue un cas isolé et rares sont les théra­

peutes qui ont recours à la "confraternité" pour s'assurer une clientèle.

En général, les relations entre thérapeutes sont toujours posées comme

des relations hiérarchiques (taalibe/marabout,aîne/cadet, ceerno/bileejo),

même si dans la pratique de chacun on observe une complémentarité des

techniques et des étiologies.

Le bileejo et le marabout, lorsqu'on les questionne chacun séparément,

affirment être ce qu'ils sont parce qu'ils sont les meilleurs, et s'ils sont

les meilleurs c'est parce qu'ils ont l'intelligence d'emprunter aux autres

ce qu'ils ont de meilleur, c'est-à-dire l'usage de l'écriture chez les mara-



- 270 -

bouts et l'usage des plantes chez les bileeBe.

Toutefois les relations d'échange entre marabouts et bileeBe sont

des relations qUI ne sont pas codifiées et qui obéissent aux inspirations

individuelles. Alfa KiibeJ ceemo de Cubalel s'est porté taalibe de Jarno

Sileey cammitoowo de Cubalel individuellement, passant ainsi outre aux

règles statutaires et lignagères et cela a été un échec.

Kaw Baba Sar a voulu s'insurger contre la prééminence des marabouts

sur les bileeBe en voulant livrer un combat public avec Seydu Nuru Taal

et il a fini par s'incliner devant ce dernier. La complicité des uns et

des autres ne peut pas être publique car la hiérarchie doit être observée

pour sauvegarder la stabilité de la société. Reconnaître la duplicité des

uns et des autres, c'est admettre la duplicité du système social dans son

ensemble.



- 271 -

v - LES SPECIALITES LIGNAGERES

Nous avons vu dans le chapitre 5 qu'il existait des spécialités thérapeu­

tiques Iignagères, à travers l'exemple d'Umar Jalla, pulla de la région

de Linguère, qui a l 'habitude de déambuler dans le Waalo. durant la saison

sèche.

Au cours d'une enquête de survol dans la reglon du Ferlo, nous avons

rencontré des thérapeutes appartenant à différentes fractions Peules (Sanoo­

raaBe, JengelBe, FerlankooBe) qui nous ont confirmé l'existence de savoirs

Iignagers fulBe se rapprochant des savoirs statutaires Haalpulaaren dans

la mesure où ces savoirs constituaient une spécialisation.

Ainsi, les FulBe SanooraaBe de Barkeewi paraissent spécialisés dans

les affaires de Bayre (laamu, jawDi) et les FulBe Jawdalli sont respectés'

par le. pêcheur à cause de leur savoir hydrique supérieur au sien. Les

FulBe JengelBe sont réputés pour leurs protections contre le fer et les

armes et ils ont un talent certain pour soigner le bétail.

Parce que notre enquête n'a pas été assez approfondie pour dresser
,

une typologie des savoirs Iignagers Peuls, nous ne nous étendrons pas

plus longuement (1).

Il faut toutefois préciser le rôle important que jouent les YahooBe

FulBe durant la saison sèche, dans les villages du Waalo. Quittant le Jeeri

lorsque les récoltes permettent à nouveau la divagation des animaux dans

les champs, le Peul qui a des dons thérapeutiques en fait commerce lorsqu'il

descend dans la Vallée, ce d'autant plus facilement que les échanges entre

le Waalo et le Jeeri sont d'ordre symbiotique (alliance matrimoniale,

troc de lait, beurre contre des céréales, etc.).

Cependant, les FulBe ne sont pas les seuls yahooBe à prétendre posséder

un savoir thérapeutique de type "clanique" ou Iignager et nous avons rencon­

tré à Wuro Alfa (département de Matam) un spécialiste des troubles de

la vision dont la connaissance était Iignagère.

(1) Pour plus de détails sur les FulSe, il convient de se reporter aux travaux de M. Dupire .

sur l'organisat ion socia le des Peuls (19 -l0).



- 272 -

La rumeur publique nous avait parlé des SaakeeBe, spécialistes des

yeux et nous avions pensé dans un premier temps qu'il s'agissait de cordon­

niers (sakkeeBe) qui possèdaient un savoir statutaire pour soigner les troubles

oculaires. Néanmoins étonnée d'entendre dire que ces SaakeeBe étaient

peu nombreux et localisés dans le département de Matam, nous avons

profité d'un déplacement dans le département pour les rencontrer puisqu'ils

ne semblaient plus tellement déambuler de village en village.

C'est à Wuro Alfa que nous avons rencontré Aamadu Saxo, spécialiste

des troubles de la vision. Saxo (sg. de SaakeeBe) est un patronyme à conson­

nance soninke mais dès l'abord, notre interlocuteur nous précise qu'il

n'est pas Soninke d'origine mais Maure (capato boleejo, "Maure rouge").

Spécialiste des maux d'yeux, il pratique uniquement la chirurgie pour

les cas de cécité. L'entretien est assez difficile car Aamadu Saxo est

réticent à parler en l'absence de son frère aîné qui tarde à rentrer des

champs. Nous apprenons que son savoir est Iignager et patrilinéaire et

qu'il se transmet en lignée agnatique. D'ailleurs, au cours de l'entretien,

une femme de la maison vient préciser à notre hôte que nous sommes

une femme et qu'il faut donc interrompre la conversation.

A. Saxo distingue deux sortes de cécité en précisant qu'elles sont

toutes deux des maladies de la tête (nyaw hoore) : il peut soigner la "cécité

blanche" (gumDam daneejam) mais il est impuissant devant la "cécité

noire" (gumDam baleejaO. La cécité vient progressivement après l'âge

de 20 ans et ce sont les personnes âgées de plus de 50 ans qui sont les

plus atteintes.

A. Saxo rend la nourriture responsable des troubles de la vue. Chez

les Maures, il n'y aurait presque pas d'aveugles à cause de leur alimentation

riche en lait et en viande. A l'inverse, en Casamance et en pays Seerer,

les cas de cécité seraient nombreux à cause d'une alimentation riche

en acide.

A. Saxo fait remonter son savoir à lm savoir maure et il precise qu'il

ne peut cependant pas guérir toutes les cécités, et il est obligé d'attendre

qu'il y ait cécité complète pour opérer. Il ne peut rien faire pour prévenir



- 273 -

cette maladie et son rôle se borne à un acte de chirurgie. Tout en refusant

de nous indiquer les outils qu'il utilise, il met un point d'honneur à nous

affirmer qu'aucune plante n'entre dans sa thérapie. En général, les gens

se déplacent pour se faire opérer et il n'est pas le seul "op htalmologiste"

du village (1) : tous les membres masculins de son patrilignage sont spécia­

listes des yeux et pour sa part, il se déplace lorsqu'on lui paye le voyage.

Lorsque tel est le cas, il en profite pour faire une tournée d'un mois

ou deux. Ainsi, il a été en Casamance, en Guinée, en Mauritanie et à

Dakar. Le coût de l'opération varie de 5 000 CF A pour un indigent à

l'équivalence de 5 à 10 vaches pour une personne riche.

N'ayant pu pour les raisons invoquées plus haut, participer de près

ou de loin à une consultation, nous avons quitté A. Saxo en ayant l'impres­

sion que son activité chirurgicale tendait à tomber en désuétude avec

l'essor de la médecine cosmopolite à qui on reconnaît une grande efficacité

en matière de chirurgie.

Seul l'exemple des SaakeeBe nous a mis en présence de "chirurgiens".

Il convient de noter que bien que la plupart des thérapies nécessitent

l'extirpation du mal, celle-ci est en majorité d'ordre symbolique du moins

dans la pratique spécialisée Iignagère (ceernaagal, mbileewu et fibirbaa­

gal (2).

Pour conclure, nous remarquons les liens qui existent entre les pratiques

thérapeutiques et les trois facteurs qui suivent : le lignage, le statut

et la maladie. Ces facteurs apparaissent à des degrés divers dans la fonction

thérapeutique. Le chapitre qui suit va être consacré à l'ordonnancement

des différents éléments qui entourent la thérapeutique dans la pratique

sociale.

(1) "y aurait plus de 30 galleeji SaakeeBe à Wuro Alfa et il y aurait un aut re segment

de lignage qui réside à Dumga Wuro Ceerno à 2 km d'ici.

(2) ceernagal, fibirbaagal : le suffixe - aagal - désigne la substantivation de la pratique

du marabout et du "noueur de fil" ; mbileewu désigne de la même façon la pratique
du bileejo.



- 274 -

CHAPITRE 7

THERAPEUTIQUE ET LOGIQUE SOCIALE HAALPULAAR

L'UTILISATlON DES PLANTES

1. Introduction

2. Les plantes alimentaires

3. Les plantes curatives

a) Commentaires des tableaux sur les propriétés des plantes

b) Les qualités des plantes retenues par la doxa

1. L'amertume
2. La température
3. L'abondance

c) Les différents modes d'application des plantes

1. L'ingestion
- Les macérations, les décoctions et les infusions
- L'ingestion des matières solides
- Fumigation et inhalation

2. Lavage et aspersion

3. Massage, onction

4. La fabrication d'amulettes

i
II ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR

1. Introduction

2. Le corps et ses composantes

3. Les traits de caractère

4. Les principes de vie

5. La personne sociale

6. La personnalité sociale

7. La personne du sorcier

a) Héritage de la sorcellerie

b) L'innéité de la sorcellerie

c) L'acquisition de la sorcellerie



- 275 -

8. La personne du thérapeute et la personne du malade

9. La logique événementielle

III LES ENJEUX SOCIAUX DES CATEGORIES CAUSALES

1. La sorcellerie-anthropophagie

2. Les génies et les diables

3. La magie interpersonnelle du maraboutage

4. Les thérapeutes face aux catégories causales

IV LES MODES D'ACQUISITION DES DIFFERENTS SAVOIRS

V DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BINAIRES DANS UN SYS­
TEME MIXTE

1. Parole/Ecriture

a) L'écriture, apanage des marabouts

b) La parole, outil du savoir lignager

2. Savoir savant/savoir secret

3. La notion de croyance

a) Activité cultuelle et activité thérapeutique

b) Magie/religion

1. Le "génie du paganisme"

4. La notion de système

VI CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE

1. La divination

z. L'impact de l'argent dans la thérapie

VII - CONCLUSION



· .~ . i .

- 276 ..

THERAPEUTIQUE ET LOGIQUE

SOCIALE HAALPULAAR

La façon dont une société pense la maladie ou le malheur est indis­

sociable du système conceptuel général de cette société. L'ordre symbo­

lique qui régit "l'interprétation du mal" préside également à la conception

de la personne et dirige les pratiques empiriques thérapeutiques.

Dans ce chapi tre, nous tenterons de rendre compte de l'usage des

plantes médicinales, de la notion de personne chez les Haalpulaaren,

en nous servant des concepts de logiques différentielle, référentielle

et événementielle, formulés par M. Augé (1984).

La logique des di fférences ordonne des opposi tions conceptuelles

de type binaire (chaud/froid ; sec/humide ; masculin/féminin, etc.), qui

renvoient à une logique de référence (c'est-à-dire aux discours a priori

que la société produi t sur elle-même). Ces deux logiques sont dans un

rapport dialectique : la différence chaud/froid n'a de sens que par rapport

à la logique des références dans un contexte précis qui, dans le cadre

de la maladie, est sa chronologie Ciogique événementielle).

Ces concepts, dont nous faisons un usage méthodologique, nous

ont permis d'ordonner des matériaux dont la lecture paraîtra fragmentée

si on ne rappelle pas que chaque ni veau de lecture en appelle un autre

et que c'est ensemble que la logique sociale les exprime.

En dernier lieu, à propos du processus d'interprétation par la sorcel­

lerie, nous montrerons sa coextensivité avec les conflits de pouvoirs

qui agi tent les lignages haalpulaaren.



- 277 -

1 - L'UTILISATION DES PLANTES

1. Introduction.

Sans avoir fait une enquête apprOfondie sur les plantes, leur efficacité

et leur mode d'application, nous nous sommes intéressé e au rapport

sens/fonction qu'elles entretiennent et ce, à partir de l'étude de quelques

plantes qui sont apparues comme les plus utilisées, à la suite d'enquêtes

menées auprès des femmes de Cubalel, Maadina et Judde.

Ce rapport sens/fonction n'est pas pro pre aux plantes, et nous

le retrouvons dans les relations qu'entretiennent les plantes avec les

maux et les substances du corps humain.

Nous avons examiné les plantes, non pas en fonction de leurs vertus

intrinsèques, mais en rapport avec les maladies qu'elles soignent et

les substances ou composantes du corps malade qu'elles pénètrent.

Nous avons essayé de découvrir ainsi ce que Marc Augé nomme 'la logique

des di fférences' "qui ordonne les uns par rapport aux autres, au moyen

d'équivalences ou d'oppositions, les symboles qui servent à penser le

social et constituent l'armature intellectuelle de celui-ci" (Augé, 1984 :

57).

Les plantes possèdent di fférentes vertus dont les principales sont

les vertus alimentaires, curatives et magiques. Ces vertus ne sont pas

exclusives les unes des autres et c'est souvent la réunion de ces trois

qualités qui font d'une plante, une plante médicinale.

z. Les plantes alimentaires

Le mil, le haricot, la courge et le maïs sont à la base du régime

alimentaire traditionnel haalpulaar. Nous avons vu, dans notre présentation

du système agricole de la vallée, qu'il y avait différentes espèces de

mil et que le haricot, la courge et le maïs étaient principalement cultivés

sur les terres de berge après la décrue. Ces plantes sont essentiellement

alimentaires et, si elles sont parfois utilisées comme remède, c'est surtout

dans le souci d'adopter un régime diététique propice au rétablissement



- 278 -

du malade, ou exigé par l'état de maladie. C'est rarement en tant que

remède que ces plantes sont employées.

Le régime alimentaire que doit suivre le malade est souvent un

régime appauvri en graisses, en viandes et en condiments. Ainsi, c'est

la bouillie de mil, légèrement sucrée ou salée, qui constitue le régime

alimentaire du malade fiévreux, ayant perdu l'appétit ou dans l'incapacité

de supporter une alimentation riche et chaude. Les aliments chauds

et doux/sucrés doivent être évités pour ne pas augmenter l'état de chaleur

et de faiblesse intense du malade.

Le maïs est employé en tant qu'ob jet magique, répulsi f, dans la

thérapie de soyno (jaunisse : la victime de sonyo doit tenir à la main

un épi de maïs qu'elle doit regarder fréquemment. En outre, elle doit

manger des graines de coton écrasées et boire des macérations de feuilles

de Dooki. De surcroît, elle porte des fils jaunes autour des poignets

et des chevi1Jes.

Soyno est principalement soigné par le port et l'ingestion de plantes

jaunes. C'est par sa couleur que seyno est appréhendé et c'est par un

regain d'éclat de cette couleur jaune, qui est extériorisée au maximum,

qu'on essaye de neutraliser la maladie.

Depuis que la sécheresse perdure, et empêche la culture du mil sous

pluie, le riz constitue de plus en plus la base alimentaire dominante.

Bien qu'il soit entré, dans les moeurs alimentaires de tous, le riz est

accusé de tous les maux, notamment de la constipation qui apparaît

comme un mal récent.

En effet, si les anciens attribuent parfois la disparition de la variole à l'appa-

rition du sucre et du café sur les marchés de l'ère coloniale, ils reprochent

au riz de provoquer certains maux de ventre, dont la constipation. '

La constipation (sero du français "serré", à qui la médecine occiden­

tale refuse le nom de maladie bien qu'elle soit aussi un fléau dans nos

pays occidentaux, préoccupe les gens. La rétention des aliments putréfiés



- 279 -

est en opposition avec l'idéologie musulmane qui met un point d'honneur

à souligner les endroits où se trouvent les points d'impureté qui ne sont

pas seulement spirituels mais aussi corporels. La tâche journalière du

bon musulman consiste à effacer rituellement les différentes impuretés

corporelles. C'est pourquoi la médecine des marabouts est essentielle­

ment constituée de plantes purgatives. Mais les marabouts, qui exercent

l'activité la plus sédentaire qui soit, sont les premières victimes de

ce mal qu'ils dénoncent comme étant une impureté. Nous nous souvenons

avoir rencontré un jeune marabout qui avait momentanément perdu ses

esprits tant ses problèmes de constipation et de flatulence l'obsédaient.

Il recommençait incessamment ses ablutions sans voir la fin de son état

d'impureté, ce qui le rendait taciturne et complètement anorexique.

Finalement, il est allé passer un mois à l'hôpital de Thiaroye et c'est

à sa sortie que nous l'avons rencontré. La répétition de bains de siège

et l'abus de laxatifs avaient déclenché une crise d'hémorroïdes et, bien

que guéri, il craignait toujours d'être impur car, pendant ses ablutions,

il croyait sentir des vents sortir de son anus. Nous essayâmes de le rassu­

rer en lui proposant une explication mécaniste, mais n'étant pas docteur

en sharya, il nous fut difficile de le convaincre.

3. Les plantes curatives

La plupart des végétaux de la région sont utilisés dans la composition

des remèdes.

Le jujubier, le tamarinier et le Balanites aegyptiaca (murtooki)

produisent des fruits très appréciés des enfants et des femmes. Par

contre, les hommes évitent de manger ces fruits sucrés et acides, trop

doux pour eux. Leur virilité et leur puissance risquent de s'en trouver

amoindries. Ce sont les feuilles, les écorces et les racines de ces plantes

qui sont employées dans la composition des remèdes.

Notre propos n'étant pas ici de faire un relevé systématique des

plantes médicinales, nous avons choisi de nommer celles qui nous ont

permis de dégager la logique des différences, même si celle-ci "n'est



- ·2ao ;.

pas (ou plus) toujours appréhendable, même partiellement, sous une forme

cohérente". (Augé, 1984 : 59). Dans un premier temps, au travers d'un

tableau, nous définirons les plantes que nous avons sélectionnées à partir

de leurs vertus alimentaires, curatives et magiques. Nous les détermine­

rons, en outre, d'après leur qualité dominante aux yeux de l'opinion

courante.

Dans un second temps, nous nous attacherons plus en détail aux

types de relations qu'entretiennent ces plantes avec les maux qu'elles

prétendent soigner au travers de leurs différents modes d'application

(massage, lavage, ingestion, fumigation).

a) Commentaires des tableaux sur les propriétés des plantes

Remarques générales

Les cases ne sont pas toutes remplies, soit par ignorance de l'auteur,

soit que, pour les vertus magiques, par exemple, le contexte dans lequel

nous avons puisé nos informations ne nous permette pas de tirer des

conclusions. En outre, la rubrique "vertu magique" peut prêter à discus­

sion, dans la mesure où il est toujours di fficile de séparer le contenu

curatif du contenu magique d'une plante, d'autant plus que toute utilisa­

tion de plante s'accompagne d'un rituel entourant la cueillette puis

la préparation du remède. Si nous avons décidé de maintenir cette rubri­

que, c'est parce qu'il existe un certain nombre de plantes qui sont utili­

sées comme objets magiques constitutifs de remèdes et qui relèvent

du domaine de la magie interpersonnelle.

Ainsi, to'onaawi, plante parasite qui pousse sur de nombreux arbres,

peut être employée uniquement dans le but de faire prospérer une acti­

vité qUi peut être la recherche de l'amour, ou la recherche du pouvoir

et de la richesse matérielle. Beaucoup d'autres plantes que nous n'avons

pas identifiées sont consacrées à la médecine du désir.



Nom de la Partie de la plan- vertu vertu vertu qualité
plante te utilisée . alimentaire curative magique dominante

feuilles aucune 3) virilité protection contre préventive
aalali 2) sukunyaaBe les animaux rampants

1) serpents

feuilles et branches aucune stérilité plante d'abondance fécondité
belwelngel Bayre

virilité

racines aucune BuuBri amertume
fruits aucune plaies

sukunyaaBe

feui Iles et branches aucune BuuBri amertume
gi jile courbatures

feui Iles
hendu astringentaucune buddi

ganki nouvelle accouchée
plaie

feuilles aucune maux de ventre plante du chasseur amertume
kafaafl diarrhées

nyaw

fleurs aucune nawnaare (bossu) fleur d'abondance fécondité
koyli feuilles nvelle accouchée pour nvelle mariée

hendu, abcès
BuuBri, sukunyaaBe

écorces fruits antivemn (3)
1

antipoison pour 1 (2)
purification

N

murtooki épines CC:

cederre animal
->

rhume (1)
1

épines, écorces aucune
maux de ventre, contre la chaleur et

nammaade fièvre, plaie, l'enflure
bud di diarrhées
joomhoore



Nom de la
plante

puleewi

barkeewi

to'onaawi

burbooki

bamwaami

cilluki

darBokki

DooKi

yelooKi

Partie de la plan­
te utilisée

écorces, feui Iles

l'ensemble

feuilles

feuilles
racines
sève
tiae

feuilles
écorce, fibres
blanches

. écorces

feuilles
gomme

feuilles

vertu
alimentaire

?

aucune

plante parasite
au gUI

_.fi'

vertu
curative

maux de ventre
jangara
yarooBe

joom horre (maux de
dents) - hendu (vent)
buddi (enflement)-:

sukunyaaBe

morsure du serpent
maux de ventre
fièvre paludienne
fatiaue. sukunvaaBe

buddi, fièvre
felewere, BuuBri
maux de dents
safo

felewere, plaies
dambo, enflure
abcès noir

sukunyaaBe
BuuBri

toux,
jaunisse (soyno)
BuuBri
maux de dents

manque d'appétit,
toux, rhume
BuuBri

vertu
magique

protège de tous les
maléfices des
seytaaneeji

protège de tous les
maléfices
plante d'abondance

magie sympathique

qualité
dominante

protection

protection

contre la chaleur

[dambo : maladie véné­
rienne qui empêche les
hommes d'uriner.]

amertume

N
CD
N

revitalisant



'1

- 283,-

b) Les qualités des plantes retenues par la doxa

N'ayant aucune connaissance en botanique et n'ayant pas voulu

tester l'efficacité thérapeutique des plantes qui nous ont été indiquées

dans une série de remèdes, il nous a semblé plus conforme à une démarche

anthropologique d'étudier les qualités de ces remèdes en observant leurs mo­

dalités d'emploi et leurs terrains d'application. Nous n'avons pas pu dégager

une qualité dominante pour chacune des plantes citées, pour la bonne

raison que ces observàtions ont été faites non pas au cours de nos enquêtes

sur le terrain, mais plus tard, au moment de l'analyse de nos matériaux.

En outre, nous nous sommes refusée à dégager à tout prix des séries

d'oppositions binaires qui n'apparaissent pas dans le discours du thérapeute­

herboriste. Contrairement aux fulBe Bande chez qui Epelboin a mené

ses enquêtes d'ethnomédecine, les Haalpulaaren ont une appréhension

assez vague des plantes, qu'ils différencient mal. La différenciation des

plantes selon les critères haut/bas, épineux/non épineux, la connaissance

des vertus thérapeutiques du monde végétal sont plus le fait des yahooBe,

thérapeutes-herboristes itinérants appartenant pour la majori té au ,groupe

statutaire des fulBe. Les Haalpulaaren ont un savoir ,morcelé de la flore

et ce qui est ressorti de nos entretiens, ce sont des di fférenciations

de type amer/doux, chaud/froid, abondant/stérile, sans que les deux termes

de l'opposition soient toujours présents.

haaD (amer) détermine l'amertume, l'aigreur et l'acidité des aliments

tels que le thé, le lait caillé et le citron. belD détermine la douceur

des aliments, de la vie et des plaisirs. L'opposition chaud (nguleeki)/froid

(Buubi) détermine avant to'ut la température climatique et corporelle.

L'opposition abondance/stérilité n'est pas clairement exprimée et n'obéit

pas à une classification systématique des plantes. C'est la récurrence

de certaines plantes dans le traitement des maux ayant trait à la fertilité,

à la richesse et à la pUissance qui nous a fait poser cette opposition

comme trait pertinent. Le second terme stérilité regroupe ensemble

l'absence de fécondi té, la mort symbolique (sorcellerie) la mort volon­

taire (avortement) et la pauvreté.



- 284 -

Ces oppositions nous ont intéressée car elles relèvent d'un discours

symbolique général que nous avons retrouvé ailleurs, dans la perception

du corps de la personne Haalpulaar ainsi que dans la représentation des

maladies.

1) L'amertume

Certaines plantes nous ont toujours été décrites comme étant

amères telles baxani, gijile, kafaafi, darBokki. Ces quatre plantes soignent

principalement les maux du bas-ventre (BuuBri) et les attaques en sorcelle­

rie (sukunyaaBe). L'amertume est signe de force et de puissance, deux

attributs indispensables pour lutter efficacement contre BuuBri et sukunya.

BuuBri est un syndrome malaisé à définir, à cause de la diversité

de ses symptômes comme nous avons vu dans notre enquête auprès des

femmes : la fraîcheur dénotée par le terme BuuBri était sans nul doute

un contrepoids à la chaleur et aux sensations de brûlures ressenties

par les malades. Par un effet d'inversion, la maladie est nommée par

ce qui lui manque le plus, c'est-à-dire la sensation de fraîcheur. D'autre

part, l'amerture des plantes pour soigner BuuBri s'oppose à la douceur

néfaste que ce mal provoque. Une douceur excessive du corps est dange­

reuse en ce qu'elle le rend appétissant aux yeux des créatures maléfiques.

SukunyaaBe, les attaques en sorcellerie dont les symptômes sont

aussi très divers, se rapprochent de BuuBri par l'utilisation des mêmes

plantes. Cela s'explique par le fait que BuuBri peut à la fois être un

symptôme et une ouverture à l'agression de sorciers anthropophages

grâce à la qualité dou~tre qu'il dégage chez son malade. Cependant,

ce sont moins les symptômes qui rapprochent ces deux maux que le combat

acharné qu'il faut livrer contre eux. Le malade est obligé d'avoir recours

aux services d'un thérapeute dont la première opération consiste à rendre

amer le corps de son client.

Les victimes de sorcellerie sont en majorité des femmes, des enfants

et des personnalités sociales faibles. Le sorcier s'attaque à tous ceux

qui sont doux et qui manquent d'amertume. La qualité amère est recher­

chée pour BuuBri car la chaleur du bas-ventre peut proveni r d'un surcroît

d'aliments jugés trop doux, tels que la viande, les plats épicés et le sucre

qui sont les mets préférés des gourmands.



;-. ,

:~ : ~'"
.. ~'.

- 285 - .

Pour rétablir l'équilibre, il convient d'ingérer des plantes amères

ou de s'en imprégner par des fumigations. Les plantes amères ont aussi

le pouvoir de tuer: darBokki, burinyeenyeewi (1), wulajoofe (ce qui chauffe

les poumons (?), enndu nywa (mamelle d'éléphant / Cissus quadrangularis,

Vitaceae), sont des plantes anti-sorciers qu'on inhale et qu'on prend en

bain, et qui, ingérées en petite dose, sont des plantes abortives.

Pour résumer, l'amertume symbolise la force, l'ardeur conquérante

dont se revêtent les bileeBe. qui ne manquent pas de s'imprégner et d'im­

prégner leurs clients de cette force que procure la fumigation de plantes

amères. Tout comme l'ail chassait nos vampires, les fumées amères protègent

des sorciers anthropophages.

2) La température

Un déséquilibre de la température corporelle entraîne di fférents

maux. Des plantes médicinales sont utilisées pour combattre le trop-plein

de chaleur ou de froideur qui déstabilise les humeurs corporelles. Ainsi,

les feuilles et les racines de bamwaami soignent les abcès, les fièvres,

les panaris et BuuBri. Les épines, les écorces et les feuilles de nammaade

soignent à peu près les mêmes maux, c'est-à-dire les maux de ventre,

les plaies, les abcès, les diarrhées et les phlegmons dentaires (joom hoore).

C'est l'enflement associé à une sensation de chaleur qui semble le point

commun à ces di fférents troubles. Cependant, il existe des maux pour

lesquels l'enflement est associé à une sensation de froid. Hendu, vent

qui pénètre le corps humain jusqu'à le rendre froid et mou comme de

la gomme, est le symptôme reconnu d'une agression des jinneeji qui font

enfler anormalement le corps de leurs victimes.

Le corps est l'objet de fluctuations de température en fonction des

humeurs. Mais, ni la chaleur, ni le froid ne sont bons ou mauvais en SOI.

La chaleur du sang qui coule dans les veines est bénéfique, tandis que

la chaleur du sang qui accompagne l'accouchement provoque des pertur­

bations lorsque ce sang ne s'évacue pas normalement.

(1) burinyeenyeewi caralluma dalzielli



- 286 -

3) L'abondance

A partir de l'observation des symptômes qu'elles sont censées

faire disparaître, certaines plantes nous ont paru marquées du sceau

de l'abondance, de la fertilité et de la fécondité. Leur récurrence powr

des symptômes marquant l'absence de richesse, de fertilité ou de pouvoir

nous ont permis de les· classer comme des plantes d'abondance. D'autre

part, certaines plantes marquées négativement (exemple darBokki qui

est une plante abortive) sont aussi associées à des trai tements pour obte­

nir l'abondance par un effet d'inversion.

Ces plantes sont, pour la plupart, employées dans le domaine de

la magie interpersonnelle:

* to'onaawi, plante parasi te utilisée en fonction de l'arbre sur lequel

elle se niche, est la plante des bileeBe et des spécialistes du Bayre

(médecine du désir). > to'onaawi est employé pour chasser les sorciers

anthropophages, mais elle est aussi utilisée pour augmenter la personnaltté

sociale des Individus.

* belwelngel~1)plante qui fai t sourire ceux à qui nous demandons

à quoi elle sert, belwelngel est d'abord un remède contre la stérilité,

l'impuissance virile et la pauvreté. belwelngel est la plante du désir

insatisfait : fécondité lointaine, virilité défaillante, pauvreté matérielle

sont autant d'espoirs déçus que belwelngel tend à effacer. C'est une

plante d'abondance que le cuballo ne manque pas de mettre dans ses

filets pour avoir une bonne pêche.

* Lors de la cérémonie du mariage, des fleurs de koyli sont posées

sur la tête de la mariée afin de lui assurer une nombreuse descendance.

Les fleurs de koyli dégagent une odeur qUI est censée exciter le désir

mascultn et, par là même, assurer aux nouveaux époux une nuit de noce

féconde. D'autre part, les feuilles de koyli sont employées pour traiter

la bosse du bossu, la fatigue de la nouvelle accouchée, les abcès, le vent

apporté par les jinneeji et les victimes de sorcellerie. Ces différents

maux sont des facteurs de stérilité et koyli est une plante d'abondance

qui vei Ile à en écarter les dangers.

(1) belwelngel : Scoparia dulcis.



- 287 -

Ces distinctions amer/doux, chaud/froid, abondance/stérIlité peuvent

être. mises en relation avec les comoosantes du corps humain.

C'est l'amertume des eaux sexuelles qui permet la constitution du

foetus tandis que la chaleur du sang permet l'irngation de la chair qui

est douce et dont les sorciers sont friands. D'autre part, c'est le trop­

plein de chaleur causé par la rétention du sang des lochies qui provoque

meret, maladie de la nouvelle accouchée qui se traduit par des troubles

psychiques.

Sans plus nous attarder sur les sérIes d'oppositions binaires que les

plantes entretiennent avec les maux auxquels elles s'appliquent, il convient

de décrire les différents modes d'application des remèdes qui sont en

relation symbolique, d'une part avec le corps malade, d'autre part avec

la plante médicinale. Ces différents modes d'application des médications

sont des indices de la nature symbolique du réconfort qu'on attend des

remèdes.

c) Les différents modes d'application des plantes

L'ingestion, le lavage, [e massage et la fabrication d'amulettes sont

les moyens utilisés au Fleuve dans l'exercice thérapeutique. L'ingestion

et le massage ont la faveur des médeCInes pré-islamiques tandIs que

le lavage et le port d'amulettes sont plutôt prescnts par les marabouts.

Avant de décrire les usages des plantes et du corps malade, nous

précisons que cet exposé aura pour support explicatif une série de maux

dont nous avons déjà fait état au chapitre 5.

1) L'ingestion

L'ingestion des plantes se fait de troIs manières qui sont: l'ingestion

de liquides (macération, infUSion et décoctIon), l'ingestion de solides

(feuilles, racines et écorces cuites dans du mil ou du lait) et l'ingestion

par le nez (fumigation et inhalation).



- 288 -

- Les macérations, les décoctions et les infusions

Pour ra plupart, les plantes prises sous forme de macération,

de décoction et d'infusion sont des remèdes d'usage courant pour vaincre

un rhume, un manque d'appétit ou tout simplement pour garder la forme.

Ainsi, Dooki et yelooki peuvent se prendre mélangés au kinkelibah matinal

même si, de nos jours, le café remplace pour beaucoup les herbes d'antan.

Il reste quelques vieux pour assurer que leur longévité tient à l'ingestion

de ces tisanes et quelques autres (baxani, cilluki).

Les boissons médicinales qui ne sont pas d'usage quotidien, sont,

pour la plupart, des boissons diurétiques et purgatives qui servent à rejeter

les humeurs viciées (pus, matières fécales, urines).

- L'ingestion des matières solides

L'ingestion des matières solides crues est surtout le fait d'une

thérapie préventive que pratiquent essentiellement les vieux qui connais­

sent les vertus de la phytothérapie. L'ingestion de matières solides cuites

est le signe d'une thérapie active. Ce sont avant tout des plantes amères

qUI sont administrées aux malades. Il est vrai que c'est' pour le BuuBri,

les maux de ventre, ndiyam siti (syphilis) et à l'intention des nouvelles

accouchées, que sont cuites et mélangées à la nourriture les plantes'

amères. L'ingestion de plantes amères permet de lutter efficacement

contre les êtres surnaturels qui cherchent à envahir le corps humain.

L'ingestion par dévoration semble être liée à l'idée d'un pouvoir meutrler)

dans la mesure où les autres plantes ingérées par dévoration - certes

contrôlée - sont les plantes abortives. La dévoratlOn des plantes médicI­

nales s'oppose à la dévoration par le sorcier : manger pour ne pas être

mangé. Le malade qui mange des plantes amères neutralise par un effet

de symétrie le pouvoir destructeur des êtres surnaturels.

La prescription de plantes médicinales associée au régime alimentaire

du malade est surtout le fait des bileeBe et des yahooBe, ces guérisseurs

itinérants qui sont en majorité des fulBe du Jeeri. Ces fulBe sont les

champions de la phytothérapie pour la simple raison que la végétation

du Jeeri est plus riche que celle du 'Naalo. D'autre part, leurs compétences

thérapeutiques ne s'arrêtent pas aux individus. Grands éleveurs de bovins

et d'ovins, ils ont aussi la santé de leur bétail à protéger.



- 289 -

Beaucoup de plantes sont des plantes du Jeeri notamment les plantes

amères qui soignent BuuBri (darBokki, 9ijile par ex.) De la même façon,

la plupart des plantes employées par le; bileeBe sont des plantes du Jeeri,

ce qui prouve sans peine la filiation peule du bileejo. Toutefois, les plantes

comme les hommes circulent librement et les régions du Sénégal orientaI

et la Casamance sont des zones fertiles en végétaux de toutes sortes.

Le charlatan ambulant se promène avec une sacoche remplie de poudres

mystérieuses, ce qui les rend très attrayantes, à défaut d'être efficaces.

;0 Fumigation et inhalation

La fumigation fait partie de l'hygiène quotIdienne. Les fumigations

d'encens, au lever et au coucher pour purifier la chambre dans laquelle

on dort, possèdent en outre des vertus protectrices qui chassent les esprits

malfaisants. La fumigation permet d'habiter le corps humain d'un vent

pur et protecteur qui ne laisse aucune place au vent maléfique des diables.

D'autre part, la fumigation permet de dénoncer un sorcier en provoquant

chez lui des vomissements. De la même façon, la fumigation permet

à la 'victime de faire une transe de dé-possession, dans la mesure où

l'accusation de sorcellerie qui accompagne cette transe permet à l'ensorce­

lé de se défaire de son sorcier.

Plus qu'un remède, la fumigation est un moyen préventif et dissuasif

contre les agressions extérieures. Cela ne l'empêc~e pas d'être présente

dans beaucoup de cures thérapeutiques : en effet, des techniques protec­

trices sont toujours mises en oeuvre pour prévenir l'aggravation du mal.

Les fumigations comprennent beaucoup de to'onaawi qUi varient

selon les maux qu'ils doivent combattre. to'onaawi barkeewi est la fumiga­

tion la plus répandue. Elle combat à la fois les douleurs du phlegmon

dentaire (joom hoore) et les attaques des êtres surnaturels.

Les fumigations n'agissent pas seulement sur la tête et ses différents

orifices. Elles agissent aussi sur le siège, notamment pour les maux génito­

urinaires tels que BuuBri. La fumigation produit une chaleur sèche qui

permet de lutter contre la chaleur humide de la putréfaction. C'est un

effet de complémentarité qui permet de retrouver l'équilibre des humeurs

corporelles.



- 290 -

La fumigation est aussi utilisée à d'autres fins. Le pêcheur qui veut

une prise abondante encense ses filets de belwelngel. Tous les procédés

de Bayre ont recours à des fumigations qui pénètrent la personne, laquelle

voit ainsi sa bonne fortune (baraka) augmenter. Pour les uns, c'est à

travers le pouvoir politique que se manifeste la baraka, pour les autres,

c'est à travers les succès amoureux ou encore à travers la richesse maté­

rielle.

Une fois encore, le rôle des plantes amères est primordial.

L'inhalation est d'usage moins fréquent et concerne les maux bénins

tels que le rhume, les maux de dents et les maux de tête. C'est sans

aucun doute les vertus analgésiques des plantes inhalées qui sont recher­

chées au travers de cette technique.

2) Lavage et aspersion

Contrairement à l'ingestion de plantes qui a une action directe

sur le corps malade, les bains de plante qui sont plus des aspersions qu'une

immersion complète du corps, ont sur lui une action protectrice et purifi­

catrice. La prise de bains médicinaux permet de s'immuniser contre les

attaques ultérieures car les débuts d'une souffrance peuvent toujours

être les prémices à d'autres souffrances plus terribles encore. La première

tâche des thérapeutes consiste à éloigner le danger tout en soignant

le malade. Les eaux lustrales du marabout sont fabriquées avec le coton

imbibé d'eau ayant servi à recueillir l'encre du verset coranique inscrit

sur une tablette de bois. Appliquées en bains, elles puri fient et protègent

des agressions. Les eaux lustrales enveloppent le corps malade et le rendent

imperméable aux agressions extérieures que favorise l'état de faiblesse

dans lequel se trouve un malade.

Les lotions du bileejo participent aussi à cet effort de protection;

cependant, l'accent mis sur la puri fication est moins net que chez les

marabouts. Les lotions de plantes amères permettent de retrouver la

force entamée par la maladie et de décourager aInsi les agressions ulté­

rieu:"es. A l'inverse, le marabout insiste sur la purification apportée par

le bain. Le bain permet d'effacer l'impureté, les souillures non réparées

qUI entachent la pureté originelle et laissent place au chaos, à la maladie.

Le bain est une remise en ordre, un regain de pureté. La vie d'un bon

musulman est rythmée par des actes purificatoires qui scandent sa vie



- 291 -

sexuelle, religieuse et sociale. Toutes ses actions sont précédées et suivies

d'ablutions régénératrices de' pureté. La souillure et l'impureté sont des

réalités contre lesquelles on ne peutl,·pas se battre autrement que par

l'action réparatrice que constitue le lavage. L'état d'impureté et de

souillure n'engendre pas de sentiment de culpabilité car il est un état

inévitable. Cependant, il est temporaire et doit être précédé et suivi

d'états de pureté qui mettent l'être humain sous la protection immédiate

de Dieu. L'état d'impureté éloigne de Dieu et rapproche des êtres malé­

fiques. L'écoulement de pus, de sang, d'urines viciées et d'excréments

nécessite des actes purificatoires qui se limitent à des ablutions en temps

normal pour se transformer en bains de siège dans les maladies urlno­

génitales.

Pour résumer, le lavage puri ficatoire est résolument d'inspiration

islamique : la sharya réglemente l'hygiène corporelle et fixe les rituels

à accomplir pour se purifier en fonction des actes qui ont précédé et

qui ne sont pas répréhensibles en soi. On insistera sur le fait que le bileejo

pense en terme de force et de faiblesse tandis que le marabout pense

en terme de pureté et d'impureté.

L'aspersion fait partie des procédés de protection; ce sont les bileeBe

qui en font l'usage le plus fréquent encore que les marabouts pratiquent

l'aspersion par jets de salive pour transmettre la baraka à leurs clients.

C'est là aussi une manière de protéger, d'immuniser les personnes contre

le danger toujours présent, même si la fonction première du jet de salive

est l'actualisation du pacte qui' lie le marabout à son malade - taalibe.

Le taalibe soumis reçoit en contrepartie la protection du marabout.

C'est sur cette distribution de la baraka que reposent les communautés

mourides (1) pour lesquelles recevoir la baraka d'un marabout équivaut

à un contrat d'assurance. Cette utilisation de la baraka est moins prononcée

en pays haalpulaar, en majorité tijiane, où le pouvOIr des marabouts

repose moins sur une communauté de taalibe que sur une classe cléricale

élitiste qui s'est érigée en groupe dominant au temps des Almamys. Les

toorooBe ont légitimé leur accession au pouvoir grâce à l'Islam dont

ils se sont faits les combattants. De la même façon, ils ont cherché

à mettre au rebut ce qui les gênait dans les anciennes croyances tout

en s'accommodant de ce qui marque la di fférence .sociale chez les Haalpu­

laaren ; en s'élevant contre un pouvoir denianke esclavagiste, les toorooBe

(1) Au Sénégal, l'Islam est organisé en confréries: Tijyania (Tidianie)qadriya et Mouri­

disme (cf. P. Marty (1917), v. Monteil (1964), O. Cruise O'Brien (1971).



- 292 -

se démarquai~nt suffisamment pour prendre le pouvoir, mais pas assez

pour le conserver, et c'est pourquoi le fondement religieux qui lui a servi

de bannière dans un premier temps a dû se ranger derrière un principe

qUI lui assure une plus grande assise au sein de la communauté haalpulaar :

la réforme amorçée dans un élan supra-lignager s'est rapidement trans­

formée en réforme statutaire. L'esprit démocrate de l'Islam est une

idée-valeur qui a permis la constitution d'un nouveau groupe statutaire

constituant une classe cléricale. P. Bourdieu (1971), s'appuyant sur P.

Radin, fait remarquer que le développement du monothéisme "ne se rencon­
tre que dans les classes dominantes des sociétés fondées sur une agricul­
ture déjà développée et sur une division en classes (••• ) dans lesquelles
les progrès de la division du travail s'accompagnent d'une division corré­
lative du travail de domination et en particulier de la division du travail
religieux" (: 303). Au Fuuta, la communauté tooroodo formée de membres

ISSUS de lignages et de statuts multiples, s'est repliée sur elle-même

pour former une classe politique dont· le cri tère de di fférenciatlon a

été régi selon le principe de cohérence de la di fférence statutaire.

Malgré le voile des incertitudes qui couvre les périodes qui ont précédé

la première vague d'islamisation au Fuuta, l'hypothèse d'une ancienne

religion qui serait l'apanage d'un ,lignage de forgerons nous séduit. Il

faut reconnaître cependant que les traces d'un ancien système religieux

pré-islamique sont tellement éparpillées qu'il est impossible de faire

des reconstitutions qui ne soient pas de pures vues de l'esprit. Malgré

tout, c'est toujours à travers les fonctions statutaires qu'on trouve des

vestiges d'activités magiques dont P. Bourdieu explique que c'est la pério­

disation historique qui les différencient des activités religieuses, une

activité religieuse devenant magique lorsqu'elle est supplantée par une

autre activité religieuse.

Les fonctions religieuses protectrices et thérapeutiques pré-islamiques

apparaissent dans l'habitus statutaire mais elles ne permettent pas de

re-constituer un système. Le fonctionnalisme des catégories statutaires

nous semble être une rationalisation a posteriori, pour masquer des brassa­

ges interlignagers anciens qui relativisent la logique statutaire qUI en

est issue.



- 293 -.

3) Massage, onction

Le massage et les onctions appartiennent à la médecine familiale,

celle qu'on pratique entre parents, à l'abri des regards et des contacts

étrangers.

Le toucher est l'objet d'attitudes controversées au Fuuta : on se

touche beaucoup entre familiers encore que ces contacts soient plus

faits de pincements sur les bras et sur les cuisses ou de claques dans

le dos et sur les cuisses. La tête reste un lieu de contact à hauts risques

pour celui qui est touché ; beaucoup de céphalées sont attribuées à la

magie mauvaise de l'auteur du contact. Pourtant, à l'intérieur d'un galle,

il n'est pas rare de vOIr un enfant piétiner son père ou sa mère préalable­

ment allongés pour recevoir ce massage énergique. Les maux de tête

sont parfois dissipés grâce à des massages assez rudes de là boîte cranienne

qu'on palpe des deux mains en l'Ei\Serrant le plus fort possible. Les massa­

ges familiaux décontractent et soulagent la fatigue physique, sans qu'il

soit nécessairement fait recours à des plantes ou à des huiles. Ce sont

des massages secs, faits à l'aide des mains et des pieds : [a plupart du

temps, ce sont de jeunes enfants qui assurent ce massage. C'est un service

rendu aux aînés. C'est aussI une manière de montrer son affection entre

parents et enfants qui sont habituellement tenus à une grande réserve

dans leur comportement respectif (surtout entre pères et fils). Les grands

frères, les grandes soeurs et les grands- parents peuvent aussi bénéficier

de ce traitement de faveur. Le massage se pratique moins souvent entre

égaux car il est sujet à caution à cause des rivalités que sous-tend la

relatIon d'égalité. Toutefois, une jeune co-épouse peut être sollicitée

pour un massage par son égale plus âgée ; c'est un moyen pour cette

dernière d'affirmer une hiérarchie : le droit de séniorité entre co-épouses

est fixé par le rang et l'âge.

Pour résumer, le massage relaxant obéit aux règles de séniorité

entre masseur et massé qui appartiennent au même groupe sexuel. Néan­

moins, dans le cadre du mariage, la femme est redevable à son mari

de massages beaucoup plus doux dont l'imagerie populaire se plaît à décrire



- z94 -

les délices. D'inspiration arabe, ces privautés entre époux sont rares

et tenues secrètes, car il est de mauvais ton de montrer une tendresse

marquée entre mari et femme ; il n'est pas rare d'entendre railler un

mari trop complice de sa femme. Quelles que soient les relations de

parenté qui unissent un homme et une femme, chacun appartient d'abord

à sa communauté sexuelle. Le comportement des individus doit être impré­

gné de cette règle.

La règle de la séparation sexuelle n'est pas observée dans les massages

et les onctions thérapeutiques appliqués par un guérisseur. Ces massages

sont chauds et humides et font appel à des lubri fiants

pour permettre l'extirpation de l'intrus qui bouleverse l'équilibre interne

de l'indiv idu. Ils se font par des mouvements de haut en bas

et sont accompagnés de cefi et de leDDe. Les enfants et les femmes

sont l'objet de ces massages qui concernent, pour les premiers les maux

du Bemde (Yi lei Bernde, Bernde udi) et, pour les secondes, les maux liés

à la fécondité et causés par les sorciers. Mais les massages lubrifiants

appartiennent aussi à la médecine populaire ; la mère et son enfant sont

massés pendant les premiers jours après l'accouchement. La mère doit

recouvrer son état antérieur de femme menstruée : le massage du ventre

permet à la nouvelle accouchée d'évacuer le sang des lochies et le placenta

qui s'est déchiré. Il est essentiel que la femme rejette le sang mort

qUI accompagne la naissance d'un enfant ; le sang doit s'écouler abondam­

ment. Un écoulement insuffisant est le signe de la présence d'un sorcier

dans la matrice de l'accouchée de fraîche date. La rétention de sang

après l'accouchement explique a posteriori ce que les psychiatres de

Fann ont souvent dénommé psychose puerpuérale et qUi se caractérise

par des troubles psychiques chez la nouvelle mère. D'après S. Epelboin (1),

le terme de psychose puerpuérale ne convient pas car il s'agit dans la

plupart des cas de Crises d'éclampsie causées vraisemblablement par

de brusques écarts de tension. Peu nous importe le diagnostic

biomédical et notre intérêt pour cette maladie tient à deux faits qui

sont liés : sa fréquence de cette maladie dans le service psychiatrique

(1) communication personnelle



i .'

- 295 -

de Fann et sa dénomination wolof de meret "sang des lochies" confirment

la nouveauté de ce trouble au sein :Jde la population féminine wolof et

haalpulaar. D'autre part, les massages lubri fiants qUI entourent l'accou­

chement sont beaucoup moins systématiques que jadis dans les villages

avec la disparition progressive des matrones qui ont été remplacées par

des femmes ayant suivi un stage de soins maternels et infantiles à Podor

où on leur a apprIS essentiellement à éviter le tétanos ombilical.

Si l'enfant continue à être massé pendant les premiers jours après

la naissance, les soins donnés à la mère sont réduits au minimum: onctions

de plantes et d'huiles animales pour la protéger. Les jeunes femmes

dont les mères ne résident pas dans le même vi liage sont encore plus

délaissées ; en effet, ce sont les mères qui prennent généralement en

charge les soins qui entourent l'accouchement de leurs fi Iles. Elles font

veni r la matrone et convoquent leur propre groupe d'âge pou rai der

à faciliter le travail ; elles vérifient que le placenta a bien été évacué

et que le sang des lochies a été abondant. Une femme qui se retrouve

recluse dans sa chambre avec son enfant, sans la présence réconfor­

tante de sa mère, peut être torturée par l'image obsédante du sang qui

monte à la tête parce que personne ne sera venu lui prodiguer les protec­

tions nécessaires.

Meret signifie "sang des lochies" en wolof, et les Haalpulaaren dési-­

gnent par ce terme les troubles physiques et psychiques qui suivent l'accou­

chement. Ces troubles comptent peu de victimes dans les campagnes

et touchent surtout les jeunes mères. Meret désigne une multitude de

symptômes qUI ont pour point commun d'être interprêtés comme une

attaque en sorcellerie. La perte et la présence de sang est toujours liée

au pouvoir anthropophage des sorciers, appelés communément "buveurs

de sang", yaroaBe YiiYam. Meret ne survient pas automatiquement dans

les jours qui suivent la naissance de l'enfant : une crise qui se produit

quelques mois plus tard ou une lente dégradation de la santé de la mère

qui ne se remet pas des fatigues de l'accouchement, peuvent être attribuées

à meret qui désigne à la fois la cause instrumentale (sang) et les symptô­

mes du mal.



- 296 -

Selon M.L. Durant-Comiot (1977) qui fait une analyse symbolique

intéressante, en milieu Wolof de ce syndrome lié à la non-évacuation

du sang des lochies, le sang non évacué après la naissance produit entre

la mère et l'enfant à vemr un rapport incestueux qui ne peut aboutir

qu'à la mort de cet enfant. Le sang chaud des lochi es sèche, s' il n'est

pas évacué grâce à des massages chauds et humides pratiqués sur le

corps de la nouvelle accouchée. Les femmes Wolof expliqueraient la

réapparition de meret par l'abandon progressif des soins entourant la

grossesse et l'accouchement.

Les troubles dont souffrent les nouvelles accouchées dans les centres

urbains semblent être l'expression de la faille qui existe dans l'accouche­

ment de type biomédical où l'attention portée à Phygiène et à la santé

physique des deux êtres concernés se fait au détriment de leur sociali­

sation. Les massages que prodigue une mère à sa fille en train d'accoucher

réaffirment la cohésion de la parenté utérine (c'est à travers

le matrilignage que les attaques de sorcellerie ont lieu). Il convient de

présenter sa progéniture à ses parents maternels dès la fin de la réclusion

de 7 jours qui suit l'accouchement, si le matrilignage de la mère réside

dans le même village ; sinon, il n'est pas rare que les femmes choisissent

de retourner chez leur mère pour accoucher. Le maternage ne concerne

pas seulement le nouveau-né, mais aussi le matrilignage. La fin de la

réclusion marque l'entrée de. l'enfant dans la vie sociale ainsi que

I~ renforcement de l'alliance matrimoniale par les dons que le mari

fait à cette occasion à' son épouse. Des dons jugés insuffisants par la

nouvelle accouchée. peuvent être à l'origine d'un état maladi f de celle-ci·

qui, pàr la maladie, essaye diexprimer son mécontentement.

Toutefois, cet état ne peut pas provoquer le meret, dans la mesure où

le recours à son lignage pour revendiquer ce qui lui est dû est toujours

possible. Le diagnostic de meret repose sur un seul agent instrumental:

le sang des lochies dont la rétention peut être causée par l'insuffisance

des soins prodigués à la nouvelle mère.

Une fois encore, le massage fixe et renforce les liens de parenté

qui unissent les êtres. Il est une technique de socialisation chez l'enfant

qui prend ainsi conscience de son individualité, de son altérité physique.

Il permet aussi l'identification de la parenté utérine.



_,1 _

- 297 -

Enfin, les massages prodigués par un thérapeute affirment le pouvoir

créateur, re-créateur d'identité de ce_::dernier : c'est pour lutter contre

les maux qUi fragilisent l'identité de la personne que le thérapeute emploie

massages et onctions. Protection de l'individu, extirpation du mal et

réuni fication de la personne sont les trois tâches assignées aux massages

et onctions du thérapeute. Sans un contact avec le corps du malade dont

l'identité est morcelée, ébrèchée, parasitée, le thérapeute ne peut en

assurer la guérison.

Les matières végétales et animales employées pour les massages

sont choisies en fonction de leur pouvoir lubri fiant et de leur température.

Les feuilles de aljanawi (Cassia occidentalis, Caesalpiniaceae) et de bamwaa­

mi (Calotropis procera, Asclépiadacées), sont frottées sur le corps fiévreux

et les brûlures (fraîcheur humide/chaleur sèche). Les feuilles de ababo

(Ipomea asarifolla) sont utilisées en décoction pour masser la nouvelle

accouchée. Les feuilles pilées de gijile (Boscia senegalensis, Capparida­

ceae) sont appliquées en cataplasme contre les maux de dos et les courba­

tures. les feuilles de gankf 110nt utilisées en cataplasme sur les parties

enflées du corps et en décoction pour masser le corps de la nouvelle

accouchée. Ganki est la plante anti-jinneeji-seytaaneeji par excellence:

elle lutte contre le vent maléfique qui pénètre l'enveloppe corporelle

(enflement) et les ouvertures naturelles du corps (utérus de la nouvelle

accouchée par exemple).

L'utilisation de feuilles fraîches a pour objet de rééquilibrer la tempé­

rature corporelle ; l'utilisation de lubrifiants végétaux (beurre de karité,

huile d'arachide ou de palme) et animaux (beurre de vache), tend à contre­

balancer les effets d'une chaleur sèche interne par une chaleur humIde.

C'est toujours la neutralisation des excès, la recherche d'une identité

que marque cette logique des di fférences.

4. La fabrication d'amulettes

Les Haalpulaaren, comme bien d'autres populations, font grand

usage _de gris,-gris et d'amulettes, et si les premiers sont fabriqués par

le marabout avec des versets coraniques inscrits sur des feuilles de

(1) Ganki Celtis integrifolia.



- 298 -

papier ou sur des écorces de jammi, les secondes sont confectionnées

par le fibirbaaji et le joom lekki à l'aide de végétaux.

La façon dont nous avons essayé de rendre compte de l'usage des

plantes, en distinguant plusieurs techniques, ne doit pas donner à penser

qu'il existe d'une part un usage empirico-rationnel des plantes et d'autre

part, un usage magique. Dans tous les cas, la plante est un objet symboli­

que. Si, par exemple, elle évoque la force ou la richesse, son usage concré­

tise la réalisation de la chose s~gnifiée. A la fois représentation de la

puissance et de la richesse, et puissance per se, la plante accède au

statut d'objet magique. Ses vertus intrinsèques et ses vertus symboliques

sont pensées en continuité, dans une même logique.

C'est ainsi que les plantes ayant certaines vertus thérapeutiques

sont utilisées comme support dans la magie interpersonnelle. Les plantes

amères qui symbolisent la force, l'invulnérabilité, sont utilisées en tant

qu'objets magiques dans la quête de pouvoir (Bayre laamu), ainsi que

les to'onaawi, plantes parasites, désignées comme "ce qui est très haut".

Les plantes d'abondance, de fertilité, sont utilisées dans la quête

séductrice (Bayre rewBe, Bayre worBe).



- 299 -

II - ANTHROPO-LOGIQUE HAALPULAAR

1. Introduction

Pendant longtemps, les sociétés lignagères ont été perçues comme

des sociétés indi fférenciées dans lesquelles la personne, l' indi vidu av ai t

peu d'importance par rapport au groupe dont il était une composante.

L'individu semblait être tout au plus l'image de sa société, mais pas

une entité en soi.

Mauss (1950) reconnaît l'importance de la notion de personne, qu'il

estime être un concept qui se retrouve dans toutes les sociétés et pour

lequel se pose "en terme di fférents, mais en nature et fonctIOn identiques,

le même problème, celui du nom, de la position SOCiale, de la "nativité"

juridique et religieuse de chaque homme libre .•• " ( : 340).

Plus récemment, dans le domaine de la psychologie, MC et E. Ortigues

(1966), se sont attachés à démontrer qu'il existait un "Oedipe africain"
" fiqUi, s'il ne possèdait pas les mêmes figures que l'Oedipe occidental,

s'affirmait dans une relation triangulaire aux pôles de laquelle se tenaient

trois personnages jouant les mêmes rôles que celui de père, de mère

et d'enfant dans nos sociétés.

Nous nous attacherons ICI à décrire la personne humaine chez les

Haalpulaaren, à travers son aspect physique et social. Nous avouons avoir

laissé de côté la part psychologique de l'individu pour des raisons d'in­

compétence, mais aussi de choix, dans la mesure où l'école de Fann a

utilisé une méthode d'approche psycho-sociologique de la maladie que

nous voulions compléter par un autre type d'expérience. Sans renier aucune­

ment les travaux de MC et E. Ortlgues, de A. Zempléni et de H. Co110mb,

nous nous en sommes élOIgnée: leur point de départ était d'ailleurs diffé­

rent du nôtre. Pour eux, la démarche anthropologique n'était que le préalable

à d'autres démarches: une pratique psychiatrique plus réaliste (H. Co110mb),

une recherche sur la valadité de concepts analytiques [le complexe d'Oedipe

pour E. et M.C. Ortigues (1966) et le mécanisme de persécution pour

A. Zempléni (1968). J.



- 300 -

Chaque société décide ce qui, chez la personne. est acquis, hérité

ou inné. Même dans nos sociétés, où les progrès de la biologie permettent

de mieux comprendre le mécanasme humain et la part d'hérédité, d'innéité

et d'acquisition chez l'individu, la doxa reste sous l'emprise de ce qui

peut apparaître comme une croyance pour l'observateur extérieur. Les

progrès de la science n'empêchent pas les femmes enceintes de penser

qu'une envie alimentaire non satisfaite risque de porter atteinte à l'enfant

sous la forme de taches dites "de naissance". De même, des biologistes

n'hésitent pas à prescrire un certain type d'alimentation propice à la

fécondation d'un mâle ou d'une femelle. Ainsi, un régime alimentaire

assez astreignant pourrait influencer, par un certain taux d'acidité,

le développement des spermatozoïdes à caractère mâle, au détriment

de ceux à caractère femelle. Ce n'est pas tant la manipulation qUI nous

a intriguée que le contenu du régime alimentaire qui nous semblait

avoir des résonnances très sociales et symboliques.

Ainsi, les fromages forts aVnient leur importance, comme si la putré­

faction était un signe viril. D'autre part, il fallait consommer des crudités

en quantité, maIs pas n'importe lesquelles et le concombre et la carotte

avaient la place d'honneur. Ce régime n'était pas sans nous rappeler

un livre de cuisine établi selon les principes du Yin et du Yang dans

lequel, singulièrement, tout ce qUI, de près ou de loin, évoquait la virilité,

était l'aliment nécessaire au bon équilibre de la personne, tandis que

tout ce qui se rapprochait de près ou de loin, de la rondeur d'une matrice,

devait être ingéré avec circonspection, voire proscrit.

2. Le corps et ses composantes

La représentation qu'une population se fait du corps physique et

de ses composantes obéit à la même logique que celle qui structure le

corps social entier. Les références aux systèmes statutaire et étiologique

fondent les représentations de la personne haalpulaar. Les références



· "

- 301 -

s'inscrivent toujours dans une logique des di fférences et pour reprendre

le concept de hiérarchie de L. Dumont, chaque logique s'organise dans

un rapport dialectique des contraires.

Les Haalpulaaren empruntent à l'Islam sa théorie de la conception

humaine. Dieu a créé l'être humain et celui-cI, par la copulation, ne

fait que mimer l'acte créé!teur de Dieu (Bouhdlba, 1975 : 16).

Ibra nous décrit la vie de l'embryon comme suit

"ndiyam, l'eau de l 'homme se mélange à celle de la femme pour

former toBBere (tache). Au bout de 40 jours, toBBere devient heDDere

Ceai llot de sang) qui lui-même, après 40 jours, se transforme en husere

(morceau de viande). Et c'est au bout de 40 jours que husere devient

aade, une créature de DIeu, c'est-à-dire au terme de 4 mOIs. 40 jours

plus tard, les membres inférieurs et supérieurs sortent. Les 40 jours

sui vants voient l'apparition du front, de la tête et des fesses dans leur

ensemble (anus et organes génitaux). 40 jours après, les yeux et les oreilles

sortent et c'est 40 jours après que les yeux s'entrouvrent et que l'enfant

naît".

Bouhdiba (1975 : 18) cite un lettré arabe qui décrit plus en détail

qu 'Ibra l'embryo-genèse.

Un marabout de Judde JaaBe (1) nous décompose les instances du

corps humain quelque peu différemment. Il fait entrer dans sa description

le critère héréditaire. L'embry'on n'est -pas seulement une création de

Dieu mais aussi celle de ses parents dont il hérite certains attributs.

Ainsi, l'eau de la future mère se transforme pour donner des attributs

qualitatl fs de la personne (physionomie et traits de personnalité), tandis

que l'eau du père se transforme en os, en veines et en tendons. D'autre

part, le sang de la mère subit une transformation pendant la grossesse

et il se décompose en trois éléments :

a) le sang qUI va donner la chair de l'enfant

(1) Ceerno AadamaNjaac le 25/10/82



- 302 -

b) le sang qUI accompagne la naissance

c) le sang qUI devient lait maternel.

Pour résumer, si les os, les veines et les tendons sont hérités en

ligne patrilinéaire, la chair, la physionomie et les traits de la personnalité

le sont en lignée matrilinéaire. Néanmoins, en plus des éléments physiques,

os, veines et tendons, l'individu hérite de son père des traits de caractère

qUI se distinguent des traits de personnalité par leur qualité immuable.

La transmission des composantes de la personne s'effectue aussI

entre générations alternées et il est fréquemment fait état des ressemblan­

ces qui eXistent entre un homme et son petit fils ou une femme et sa

petite fille surtout lorsque l'ascendant est mort.

3. Les traits de caractère

jikku est un terme générique qui désigne l'ensemble des traits de

caractère qui marquent l'individu et qui ne peuvent être modifiés. Voici

deux dictons qui montrent bien l'immuabilité de jikku :

jikku, ka buulal

caractère/c'est/marque

jikku, ka faska

caractère/c'est/poil pubien.

Le caractère est une marque de naissance ; le caractère est comme

les poils· pubiens qui repoussent quoi qu'on fasse.

Bernde (région épigastrique selon A. Epelboin) et reedu (ventre)

sont à la fois des organes physiques et des traits de caractère lorsqu'ils

sont employés avec un quali ficati f.

Balleja Bemde

noir/Bernde

reedu Baleeru = égoïsme

ventre/noir



laaBDo Bemde

pur/Bernde

- 303 -

laaBDO reedu = générosité

pur/ventre

Bemde employé seul désigne le courage viril. Bemde désigne à la fois un

trait de caractère et un organe physique que beaucoup d'auteurs ont

traduit par "coeur~ Naturellement, des expressions telles que Bemde timoore

(avoir la nausée, mal au coeur), Bemde taVoore (être angoissé, avoIr

des palpitations), Bemde nde udda (manquer d'appétit), rejoignent celles

que nous avons en français et relèvent des mêmes métaphores. Cependant,

une expressIon telle que ViVel Bemde (os du Bemde), qui n'est jamais

associée à la circulation du sang, nous laisse penser que Bernde n'a rien

à voir avec le coeur même si, au plan symbolique, les deux sont équivalents.

D'autre part, le pulaar emploie les termes de endu wurusundere pour

désigner le muscle cardiaque qui n'a aucune pertinence dans la perception

du corps et des maux. Il n'est jamais qualifié, contrairement au Bernde,

au fittaandu et au wonkii

* Bernde nde mUuSi, Bernde/il/fait mal

* fittaandu fasi, fittaandu/bout

* wonkam domi, être mon/chauffe.

* Bemdam gasi, Bernde mon/est fini.

Ces différentes expressions signifient être au bout du rouleau, n'en

pouvoir plus.

reedu désigne aussi un organe physique, dans son aspect générique

le ventre. Lorsque reedu est qualifié, il désigne un trait de caractère.

hoore, qui désigne la tête, est le siège le plus important du corps.

Avec Bemde et reedu, hoore totalise la somme des composantes physiques

et mentales qui peuvent être rattachées à un héritage patrilinéaire.

4. Les principes de vie

Wonkii et fittaandu désignent deux principes de vie difficiles à définir;

les dictionnaires les donnent pour synonymes. Toutefois, wonkii désigne



- 304 -

une certaine matérialité (être humain - souffle vital) tandis que fittaandu

dénote une certaine intellectualité (âme, principe vital).

Wankii, c'est l'enveloppe corporelle qui reste lorsque fittaandu fait

un périple dans le monde parallèle et lorsque la mort survient. Dieu est

le créateur de ces deux principes de vie. C'est juste avant la naissance

que Dieu donne au foetus fittaandù qUI lui permet de naître achevé.

Le siège du wankii se situe dans l'abdomen et celui du fittaandu se trouve

dans la tête.

Au cours de la vie d'un individu, son fittaandu peut lui être enlevé

par une créature maléfique. C'est alors qu'advient la maladie qui peut

se terminer de façon tragique si les remèdes appropriés au recouvrement

du fittaandu ne sont pas rapidement trouvés. Selon Aamadu Kelew Lin,
bileeja de Mbaxana, la personne humaine possède 7 pittaadi (pl. de fittaandu)

d'où proviennent toutes les maladies. N'ayant pas retrouvé cette affirmation

lors de notre enquête, nous ne savons pas à quoi correspondent ces sept

principes de vie.

Dadi, Dadal au singulier, désignent les canaux qui relient et irriguent

les di fférents organes du corps. Pour Ibra et les marabouts qui ont été

ses maîtres, le corps humain est composé de 33 DaDi (1) qui sont reliés

de la tête aux talons. Chaque DaDal a sa place et lorsqu'un DaDal se

distend et bouge, cela entraîne un mal spécifique.

DaDal a un champ sémantique très large. Au sens premier "racine"-
, . 1 - d 1\ fil d 1\ - Il d'" , Il d Il - -" d" - "s ajoute ce UI e ner, e veine, artere, e vaisseau sangUin et e ride.

raDa désigne le tendon. Comme DaDal est toujours associé au sang,

nous employons le terme générique de conduit sanguin.

Le principal conduit sanguin est warid qui tient le cou et donne

vIe à l'individu. warid prend sa source dans la fontanelle et descend jus­

qu'aux extrémités des pieds. Il se sépare en deux, à hauteur de la nuque,

(1) D'autre5 parlent de 40 DaDi et p!U5.



- 305 -

pour se rejoindre à la limite du cou et des épaules: là, il fait deux fois

le tour de la poitrine avant de se sép~rer à nouveau pour longer le corps

de chaque côté, jusqu'au bassin, qu'il entoure une fois avant de se

séparer pour ·descendre dans chaque membre inférieur.

wonkii, fittaandu etwarid sont des créations de Dieu et si le parasi­

tage de l'une quelconque des composantes du corps est imputable à des

créatures maléfiques, c'est Dieu, qui, en dernière analyse, est tenu pour

responsable.

Les éléments bruts qui composent le corps humain, à savoir le sang,

l'eau, les os, sont attribués à l'hérédité. Les éléments qui assurent l'anima­

tion (avec fittaandu et wonkii) et la circulation (avec Dadi) dans le corps

humain, sont directement l'oeuvre de Dieu.

* Mbeelu, l'ombre

L'ombre, mbeelu, est le double de l'individu. Ce double se doit

d'être invisible pour être bénéfique. mbeelu est un peu le double protec­

teur de la personne, ce qui se met en avant pour protéger wonkii, l'enve­

loppe corporelle de l'individu et tous ses attributs. Pourtant, il arrive

que l'ombre soit blanche (mbeelu ndaneewu). Celle-ci attire alors l'atten­

tion des créatures maléfiques qui sont tentées par la blancheur de la

naïveté. L'individu qui possède une ombre blanche détient des dons de

supravision. Mais la blancheur q.ui symbolise la pureté et la candeur de

celui qui est ignorant des maléfices, fait de cette personne une proie

facile pour les sorciers anthropophages, lesquels ne se privent pas de

la taquiner en lui proposant des marchés inacceptables pour une âme

pure.

Si l'ombre est une composante que possède chaque individu, son

aspect varie, et la blancheur est une quali té innée qui ne peut être tenue

pour héritée ou acquise. C'est une caractéristique individuelle au même

titre que celle qui fait qu'un enfant naît avec des dents (jibinaa niiY'e).



- 3i:l6 -

C'est une chose innée contre laquelle on ne peut rien sinon la corriger

par des techniques thérapeutiques. Généralement, cette spécificité de

l'individu, doté d'une ombre blanche, ou de celui qui est 'né avec des

dents: se découvre a posteriori, au cours d'un épisode de maladie.

Après avoir dénombré les caractères et les composantes de l'individu,

il convient de décrire les traits de la personne, c'est-à-dire les composan­

tes qui marquent l'individu socialement.

5. La personne sociale

La première chose qui transforme le nouveau-né en personne humaine

à part entière, c'est la cérémonie d'Imposition du nom qui se déroule

le septième jour après la naissance et qui marque l'entrée sociale de

l'enfant dans le monde. C'est à l'Instant où les marabouts annoncent

le prénom (innde) de l'enfant que l'ensemble de la communauté rattache

l'enfant à. son lignage. L'enfant possède deux prénoms, celui annoncé

par les marabouts, qui est un prénom musulman choisi par le père, et

un autre choisi par la mère et qui est souvent le prénom du grand-père

maternel. Pendant toute son enfance et son adolescence, l'enfant est

nommé di fféremment par ses paternels et ses maternels, mais ses camara­

des de jeu ont tendance à préférer le prénom maternel, plus usité dans

la maison et plus affectif. Le prénom est rarement employé seul : il

est suivi du prénom du géniteur ou de la génitrice, selon qu'il s'agit

du prénom imposé par le père ou la mère. Mais, la plupart du temps,

c'est le nom d'honneur et patronyme (yettoode) qUI suit ou qui remplace

la nomination par le prénom.

L'usage du prénom est famiiier, mais surtout il gomme le statut

social de l'enfant qu'il s'agit d'affirmer dans toute relation avec autrui.

Dès sa plus tendre enfance, le jeune haalpulaar est habitué à être interpellé

par son patronyme par son entourage, qui peut transformer le yettoode

en diminutif pour exprimer son affection. Ainsi, Taal peut devenir Taalel

(petit Taal).



.••. 1.:: c"

- 307 -

Dans le chapitre 1, nous avons décrit le système statutaire haalpulaar

sans insister sur ce qui en est la marqu'e : le yettoode.

Dans la plupart des cas, le yettoode permet de situer d'emblée le

statut de la personne invoquée. De nos jours, et sans doute depuis très

longtemps, le brassage interstatutaire et interethnique ne permet pas

de reconnaître avec certitude le statut d'une personne à l'évocation de

sonyettoode. Néanmoins, avec un peu de pratique et sIon connait le

lieu d'origine de la personne nommée, il est possible de reconnaître son

statut. C'est d'ailleurs un petit jeu de société chez les I-laalpulaaren qUi

se rencontrent sans se connaître, que de deviner le statut de son interlocu­

teur. Jeu social nécessaire, puisque la connaissance du statut de son

interlocuteur permet de savoir quelle condui te tenir à son égard. En

effet, même si les effets de l'acculturation tendent, en ville, à faire

adopter un comportement standardisé devant un interlocuteur inconnu,

au Fuuta, la connaissance du statut régit les attitudes qui varient en

fonction de ce dernier. Nous avons pu observer au cours de nos enquêtes

un changement d'attitude chez nos hôtes selon que nous nous présentions

comme étudiante tuubab ou comme descendante d'un lignage très honoré.

Dès la tendre enfance, le yettoode permet de situer socialement

l'individu. S'il est de statut tooroodo, le jeune haalpulaar se permet toutes

les insolences VIS à vis d'une personne plus âgée, maIs de condition infé­

ri eure. De la même façon, le jeune nyeenyo ne perd pas l'habitude de

quémander à droite et à gauche, contrairement à son camarade. d'âge

dimo qui ne peut s'empêcher de le méprIser pour des actes de mendicité

inhérents à sa condition.

Parmi les jeunes taalibe qui parcourent le village en quête de nourri­

ture, les moins téméraires sont en général les enfants dont l'origine statu­

taire est en opposition avec le comportement de dépendance servile qui

est demandé aux taalibe. Il est certain que les taalibe rimBe qui se trou­

vent indignes de mendier, envoient à leur place leurs camarades nyeenyBe

qui sont moins sensibles à la notion de honte.



- 308 -

A chaque statut correspond un code de condui te. On peut donc dresser

un portrait robot de la personne statutaire : ainsi, dans sa conduite,

idéalement, le tooroodo suit les règles de la dignité et de la honte. Le

cuballo, lui, a pour règle de comportement de ne pas craindre les mots

et de se battre lorsqu'il n'arrive pas à les maîtriser. La conduite du ceddo

est faite de bravoure et de fierté. D'une façon générale, la conduite

commune à tous les groupes statutaires, c'est la fierté de sa naissance

et de son origine. Qu'il soit dimo ou nyeenyo, le haalpulaar place sa

fierté dans les marques de naissance que sont le statut et le nom.

yettoode, le nom d'honneur, est patrilinéaire comme le statut. Toute­

fois, lorsque le père décède pendant la jeunesse de son fi Is et que les

oncles paternels de ce dernier ne prennent pas en charge l'éducation

de leur fils classificatoire, les oncles utérins peuvent changer le destin

de celui-ci lorsqu'ils appartiennent à un groupe statutaire différent de

celui du père. Le fait s'observe chez les groupes artisanaux pour lesquels

le statut est en étroite relation avec l'activité professionnelle. Ainsi,

un enfant dont le père cordonnier meurt et qui est élevé par un oncle

maternel forgeron devient forgeron de métier et de statut. Il acquiert

le statut de ses utérins. La chose n'est pas très importante en soi car

elle se produit généralement entre groupes d'alliés qui, en plus de l'échange

matrimonial, pratiquent l'échange des rôles sociaux : dans un village

où il n'y a pas de baylo, c'est le sakke qui circoncit les garçons. D'autre

part, une femme baylo peut très bien travailler le cuir.

Quelles que soient les conditions de sa naissance, la personne sociale

est dotée d'un nom et d'un statut. Tous deux se doivent d'être constants,

même si les accidents historiques sont susceptibles de les modifier.

A l'opposé, la personnalité sociale est inconstante même si elle trouve

son origine dans l'hérédité.

6. La personnalité sociale

hakkille, ka kosam belDam

Intelligence/c'est/lai t/doux.



- 309 -

Ce dicton signifie que hakkille vient de la mère et que c'est grâce
';l,

à elle que l'individu acquiert ce qUI lui donne une belle personnalité.

C'est à la' fois l'héritage matrilinéaire et l'éducation acquise auprès

de la mère qui est en jeu.

hakkille désigne l'intelligence, la mémoi re, la largeur d'espri t, la

compréhension, c'est-à-dire tout ce qui auréole l'être humain.

kosam belDam s'oppose à kosam kaaDam, le lait amer qui définit

la mauvaise personnalité. La personnalité est à la fois héritée et acquise.

Transmise par la mère, elle est aussi acquise au cours de l'apprentissage

de la vie ; en premier lieu auprès de la mère dont les effets resteront

longtemps inscrits dans sa progéniture, mais ensuite auprès de savants

connaisseurs pour lesquels la transformation de la personnalité est possible

grâce à des techniques magiques. L'acquisition de biens matériels est

un moyen d'obtenir -la considération d'autrui et c'est en têtes de bovins

ou en voitures et en camions que se mesurent les personnalités futankaises.

Ces considérations sur le contenu de la personnalité sociale nous

conduisent à examiner la notion de puissance, laquelle, par sa diversité,

masque les faiblesses de l'identité humaine.

kiite et maalu, puissances innées

kiite i et maalu sont des puissances mystiques innées qui touchent

les humains et les animaux. Kiite est une puissance mystique mauvaise

qUI porte malheur à l'entourage du kiitaaDo. Par contre, maalu est une

puissance mystique bénéfique qui porte chance et prospérité à l'entourage

du malaaDo. C'est pourquoi les serviteurs portent souvent le prénom

de Malal ou MalaaDo en signe de bon augure (Gaden, 1931 : 31). D'autre

part, le titre honorifique des lawBe worworBe est Maalaw car la coutume

veut que la possession d'un objet personnel du labbo porte chance et

prospéri té.

Par ailleurs, Gaden (1931 : 31) dit : "chacun est soit kiitaaDo, soit
malaaDo, soit porte-malheur, soit porte-bonheur cela pour toute sa Vie,
ou tour à tour suivant que Dieu en décide, mais on est l'un ou l'autre.
La magie fournit heureusement dans certains cas le moyen de neutraliser
le kiitaaDo lui-même".



- 310 ~

Cette puissance bénéfique ou maléfique dont chaque individu est porteur

n'est pas sans faire penser au tsav des Tiv (Bohannan 1958), à l'evu des

Evuzok (G. Mallart 1981) ou encore au mangu des Azande (Evans:'Pritchard

1937) avec cette différence très importante qu'ici, cette "force" n'est

pas matériellement incarnée (1).

D'autre part, kiite ne nous a jamais été cité par aucun de nos informa­

teurs, alors que maalu nous a expressément été cité comme étant une

composante de la personne du labbo gorworo, travailleur du bois à des

fins domestiques (calebasses, cuillères, instrumel1ts aratoires).

Pourtant, le signe qui porte à croire qu'une personne est kiitaaDo

selon Gaden, c'est-à-dire pour une épouse la perte successive d'époux

emportés par la mort et pour un enfant la mort répétée de ses cadets,

ce signe nous a souvent été désigné comme représentant la preuve de

la sorcellerie du survivant ou de la survivante. C'est pourquoi kiite nous

apparaît comme un acte de sorcellerie inconscient et inné. qui peut être

transmis par héritage, mais en aucun cas acquis, même si la neutralisation

de sa force pourrait laisser supposer une manipulation éventuelle. Cepen­

dant, maalu, qui est une pUissance bénéfique inverse correspond à la

baraka du marabout ou au Bayre des FulBe, même si ces deux dernières

pUissances ne sont qu'en partie innées. C'est l'apprentissage d'un savoir

secret. qui est maraboutique (Iasrari) ou pré-islamique (cefi et plantes)..

qui rend opératoires baraka et Bayre.

7. La personne du sorcier

Pour reprendre la distinction faite par Evans-Pritchard chez les

Zande, entre witchcraft et sorcery, la sorcellerie - anthropophagie des

sukunyaaBe appartient au domaine de witchcraft. Un sukunya ne l'est

jamais volontairement et la sorcellerie chez les Haalpulaaren peut être

innée, héritée et parfois acquise.

(1) Le tsav des Tiv du Nigéria apparaît comme une substance innée que peut révéler J'autop­

sie. Sa propriété permet de tuer mais elle est aussi ur.e caractéristique des chefs. L'evu

des Evuzok est une substance que tout le monde possède mais elle ne se manifeste

pas chez tout le monde et doit être cultivée pour être opérante. Le mangu des Azande

e~t une substance hél itée dans le lignage.



- 311 -

a) Héritage de la sorcellerie

Généralement, c'est par le matrilignage que se transmet la qualité

de sorcier. Toutefois, un enfant dont le père est sukunya peut avoir

une maladie difficile à soigner qui s'appelle leYYere colgoddo.(1). C'est

une boule qui produit une gêne et des douleurs montantes et descendantes

dans l'abdomen. Parfois, le malade est victime de frayeurs inexpliquées,

mais il ne souffre jamais de vertiges (jiiloI) et il ne tombe pas évanoui.

(J'évanouissement et la sensation de vertige sont des symptômes caracté­

ristiques d'une attaque en sorcellerie). L'enfant d'un colgoddo est appelé

noxox (2) mais rien ne le di fférencie des autres si ce n'est son ascendance.

Schéma idéal de transmission de la sorcellerie à travers le lignage:

Légende t:::,. 0 : personne normale

Â .: sukunya (sorcier ou sorcière)

..Q. Q: colgodo (fils et fille d'un père sukunya)

At>: noxox (fils et·ofille de parents colgoddo)

(1) leYYere colgoddo : leYY "être indiscret", par extension "regarder du dehors quelqu'un

en train de manger dans une chamble ou à l'abli''. leYYere désigne le mauvais oeil

.du sorcier qui attaque les gens en train de manger.

col-col()o ("misérable, avare, dépourvu de tout, personne édentée" et goddol ("gorge").

le colgoddo est le sorcier malgré lui qui déclenche des maux chez les personnes

qu'on surprend en train de manger.

(2) noxox: terme Wolof pour désigner le sorcier exorcisé :"do dômm donoxox" "ni sorcier,

ni cont re-sorcier".



- 312 -

La sorcellerie se transmet en priorité par les femmes. Un homme

dont la mère est sukunya n'est pas forcément accusé d'être sorcier.

Néanmoins, s'il vient à tomber malade, on songe très vite à une attaque

en sorcellerie ou à une volonté de la part de la société des sorciers de

faire de lui un complice. Généralement, les sukunyaaBe vont chercher

leurs victimes en dehors de leur propre lignage, mais il arrive à celui

qUI n'a pas fait une bonne chasse d'être obligé de s'endetter auprès de

ses compagnons meilleurs chasseurs, en promettant de verser sa contribu­

tion dans un proche avenir. Les sorciers organisent la nuit des banquets

auxquels chacun doit contribuer. La date de remboursement arrivant

à échéance, le débiteur qui ne remplit pas son contrat se trouve dans

une situation délicate. C'est alors qu'il se décide à sacrifier une personne

de son lignage pour échapper lui-même à la sentence de mort qui le

guette. Et, comme il est vraisemblablement difficile d'être un sorcier

adroit, c'est dans son propre lignage que le sorcier puise la plupart de

ses victimes et c'est là qu'elles sont le plus visibles pour l'observateur.

D'autre part, nous avons pu observer .à Cubalel que les femmes souo­

çonnées de sorcellerie étaient souvent des femmes dont le matrilignage

était étranger au village. La peur de l'Autre, confortée par la certitude

que l'accusation ne fera pas effet de boomerang, nous semble être le

moteur de ces accusations.

b) l'innéité de la sorcellerie

" "L'enfant né avec des dents (jibinaa nY'e) est un enfant qUI, s'il n'est

pas soigné vers l'âge de sept ans, devient Immanquablement un sukunya.

L'expression jibinaa nY'e est une métaphore qui indique un devenir proche

de la qualité de sorcier. Un enfant -né avec des dents" se distingue de

ses compagnons par son air fragile, tourmenté. La nuit, Il fait des cauche­

mars qui le réveillent et le font pleurer et crier. C'est un bébé geignard

qui paraît toujours insatisfait.

On pense qu'un enfant naît avec des dents lorsque sa mère a transgres­

sé un interdit durant sa grossesse. Ainsi, une femme enceinte qui s'endort



- 313~-

dans la brousse peut exposer son enfant à la visite d'un sukunya qui,

profitant du sommeIl de la mère, introduit dans la bouche de l'inconsciente

quelques gouttes de sang d'une de ses victimes, ce sang allant directement

alimenter le foetus. Il y a ainSI contamination de l'enfant à venir sans

que la mère soit infectée. Chacun sait que celui qui a goûté le sang

le goûtera à nouveau.

Hammadi Dabi Njaay, bileejo de Judde JaaBe, lui-même ancien jibinaa

niiY'e nous indique le remède à sui vre pour se préserver des conséquences

fâcheuses que cet état entraîne chez la personne. Un rituel en troIs

phases constitue la thérapie pour jibinaa niiV'e.

La première phase du rituel prend place dès que le diagnostic a

été établi.

"On coupe à l'enfant les ongles des pIeds et des mainS, pUIS une

touffe de cheveux sur le front, sur les occipi taux et la nuque. On réuni t

ces différents objets avec sept graines de mil qui ont été ramassées

à l'endroit où les femmes pIlent le mil (tugunde) et on enferme tous

ces éléments dans une pochette de cuir que l'enfant doit porter autour

du cou jusqu'à l'âge de sept, huit ans".

Cette phase du traitement s'appelle hipiteede, ce qui signifie 'couvrir~
., "
bloquer. Elle a pour effet d'empêcher le mal de s'aggraver. La seconde

phase du traitement s'appelle hipiide qui est le contraire de hipiteede,

c'est-à-dire IIdébloquer~ découvrir': Le bileejo fait à l'enfant des scarifica­

tions sur la nuque et le coccyx, de chaque côté des lombaires, sur les

gros orteils et sur les petits doigts de pied ainsi que deux incisions à

l'intérieur de chaque poignet.

Pendant trois jours, l'enfant est nourri de boui lIie de mil préparée

avec des racines de geJooki (Guiera senegalensis, Combretaceae) et de

ngulunaawi (?) (ngulu/chaleur ; naaw/faire rougir au feu).



- 314 -

La troisième et dernière phase du traitement est la plus longue.

Elle comprend l'apprentissage de cefi protecteurs accompagnés d'une

phytothérapie.

Les douze premiers jours, l'enfant prend chaque matin un bain de

giiwi (?) et de baxani (Tinospora bakls, Men:spermaceae), dont les feuilles

et les racines ont été macérées dans un canaris. Le soir, il étudie auprès

du bileejo les cefi tout en faisant des fumigations de to'onaawi barkeewi

(Tapinanthis bangwensis, Loranthacées, qUI se trouve sur Piliostigma

reticulatum). Le jeudi soir, l'enfant n'étudie pas et, le vendredi matin,

il ne prend pas de bain de plantes. Ces deux jours correspondent aux

jours de repos des marabouts.

A la fin du douzième jour, un second canaris remplace le premier

dans lequel macèrent les mêmes plantes et ce, pendant huit jours, durant

lesquels l'enfant continue ses bains matinaux. Au terme de ces huit jours,

un troisième canaris est mis en place qui est utilisé pendant six jours.

L'apprentissage des cefi ressemble étonnamment à l'apprentissage

du Koran. C'est au crépuscule que les enfants "nés avec des dents" se

réunissent autour d'un DuDal (foyer) dans lequel brûlent les plantes protec­

trices (to'onaawi barkeewD. Ils répètent après le bileejo les formules

protectrices, et la seule différence avec l'apprentissage du Koran réside

dans la pratique de l'écriture. Les cefi du bileejo ne sont jamais écrits

nulle part. Tout est effort de mémorisation. La durée de l'apprentissage

dépend des facultés de mémoire de l'enfant. Si celui-ci est particulièrement

doué, il va sans dire que le bileejo essayera de le convaincre de pousser

son apprentissage jusqu'à la maîtrise des forces occultes, de façon à

devenir à son tour un contre-sarcler.

1\ "* Mbeelu ndaneewu, l'ombre blanche

•
Les personnes qui ont l'ombre blanch~' voient le monde des sorciers

pendant la nuit. Comme les enfants "nés avec des dents: ils sont la proie



- 315 -

de cauchemars effrayants, mais en outre, ils sont repérés par les sukunyaa­..
Be à cause de la blancheur de leur ombre. La personne qui a l'ombre

u ..
blanche est à la fois victime d'un sorcier et sorcier potentiel. Comme

pour jibinaa niiY'e il faut procéder à un rituel de désensorcellement,

en pratiquant deux incisions derrière le cou, pour symboliser le retrait

des yeux du sorcier que la victime de sorcellerie est en train de devenir.
Il Il #

Sans cette thérapie, la personne à l'ombre blanche bascule inévitablement

dans le monde des sorciers. Dans ce monde-là, il faut alors manger pour

ne pas être mangé.

\1. .,

"*" Hoore mawnde, la tête grande

Une qualité beaucoup plus subtile et qUi ne fait pas basculer dans

le monde de la maladie est celle de hoore mawnde. Avoir la tête grande,

c'est avoir des prédispositions à l'acquisition des choses secrètes et savan­

tes. C'est une qualité innée qui permet de vaincre les forces occultes

néfastes. Ainsi, l'apprentissage du savoir secret des marabouts, lasrari

ou tasawwuf, requiert la qualité de hoore mawnde chez le taalibe. De

même, un apprenti bileejo qUI ne doit pas son apprentissage à un épisode

de maladie se doit d'avOir la "tête grandeU pour pouvOIr supporter le savoir·

dont il va être le réceptacle. D'autre part, Ibra nous a signalé que pour

piler des plantes médicinales, il avait recours à J'aide d'une personne

à laquelle il reconnaissait le don de hoore mawnde. S'il faisait appel

à une personne dénuée de ce don, il risquerait de la mettre en danger.

La personne qUI possède une tête grande est à même de lutter contre

les maléfices ou, du moins, de les neutraliser grâce à sa qualité intrinsèque

de hoore mawnde.

c) L'acquisition de la sorcellerie

La sorcellerie-anthropophagie qui correspond au domaine de la witch­

craft telle que la définit Evans-Pritchard à propos des Zande, contredit

l'idée qu'eJle pUisse être acquise. C'est une pUIssance psychique incons­

ciente qui peut être héritée ou innée, mais en aucun cas acquise par

un effet de volonté délibérée. AUSSI, tout sorcier anthropophage reconnu



- 316 -

coupable n'est jamais tenu pour responsable de ses actes ; il est tout

au plus coupable de ne pas avoir cherché de remèdes à son état ou d'avoir

transgressé des interdits sociaux et, par là même, de s'être laissé contami­

ner. La sorcellerie peut s'acquérir par contamination, avec la tuberculose

par exemple, ou encore à la suite d'urie transgression d'interdits, en ayant

par exemple, quand on est une femme, des rapports sexuels illicItes.

Par ailleurs, le pouvoir de sorcellerie que l'on cherche à acquérir,

c'est celui qui appartient au domaine de la sorcery et qui procède non

plus d'un don ou d'un héritage, mais d'un savoir magique qui peut être

acquIs de diverses manières. Ce type de sorcellerie que nous désignons

par le terme générique de maraboutage (1) pour l'opposer à la sorcellerie­

anthropophagie qui est une puissance psychique inconsciente, ne joue

pas avec les instances psychiques et les composantes de la personne

mais avec sa personnalité. Cette magie ir:lterpersonnelle fait inter­

venir des objets par lesquels passe la force maléfique de l'ensorceleur.

Celui-ci est un spécialiste en la matière et en aucun cas il n'est un coupa­

ble involontaire du CrIme qu'il commet. Cette activIté d'ensorceleur

et de désensorceleur est le fait de spécialistes qui agissent en qualité

d'intermédiaires et, par conséquent, ce ne sont pas eux qui sont les vrais

coupables. L'acquisition de cette puissance maléfique se fait à travers

l'apprentissage de techniques magiques auxquelles se soumettent ceux

qUI participent de près ou de loin à la thérapie.

8. _La personne du thérapeute et la personne du malade

La personne du thérapeute se définit par un surplus qualitatif, tandis

que la personne du malade, c'est au contraire un manque, une altération

de ses qualités qui la définit. Le thérapeute doit avoir le Bernde amer ­

l'amertume fait la force - une "tête grande" - hoore mawnde - qualité

innée qUI est Bussi un attribut de la force, de résistance de la personne.

Ce qui différencie le thérapeute du vulgum pecus, c'est aussi l'ensemble

(1) Au Fuuta et dan,; la majeure partie du Sénégal, cette magie active a pour traduction

française, le terme générique de maraboutage.



- 317 -

des connaissances qu'il a acquises au' cours de son apprentissage. Se Ion

qu'il est marabout ou charlatan, le- thérapeute tire sa force d'objets

saints comme le Koran et les chapelet,s, ou d'objets plus archaïques comme

la corne de boeuf et les plantes. Mais l'activIté psychique de l'un et

de l'autre n'est pas négligeable car, sans la force spirituelle qui prédispose

à la vocation de thérapeute, la magie des objets est difficilement maîtri­

sable. Le thérapeute a la "tête grande" car c'est la tête qui est le siège

de hakkille, principe d'intelligence qui régit une part importante de la

personnalité sociale. Il lui faut aussi un Bernde constamment sous pression

pour affronter les attaques des créatures maléfiques.

Indépendamment de son statut et de son apprentissage, le thérapeute

est en quelque sorte un marginal par rapport à ses pairs sociaux: margina­

lité de celui qui possède un surplus de qualités dont· il fait usage dans

sa pratique thérapeutique. Ce qui frappe chez le thérapeute, c'est sa

position universelle. Quelle que soit son origine statutaire ou ethnique,

il entre dans la vie de n'importe qui, même si la quête thérapeutique

obéit aux lois sociales, lesquelles réflètent la stratification complexe

de la société haalpulaar. Mais il n'existe aucun collège de thérapeutes

et toutes les tentatives de création de corporatIons de guérisseurs ont

toujours échoué car la pratique thérapeutique ne peut constituer un projet

communautaire. Tout comme il ne peut exister une communauté de mala­

des, il ne peut exister une communauté de thérapeutes. Les buts des

uns et des autres ne sont pas des projets indépendants du projet social

global qUI trouve sa cohésion à travers l'identité lignagère et statutaire.

La constitution d'une communauté de thérapeutes est Irréalisable

même dans le cadre du lignage, dans la mesure où la fonction de thérapeute

se transmet d'ascendant à descendant et qu'il n'y a qu'un seul héritier

par génération. Le choix porte sur l'aîné chez les marabouts, pour qui

le droit d'aînesse régit la transmission des héritages. Chez les thérapeutes

pré-islamiques, c'est la reconnaissance du don qUI guide généralement

le choix de l'héritier.

L'identité du thérapeute, comme celle du malade, est intrinsèque,

même SI ce sont le temps et les événements qui la font se manifester.



- 318 - .

Par ailleurs, l'identité du malade peut transformer ce dernier en thérapeute

car la frontière entre les deux est floue .. En effet, pour la plupart des

thérapeutes, c'est l'identité de malade qui est à l'origine de celle de

thérapeute. Mais si l'identité de malade est ponctuelle, celle de thérapeute

est l'aboutissement, la réalisation vers laquelle tend la personne malade.

Une personne dont la maladie a trop duré et qui a subi différents

traitements ne peut, une fois guérie, revenir à sa situation antérieure.

Durant sa maladie, elle a trop appris pour retomber dans son ancienne

identité. Sa maladie a transformé certaines de ses composantes, et des

composantes virtuelles, jusque là ignorées, se sont révélées.

Le thérapeute et le malade ont des identités interchangeables.

Tous deux sont des individus affirmés - le malade s'affirme dans son

malheur, le thérapeute s'affirme dans son pouvoir de guérison. Ils sont

mis face à face pour supprimer un mal qui, au fond, concerne mOIns

l'identité individuelle que l'identité sociale du malade. Par voie de consé­

quence, c'est mOIns le rapport personnel du malade à son thérapeute

qui prime que la relation que chacun d'entre eux entretient avec la commu­

nauté. Pour le malade, la communauté c'est son entourage immédiat­

son lignage et ses pairs sociaux - pour le thérapeute, c'est l'accord

qu'il vit entre ses différentes identités lignagère, thérapeutique et sta­

tutaire, qui fonde son attachement au groupe social.

L'exemple d'Ibra et d'autres guérisseurs nous a prouvé qu'il n'est

pas facile de supporter la pluralité d'identités parfois contradictoires.

C'est ainsi que nous expliquons la virulence d'Ibra vis-à-vis de ses pairs

statutaires dont il s'est écarté à cause de son identité de contre-sorcier.

Mais en les accusant de sorcellerie, n'est-il pas en train de réaffirmer

le lien qUI les unit?



- 319 -

9. La logique événementielle

Il "
Si, pour reprendre les concepts de M. Augé, la logique des di fférences

se donne facilement à voir à travers l'usage des plantes, la" logique des

références." à travers la conception de la personne, la "logique événemen­

tielle" est plus difficile à cerner.

Sans référence implicite au monde social, l'existence des jinneeji­

seytaaneeji et des sukunyaaBe est tout au plus une croyance. Malheureuse­

ment, il est très di fficile, pour l'observateur étranger, de percer le mystère

des événements précis, et les bribes d'information que nous avons pu

recueillir l'ont toujours été au cours de conversations anodines, sur le

mode de la plaisanterie.

Nous avons fait quelques études de cas à l'hôpital psychiatrique

de Fann, à partir de dossiers de malades Haalpulaaren que nous avons

complétées par des entretiens avec les patients et leurs accompagnateurs.

Mais le contexte de Fann est trop particulier pour servir de base à une

étude concernant le Fuuta.

Nous avions d'abord pensé pouvoir remonter les filières thérapeutiques

des malades hospitalisés, maiS, assez vite, nous nous sommes rendu

compte, que, dans bien des cas, le malade était incapable de répondre

à nos questions et que l'accompagnateur présent n'était pas obligatoirement

celui qui avait suivi le malade dans les thérapies qui avaient précédé

son hospitalisation. De plus, il nous apparaissait di ffictle d'aller dans

les villages des malades sans caution médicale ou autre, pour essayer

de débrouiller l'écheveau des conflits internes à un lignage. Ces études

de cas seront mises en annexe.

lei, nous ferons état de conversations que nous avons eues avec lbra,

le bileejo de Cubalel. Par discrétion et aussi parce que ces conversations

avaient un petit fumet de ragot, nous allons essayer de rendre le récit

des interprétations d'lbra à propos d'événements villageois et des environs



- 320 -

sans nommer personne.

X et Y, fulBe d'un même lignage, se disputent la chefferie villageoise.

X tombe malade. Il a des vertiges, des pertes de mémoire et, de temps

en temps, il délire. Il tarde à aller consulter un bileejo et lorsqu'il vient

voir Ibra, il est déjà trop tard, li' est déjà très atteint et tout ce qu'Ibra

peut faire, c'est éviter que son état empire. X se retrouve débile léger

et Y remporte la chefferie. Ibra com-nente durement l'échec de X qui

s'est cru invincible parce qu'il avait déjà eu le pouvoir. "le pouvoir n'est

pas fait pour les imbéclies et les niais". Les sukunyaaBe, ses cousins

Y, ont eu raison de lui en p.ortant atteinte à son Bemde et en provoquant

une perte de hakkiHe.

Une attaque en sorcellerie- anthropophagie,met souvent en scène des

conflits de pouvoir. Les puissants sont toujours considérés comme des

sorciers, la pUIssance des uns se construit to~jours au détriment de la

puissance des autres. Mais les accusations ne portent que sur ceux qui

sont en perte de vitesse, bien qu'elles puissent aussi se faire sentir de

manière indirecte, comme dans l'exemple qUI va sUIvre.

Une captive est accusée de sorcellerie par un voisin tooroodo. Le

maître de la captive s'insurge contre cette accusation dont li sait qu'elle

le vise lui. L'affaire est portée devant le tribunal coutumier, lequel convo­

que Ibra pour déterminer le bien-fondé de l'accusation. Ibra affirme que

la captive n'est nullement une sorcière, et l'affaire en reste là.

Chacun, au village, sait que l'accusation de sorcellerie visait le maître

de la captive et que c'est pour cette raison que celui-ci s'est si violemment

Insurgé contre l'accusateur. Ibra aurait sans aucun doute voulu rendre

publique la véritable accusation mais cela ne lui était pas possible et

il s'est réfugié dans le rôle de persifleur fustigeant en pensée les puissants

qui se jouent de captifs impuissants. Néanmoins, la volonté de justice

d'Ibra a eu raison du tooroodo présumé sorcier, èans la mesure où celui-ci

est tombé malade quelques temps après et qu'il est mort quelques années

plus tard alors qu'il avait perdu toute capacité physique. La lente dégra-



- 321 -

dation physique et mentale d'un individu est le signe qu'il est rongé par

les sorciers, et cela est d'autant plus vrai pour une personne puissante

et riche.

La perte de vitesse d'un lignage autrefois glorieux est le signe évident

que ce lignage a été vaincu par ses propres armes qui, en matière de

pouvoir, ne peuvent être que la sorcellerie. Le pouvoir temporel est

toujours mal acquis. C'est du moins ce qUI ressort de nos conversations

avec Ibra. Un pouvoir fort est glorifié tant qu'il tient solidement en

place maIS, à la moindre faiblesse, il est piétiné et rejeté pour être assumé

par un autre segment du lignage. Le pouvoir en tant que tel est recherché

par tous et c'est le pouvoir personnifié qui provoque des rancoeurs. Le

plus souvent, ce sont des rancunes intralignagères qui sont à la base

des conflits villageois. Cubalel est un bel exemple de conflits intraligna­

gers qUi rongent les quatre lignages dominants. Les conflits internes

débordent le cadre du lignage du fait des stratégies de clientèle que

chaque segment de lignage pratique pour asseoir son pouvoir.

Nous n'entrerons pas dans le détail de ces querelles, pour ne pas

dévoiler les mIsères de chacun. Mais Cubalel n'est nullement un cas

d'espèce, il suffit de lire O. Ba (1971) pour s'en convaincre et savoir

que cette situation n'est pas dûe à un phénomène d'acculturation. Depuis

longtemps, les conflits de pouvoir à l'intérieur d'un lignage sont·à l'origine

de beaucoup de migrations. Evidemment, de nos jours, la fuite vers des

terres neuves n'est plus possible et la suppression pure et simple du candi­

dat rival est toujours une affaire délicate; c'est peut-être ce qUI explique

le caractère exacerbé et destructeur des tensions qui sévissent· dans

toute la région du fleuve.

Mais l'attaque en sorcellerie ne traduit pas toujours des conflits

d'ordre politique. Elle peut concerner des relations lignagères et, dans

ce cas, l'accusation de sorcellerie met en cause le matrilignage. Les

cas que nous avons observés à Fann sont très clairs (cf. annexe). De

même, les confidences reçues des bileeBe ainsi que les observations que

nous avons faites nous-mêmes dénoncent le matrilignage.



- 322 -

Dans la société patrilinéaire haalpulaar, le matrilignage a peu de

pouvoir reconnu publiquement, et c'est sans doute pour cette raison qu'on

lui attribue un pouvoir caché de sorcellerie. Ce pouvoir est perçu comme

un pouvOIr féminin, qui se transmet par voie utérine Ccf. schéma p. 311)

Néanmoins, les accusations de sorcellerie visant le matrilignage suivent

les mêmes règles que celles régissant les accusations intralignagères.

Elles visent des segments de lignage faibles et nos observations corrobo­

rent l'idée que la plupart des lignages accusés sont des lignages faiblement

représentés dans les villages concernés. Il est vrai qu'il est difficile d'accu­

ser un matrilignage fort dont les ramifications recoupent bien souvent

celles du patrilignage.

Une jeune femme tombe en syncope lors d'une crise de possession

par les sukunyaaBe. Un contre-sorcier la ranime et elle accuse sa tante

maternelle de l'avoir ensorcelée. Celle-ci, ainsi que la mère de la jeune

femme, sont étrangères au village où elles se sont mariées. Par ailleurs,

même dans leur village d'origine, elles n'appartiennent pas à un grand

lignage. L'intérêt de ce cas réside dans le fait que l'accusation a touché

successivement plusieurs personnes, avant de dénoncer la tante maternelle.

En effet, avant d'accuser le matrilignage, le patrilignage de la jeune

femme a été soupçonné à cause d'un antécédent de troubles mentaux

dans la génération antérieure à la sienne. Mals les soupçons se sont très

vite portés ailleurs, car la tante paternelle "folle" avait fait un beau

mariage et le lignage paternel était un lignage important au village.

Par ailleurs, il est incongru d'accuser son patrilignage de sorcellerie.

Pour résumer, si la sarcellerie dénonce un conflit à l'intérieur d'un

matrilignage, elle est aussi l'expression d'un conflit de pouvoir où les

faibles sont toujours les accusés même si l'opinion publique veut que

les puissants soient des sorciers. Tout comme on ne prête qu'aux riches,

on accuse les faibles pour ne pas voir l'accusation se retourner contre

SOI. Le cas précédent montre bien que la procédure d'accusation est

une partie de bras de fer pour tout le monde et la victime peut à tout

moment se retrouver en position d'accusée. L'accusation de sorcellerie



- 323 -

est aussI dangereuse qu'une accusation de viol dans nos pays. Elle peut

toujours se retourner contre la victime. Dans les deux cas, il faut moins

apporter des preuves de la culpabili té de l'autre que des preuves de sa

propre innocence.

Aujourd'hui où le pouvoir lignager baisse les bras devant le pouvoir

bureaucratique, les accusations publiques de sorcellerie ont cédé la place

à la rumeur, dont la force est plus perfide que celle d'un procès. Jadis,

le sorcier démasqué- qui se soumettait à la thérapie du contre-sorcier

était blanchi. Il pouvait aussi préférer émigrer. Actuellement, nous assistons

à une prolifération des soupçons de sorcellerie qUI semblent devenir

l'échappatoire aux malaises contemporains. Alors même que cette catégorie

du malheur n'a plus sa raison d'être dans une société en voie d'atomisa­

tion, alors que l'appartenance politique mobilise plus les esprits que l'appar­

tenance lignagère, cette catégorie du malheur l'emporte sur les autres

catégories pour les dominer. Le processus d'acculturation n'a pas transfor­

mé la perception objectale de la sorcellerie. Même s'il n'existe plus

de réunions villageoises où le bileejo de passage montrait du doigt les

sukunyaaBe en les paralysant dans leurs gestes ou en les transformant

en vautour sous les yeux des badauds, les Haalpulaaren continuent d'exté­

rioriser le mal. Pour eux, il n'y a pas introjection d'une faute. La qualité

de sorcier apparaît comme une mauvaise fortune indépendante de la

volonté humaine. S'il y a faute, c'est d'abord pour les musulmans la faute

originelle des ascendants des sukunyaaBe qui ont bu les premiers le sang

de Mahomet, geste qui a condamné leurs propres descendants à devienlr

des buveurs de sang. Plus récente, la faute a pu être commise par des

parents adultérins, par une mère inconsciente des dangers de la brousse ;

bref, la faute n'est jamais imputable au sorcier qui n'est que l'instrument

du destin.

Si nous avions à faIre le portrait-robot d'un sorcier et d'une victime

de sorcellerie, le portrait de la victime mettrait en lumière tous les

signes évidents de la faiblesse sociale (femme-enfant-captif) tandis que

le portrait du sorcIer révèlerait une personnalité sociale dotée de tous

ses attributs idéaux (richesse - force de caractère - générosité).



- 324 -

A chaque fois qu'il nous a été donné de faire la connaissance d'un

accusé de sorcellerie, ou d'en entendre parler, c'était toujours la supério­

rité de son caractère, de son langage, de ses revenus qui était contestée.

Les personnes accusées de sorcellerie ont parfois l'apparence de la force

et de l 'i mmunité sociale, mais elles en ont seulement l'apparence puisque

le soupçon de sorcellerie est déjà la preuve d'une faille dans l'édifice

social du sorcier présumé. Toutefois, ce portrait de sorcier ne rend compte

que de la physionomie du sorcier 'politique'. Il existe d'autres figures de

sorcier dont le cuba11o, le pêcheur, constitue l'exemple type. Il s'agit

alors d'une personne aimant la bravade, parlant haut et fort, discourant

à tort et à travers, ne craignant jamais de perdre la face en public.

Bien souvent, cette attitude de 'marchand de poisson;' ou pour traduire

en pulaar, du pêcheur cuba11o, nous a laissée perplexe: s'agissait-il d'un

comportement stéréotypé des subalBe, reconnus comme étant des sorciers

de naissance, ou s'agissait-il d'un comportement stéréotypé des sukunyaaBe

eux-mêmes, auxquels l'opinion publique rattache les subalBe ?

Cette attitude pourrait être mise en relation avec la place particulière

que ce groupe occupe dans la· société haalpulaar. En effet, les subalBe

participent des rimBe et ont une activité professionnelle spécialisée.

Ils possèdent ainsi une ambigüité statutaire qui les rapproche peut-être

de l'ambiguïté du sorcier.



.~ .

- 325-

III - LES ENJEUX SOCIAUX DES CATEGORIES CAUSALES

Le système étiologique haalpulaar comprend trois grandes catégories

causales auxquelles on peut, a posteriori, par l'étude d'épisodes de maladie,

attribuer des enjeux sociaux différents.

A travers notre étude circonscrite à Cubalel et aux villages environ­

nants, il est apparu de l'attitude des malades et du discours des thérapeutes

que chacune de ces catégories causales avait un enjeu social particulier.

1. La sorcellerie anthropophagie

La catégorie causale sorcellerie-anthropophagie qu'on attribue,

a priori, à une attaque à l'intérieur du matrilignage peut aussi être rappor­

tée à un conflit interlignager (1).

Ces attaques en sorcellerie entre personnes appartenant à des lignages

di fférents ne passent pas obligatoirement par un intermédiaire appartenant

au lignage de la personne visée grâce à la complicité qui unit les membres

de la société des sorciers. Ce genre d'agression (plus proche du domaine

de la "Sorcery") peut exprimer des conflits qui se greffent dans les rela­

tions de clientèle. Il peut aussi marquer des conflits entre égaux statu ­

taires qui n'osent pas s'affronter directement et qui prennent pour cible

une personne entretenant des rapports privilégiés avec la personne réelle­

ment visée dans l'attaque en question.

Nous avons vu le cas d'un nyeenyo qui ensorcelait un tooroodo parce

que celui-ci refusait de lui donner le cadeau auquel il avait droit : un

autre cas concernait un maccuDo qui ensorcelait une jeune tooroodo qui

refusait d'entretenir avec lui des liens de parenté dans une ville où ils

étaient unis du fait de leur appartenance au même village d'origine.

A Cubalel, les luttes intestines de pouvoir sont généralement des luttes

intralignagères entre frères réels et classificatoires et, bien que le matri­

lignage n'apparaisse pas dans ces conflits, c'est à des agressions de sorcel-

(1) Nous employons le terme lignage au sens de lenyal, c'est-à-dire dans son sens le plus
général.



- 326, ,'"

lerie qu'on fait allusion lorsque les choses se gâtent.

La catégorie causale de sorcellerie-anthropophagie semble marquer

des conflits d'ordre lignager où la lutte pour le pouvoir n'est pas indiffé­

rente. L'individu qui tombe en crise (0 yaani~ marque ainsi son rapport

conflictuel à un lignage, lequel peut être ses propres segments matrili­

néaires, patrilinéaires, ou un lignage entièrement différent. La victime

de sorcellerie se débat avec sa personne lignagère ou statutaire dans

un rapport de pouvoir ou de dépendance et de devoir.

Les victimes de sorcellerie sont soit les plus faibles, soit les plus

forts. Dans l'agression des sorciers, transparaît l'horreur des extrêmes.

Une personnalité trop bonne ou trop méchante, trop riche ou trop pauvre,

suscite le soupçon de sorcellerie. C'est l'extrémisme d'une position sociale

qui favorise les attaques et les accusations de sorcellerie.

L'enjeu lignager transparaît dans la façon dont l'entourage fait corps

autour de la victime de sorcellerie. La parenté utérine va très vite cher­

cher des remèdes auprès du contre-sorcier, tandis que le patrilignage

récalcitrant à accepter la sorcellerie qu'il juge barbare, cherche l'appui

des maiabouts. Le patrilignage est d'autan~ plus mal à l'aise dans des

affaires de sorcellerie que le soupçon dont souffre le segment matriliné­

aire est néfaste à l'équilibre lignager : d'une part, la lutte entre le matri­

lignage et le patrilignage est malsaine car elle s'attaque aux rapports

d'alliance, d'autre part, ces mêmes rapports d'alliance sont à la base

de rebondissements dans les accusations qui peuvent aussi toucher le

segment patrilinéaire.

Avec. le mariage entre COUSinS croisés, il est fréquent que deux

fractions de lignage possèdent un tronc matrilinéaire commun dès la premiè­

re ou la troisième génération d'ascendants:

(a)

légende (0) alliance entre cousins croisés

(J) 1ère génération

(2) 2èrne génération

(3) 3èrne générar ion

/ / dewol (rnatriligllage)

(2)

(l)



- 327 - .

En outre, les relations interlignagères, notamment entre grands 4 parents

et petits-enfants, peuvent être tendues en raison du mariage symbolique

(qui se traduit par des relations de plaisanterie) qUI unit grand-mère

et petit-fils d'un côté et grand-père et petite-fille de l'autre. On prête

souvent aux grand-mères maternelles l'intention de dévorer leurs propres

petits-enfants. Selon Y. Wane (1969 : 92) c'est le rapport incestueux

qui transparaît dans le mariage symbolique entre les ascendants et leurs

descendants~t qui crée une tension entre ascendants et descendants de

même sexe.\ En effet, si l'alliance entre personnes de génération diffé­

rente est prohibée, celle entre personnes appartenant à la même génération

est totalement approuvée. Le mariage entre un homme et la fille de

son oncle maternel est particulièrement recherché même si l'alliance

avec la fille de la tante paternelle est aussi très fréquent. Néanmoins,

ces mariages consanguins inaugurent moins des relations de parenté qu'ils

ne les font durer. Ces alliances entre cousins croisés sont toutefois fra­

giles à cause de l'appartenance lignagère commune aux deux époux qui

se considèrent comme des égaux, donc comme des rivaux. En effet, la

. parenté patrilatérale qui unit un homme à la fi lie de son oncle paternel

est une parenté fondée sur la compétition des biSSe baaba (enfants du

père), qui s'oppose à celle des biSSe yumma (enfants de la mère) qui,

eux, entretiennent une relation plus affective. Nous pensons que 'c'est

pour cette raison que le mariage avec la fille de l'oncle maternel paraît

plus séduisant. Cependant, il n'existe pas vraiment de mariage préférentiel

homogène au Fuuta (1) et les stratégies matrimoniales répondent à la

grandeur que s'assigne chaque segment de lignage. Lorsque c'est la ligne

matrilinéaire qui est la plus glorieuse, c'est au sein de celle-ci qu'un

homme cherche une épouse. Par contre, si c'est le patrilignage qui domine,

il cherche l'alliance en son sein. Mais dans l'un et l'autre cas, l'homme

a du mal à asservir son épouse dans la mesure où elle lui est égale sinon

supérieure de par sa condition. C'est pourquoi l'alliance intralignagère

est à la fois considérée comme un atout (fructification du lignage) et

un désavantage (la discorde ménagère risque toujours de s'étendre sur

l'ensemble du lignage). Les enfants issus de ·ces alliances consanguines

peuvent en être les victimes au travers d'épisodes de maladie que les

thérapeutes consultés traduisent en terme de sorcellerie-anthropophagie.

De la même façon, un segment de lignage sous-représenté dans un village,

(1) D'autre part, l'Islam a apporté le mariage de type arabe, c'est-à-dire entre cousins

parallèles pat rilatéraux•. Les Haalpulaaren privilégient toutes les alliances consanguines

qu'elles soient entre cousins parallèles ou cousins croisés.



- 328-

donc faible socialement au regard de la communauté, peut donner lieu

à des soupçons de sorcellerie. C'est d'ailleurs ce dernier phénomène qui

a semblé le plus fréquent d'après nos enquêtes. A ce propos, un épisode

douloureux auquel nous avons assisté nous semble devoir être conté :

Dans un village X, un homme d'une trentaine d'années était en train

de se laisser mourir par désespoir de ne trouver aucun remède à la maladie

qui avait débuté il y avait plusieurs années, à son retour d'un séjour

dans les pays d'Afrique centrale. Il avait alors des boutons purulents

au cou qui avaient mis plusieurs, années à se cicatriser, après qu'il eut

suivi maints traitements dont ceux de la médecine cosmopolite. Malheu­

reusement, une rechute de ce qui paraissait être une résurgence de son

ancienne maladie et qui se traduisait maintenant par de violentes expec­

torations, le laissait sans force et sans goût de vivre. Il était soutien

de famille et avait pour seuls parents au village de lointains cousins

matrilinéaires qui essayaient de le décider à se rendre à l'hôpital où

il refusait de retourner pour y avoir trop souffert précédemment. Un

de ses parents maternels venait nous donner régulièrement de ses nouvelles

et nous finîmes par être excédée par la passivité villageoise face à ce

cas tragique, ce, d'autant plus que nous sentions confusément que le

village aurait voulu que nous prenions en charge la destinée du malade

en le transportant de force à l'hôpi tal le plus proche - ce que nous aurions

fait sans hésiter si nous n'avions pas appris que, le jour de notre arrivée,

les médecins des grandes endémies étaient dans le village et que personne

n'avait osé braver la volonté du malade qui se refusait à consulter qui

que se soit. Quand nous avons interrogé notre informateur sur les raisons

qui le poussaient à ne rien faire contre la volonté de son cousin maternel,

il nous a répondu qu'il ne voulait pas risquer d'être soupçonné de sorcelle­

rie si le malade venait à mourir. Selon lui, seuls des parents patrilinéaires

auraient pu intervenir contre la volonté du malade, sans craindre de

représai Iles.

Que lques jours plus tard, l'homme est décédé et nous avons appris

par ailleurs que les symptômes du mat eux-mêmes n'étaient pas étrangers

à la passivité villageoise ; les expectorations de pus et de sang sont

aussI des signes de sorcellerie. Nous pensons que cet homme est mort

de tuberculose, encore que le mot Doyru n'ait jamais été prononcé pendant



- 329 -

notre séjour dans ce village. Doyru est le mal dont on ne fait jamais

état publiquement même si la toux (Dojo) est un symptôme banalisé dans

la vie quotidienne. Doyru est une maladie qu'on refuse d'avouer parce

qu'elle est immédiatement rattachée à la sorcellerie-anthropophagie

dont elle est à la fois un signe et une preuve.

2. Les génies et les diables

La catégorie causale des génies et des diables est prédominante

dans le système étiologique des marabouts de la région. La rencontre

des génies et des diables est plus le fait de la transgression, volontaire

ou non, d'un ensemble de règles du code social, que le résultat de conflits

entre personnes. En effet, l'Islam admet qu'il existe un monde non domesti­

qué d'êtres surnaturels qui ont leurs lieux propres, distincts du monde

domestiqué villageois. Cependant, il existe des interférences entre ces

deux mondes, à la fois dans l'ordre spatial et dans l'ordre temporel.

C'est ainsi que certains arbres domestiques (tamarinier et jujubier), certains

lieux-ltmites (je fleuve, la brousse) et certains lieux. communautaires

(jes places publiques, le marché), sont des espaces indi fférenciés (au

sens où ils n'appartiennent en propre ni aux humains ni aux êtres surnatu­

rels), des lieux de passage pour les uns et pour les autres. C'est le temps

qui règle l'occupation de ces espaces et SI les êtres humains possèdent

la grande majorité des heures qui jalonnent la journée, les heures frontières

qUi signent le passage de l'aube, de la mi-journée et du crépuscule sont

des heures qUI appartIennent aux êtres surnaturels, lesquels possèdent

en outre le temps nocturne. Quiconque transgresse ce découpage du temps

et de l'espace est susceptible de faire des rencontres surprenantes, voire

"sidérantes".

Ainsi, la rupture ou plutôt la transgression d'interdi ts concernant

la spatialisation et la temporalisation du monde, peut être à l'origine

de l'intervention des génies et des diables. Toutefois, le choix de cette

catégorie causale ou du moins son intervention rapportée à une transgres­

sion de la règle sociale, est rarement un choix effectué a PrIOrI, mais

rétrospectivement pendant la cure. D'autre part, la transgression d'un

interdit ne suffit pas à expliquer le choix de cette catégorie causale.

Les interdits dont il est question sont moins des interdi ts créant l'ordre



- 330-

social que des interdits délimitant un cadre dans lequel les activités

humaines doivent prendre place. Avoir des rapports sexuels dans la brousse,

c'est quitter la catégorie des humains poUr s'affilier à celle des êtres

de la brousse. L'existence d'interdits spatio-temporels permet de fi xer

les limites entre le monde social des humains et le monde surnaturel

et sauvage des animaux et des génies.

Ce n'est jamais un interdit majeur comme l'inceste auquel il est

fait allusion pour expliquer l'attaque des génies et des diables. Ce sont

des interdits plus ou moins graves, dont la transgression est plus ou moins

bien supportée, selon la personnalité du dév iant. En fai t, nos enquêtes

ont montré que la catégorie causale des jinneeji-seytaaneeji, dont l'agent

principal est le vent (hendu), touchait, dans la plupart des cas, des individus

en désaccord avec leur propre personne. C'était la crainte d'être en

défaut, plus qu'une faute réelle, qui était à l'origine de sensations de

lourdeur ou de fourmillement dans le corps, d'un enflement suspect de

certains membres ou du corps tout entier, et de douleurs indéterminées.

Les victimes des génies sont pour beaucoup de vieilles femmes dont

l'existence est restreinte désormais à l'écoute de leur propre corps puisque

leurs enfants sont dispersés, leur dernier mari enterré et qu'elles n'ont

plus de raison sociale de vivre, sauf à traquer les créatures maléfiques

qui les persécutent.

L'enjeu social d'une explication du malheur par l'attaque des génies

et des diables nous semble être ce rapport de l'individu à sa propre image,

de sa solitude face à l'Autre indifférencié, indifférencié parce que la

relation sociale est ténue ou qu'elle est 'démocratisée' par l'Islam. Si

cette catégorie causale est privilégiée par les marabouts, bien que l'image

du génie soit plurielle, c'est parce que l'Islam édicte l'uniformisation

des individus à travers le respect de la sharya. Tous sont égaux devant

Dieu et la relation primordiale est la relation que chaque individu entre­

tient avec le divin. Mais sans doute parce que les principes d'intériorisa­

tion de la foi et d'immanence n'appartiennent pas aux schém es de la

pensée pré-islamique, la relation au divin reste superficielle. Cependant,

les génie:; et les diables représentent l'aspect le plus individualisant de

la relation sociale. Dans le discours des marabouts et des guéris-



- 331 -

seurs, c'est la relation individuelle qu'entretient la victime
/.

avec son ravisseur qui est mise en lumière: relation de personne à personne

entre le génie et sa victime puisque celui-ci lui parle, la séduit, s'en

fait une alliée ou, au contraire, la paralyse, la sidère de peur. Dans les

deux cas, la victime perd toute capacité de jugement (hakkille). A la

limite, nous pourrions dire que l'agression par les génies et les diables

entraîne chez leurs victimes un désapprentissage de la· pratique sociale

générale : les conduites extrêmes des victimes des génies (aphasie totale

ou au contraire délire verbal accompagné de· violence physique), traduisent

le désarroi de celui qui ne sait plus qui il est ni ce que renvoie son Image

au monde social.

D'ailleurs, bien des récits de thérapeutes rendent compte de cette

situation limite que constitue la rencontre des génies qui, lorsqu'elle

est positive, se termine par la résurrection, la renaissance de la victime,

amorçant ainsi pour elle une nouvelle identité, celle de thérapeute. Les

thérapeutes associent souvent la notion de don individuel à une rencontre

et à un pacte avec les génies. Réaffirmer les limites du monde social,

de l'identité personnelle nous paraît être l'enjeu de cette' représentation

du malheur.

J. La magie interpersonnelle du maraboutage

Contrairement aux deux catégories causales précédentes qui font

intervenir des êtres surnaturels, la catégorie causale du maraboutage

laisse clairement entrevoir qu'il s'agit d'une agression entre individus

réels. Le maraboutage renvoie à des conflits interpersonnels entre individus

occupant le même rang social. C'est la concurrence, la compétition et

la rivalité qui sont le moteur de cette agression. Dans la société haalpu­

laar qui est très stratl fiée, les rapports entre égaux sont extrêmement

tendus et ils relèvent du défi permanent dans la mesure où cette relation

de compétition permet à la personne sociale de renforcer les atouts

inhérents que sont la naissance et le statut. Tout en étant fortement

influencé par. les contraintes lignagères et statutaires, ou justement à

cause de ces contraintes, l'individu cherche à se démarquer de ses pairs

sociaux grâce à la magie interpersonnelle. On fai t appel à elle dans les



- 332 -

domaines qui ne sont pas quadrillés par des règies explicites, soit que"

ces domaines aient un semblant d'autonomie, soit qu'ils soient nouvellement

intégrés à l'habitus social. C'est pourquoi les phénomènes d'acculturation

et de transformation des usages sociaux provoquent une prédominance

de cette catégorie du mal en mi lieu citadin où il faut beaucoup plus

lutter contre l'animosité d'un voisin ou d'un collègue de travail que proté­

ger un lignage dont l'influence tend à s'amenuiser dans la vIe moderne.

Au Fleuve, où la modernité et son prestige n'influencent guère la

vIe de ses habitants, le maraboutage rend compte des rivalités qui exis­

tent entre co-épouses, entre hommes courtisant la même femme, entre

élèves briguant" la . meilleure place. Mais la rivalité première est celle

qui existe entre rivaux oedipiens tels que les situent MC et E. Ortigues

dans Oedipe africain. Rivalité inconsciente qui débouche sur une rivalité

consciente entre "frères sociaux", c'est-à-dire entre égaux chez qui la

magie interpersonnelle régule les relations.

D'une manière générale, le maraboutage concerne la réussite sociale

qUI se traduit, dans le langage du pouvoir moderne, par un emploi important

et la richesse matérielle, jadis comptée en têtes ode bétail mais aujourd'hui

comptée en nombre de véhicules et de villas. Le maraboutage est un

défi lancé aux difficultés structurelles qUI peuvent freiner l'ascension

d'une personne. Mais, au lieu de s'en prendre à ces structures encombran­

tes, elle s'en détourne pour se mesurer à des égaux, pour leur prendre

ou détourner à son profit ce que sa naissance, son statut et ses capacités

naturelles n'ont pas réussi à lui donner.

Le maraboutage est moins associé à des épisodes de maladie qu'à

des comportements inhabituels ou à une succession d'événements malheu­

reux pour un individu : une personne qui s'est toujours montrée courtoise,

respectueuse des autres et qui se montre soudain, sans raison apparente,

emportée et vindicative, est soupçonnée d'avoir été maraboutée. Le même

diagnostic est prononcé pour un artisan habile qui devient maladroit.

La brusque incohérence des propos et des actes renvoie aussi au marabouta­

ge. Les troubles psychIques causés par le maraboutage sont rares, mais

très difficiles à soigner, disent les bileeBe : inversion des qualités person-



- 3.33- _

nelles, retournement de la tête (hoOloe rufnde), le maraboutage agit moins

sur les composantes de la personne qu~ sur les événements qui la touchent.

C'est de cette manière que sont analysés les événements malheureux

qui touchent un individu. L'accumulation de désagréments renvoie aussi

à la catégorie causale du maraboutage.

4. Les thérapeutes face aux catégories causales

Chaque thérapeute se réfère aux catégories causales en fonction

de ce qu'il considère être sa spécialité. Le contre-sorcier étant compétent

dans le domaine de l'élimination des sorciers, c'est tout naturellement

qu'il privilégiera la catégorie causale qui s'y rapporte. Pour le marabout,

le monde maléfique se résume à l'action des mauvais génies et à la magie

interpersonnelle pratiquée par les mauvais musulmans. La catégorie des

sorciers n'appartient pas au monde islamique dont le marabout se fait

le défenseur. En conséquence, les maléfices attribués aux sorciers par

les bileeBe sont, soit ignorés par le marabout, soit attribués aux génies

et aux démons. Le marabout réduit ainsi le discours étiologique haalpulaar

à deux catégories du malheur pour lesquelles Dieu n'est pas directement

responsable.

Le recours à une telle catégorie causale plutôt qu'à une autre, tout

en exprimant des "spécialités thérapeutiques", traduit les préoccupations

et les fonctions sociales de chaque thérapeute. Les catégories causales

fonctionnent a priori, selon le thérapeute auquel s'a.dresse le malade.

Un marabout ne fait jamais un diagnostic renvoyant à la catégorie des

sorciers. De la même façon, un bileejo ne posera pas un diagnostic d'atta­

que par les génies si les symptômes qui signent d'habitude cette attaque

ne sont pas présents. La magie interpersonnelle est commune aux deux

types de thérapie même si la relation entre égaux n'a pas la même impor­

tance pour l'une et l'autre. En effet, pour les maraboLits qui prônent

un certain démocratisme religieux, la relation entre égaux est la relation

interpersonnelle la plus importante puisque tous les hommes sont égaux

devant Dieu. Elle est la relation première. Pour les thérapeutes pré-isla-



- 334 -

miques, la magie interpersonnelle traduit un type de conflits parmi d'au­

tres - celui entre égaux statutaires - et les relations interlignagères

que traduit une attaque de sorcellerie sont aussi importantes. En outre,

le bileejo représentatif de la médecine pré-islamique reconnaît l'importance

des conflits intérieurs à la personne qu'il ramène à la catégorie causale

des génies, catégorie que les marabouts ont voulu enfermer dans le domaine

de leur seule compétence en l'intégrant à leur logique de la foi.

Le discours causal le plus complet est sans nul doute celui du bileejo

car il est adapté aux principes sociaux qui fondent la société haalpulaar.

Ses catégories causales di fférenciées renvoient à des facettes de la vie

sociale: la verticalité du' lignage, l'horizontalité de la relation interper­

sonnelle et la réflexivité de la relation intrapersonnelle sont inscrites

dans les catégories causales auxquelles le bileejo se réfère. Le marabout,

par le choix restreint des catégories causales qu'il utilise, donne une

vision incomplète du monde haalpulaar. La pensée islamique a cherché

à transformer la relation verticale lignagère en une relation transcenda­

le des hommes au divin, dans laquelle tous les hommes ont le même

statut. L'uniformisation du statut a eu son heure de gloire durant la

"révolution maraboutique" mais elle a été très vite remplacée par la

différenciation sociale antérieure, avec quelques glissements interstatutai­

res, et c'est toujours le lignage qui domine la vie politique villageoise

futankaise, même s'il est antagoniste aux nouvelles instances du pouvoir

bureaucratique, lequel revêt cependant une forme lignagère à l'échelle

villageoise. A l'inverse, dans les centres urbains, la disparition du ilgnage

en tant que force politique et principe de çohésion sociale, facilite la

prédominance des catégories causales du marabout : l'état d'impureté

et la magie persécutive sont les thèmes récurrents dans l'explication

du malheur et de la maladie que donnent les CI tadins. Nous assistons

en ville à une uniformisation des catégories causales au profit du marabou­

tage. C'est pourquoi les marabouts spécialistes du lasrari, les joom Bayre

fulBe et les magiciens de toutes les régions convergent vers les vi Iles

pour y faire fortune. La magie est transethnique et le marabout qUI

possède la magie de l'écriture n'hésite pas à lui associer le pouvoir des

végétaux. D'un autre côté, les charlatans ont compris que pour toucher

un public hétérogène, l'alibi islamique était la meilleure carte de visite



- 335 -

pour attirer une clientèle crédule. L'interprétation par le maraboutage

et par les génies et les diables, dépasse le cadre lignager, statutaire

et ethnique, et permet de rendre compte des conflits sociaux modernes.

Pour résumer, la conception maraboutique individualiste et uni for­

misante de la personne s'oppose à la conception lignagère différenciée

pré-islamique bien que les deux se rejoignent dans leur vision identique

de la personnalité à laquelle renvoie la catégorie de magie interpersonnelle.

L'opposition entre le marabout et le bileejo réside moins dans leurs

pratiques médicales que dans la conception du monde auxquelles elles

renvoient, bien qu'il y ait des aires comunes.

La vision islamique individualiste mais indifférenciée de la personne

et une vision traditionnelle com"unautaire mais différenciée, sont parado­

xales lorsqu'on examine les modes d'acquisition du savoir thérapeutique

chez le marabout et chez le contre-sorcier.



- 336 •

IV - LES MODES DIACQUISITION DES DIFFERENTS SAVOIRS

Le savoir maraboutique peut s'acquérir à l'intérieur du lignage, surtout

dans les premières années d'apprentissage. Mais la validation des connais­

sances se fait toujours auprès d'un marabout étranger au lignage même

si, la plupart du temps, les marabouts appartiennent au lignage extensi f

des toorooBe. L'apprentissage du savoir coranique 'créé des liens de type

vertical entre le marabout et son taalibe et des liens de type horizontal

entre condisciples. C'est le rapport vertical de l'élève à son maître qui

inaugure la chaîne de transmission du savoir qui remonte à des figures

célèbres de l'Islam, validant ainsi l'enseignement reçu.

Les chaînes de transmission du wird confrérique tijiane sont l'exemple

le plus simple de cette relation qui lie le marabout à l'instigateur d'un

nouveau rite islamique, Cheikh Tijiane.

Exemple

Cheikh Tijiane

Mohammed El Ghali

Cheikh Umar Taal (Halwar)

Alfa Mayero Wele (Gae)

El Haj Malik Slh (Tivouane)

Ceerno Ahamadu Bara (Mbur)

El Haj Mohammadu Sayid Bah (Maadina Gunaas)

Ceerno Dawda Caam (Cubalei)

Corps de ia silsi la

wirdu la plus fré­

quente chez les ma­

bouts que nous

avant interrogés.

Cette chaîne de transmission du wird n'est nullement lignagère.

Cependant les chaînes de transmission du savoir peuvent recouper d'autres

types de relations. Ainsi à BarooBe, la plupart des marabouts qui ont

étudié chez ceemo Bokar Kan, installé à Kaedi, ont envoyé à la mort

de celui-ci, leurs cadets et leurs enfants chez son héritier spirituel, ceemo

Aamadu Nene Bah. D'autre part, nous avons vu dans le chapitre 6 que

les réseaux maraboutiques englobent des réseaux d'apprentissage et des

réseaux d'alliance, formant ainsi une communauté maraboutique. Dans

les faits, l'apprentissage du savoir coranique suit des voies toutes tracées



- 331 -

qui lui sont pré-existantes et qui reposent sur des relations interlignagères.

Les marabouts forment ainsi une communauté qui voit son fondement

dans la foi religieuse mais aussi dans les liens d'apprentissage et dans

l'alliance matrimoniale. L'individualisme indifférencié qUI ressort de

l'explication islamique du malheur est contrebalancé par l'esprit confrérique

différencié vers lequel tend la logique islamique. Ainsi, l'Islam qui prône

une uniformisation des statuts au profit du sien - celui de quémandeur

de Dieu - a seulement réussi à s'instaurer comme nouveau groupe statu­

taire dominant au temps des Almamys. C'est pourquoi l'acquisition du

savoir coranique renvoie à une succession de chaînes dans lesquelles

les marabouts se renvoient les uns aux autres, créant ainsi une communauté

de personnes dont le principe de cohésion est la foi religieuse. Cette

communauté est régie par des relations de savoir et des relations matri­

moniales.

A l'inverse, l'acquisition du savoir pré-islamique ne créé jamais

une communauté de bileeBe, même si elle passe par la voie lignagère.

La transmission est verticale à l'intérieur du lignage et il n'y a jamais

qu'un seul élu par génération de vivants. D'autre part, c'est bien plus

l'expérience singularisante de la maladie qui pousse une personne à entre­

prendre l'apprentissage du 'métier" de bileejo. Bien que la fonction du

bileejo soit essentiellement de soigner les maux Iignagers, le contre-sorcier

se singularise dans sa méthode d'apprentissage. Il n'existe pas de commu­

nauté de bileeBe, même parmi ceux qui ont étudié auprès du même maître.

Contrairement aux marabouts qui se réfèrent constamment à leurs chaînes

d'apprentissage et au principe de cohérence que fonde la loi islamique,

le bileejo singularise, individualise son expérience, en premier lieu grâce

à la maladie, en second lieu en mettant en avant des dons individuels

qui viennent compléter le savoir lignager pour ceux dont la fonction

thérapeutique est une fonction Iignagère. Les bileeBe, même s'ils sont

fréquemment subalBe ou fulBe, peuvent appartenir aux autres statuts

grâce à la maladie qui est un facteur de démocratisation encore que

des maux spéci fiques puissent être rattachés à certains statuts.



- 338 -

v - DE LA FRAGILITE DES OPPOSITIONS BINAIRES DANS UN SYSTEME

MIXTE

Avant d'aller plus loin dans le décortiquage des oppositions binaires

qUI caractérisent le marabout et le bileejo, voici un tableau récapitulatif

de ces oppositions:

MARABOUT BILEEJO

Catégorie causale génies et diables sorce llerie
dominante

enjeu social domi- la personne le lignage
nant

mode d'apprentis- chaîne communau- maladie singula-
sage taire et lignagère risante

type de savoir savoir savant savoir secret

techniques employées écritures paroles - plantes

A cette série d'oppositions on pourrait être tenté d'ajouter la classi­

que opposition magie/religion, la magie étant du côté du bileejo et la

religion du côté des marabouts. Malheureusement, cette opposition n'a

pas plus de sens ici qu'ailleurs puisque les marabouts n'ont pas l'apa­

nage de la foi. De plus, l'écriture coranique est manipulée à des fins

matérielles, comme n'importe quel autre objet magique. D'autre part,

la détention d'un savoir secret n'est pas réservé aux bileeBe : parmi

les marabouts, les joom lasrari se distinguent des autres marabouts par

leurs connaissances secrètes qui exigent les mêmes dons que ceux mis

en avant par certains bileeBe (hoore mawnde).

Le marabout et le bileejo ont tous deux l'expérience de l'individua-



- 339 -

lisme : pour le premier, c'est la foi qui est individualisante tandis que

pour le second, c'est la maladie qui singularise. De la même façon, tous

deux se retrouvent face au lignage : le bileejo dans sa pratique thérapeu­

tique, le marabout dans son apprentissage.

1. Parole/Ecriture

La parole et l'écriture sont deux outils intellectuels qui permettent

à la pensée de s'exprimer. Nous admettons avec J. Goody (1968) que

l'écriture et l'oralité sont deux modes littéraires différents, même si,

dans la société haalpulaar, ils ne sont guère opposab les du fai t que l'Islam

au Fuuta a donné une "culture écrite restreinte" (Goody 1968 :

a) L'écriture, apanage des marabouts

L'écriture est apparue au Fuuta en même temps que l'Islam dont

elle a été le véhicule. Jusqu'à l'introduction de l'écriture alphabétique

latine au temps de la colonisation française, les marabouts étaient les

détenteurs de ce moyen d'expression qu'ils réservaient à la pensée reli­

gieuse même si l'utilisation de l'écriture arabe a servi d'autres domaines

de la pensée intellectuelle. Mais ceux-ci se rapportaient toujours de près

ou de loin à la pensée religieuse. L'inscription des généalogies permettait

de créer ou de re-créer l'histoire des familles maraboutiques en les ratta­

chant à la fami Ile du Prophète. L'écriture des généalogies s'opposait

à la tradition des généalogies orales qui étaient publiques et permettaient

des fluctuations du récit en fonction des auditeurs auxquels le griot généa-.

logiste avait affaire. Cependant, l'histoire écrite, sans être publique,

était aussi sujette à des distorsions, comme le montrent les disputes

à ce propos (ex : des Haydara de CiiloN qui refusent de montrer leurs

livres familiaux depuis que Cheikh Muusa Kamara qui était venu les

interroger, avait écrit que leur généalogie était douteuse). Ce qUI distingue

les récits historiques oraux de l'histoire écrite, c'est que les premiers

sont difficilement contestables, dans la mesure où ils s'adaptent au public

qUI les écoute, contrairement à l'histoire écrite qUI ne peut se transformer

en fonction de ses lecteurs. La logique du doute et de la contestation

peut alors se donner libre cours, pour reprendre les opposi tions de Horton



:.: 340 - -

,II •• , "(
entre pensee ouverte et fermee \1968).

Au Fuuta, où les deux systèmes de pensée cOexistent avec, cependant,

une nette prédominance de l'oralité, il convient de voir à quelle part

de l'activité humaine se consacre chacune de ces techniques.

Nous avons vu que l'écriture était le moyen privilégié par le marabout

dans sa pratique religieuse. L'écriture lui permet de fixer sur des tablettes

les versets coraniques que les taalibe apprennent. Elle lui permet aussi

de recopier le Koran et d'autres livres saints auxquels il se réfère dans

son exercice de la foi. Les li vres coraniques ont toujours été peu nombreux,

mal diffusés, et l'activité de recopiage était importante pour les taalibe

qui voulaient pouvoir disposer d'un savoir à portée de main. Le recopiage

avait aussi pour fonction d'activer la mémorisation du Koran car, bien

que l'écriture soit une technique qui permet un relâchement de la mémoire,

les marabouts encouragent vivement la faculté de mémorisation qui est

indispensable pour acquérir le diplôme lydias. La pratique orale du Koran

est très valorisée par les marabouts qui insistent autant, sinon plus, sur

la nécessité d'avoir un beau débit que sur celle d'avoir une belle écriture.

De la même façon, l'usage thérapeutique de l'écri ture n'est pas

opposé à une activité orale dont il est le complément : au moment où

le marabout écrit le verset coranique protecteur sur une feuille de papier,

il le récite en même temps à voix basse, à la manière des incantations

que murmurent les bileeBe. Le fait que les marabouts ne puissent écrire

leurs versets en silence est une chose qui nous a souvent étonnée. Longtemps

nous avons cru que c'était parce qu'ils maniaient mal cette technique.

Plus tard, nous avons compris que l'écriture était "oralisée" pour qu'elle

fasse effet de parole incantatoire ou conjuratoire.

Il ressort de l'usage thérapeutique de l'écriture par les marabouts

qu'elle a mOIns une fonction informative ou codificatrice qui permettrait

par exemple, de désigner le mal qu'une fonction protectrice et magique,

à l'égal des ri tes oraux qui l'accompagnent.



- 341 -

La fonction éducative de l'écriture repose beaucoup plus sur des

actes de mémorisation que sur des actes créateurs. La fonction créatrice

de l'écriture se fait jour dans la poésie, mais là encore, elle est très

imprégnée par les structures du discours oral (répétition, codification

stricte des symboles). le Koran lui-même est marqué du sceau de l'ora­

lité et c'est sans doute pour cette raison qu'il est si bien reçu par les

sociétés sans écriture. Ceci explique peut-être pourquoi l'esprit critique,

dont Goody nous dit que l'écriture permet l'accumulation et la reproduction

(1979 : 96), est aussi peu présent dans l'usage thérapeutique de l'écriture.

Celle-si se présente comme ce qui est vrai par rapport à l'oralité qUI

est contestable. L'écriture apparaît comme une pratique à l'abri des

contradictions humaines, dans la mesure où elle émane de Dieu. L'écriture

coranique est sacrée et ne. peut être mise en doute. C'est pourquoi l'usage

des katemedie, figures chiffrées combinées à des versets coraniques,

occupe une place importante dans la thérapeutique des guérisseurs non

marabouts. Tout comme il existe des vendeurs de plantes qui n'ont pas

de connaissance réelle des vertus des remèdes qu'ils proposent, il existe

des vend=urs d'écritures thérapeutiques qui ne savent nt lire ni écrire.

La chose écrite est suffisamment importante en soi pour que celui qui

la détient n'ait pas besoin de savoir la déchiffrer. Il lui suffit de pouvOIr

la reproduire : le recopiage des katemedie est fréquent parmi les bileeBe

et les revendeurs à la sauvette utilisent le· photocopi eur dans les centres

urbains.

L'usage de l'écriture n'est pas une alternative aux pratiques orales

mais un acte complémentaire de la pratique maraboutique et de la thérapie

en général. Dans son ensemble, la pratique religieuse est vraie, véri fiable

grâce aux écritures qui la placent au-dessus du danger de réfutabilité

tel que l'entend Popper (si nous pouvons nous permettre d'utiliser ce

concept élaboré pour définir la science). A l'inverse, les pratiques orales

ne reposant pas sur des documents écri ts sont susceptibles d'être réfutées,

et nous ne pouvons que rejeter l'opposition que fait Horton (1968) entre

une pensée ouverte au scepticisme vis-à-vis des croyances établies, propre

aux sociétés à écri ture et une pensée fermée ignorant .le scepticisme,

propre aux sociétés orales. Les fluctuations d'une cure thérapeuti­

que, avec ses permutations de catégories causales, ses remises en cause

des thérapeutes, montrent bien le scepticisme dans lequel se débattent le



- 342 - .

malade et son entourage, même si la remise en cause est moins celle

des croyances que de leur validité dans tel ou tel cas précis. D'autre

part, la rationalité du malade et du thérapeute n'est pas à démontrer,

ni celle de leur société, dans la mesure où les pratiques thérapeutiques,

qu'elles soient 'magiques' ou 'religieuses' (voir plus loin la non-pertinence

de cette opposition), ont le même objectif: guérir.

Pour résumer, l 'écri ture, qui ne peut être remise en cause dans

son aspect sacré, est une vérité en soi à laquelle les thérapeutes font

appel pour seconder des techniques orales plus fragiles et plus contextuel­

les. L'usage de l'écriture favorise aussi l'indifférenciation des catégories

du mal dans la mesure où c'est moins son contenu que sa forme écrite

qui le caractérise.

D'autre part, seule une minorité de versets est utilisée. L'écriture

favorise donc l'indifférenciation des catégories causales ainsi que l'indiffé­

renciation des techniques de soins, qui se limitent à des actes protecteurs

et purificatoires. Alors qu'un usage 'moderne' de l'écriture permet au

contraire de diversifier la pensée grâce à l'accumulation et la reproduction

du scepticisme, (Goody, 1979 : 96), au Fuuta, l'écriture, qui est restreinte

à un usage religieux et thérapeutique, réduit et uniformise la pensée

en rejetant les catégories causales qui permettent l'exercice du débat

contradictoire : le fai t de tout renvoyer à Dieu, de refuser l'explication

plurielle, appauv ri t la pensée réflexive, surtout lorsque la dispari tion

d'un secteur de l'activité intellectuelle représenté par les thérapies pré­

islamiques et les récits épiques n'est pas remplacé par un autre type

d'activité intellectuelle.

L'écriture qui représente l'unicité de la religion musulmane est un

outil trop spéci fié pour permettre l'emploi d'alternatives. L 'écri ture

est un objet, celui de l'Islam, dont elle est le reflet et la vérité.

Avant de voir l'emploi qui est fait de l'écriture comme objet magique

et comme avatar de la parole, nous allons décrire la parole comme symbole

du savoir lignager pré-islamique qui domine la pensée traditionnelle haal­

pulaar.



- ~43 -

b~ La parole, outil du savoir lignager

Contrairement à l'écriture qui est d'origine étrangère; la pratique

orale est propre à la pensée haalpulaar qui se préoccupe avant tout de

lignage et de statut. De ce fait, elle est différenciée et constitue une

pratique du secret que les marabouts ont cherché à transposer dans leur

usage de l'écri ture. En dépi t de leurs efforts, nous assistons aujourd'hui

à une banalisation des écritures coraniques, contrairement aux paroles

traditionnelles. On en trouve la preuve dans la substitution de paroles

coraniques aux paroles traditionnelles, dans des formules du type "Bisimillay

raham rahim •••" qui accompagnent un certain nombre de rituels.

Le récit épique comme mode littéraire rend compte de l'histoire

lignagère et statutaire à ceux à qui il s'adresse. Contrairement aux lec­

teurs, les locuteurs et les récepteurs de la parole sont toujours en si tuation

contextuelle et la parole varie en conséquence. La parole s'attache à

tous les secteurs de l'activité humaine dont elle est le mode d'intellectua­

lisation privilégié : la parole comme mode de communication entre les

humains, la parole comme mode de communication avec le monde surna­

turel, la parole comme expression de la mémoire collective est réfutable

et démontre mieux les capacités rationnelles de la pensée haalpulaar

que la pratique scripturale empruntée à l'Islam. Cependant, la parole

peut aussi se présenter comme une vérité irréfutable quand elle prend

la forme des cefi. Ces paroles solennelles sont des vérités dans la mesure

où elles permettent de différencier des statuts et des mondes (humain/

surnaturel). De forme et de contenu stéréotypé, le cefol est vrai et ne

peut être contesté parce qu'il constitue une catégorie différentielle qui

s'accorde au statut.

Les cefi sont des paroles solennelles secrètes. Elles se chuchotent

ou se murmurent et ne sont jamais adressées à des personnes humaines.

Le cefol représente la communication avec le monde extra-humain. C'est

un langage incompréhensible pour un non-initié, et seules quelques bribes

de pulaar sont reconnaissables : ce sont le plus souvent des salutations

ou des exhortations. Le reste demeure absolument impossible à traduire.



- 344 - -

Il ne faut pas chercher de contenu sémantique dans une analyse syntaxique

des cefi, leur signification est donnée par l'énonciation en situation.

C'est le contexte, c'est-à-dire l'énonciateur et le moment de l'énoncé

qui détermine le contenu sémantique des cefi.

Chaque groupe statutaire possède des cefi qui lui sont spécifiques.

C'est l'apprentissage des cefi propres à son groupe qui permet à l'individu

d'adhérer pleinement à un statut qu'il a acquis à la naissance. L'apprentis­

sage des cefi vient confirmer une différenciation statutaire. La diffusion

de l'Islam a entraîné la disparition de l'usage des cefi, notamment parmi

ceux qUI n'ont pas d'activité professionnelle spécifique. Les pêcheurs

et les chasseurs sont les seuls parmi les groupes rimBe à aVOIr conservé

des cefi liés à leur activité professionnelle.

D'autre part, tous les nyeenyBe fecciram golle possèdent des cefi

de travail. Chaque domaine d'activité requiert un cefol particulier :

cefol pour honorer les forces qui animent les outils, cefol pour se protéger

contre la rivalité des égaux, cefol pour se protéger du monde extra-humain.

Les cefi sont hérités des parents au moment de l'apprentissage du métier.

Les cefi qui entourent le travail sont acquis dans le lignage paternel

tandis que les cefi qui ont pour objecti f plus vaste celui de protéger

la personne humaine en dehors de toute activité professionnelle sont

acquis auprès du mat ri lignage, chez la mère. Ces cefi sont littéralement

des protections contre le malheur indi vidueI, contre les aléas de la vie

quotidienne qUI sont communs à tous, quel que soit le' métier exercé:

formules de mise en garde contre les mauvaises rencontres (génies-sorciers),

les cefi féminins sont des cefi défensi fs tandis que les cefi masculins

sont des cefi actifs (la rentabiÙté du travail est recherchée). Cependant,

lorsque l'individu se sent menacé, les cefi hérités de la mère peuvent

aussi devenir agressifs s'ils ont pour but un souci d'autodéfense. C'est

toujours aux cefi féminins qu'on a recours dans les périodes difficiles.

Si les cefi masculins favorisent une virtuosité dans le travail (accroisse­

ment de la personnalité), les cefi -féminins permettent de faire face aux

vicissitudes de la vie (protection de la personne).

L'exemple du conte concernant Balla Jeeri montre la force des cefi

féminins.



/

individuelle

- 347 -

Balla est un jeune homme des hautes terres (jerri) qui veut s'installer
auprès des pêcheurs (subalBe) et qui tente d'épouser la fille du chef
de village, alors que tous les jeunes gens du village sont en compétition
pour obtenir sa main. Au même moment, un hippopotame ravage les.
champs de maïs chaque nuit, et, à l'arrivée de Balla Jeeri, personne
n'a encore réussi à le tuer bien que le chef du village ait promis sa fille
à qui accomplirait cet exploit. Mais l'hippopotame possède des cefi sopo­
ri fiques et chaque groupe de jeunes qui, tente de garder les champs s'endort
pendant que l'hippopotame dévaste la récol te. Balla, aidé par la fille
et par l'épouse du chef du village qui lui dévoilent,les cefi qui l'empêche­
ront de dormir à l'arrivée de l'hippopotame, combat l'animal et le blesse.
Le chef du village, furieux de ce qu'un jeune étranger ait pu lutter contre
l'hippopotame, lui rappelle la condition lui permettant de revendiquer
la main de sa fille. Il doit ramener le foie de l'hippopotame dévastateur
des récoltes. Balla saute dans une pirogue alors que le jour n'est pas
encore levé et part traquer l'animal blessé. Le chef du village l'observe
du haut de la berge et récite un cefol. La pirogue de Balla se retourne.
Hélas, Balla ne sait pas nager et, sans le secours de ses complices qui
arrivent sur ces entrefaites, il se serait noyé. L'épouse du chef du village
entre alors dans une compétition de cefi avec son mart et chaque fois
que ce dernier essaie d'enfoncer Balla au fond du fleuve, elle le ramène
à la surface par des exhortations.

Au même moment, le frère de Balla qui vient à sa recherche, arrive
sur la berge opposée et assiste à la scène de la noyade. Le chef de village
envoie Balla au fond du fleuve au moyen de cefi et sa femme, grâce
à ses propres cefi, le ramène à la surface de l'eau. Finalement, le chef
du village se montre clément et abandonne la lutte en envoyant Balla
sur la rive opposée où il atterrit aux pieds de son frère qui s'empresse
de le ramener dans leur pays.

Cette fable dont la morale est qu'il ne faut pas chercher la mésal­

liance (ethnique, statutaire, lignagère) est une apologie de l'endogamie

au sein du groupe statutaire. Balla voulai t épouser la fi Ile du chef des

pêcheurs alors qu'il ne savait même pas nager. Par ailleurs, elle montre

le peu de confiance qu'il faut faire aux femmes qui sont toujours prêtes

à trahir leur groupe au profit d'un étranger (diffusion des cefi à Balla).

Ce récit montre aussi la force des cefi féminins qui s'opposent d'abord

à l'hippopotame et ensuite au mari. A chaque fOIS, ces cefi apportent

la preuve de leur efficacité et ce n'est que grâce à la clémence du chef

du village que reste en suspens la question de savoir qui aurait été vain­

queur dans le dernier combat.

L'usage des cefi comme moyen et expression de la force

et statutaire n'est pas contestable. L'expérience peut seulement en récuser

la force, mais ['efficacité des cefi n'est jamais remise en cause.



- 346 - -

Les cefi individuels sont des paroles apprises non pas à l'intérieur

du lignage, mais auprès des êtres surnaturels que sont les génies. Ces

cefi ne participent pas de la différenciation Iignagère mais du don indivi­

duel qui est toujours lié à un contact avec· le monde imaginaire. Les

cefi individuels marquent la place que la pensée traditionnelle haalpulaar

accorde aux initiatives personnelles qu'engendre l'expérience de la maladie.

En effet, l'apprentissage des cefi individuels auprès des génies ne peut

se faire dans une situation normale puisque la vision des êtres surnaturels

provoque un état pathologique chez le non-initié.

Pour revenir à l'opposition parole/écriture que Goody dégage pour

différencier les sociétés traditionnelles des sociétés modernes, dans la

société haalpulaar où les deux modes de pensée coexistent, si on utilise

le critère popperien de réfutabilité propre à la pensée scientifique, on

constate que c'est l'usage de la parole qui marque le débat contradictoire.

Nous avons un peu schématisé les oppositionsqùi nous sont apparues

à travers l'usage thérapeutique de la parole et de l'écriture, mais il

convient de ne pas oublier, d'une part, le rôle critique et informatif

que joue l'écriture arabe dans l'univers intellectuel des marabouts et

des savants et, d'autre part, le rôle de la parole qui est de coordonner

les activités sociales.

Le métissage de la pensée haalpulaar, que fondent deux modes de

réflexion différents, nous pousse à récuser les oppositions binaires habituel­

les auxquelles· Goody substitue le concept d'accumulation et de reproduc­

tion de l'activité intellectuelle. Toutefois, ce métissage qui conduit à

une "culture écrite restreinte" ne nous permet pas de nous servir de

l'opposi tion parole/écri ture de façon pertinente. En effet, l'usage de

l'écriture coranique participe étroitement à la représentation et à l'action

dans la pratique thérapeutique. L 'écri ture peut agir sur la matière, comme

le fait la parole magique. Le mot, qu'il soit écrit ou oral, est objectivé

dans la thérapie et il est à la fois le support et la matérialisation de

l'acte thérapeutique. Comme support de l'acte thérapeutique, l 'écri ture

renvoie aux catégories causales du malheur. Comme matérialisation de

l'acte thérapeutique, l'écriture est objecti vée dans une pochette en cuir,



- 347 -

par exemple. La parole thérapeutique agit de la même manière elle

institue le cadre du rituel thérapeutique tout' en y participant en tant

qu'objet magique. La parole et l'écriture sont objectivées par l'ingestion

qUI en est faite ainsi que par leur transformation : pochette de cuir

qUi conserve l'écriture et fil de coton qui retient la parole. Ces objets

transformés, tirés de la parole et de l'écriture, sont les garants de leur

efficaci té.

2. Savoir savant/savoir secret

Il est d'usage d'opposer, dans le domaine médical, une tradition

écrite d'usage savant à une tradition orale d'usage secret où le savoir

savant se transmet au sein d'une communauté élitiste et le savoir secret

au sein d'une communauté lignagère. Cette opposition n'est pas pertinente

dans les sociétés qui ont un usage restreint de l'écriture. Goody (1979 : 78)

remarque que, dans ces sociétés, après l'apparition de l'écriture, celle-ci

devient souvent la technique divinatoire la plus appréciée, parce qu'elle

permet une nouvelle pratique du "secret". Au Fuuta, les joom lasrari

en usent largement et ils se démarquent des marabouts ordinaires par

cet usage secret qu'ils font de certains livres arabes.

Mais si le savoir savant peut aussi être un savoir secret, la reclproque

n'est pas vraie. Le savoir secret oral circule à travers le lignage ; il

est entièrement contextuel et ne peut se prévaloir d'une application

universelle. Vérité lignagère, le savoir oral secret a du mal à s'exporter

et la maladie est le biais qui permet d'y accèder.

Qu'il soit oral ou écrit, le savoir secret nécessite des qualités indivi­

duelles de la part de celui qui le possède. La qualité de hoore mawnde

est commune au bileejo et au joom lasrari. Le savoir secret se démarque

du savoir savant par les prédispositions qui marquent son acquisition

(qualités intrinsèques, maladie), et par le registre auquel il fait référence.

Le joom lasrari et le bileejo ne font pas appel au registre islamique même

si le premier est d'abord un lettré musulman. Sans fi xer très précisément

l'origine de ce savoir, ils l'attribuent aux traditions pré-islamiques. Certains

joom lasrari nous ont parlé de livres écrits par les jinneeji. Mais, pour



- 348 -

la plupart des utilisateurs du savoir secret, la question de savoir d'où

provient ce type de connaissance ne se pose pas. Il est intéressant de

noter avec M. Last (1981) que le refus de savoi r est à mettre en corré­

lation avec la pratique du secret. En effet, si le savoir savant marabouti­

que peut être décomposé à chaque étape de son apprentissage à travers

la diversité des disciplines étudiées et à travers l'énumération des textes

qui s'y rapportent, dès lors qu'on s'intéresse au lasrari, à ses mécanismes

et à son origine, on se heurte à un silence quant aux procédures et à

l'origine de ce savoir : refus de parler pour protéger un secret mais

aussi refus de savoir, de comprendre pour ne pas détruire la force magique

de cet instrument qu'est le savoir lasrari. Le savoir secret est la connais­

sance instrumentale d'un phénomène beaucoup plus qu'une connaissance

explicative de ce même phénomène : l'usage des katemedie n'exige pas

de savoir lire et écrire mais seulement de pouvoir les reproduire; l'usage

des cefi ne demande pas une compréhension interne du texte mais une

"compréhension explicative" de son application spatio-temporelle.

Comme on le sait depuis G. Simmel (1908), la fonction du secret

est mOInS une fonction pédagogique qu'une fonction politique de marquage

des positions sociales (aînés/cadets, spécialistes/non spécialistes, etc.)

(cf. par ex. W. Murphy (1980). Tout comme le devin du sandoho Senufo

(N. Sindzingre, à paraître), même si celui-ci ne détient pas en dernier

ressort le "pouvoir-dire" (c'est le chef de lignage qui désigne et accuse

grâce à l'interprétation fournie par le devin), le bileejo et le joom lasrari

sont à l'abri des accusations d'agression et de sorcellerie grâce au secret

dont ils entourent leur savoir. Contrairement à ce qui se passe dans

l'expérience analytique, le patient ne peut et ne doit pas tourner ses accusa­

tions contre la personne du thérapeute. Cette position d'intouchable donne

sa force et son pouvoir au thérapeute.

D'autre part, le rôle du secret n'est pas tant de conserver un savoir

que d'en cacher les failles au plan structurel: c'est en général un savoir

dé-construit, dispersé, hétérogène, non systématisé, formé de bric et

de broc, au hasard des rencontres.

Ce qui frappe aussi l'observateur, c'est la non-théorisation des



- 349 -

connaissances thérapeutIques. L'énonciation du registre des catégories

causales ou le recours implicite à celles-ci suffit aux thérapeutes et

à leurs c1ients~ Le discours est le plus souvent implicite et les thérapeutes

ne le reconstruisent que pour les ignorants curieux que sont les psychiatres

ou les chercheurs de notre espèce. Cependant, même alors, le discours

paraît fragmenté et aucun système ne se donne à lire dans celui-ci. Quant

au malade, il est encore plus ignorant et il se borne à accepter la thérapie

que lui propose son guérisseur. Cette acceptation se fonde sur une accep­

tation du système de représentation du dit thérapeute.

Il n'est pas important pour le malade de connaître la posologie des

remèdes, ni mê~e leur action sur l'organisme, du moment qu'il est d'accord

avec l'interprétation causale du thérapeute.

Nous avons souvent remarqué que nos questions précises sur les

propriétés de telle ou telle plante, ou sur les symptômes de telle ou

telle maladie, agaçaient fortement nos interlocuteurs thérapeutes qUI

voyaient là, soit un dénigrement a priori de l'efficacité de leurs techni­

ques, soit une volonté de notre part de percer leurs secrets à leur insu.

En effet, seul un incrédule ou un apprenti-sorcier témoigne d'une telle

avidité de savoir.

La connaissance n'intéresse pas celui qui en use, sauf dans un cadre

très précis et reconnu qui est celui de l'apprentissage. En dehors de ce

cadre qui instaure une relation hiérarchique entre le maître et l'élève,

toute question concernant la connaissance est irrecevable. L'érudition

concerne uniquement les disciplines coraniques. Les autres domaines

de la connaissance ne sont que pragmatiques.

La pratique du secret est là pour renforcer la position du thérapeute

car la confiance que lui fait le malade est fondée sur des principes géné­

raux et non sur sa personne. Le secret permet au thérapeute de singulari­

ser sa pratique médicale qui repose néanmoins sur une interprétation

générale du malheur. Le silence permet d'autre part au patient de cumuler

pour sa maladie différents diagnostics contradictoires sans que ceux-ci



- )50 -

viennent compromettre la logique lignagère ou le discours thérapeutique.

Mais le silence ne serait pas le garant d'un "pouvoir_dire" et d'un "pouvoir­

faire" s'il ne reposait pas sLJr la croyance, pour celui qui le détient et

pour celui qui le subit.

3. La notion de croyance

Nous venons de vOir que ce qui instaure la relation thérapeute/mara­

bout, c'est la croyance que l'un et l'autre ont dans une série d'instances

causales. Il convient de voir si cette croyance est homogène ou plurielle,

et si elle fonde un ou plusieurs systèmes religieux et/ou magiques.

Nous avons vu que le bileejo et le marabout se différenciaient par

l'usage plus ou moins complet qu'ils faisaient du système étiologique: emploi

restreint pour le marabout e aventail complet des instances causales

chez le bileejo. Cet usage spécifié des catégories oausales ampute le

marabout d'un paradigme, lequel est néanmoins adopté par sa clientèle.

Si les paradigmes de la croyance distinguent les thérapeutes, ces paradig­

mes sont tous acceptés par les thérapeutes. Ceux-ci croient à l'agres­

sIon de toutes les instances du malheur dénoncées par le bileejo, et c'est

pourquoi nous pensons que, s'il existe un système, c'est auprès des bileeBe

qu'il faut le chercher: virtualité d'un système qui se donne à lire à travers

les instances fragmentées du discours étiologique ; les catégories causales

ne mettent pas en jeu des cultes mais seulement des rituels. Chez les

Haalpulaaren, il n'y a pas de culte des ancêtres comme on peut le voir

dans le rituel thérapeutique ndoëp des Wolof. L'interprétation du bileejo

ne met pas en oeuvre un culte ordonné mais des pratiques rituelles qu'inter­

rompt la guérison. Même si ces pratiques rituelles ont un effet ordonnateur

de l'univers et de l'individu, en marquant, par exemple, les frontières

du corps à travers les procédés d'expulsion du mal, elles ne se donnent

pas comme une pratique transcendentale consciente. Le seul culte existant

est le culte rendu à Dieu. Personne n'y échappe, pas même le bileejo

qUI prend néanmoins ses distances à son égard.

Cependant, l'appartenance statutaire qui marque la plupart des bileeBe

et les savoirs thérapeutiques domestiques, laisse deviner un système de



- 351 .;;

croyances qui sous-tend les pratiques statutaires di fférenciées ; les paroles

rituelles qui encadrent les activités statutaires laissent entrevoir le rapport

mystique qu'entretiennent les êtres humains avec leurs outils et matériaux

de travail : culte virtuel de l'élément déterminant dans l'activité statu­

taï re : le feu pour les forgerons, l'eau pour les pêcheurs, le fi 1 pour les

tisserands et le fer pour le cordonnier. Chacun de ces éléments spécifiques

détermine aussi une activité thérapeutique statutaire.

a) Activité cultuelle et activité thérapeutique

S'il ne nous est pas possible de rendre compte du lien qui unit dans

la pratique pré-islamique l'activité culturelle à l'activité thérapeutique,

en raison de la disparition quasi totale de cette dernière, en revanche,

l'émergence des marabouts et leur installation au Fuuta dans les périodes

qui ont précédé l'Almamyat, montre clairement la prééminence de l'acti­

vité thérapeutique sur l'activité religieuse pour les populations autochtones.

C'est ainsi que nombre de légendes concernant la donation de terres à un ma­

rabout et son installation sont fondées sur le récit de guérisons miraculeuses

accomplies par un marabout sur la personne d'un proche du chef du village

hôte. C'est souvent la guérison de la calvitie de la fille du chef ou d'une

infirmité telle que la folie qui est invoquée. Ces récits semblent marquer

la prééminence accordée à la pragmatique dans la mesure où c'est l'expé­

rience de l'efficacité thérapeutique qui précède l'acceptation du dogme

islamique. Les gens ne se seraient convertis à l'Islam que parce qu'il

est efficace. Ces légendes qui marquent l'installation des premiers mara­

bouts au_ Fuuta, tout en étant là pour promouvoir l'Islam, montrent de

quelle manière il faut s'y prendre pour intéresser les populations. On

pourrait distinguer les croyances "primitives" des croyances théistes

par leur visée avant tout pragmatique. Ainsi, au Fleuve, l 'efficaci té d'une

nouvelle pratique intéresse beaucoup plus que le dogme qui la soutient.

Savoir intellectuel et savant, le savoir coranique n'intéresse pas,

envisagé de cette manière. L'efficacité précède le dogme et fonde la

croyance. Le dogme en lui-même n'intéresse pas, seules l'efficacité et

la croyance importent. Ceci explique pourquoi l'expérience thérapeutique

peut être diversifiée sans paraître paradoxale ou antagoniste.



- 352-

Le dogme et l'efficacité ne sont pas nécessairement dépendants

l'un de l'autre : l'efficacité de l'acupuncture ne remettrait pas en cause

le système étiologique haalpulaar dans la mesure où cette pratique serait

détachée de son contexte initial pour être adaptée au contexte haalpulaar.

De cette manière, les pratiques thérapeutiques sont plurielles sans pour

autant élargir le registre étiologique haalpulaar, ni le réduire. La croyance

s'attache beaucoup plus à l'efficacité qu'au dogme, bien que l'origine

de la croyance doive se trouver dans un dogme initial. Les matériaux

haalpulaaren montrent bien que le rite est toujours prioritaire sur la croyan­

ce et que l'unité de signification des actes magico-religieux est l'action

et non l'inverse [sur ce débat fondamental, voir par exemple Levi-Strauss

dans le final de l'homme nu (1971) et J. Skorupski (1976).].

Ce dogme initial, dont le système parait se trouver du côté du bileejo

qUI possède à la fois le registre étiologique maximal et les pratiques

les plus diversifiées, est difficile à reconstituer à partir de la pratique

sociale même s'il transparaît dans les activités statutaires.

La question se pose de savOIr si ces activités statutaires présupposent

un ancien système religieux fragmenté qui se donnerait à lire dans les

pratiques magiques contemporaines.

b) Magie/religion

Nous avons vu plus haut qu'il était difficile d'opposer une magie

pré-islamique à une religion islamique, pour la raison simple que la foi

musulmane était partagée par la grande majorité de la population haalpu­

laar. C'est pourquoi l'explication dialectique que P. Bourdieu (1971) donne

de l'opposition magie/religion nous paraît tout à fait applicable au Fuuta,

où l'Islam a légitimé le pouvoir de manière très marquée.

En s'inspirant à la fois de la théorie marxiste de la lutte de classes

et des observations weberiennes concernant l'harmonisation qui existe

entre l'éthique religieuse et la position sociale de celui qui la diffuse,



- 353 -

P. Bourdieu remarque que la religion est l'expression légitime d'une position

sociale tandis que la magie en est une expression illégitime : la religion

de la classe dominante s'oppose à la magie de la classe dominée. Cette

VISion synchronique du phénomène religion montre la magie comme fait

religieux dépossédé de la légitimité du pouvoir et, par là-même, rend

caduque l'opposition magie/religion au plan structurel. M. Mauss fait

le même constat dans son étude sur la magie lorsqu'il écrit : "Quand

une religion est dépossédée, pour les membres de la nouvelle Eglise,

les prêtres déconsidérés dev iennent des magiciens" (1950 : 22)

C'est l'histoire politique et sociale qui marque les oppositIOns et

qUI explique pourquoi les pratiques pré-islamiques apparaissent comme

des pratiques magiques. La cohérence de leur système a été écrasée

par la mise en valeur d'un autre système qui a légitimé l'émergence

de la classe des toorooBe. Toutefois, l'institutionalisation de l'Islam aux

dépens des croyances religieuses antérieures n'empêche pas celles-ci

de s'exprimer au travers même des pratiques de ceux qUI se réclament

de l'Islam. Le "génie du paganisme" semble tenir à sa capacité d'intégra-

tion, compte tenu de sa dissolution en tant que système.

1. Leu génie du paganisme"

Jusqu'à présent, nous avons considéré les faits religieux haalpulaaren

comme appartenant à des systèmes différents qui s'opposent et alternent

en fonction des situations et des contextes. D'autre part, nous avons

montré le génie intégrateur de l'Islam qui transforme certaines instances

causales pour se les approprier. Les génies sont introduits dans le panthéon

islamique pour permettre de rendre compte des enjeux sociaux que symboli­

se cette catégorie causale. Nous avons expliqué la réduction des catégories

causales maraboutiques en nous basant sur le dogme islamique de la foi

uni formisante. Ces interprétations présupposent l'existence d'un système

religieux islamique exclusif.

Mais, en changeant de point de vue, c'est-à-dire .en considérant

l'existence virtuelle d'un système religieux païen, c'est du côté du paga­

nisme que se trouve la puissance d'intégration. L'Islam haalpulaar et



- 354:--

l'Islam noir en général, sont une religion à dimension pragmatique, plutôt

qu'une religion à dimension spirit'uelle. Cet aspect pragmatique de la

religion islamique est d'ordinaire le fait des religions "cultuelles" et

non le fait des religions "universelles". La non-exclusivité des croyances

haalpulaaren et leur simultanéité rend difficile une approche systémique.

Le paradoxe que provoque l'idée d'un paganisme intégrateur nous oblige

à reéonsidérer la pertinence de la notion de système appliquée aux croyan­

ces haalpulaaren.

4. La notion de système

Nous avons placé la thérapeutique des bileeBe du côté d'un système

tel que le définit M. Last (1981 : 388) parce que nous reconnaissons en

elle les trois critères énoncés par ce dernier :

a) existence d'un groupe de thérapeutes dont la pratique repose sur

un même ensemble théorique qui la valide.

b) reconnaissance par les malades du groupe de thérapeutes et de

leur théorie dont ils acceptent l'efficacité même s'ils sont incapables

de l'expliquer.

c) la théorie en question est tenue d'expliquer et de traiter la plupart

des maladies que les gens subissent.

La médecine des bileeBe satisfait à- ces trois critères ; toutefois,

le groupe que forme l'ensemble des bileeBe ne constitue pas un groupe

corporatif. Il n'existe pas d'affinité entre bileeBe en dehors de la relation

hiérarchique qu'instaure l'apprentissage. L'ensemble des bileeBe forme

seulement une catégorie thérapeutique. C'est aussi la personnalité concrète

du bileejo qui marque son efficaci té, bien plus que son appartenance

à un groupe const itué.

Le point fort du bileejo est de possèder un éventail théorique qui

lui permet de trai ter la plupart des maladies. Il est l'homme de toutes



- 355 -

les situations et c'est en cela qu'il par~ît se situer dans un système médical.

Cependant, son éventail théorique ne l'intègre pas dans une corporation

et sa liberté de pratique dûe en partie au génie Intégrateur païen, rend

difficile la reconnaissance d'un système, et ce, d'autant moins que l'Islam}

qUI joue un rôle politique très important, lui interdit la parole publique

et le relègue dans l'ombre. Les pratiques médicales du marabout qui

se donnent comme éléments d'un système religieux, dans le discours

même du thérapeute, sont beaucoup plus fragmentées que celles du bileejo

dans la mesure où la théorie à laquelle elles se réfèrent ne traite pas

toutes les maladies, même si elle tente de donner une explication générale

du malheur. Ni le marabout, ni le malade ne prétendent que la pratique

maraboutique soigne toutes les maladies.

Le paradoxe de ces deux types de pratique médicale réside dans

le fait que, de prime abord, la première se donne comme fragmentée,

très personnalisée, tandis que la seconde se donne comme systématisée.

Pourtant, l'observation de leurs principes théoriques réciproques renverse

la situation et, si le flou demeure, c'est la pratique du bileejo qui fait

système et c'est le marabout qui semble avoir des pratiques fragmentées,

hors contexte.

Nous ne pousserons pas le paradoxe plus loin car il nous semble déri­

soire de continuer à opposer deux pratiques médicales qui, loin de s'exclure,

se rencontrent dans leurs visées pragmatiques. L'Islam et les représenta­

tions païennes haalpulaaren appartiennent au même ensemble religieux,

dans la mesure où les croyances en l'un et l'autre ne s'excluent pas.

D'autre part, il n'y a pas alternative entre deux pratiques ou deux idéolo­

gies, mais pluralité de paradigmes. La théorie de la hiérarchie de L.

Dumont (1978) nous permet peut-être d'expliquer comment ces deux

paradigmes fonctionnent.

Résultat de transformations historiques, la hiérarchie qUI marque

le rapport entre l'Islam et le paganisme récurrent dans la pratique du

bileejo, opère par l'englobement des contraires à l'intérieur d'un système.

Ainsi, les pratiques thérapeutiques du bileejo et celles du marabout

appartiennent à la même sphère, aux mêmes valeurs, au même système,



-.356 -

même si ce système est difficile à re-constituer dans la mesure où l'Islam,

légitimant ainsi sa position sociale, se présente comme un système global

incorporant certains fragment:> d'un ancien système, lui-même devenu

un sous-système dépendant.

Malgré la difficulté à définir un système médical haalpulaar, il con­

vient de se débarrasser de préjugés idéologiques qui le donnent pour

ce qu'il n'est pas. La thérapeutique haalpulaaren apparaît comme un

non-système intégrateur. Sans présenter de principes cohérents ailleurs

que dans ses représentations étiologiques ( - ce qui le situe du côté du

paganisme-), la thérapeutique haalpulaaren englobe une série de pratiques

très diversifiées, sans pour autant être minée dans ses fondements théori­

ques. Intégrant des processus noUveaux, elle se montre très fermée dans

son refus de nouvelles théories. Résolument tournée vers l'efficacité,

elle accepte les pratiques étrangères tout en se réservant le processus

d'intégration de ces pratiques, grâce au recours à son registre étiologique

institué.

Une anthropologie médicale tournée vers le système des représenta­

tions qui ne prend pas en considération la pragmatique, perd résolument

son objet. Le leurre idéologique est présent à tous les niveaux du discours;

l'Islam comme système religieux exclusif, le paganisme comme fait margi­

nai et marginalisant et le paradoxe d'une idéologie statutaire différenciée

et d'une idéologie islamique uniforme sont des leurres que lève l'observa­

tion pragmatique des faits sociaux dans leur synchronie.



- 357 -

VI - CHRONO-LOGIQUE DE LA CURE

Si le système étiologique· haalpulaar permet d'expliquer a priori

les causes efficientes des maladies, il n'est qu'un - élément du processus

explicatif qui comprend, outre les causes efficientes, les causes instrumen­

tales et les causes ultimes. Le modèle explicatif haalpulaar est "exculpatif"

comme dans beaucoup de sociétés africaines. [[ peut être résumé par

les interrogations posées par E. Gillies (1976) à propos des Akoko du

Nigéria, du "Qui ou Quoi" (cause efficiente), du "Comment" (cause instru­

mentale) et du "Pourquoi" (cause ultime). Ces trois instances causales

qui diffèrent dans l~ur contenu selon le système médical résument l'étio­

logie de n'importe quel système médical. La biomédecine s'intéresse

aussI aux mécanismes, aux vecteurs et à l'origine des maladies.

R. Horton (1968), dans sa définition des systèmes de pensée tradition­

nels et modernes, A. Young (1976) à propos des croyances et des pratiques

médicales, ont montré que les oppositions ne se trouvent pas tant dans

les pratiques médicales et sociales en général que dans l'ordre ontologi­

que que ces pratiques affirment : ordre ontologique "fermé" pour les

sociétés traditionnelles et "ouvert" pour les sociétés modernes.

Comme chez les Senufo (Sindzingre et Zempléni 1981), l'identifica­

tion des instances causales de la maladie se fait à deux niveaux chez

les Haalpulaaren : le niveau théorique qui met en -place des connexions

a priori entre les différentes instances causales. Ces connexions sont

biunivoques ou convergentes: il est reconnu a priori que jiilol (vertige)

implique la présence des sorciers et réciproquement. Mais ce même symptô­

me jiilol peut aussi être attribué à la fatigue, à un saignement de nez,

et à la vision d'un génie.

Les connexions biunivoques relient chaque symptôme à une instance

causale. Dans le cas de maux bénins, on trouve le couplage symptôme/cause

instrumentale. Le couplage symptôme/cause efficiente marque les maux

imputés à l'agression de puissances extérieures et le couplage symptôme/

cause ultime, les maux attrIbués à la transgression d'interdits ou d'usages

sociaux.



- 358 -

Il Y a d'autre part le niveau pragmatique où le système étiologique

n'est qu'un des éléments de la cure. Celle-ci obéit à d'autres logiques

que la logique étiologique et le parcours du malade est le résultat du

va-et-vient qui s'instaure entre les différentes logiques. Les symptômes,

les thérapeutes et les contextes déterminent a posteriori la logique étio­

logique et non le contraire. La recherche d'efficacité qUI marque ce

niveau ne nécessite pas forcément le recours à l'étiologie. La plupart

des thérapies domestiques ne posent pas de questions préalables à leurs

pratiques.

D'autre part, le processus explicatif ne se réduit jamais a posteriori

à des couplages biunivoques dans la mesure où l'interprétation offre une

multitude de variantes où s'enchaînent remises en cause, diversions et

réi nterpréta t ions.

Les repères étiologiques marquent la route du malade dont les vrais

guides sont: les signes symptômes, les thérapeutes consultés et le contexte

dans lequel se déroule l'événement-maladie. Chacun de ces éléments

est plus ou moins prégnant dans la cure, qui est cependant toujours dominée

par l'un ou l'autre.

Lorsque les symptômes dominent, c'est-à-dire lorsqu'ils sont trop

visibles et trop connus, la quête thérapeutique vise leur suppression.

Ce sont les thérapies domestiques et le recours aux mocooBe qui marquent

l'importance accordée aux symptômes.

Le choix du thérapeute détermine la logique étiologique dans la

mesure où les thérapeutes se distinguent dans leurs recours théoriques.

S'adresser à un bileejo, à un ceerno ou à un mocoowo n'implique pas

le même choix causal. Le recours à un thérapeute marque moins le choix

d'une personne que le recours à une représentation de la maladie.

Le contexte est le cadre dans lequel se déroule l'événement-maladié.

La fonction et le statut du malade et celui de ses proches ont leur impor­

tance car le processus explicatif n'aboutit que lorsque la cause ultime,

c'est-à-dire sociale, est découverte. C'est pourquoi le malade et son

entourage peuvent avoir des stratégies thérapeut iques mOins soutenues

par l'urgence du corps malade que par l'urgence du corps social.



- ·359 -

Chaque situation contextuelle impose sa démarche. Les signes-symptô­

mes dominent pour des maux bénins qui demandent une thérapie de type

domestique (tinndi futankooBe, mocooBe). Le chai x du thérapeute prévaut

pour des maux spécifiés dont les symptômes impliquent nécessairement

l'action d'une puissance surnaturelle.

L'appartenance statutaire régit le chai x thérapeutique pour les sta­

tuts qui sont associés à des thérapies reposant sur un registre étiologique

partiel. Les toorooBe ont beaucoup plus de mal à accepter la thérapie

du bileejo que les subalBe qui, à l'inverse, ont tendance à privilégier

ce type de recours thérapeutique.

On peut schématiser trois recours thérapeutiques-types en fonction

des paradigmes symptômatologiques, étiologiques et contextuels

* Le recours aux mocooBe, aux thérapies domestiques et à la médecine

cosmopolite privilégie le paradigme des symptômes.

* Le recours aux bileeBe privilégie le paradigme étiologique.

* Le recours aux seemaaBe privilégie le paradigme contextuel.

Nous voyons à travers ce schéma que les recours thérapeutiques

ne s'excluent pas mutuellement mais constituent des moments du processus

thérapeutique qui se veut à la fois efficace et explicatif. La perduration

ou la succession de symptômes oblige à reconsidérer le recours thérapeu­

tique initial. En remettant en cause l'efficaci té du thérapeute, l'explica­

tion causale initiale et le choix contextuel, le recours thérapeutique

alternatif rejette des choix et des personnes sans pour autant remettre

en cause des systèmes. L'accumulation de choix thérapeutiques ne provoque

pas l'accumulation d'interprétations causales qui entreraient en contra­

diction.

Ces choix sont, en général, successifs et ils constituent les différentes

étapes du cheminement thérapeutique. Le parcours du malade est à la

fois difficile dans son déroulement et souple dans sa direction parce



- 360 -

qu'il n'existe pas de système nosologique établi et que les connexions

biunivoques qui lient des symptômes à des causes efficientes sont peu

nombreuses. Le parcours du malade paraît semé d'embûches laissant

trop souvent les questions sans réponse. Mais cette difficulté même à

trouver des réponses est la condition sine qua non de la souplesse d'adap­

tation des interprétations et des thérapies.

La succession des interprétations, la remise en cause des pratiques

des thérapeutes ne sont pas contradictoires mais alternatives. Elles ne

remettent en cause ni un "système médical intégrateur" dont le principe

de cohérence est la "fermeture" de son système étiologique, ni un système

social balisé par la notion de statut. Le parcours thérapeutique est un

système clos dont le trajet est infini : la succession ou la répétition

de maux que seule la mort peut briser, actualise les interprétations qui,

parce qu'elles sont instituées et closes, se chevauchent et alternent dans

un cercle vicieux.

1. La divination

Si les choix thérapeutiques initiaux sont dominés par des interrogations

précises, la divination est un moyen privilégié pour écarter le doute.

Le recours à la divination précède la démarche thérapeutique lorsque

ni les symptômes, ni le contexte, ni l'idée de la cause ne sont suffisamment

probants pour déterminer un choix initial. Mais, de manière générale,

le recours à la divination est moins le fait des malades eux-mêmes que

celui des thérapeutes qui cherchent à confirmer un diagnostic bien plus

qu'à l'établir, étant donné que le recours à un thérapeute spécifie déjà

le type de mal que ressent le patient. Toutefois, la divination joue un

rôle important dans les recours thérapeutiques postérieurs au choix initial

du malade. Mais, a priori, la divination concerne moins l'interprétation

du malheur que sa circonscription. Le recours au devin est largement

employé pour prévenir ou s'informer du malheur à venir. La divination

haalpulaar ne spécifie pas la cure thérapeutique comme chez les Senufo

Fodonon (Sindzingre 1981). Elle permet de réajuster les recours thérapeu-



- 361 .~

tiques mais son rôle principal reste informatif et préventif. D'autre part,

elle rend compte essentiellement d'une catégorie de malheurs qui survien­

nent dans des relations sociales indi fférenciées et qui sont interprétées

par la magie interpersonnelle du maraboutage.

Les techniques divinatoires sont pour la plupart empruntées à l'Islam

et à la tradition arabe. Istikhar est le mode de divination préféré des

marabouts. L'usage du chapelet peut être remplacé par la géomancie

ou par la lecture dans l'eau au moyen de kolas. A l'inverse, la divination

par les cauris est une pratique domestique qui, lorsqu'elle est accompagnée

d'une pratique thérapeutique, est alors considérée comme un acte de

spécialiste.

Dans l'explication du malheur, l'usage de la divination est lié au

maraboutage. A la fois catégorie causale et technique magique, le marabou­

tage est d'une part un mode d'interprétation du malheur qui privilégie

l'interprétation divinatoire, et d'autre part un procédé magique actif.

La retraite mystique xalwa et plus modestement listikar sont à la fois

des techniques divinatoires et des techniques maglques. A la fois savoir

et pouvoir, l'ambiguïté de la divination se retrouve aussi chez le bileejo

pour qui elle sert les mêmes buts.

La divination apparaît moins du côté de l'interprétation que du côté

de l'action, car le savoir engendre toujours du pouvoir. C'est parce que

le bileejo connaît les sorciers et les génies qu'il peut les combattre.

La divination est également utilisée par les marabouts et les spécia­

listes du Bayre parce que son pouvOIr concerne l'acquisition de ce qUI

ne peut être acquis par les voies traditionnelles du lignage et du statut.

C'est ainsi que nous expliquons l'importance que prend la divination dans

des régions plus marquées par les changements sociaux.

Notre enquête s'est attachée principalement à la région du Law,

dans le département de Podor, qui, bien qu'il ne soit pas plus privilégié

au plan économique, se différencie du département de Matam pour des

raisons à la fois historiques et économiques lIées à la diversité des popu­

lations.



- 362 -

Si les populations du Law reconnaissent l'influence p eule et maure

dans leurs pratiques thérapeutiques, cette influence est le plus souvent

circonscrite à des pratiques de type domestique et le fond culturel commun

est si ancien que les Maures sont devenus Haalpulaaren et que les FuIBe

se sont sédentarisés. L 'homogénéité ethnique est grande malgré un i lôt

Soninke à Maadina NjaacBe qui se distingue des autres soninke de la

région par l'usage conservé de la langue et du type d'habitation soninke

et par la pratique de l'endogamie.

A l'inverse, dans le département de Matam, la pluralité ethnique

est présente partout : les FulBe sont restés nomades, les Maures et les

Soninke cohabitent avec les haalpulaaren, tout en conservant leurs traits

ethniques. En outre, la "torodisation" a été moins importante dans la

mesure où les groupes seBBe, fort nombreux dans la région, ont pendant

longtemps constitué les groupes les plus hostiles à l'Islam qUI s'était

érigé comme contre-pouvoir à leurs aristocraties guerrières esclavagistes.

Aux .phénomènes historiques et géographiques ancIens (vallée du

Gorgo!) de la pluralité ethnique, s'ajoute un phénomène économique récent

qUI tend à différencier les usages socIaux des Haalpulaaren des régions

du Damga et du Bosseya. Le département de Matam est le réservoir

de la migration haalpulaar vers l'étranger depuis la décolonisation. L'af­

flux monétaire qui en découle fait basculer le mode de production ligna­

ger. La pratique salariale provoque la mise au premier plan du marabouta­

ge, catégc\rie causale qui rend compte des conflits interpersonnels. Le

poids social se mesure de moins en moins en termes de statut et de

lignage, et ce nouvel étalon qu'est l'argent élargit le champ des rivalités

possibles. Le "diamantaire" qui revient du Zaïre milliardaire peut rivaliser

avec n'importe qui, indépendamment de leur statut réciproque. Il peut

aller jusqu'à se prévaloir d'un nouveau statut ou d'un nouveau lignage,

sans que personne n'y trouve à redire. Le système capitaliste, et plus

particulièrement la pratique salariale, qui provoquent l'expansion du mara­

boutage comme catégorie causale liée aux conflits interpersonnels, n'em­

pêchent pas la persistance de l'ancien système explicatif, même s' i Is



- 363 ;..

en restreignent le champ d'application. Paradoxalement, l'importance du

statut apparaît dans les mascarades auxquelles se livrent les nouveaux

riches. Néanmoins, rendre compte de conflits en termes lignagers est

de moins en moins pertinent dans une société en pleine mutation qUI

tend à l'uniformisation des conduites: le pouvoir monétaire est désormais

le médiateur indispensable à toute réalisation.

Le département de Matam a les plus grands marabouts magiciens

et devins. A Ndulumaaji réside un marabout-devin qui partage son temps

entre son village et les pays de migration. Il a la réputation de pouvoir

deviner la vie de celui qui en paye le prix. D'autres prétendent avoir

des dons d'alchimiste à condition qu'on leur procure du mercure "blanc".

Tous ceux qui veulent se livrer à des actes illicites font appel à eux:

le fonctionnaire qui veut détourner les deniers publics, de même que

le chômeur qui veut obtenir un emploi, ont recours aux services de ces

marabouts de la pratique desquels la divination est une dimension importan-

te. L.a divination est adaptée au phénomène d'acculturation dans

la mesure où elle est J'instrument qui permet de dépasser les contra­

dictions contextuelles (historiques et sociales) sans infirmer la logique

traditionnelle.

D'autre part, la logique des différences (statutaires et Iignagères)

a du mal à s'inscrire dans un contexte urbain où les différences lignagères

s'amenuisent parce qu'elles n'y sont pas opérantes. L'afflux de populations

hétérogènes rend caducs les critères de différenciation intra-ethnique,

et la monétarisation des activités sociales fait prévaloir un rapport de

classe que les populations ressentent comme étant un rapport d'égali té,

dans la mesure où ce type de di fférenciation efface les anciennes hiérar­

chies.

Pour résumer, nous dirons que le recours à la divination dans le

processus explicati f est nouveau dans son ampleur: il concerne un certain

type d'interprétation (marabout age), et d'action (pratique salariale),

le second suscitant le premier.



- 364 -

2. L'impact de l'argent dans la thérapie

C'est dans le domaine thérapeutique et dans les échanges matrimo­

niaux que la masse monétaire apportée par la pratique salariale a le

plus transformé les échanges traditionnels.

Nous avons vu que la plupart des thérapies domestiques et villageoises

étaient liées au rapport de clientèle qui. existe entre un malade et son

thérapeute (clientèle de voisins, de statuts et de lignage). L'échange

monétarisé était un échange symbolique qui marquait l'ouverture d'une

dette qui devait tôt ou tard entraîner une compensation. Cependant,

l'échange n'était jamais immédiatement réèiproque dans la mesure où

il n'était jamais clos dans ses attributs. Il était à la fois hiérarchique

et différé.

Avec les marabouts et les bileeBe, l'échange amorçait une circulation

de biens mais la dette n'était pas réglée à un seul moment, au début

ou à la fin du traitement, mais progressivement. Avec le marabout,

la dette n'était jamais éteinte dans la mesure où le malade avait à son

égard une attitude de taaliBe. A l'inverse, la dette à l'égard du bileejo

devait être éteinte le plus rapidement possible dans la mesure où la

fréquentation du contre-sorcier restait dangereuse. La dette se réglait

généralement en bétai l, et en bi joux ou en pagnes (les femmes haalpulaa­

ren possèdent comme bien propre leurs bijoux et leurs vêtements).

Les marabouts et les bileeBe dans leur mode de rémunération s'ins­

crivaient dans des stratégies sociales différentes, et le coût d'un traite­

ment était difficile à évaluer dans la mesure où il dépendait d'une multi­

tude de variables.

Aujourd'hui la plupart des traitements sont payés en argent comptant

ou en biens monnayables. L'usage de la monnaie efface la dette qu'inaugu­

re la consultation d'un thérapeute, et, une fois la somme convenue versée,

le malade n'est plus redevable de quoi que ce soit au thérapeute. De

la même façon une thérapie qui échoue n'entraîne aucune responsabilité

de la part du thérapeute qui n'a été payé que pour l'application du traite-



- 365 -

ment. (hoore kuuDoD. L'argent tend à indi fférencier les relations entre

thérapeutes et malades qui sont ainsi déchargés des relations de parenté,

de voisinage et de clientèle qui marquaient jadis la rencontre de deux

individus. L'argent a multiplié les recours thérapeutiques car il est un

moyen neutre d'accéder à l'échange. L'échange monétarisé permet de

dépasser l'échange basé sur l'appartenance Iignagère et statutaire et

c'est pourquoi il a subi une inflation considérable. La pratique thérapeuti­

que est devenue une opération très rentable pour les guérisseurs, et

certains arguent de cette raison pour expliquer leur entrée dans la profes­

sion.

Le coût des thérapies "traditionnelles" est devenu excessif (5.000

à 50.000 francs CFA est un ordre de grandeur minimal (1) pour le traite­

ment d'une maladie causée par les sukunyaaBe, les jinneji-seytaaneeji

ou par le maraboutage). La médecine cosmopolite est beaucoup plus aborda­

ble économiquement et l'on s'explique mal la réticence et les récrimina­

tions contre son coût dont elle est l'objet, si l'on n'a pas à l'esprit le

rôle que lui assigne la population haalpulaar. La médecine cosmopolite

est assimilée aux médecines de type domestique pour lesquelles la suppres­

sion des symptômes prime absolument. Elles participent toutes deux

des échanges socIaux entre personnes et ne doivent pas être monétarisées.

La médecine cosmopolite apparaît historiquement· comme le produit

d'un rapport de clientèle entre leYYi (lenyol haalpulaar et lenyol tuubabY :

les Haalpulaaren (2) ont reçu des colons français en échange de leur

soumission le bénéfice d'une technique de 1 soins qu'ils refusent de payer

à nouveau. La médecine cosmopolite leur paraît être un acquis que perpé­

tue leur rapport de dépendance vis-à-vis du nouvel ordre social (néocolo­

nialisme et son système du fonctionnariat).

D'autre part, ce qu'un malade paye à un thérapeute, ce n'est pas

la suppression des symptômes (pour beaucoup il suffit d'attendre pour

qu'ils disparaissent) mais l'explication du sens de ces symptômes. La

divination qui joue un rôle important dans la sélection des interprétations

causales est fortement rétribuée.

(1) Sommes équivalentes à 100 et 1 000 FF

(2) Cette situation s'applique à toutes les populations qui ont subi la colonisation européenne.



- 366:-

VII - CONCLUSION

La logique du bileejo qui est à la fois la plus systématisée (dans

son possible étiologique complet) et la plus personnalisée (importance

du don et des capacités personnelles avec la notion de puissance et de

force [OOOl'e mawnde]) est représentative de la logique sociale haalpulaar

faite de paradoxes.

Dialectique du paradoxe

Avec un registre étiologique élargi au maximum de ses possibilités,

le bileejo rend compte dans son interprétation de la maladie des relations

pertinentes pour la logique sociale haalpulaar. La connexion des catégories

causales avec des enjeux sociaux ne serait pas validée si ces enjeux

sociaux n'étaient pas pertinents en dehors de tout état d'infortune. Le

fait que le bileejo retienne comme explication causale le couplage sorcel­

lerie/lignage - statut, prouve d'une part l'importance que les Haalpulaaren

attribuent au lignage et au statut et souligne d'autre part le rôle social

que s'assigne le bileejo - celui de protecteur et de garant du lignage

à travers ses actes thérapeutiques réparateurs et réducteurs de conflits •

Ce rôle social paraît difficilement compatible avec sa position marginale

à la fois dans l'idéologie islamique qui domine le discours social et dans

la pratique sociale publique. Le bileejo ne participe jamais en tant que

thérapeute aux activités publiques d'un village. Il peut, tout au plus,

être un observateur privilégié et d'ailleurs, cette position "marginale"

nous a souvent rapprochée des bileeBe qui ont aussi peu voix au

chapitre que les étrangers de passage. (C'est en partie comme cela que

nous expliquons notre attachement (réciproque) à Ibra et l'ensemble

des petits conflits qui nous ont opposés. N'étions-nous pas de facto dans

une position équivalente ?)

Le bileejo mal aimé des siens, plus royaliste que le roi, cherche

à sauvegarder la prépondérance du statut et du lignage en y faisant

référence de manière priv i légiée dans son interprétation des maladies.

Cependant, n'est-ce pas plutôt une manière de se décharger sur les autres

du cadre statutaire dans la mesure où le bileejo s'en détourne souvent

ou le conteste ? Ainsi Kelew Lih de Mbaxana a changé de statut depuis



- 367 -

que son grand-père toorooDo, origlmure du Tooro, a émigré pour finale­

ment s'installer dans un village de subalBe pour y pratiquer ses dons

de bileejo ; les exemples qui mettent en lumière un déni par les bileeBe

de leur statut sont aussi nombreux que les bileeBe eux-mêmes, dans

la mesure où, lorsque le bileejo est prédisposé statutairement à cette

fonction, il cherche toujours à faire prévaloir ses dons~ sa puissance

individuelle et ce, au détriment des forces de son lignage.

La spécificité du bileejo apparaît dans le caractère contradictoire

de son système de représentation et de sa pratique sociale. Le bileejo

affirme l'importance du statut et du lignage dans son étiologie et, en

même temps, il se refuse à en subir individuellement les effets, comme

pour marquer sa spécificité par un effet d'inversion. Le bileejo exprime

sa di fférence par son refus de se conformer au système de di fférenciation

sociale. Il lui préfère la singularité qu'atteste sa revendication de puiss~n­

ce et de force occultes. U préfère les affrontements nocturnes aux affron­

tements publics.

La logique du bileejo exacerbe la logique de la maladie en systémati­

sant un état temporaire pour en faire ainsi un état de fait. En effet,

la maladie permet de sortir de la norme sociale temporairement: le

délirium permet d'insulter qui bon nous semble; une fièvre permet de

ne pas aller se ca"sser le dos dans lés rizières; la nausée dispense de

préparer les repas, etc. Bref, elle évite au màlade de se plier à une

série de comportements, d'attitudes et de fonctions qui structurent la

vie sociale. La maladie détourne de la logique sociale momentanément

et le rôle explicati f du thérapeute est justement de la socialiser. La

non-pertinence des symptômes est inconcevable car tout est conçu pour

les traduire en termes sociaux.

Paradoxalement, le bileejo, qui se veut l'interprète le plus compétent

des règles sociales, se comporte dans son attitude quotidienne comme

SI le sens de ses propos et de ses attitudes n'étaient pas à lire selon

les règles fi xées par le .code social : Ibra, qui passe une journée à se

coucher, à se· lever, à raconter qu'il est malade poùr finalement parcourir

une dizaine de kilomètres pour aller rendre visite à un ami; un autre

bileejo qui possède cinq épouses auxquelles il a du mal à assurer un niveau



- 368 -

de vie en rapport avec ses prétentions; un dernier bileejo qui compte

minutieusement les dépenses journalières qu'il fait pour assurer l'entretien

du ménage, paraissent tous trois aller à l'encontre de la logique sociale

qUI veut que l'on évite de se contredire dans ses actes et ses pa1'0 les.

de façon trop apparente, ou de se ridiculiser par des exigences au-dessus

de ses moyens, ou encore de faire preuve d'une mesquinerie futile dans

la mesure où les dépenses journalières survenues après le mariage ne

peuvent, en aucun cas, être exigées en remboursement à la belle-famille

lors d'un divorce.

Tous les bileeBe que nous avons rencontrés se singularisaient dans

leur comportement quotidien, mais une constante se retrouvait dans

les foyers de tous ceux qui nous ont accueillie: la même pétulance,

la même agitation désordonnée régnaient dans les maisons et le joom

galle, maître de céans, apparaissait souvent comme le dindon de la farce.

Ni les femmes, ni les enfants ne se gênaient devant lui, et l'attitude

déférente qui est le modèle à adopter face aux hommes, face aux aînés

et aux personnalités sociales, était totalement absente dans l'entourage

des bileeBe. Au contraire, ils étaient l'objet de moqueries continuelles

et il paraissait normal que nous les partagions.

D'autre part, le discours contradictoire paraît être une figure de

style de la logique des bileeBe. Nombre de fois nous avons été surprise

par les contradictions par trop évidentes qui ressortaient du discours

thérapeutique du bileejo : volonté de dérouter le curieux qui veut connaî­

tre sans accepter la part de conviction que véhicule la parole?

L'attitude du bileejo semble être de vouloir surprendre à chaque

instant son interlocuteur, comme SI la maladie était en quelque sorte

un état permanent chez lui. Il faut rappeler que la menace de. la folie

plane au-dessus de la tête du bileejo qui en a parfaitement conscience.

Mais si une maladie latente ou antérieure permet d'expliquer l'attitude

du bileejo face aux normes sociales, il ne faut pas oublier le rôle de

ressort qu'il joue: ressort du mouvement social qui peut se traduire

en termes de conflits au travers des épisodes de maladie, et qui peut

se manifester à travers des joutes magiques; le bileejo, par son attitude



- 369 - ..

libertaire, traduit aussi les aspiratiohs étouffées de bon nombre de ses

contemporains.

Le bileejo peut tout se permettre dans son comportement individuel.

La respectabilité ne lui est pas imposée et il n'est jamais considéré

que comme un farfelu, et non comme le fils dégénéré d'un lignage au

sang faible. Il peut se moquer des pratiques thérapeutiques· islamiques

en les trouvant molles et inopérantes, tout en s'inspirant des procédés

du lasrari qu'il peut d'ailleurs parfaitement maîtriser. A la fois lutin

et sorcier, le bileejo se fait parfois peur à lui-même et il est assez diffi­

cile de reconnaître la part de rêve qui colore son discours.

Pour conclure, il semble que la pratique du bileejo et le vécu de

la maladie battent en brèche l'organisation statutaire et l'éthique islami­

que, bien qu'ils soient ensemble garants les uns des· autres dans "l'idéo­

logique".

L'excentricité du bileejo et la singularisation que marque l'événe­

ment-maladie déplacent le mode de différenciation sociale qui, de statu­

taire et lignager, devient individuel. Cette prépondérance du singulier

sur le pluriel est un processus conscient chez le bileejo et un processus

inconscient chez le malade. Celle-ci est fondée sur une dialectique du

paradoxe qui se retrouve à tous les plans de la logique sociale haalpulaar.

Ainsi, l'organisation statutaire et l'éthique islamique s'excluent dans

la logique symbolique pour se soutenir dans la logique pragmatique. D'autre

part, le vécu de la maladie et la pratique du bileejo sont antagonistes

en situation contextuelle (c'est le bileejo qui traduit et intègre la singula­

rité de la maladie en termes sociaux) mais ils sont alliés dans leur expres­

sion commune d'une individualité.

L'événement-maladie marque le point· d'articulation où la logique

symbolique et la logique pragmatique s'affrontent pour s'affirmer. D'autre

part, la maladie permet de marquer ses· distances vis-à-vis d'un ordre

symbolique trop prégnant que seul le recours thérapeutique permet de

neutraliser. L'ordre symbolique haalpulaar. est un ordre totalitaire (système

clos de l'étiologie) qui veut intégrer selon sa logique tous les évènements



- 370 -

qui touchent le groupe à l'échelie individuelle et collective. Les grilles

d'interprétation dont dispose le bileejo expri ment ce refus de la VF.lcui té,

cette prise en charge totale du destin individuel. Malgré ceia, la maladie

reste un événement individuel- que la logique symbolique ne peut intégrer

entièrement, et c'est dans cette part de singularité que le malade, en

devenant bileejo, marque son indépendance vis-à-vis du système.



/

o U y R AGE sel T Ë s

ACKERKNECHT (E.H.).- Medicine and Ethnology (Baltimore, Johns
Hopkins press, 1971, 195 p.).

AL BAKRI (A.O.).- Description de l'Afrique septentrionale, trad.
Mac Guckin de Slane (Parls, Malsonneuve, 1965).

AUGE (M.).- Théorie des pouvoirs et idéologie. Etude de cas en
Côte d'Ivolre. (Parls, Hermann, 1975, 440 p.).

- "Un jeune homme de bonne famille: logique de l'accusation
et de la confession en Côte d'Ivoire", Cahiers d'études
africaines (Paris, EHESS, 1979, XIX, 1-4, pp. 177-218).

- Le Génie du paganisme (Paris, Gallimard, 1982, 336 p.).

- "Ordre biologique, ordre social: la maladie, forme élémen­
taire de l'événement" in Le Sens du mal, M. AUGE et C.
HERZLICH eds. (Paris, Editlons des Archives contemporaines,
1984, 278 p.).

AUGE (M.), HERZLICH (C.) ed.- Le Sens du mal. Anthropologie,
histoire, sociologie de la maladle (Parls, Edltlons des
Archlves contemporalnes, 1984, 278 p.).

BA (0.).- Les Peuls du Fouta Toro à travers leur tradition
nationale orale et êcrlte (Doctorat de 3ème cycle, Parls,
Sorbonne, 1971, 2 vol., 918 p.).

BARRY (B.).- Le Royaume du Waalo (Paris, Maspéro, 1972).

BOHANNAN (P.).- "Extra-processual Events in Tiv Political
Institutions", American Anthropologist, (Washington, 1958,
60, 1, pp. 1-12).

BOUHDIBA (A.).- La Sexualité en Islam (Paris, PUF, 1975,
coll. Quadrige, 320 p.).



BOURDIEU (P.).- Genèse et structure du champ religieux", Revue
française de sociologie (Paris~ 1971, XII, 3, pp. 295-~

BOUTILLIER (J.L.), CANTRELLE (P.), CAUSSE (J.), LAURENT (C.),
N'DOYE (T.).- La-Moyenne vallée du Sénégal (Paris, PUF, 1962).

CA DA MOSTO (A. de).- Relations des voyages à la côte occidentale
d'Afrique, 1455-1457, publiées par SCHEFER (Paris, Leroux,
1895, XIX, 206 p.). -

CLEMENTS (F.). - "Pri mi ti ve Concepts of Di sease", Ameri can
Archeology and Ethnology (Berkeley, University of Callfornia,
1932, 32-2, pp. 185-252).

COLLOMS (H.).- "Psychiatrie et cultures. Considérations générales",
Psychopath. Afric. (Dakar, 1966, II, 2, pp. 259-294).

COULON (C.).- Le Marabout et le ~rince : Islam et pouvoir au
Sénégal (Paris, A. Pedone, 191, 312 p.).

CRUISE O'BRIEN (O.B.).- The r~ourides of Senegal : The Political
and Economic Organ~zations of Islamic Brotherhood (Oxford,
Clarendon press, 1971, 321 p.).

DELAFOSSE (M.).- cf SOW (S.A.) 1913.

DELOBSO~l (D.A.A.).- Les Secrets des sorciers noirs (Paris, Ed.
Emine Nourry, 1934).

DEVEREUX (G.).- Essais d'ethnopsychatrie générale (Paris, Galli­
mard, 1970,396 p.).

OIAW (Y.).- cf SOW (S.A.) 1913.

Dictionnaire Peul (Fula) / Russe / Français d'environ 25 000 mots
(Moscou, langue russe, 1980, 600 p.).

DIOP (A.8.).- La Société Wolof. Traditions et changements. Les
systèmes d'lnègallté et de domlr.atlon (Parls, Karthala, 1981,
355 p. ).

DIOP (B.).- Les Sub31Be pêcheurs de ~a moyenne vallée du fleuve
Sénégal (Mémolre du CREAM, Parls, 1968, nO 4256).



. ,1·

.. }.: .,. ~ .:

DIOP (M.).- Histoire des classes sociales de l'Afrique de l'Ouest
(Paris, Maspéro, 1972, 2 vol.).

DIOUF (M.).- "Le problème des castes dans la société Wolof",
Revue sénégalaise d'histoire (Dakar, vol. 2, 1, 1981, pp. 25-37).

DIOUF (Mad.).- Forgerons Wolof du Kajjoor ; forgerons Sereer du
Siin et du Jegem : de l'époque précolonlale â nos jours
(Doctorat de 3ème cycle, Parls, EHESS, ORSTOM, 1983, 498 p.).

DOUMBIA (P.E.).- "Etude du clan du forgeron", Bull. du Corn. Et.
Hist. et Scient. de l 'AOF (Dakar, 1936, 19, pp. 334-380).

DUMONT (L.).- Homo Hierarchicus : essaj sur le système des castes
(Paris, Gallimard, 1966, 445 p.).

. :

- "Vers une théorie de la hiérarchie", postface à une nouvelle
édition de Homo Hierarchicus (Paris, Gallimard, 1978, coll .

. Tel, pp. 396-403).

DURAND-COMIOT (M.L.).- "La psychose puerpuérale ? étude en milieu
sénégalais", Psychopat. Afric. (Dakar, 1977, XIII, 3, pp. 269-335).

ECHARD (N.) ed.- Métallurgies africaines (Paris, Société des
Africanistes, 1983, 339 p.).

Encyclopédie de l 'Islam, 1965, nouvelle édition, LEWIS B., PELLAT C.,
et SCHACHT J. (Lelden, Ej. Brill, G.P. Maisonneuve et Larose).

EPELBOIN (A.).- Savoirs médicaux et phyto-pharmacopée du FulBe
Bande et des Niokholonke (Sénégal oriental) (Doctorat de 3ème
cycle, Parls, 1983).

EVANS-PRITCHARD (E.E.).- Witchcraft, Oracles and Magic among the
Azande, 1937 (Sorcellerle, oracles et magle chez les Azande)
(Parls, Galllmard, 1972, 642 p.).

FABREGA (H.).- "On the Specificity of Folk Illness" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan
publlshing, 1977, pp. 273-278).



FAHD (T.).- Génies, anges et démons (Paris, Ed. du Seuil, 1971,
426 p.).

FALL (Y.K.).- "Problématique d'un site de la vallée du fleuve
Sénégal'" Archives suisses d'anthropologie générale (Genève,
1982,46, 2, pp. 199-216).

GADEN (H.), DELAFOSSE (M.).- Chroniques du Fouta sénégalais de
Sire Abbas Sow (Paris, Leroux, 1913, 328 p.).

GADEN (H.).- Proverbes et maximes Peuls et Toucouleurs traduits
et annotés (Parls, Instltut d'tthnologie, 1931, 368 p.).

G.E.R.S.A.R.- Etudes de réhabilitation, de factibilité et d'avant­
projets détaillés de pèrlmétres d'1rrigatlon sur la rive gauche
du fleuve Sénégal - Plan dlrecteur d'aménagement (Dakar,
~linistère du développement rural, 1981).

GILLIES (E.).- "Causal Criteria in African Classification of
Disease" in Social Anthropology and Medicine, LONDON J.B. ed.
(London, New-York, San Francisco, Academlc Press, 1976, pp.
358-395).

GLICK (B.).- "Medicine as an Ethnographic Category : The Gimi
of the New-Guinea Highlands" in Culture, Disease and Healing
LANDY D. ed. (New-York, MacMillan publlshing, 1977, pp. 58-70).

GOODY (J.) ed.- Literacy in Traditional Societies (Cambridge,
University press, 1968, 350 p.).

GOODY (J.).- The Domestication of the Savage Mind (1977) (La
Raison graphlque) (Parls, Ed. de Mlnult, 1979, coll. Le-­
Sens commun, 274 p.).

GRAVAND (H.).- ilLe lup Serer. Phénoménologie de l'Empire des
Pangol et psychothérapie des possédés", Psychopath. Afric.
(Dakar, 1966, II, 2, pp. 195-226).

HORTON (R.). - "Afri can Traditiona l Thought and Western Sci ence",
Africa (Manchester, 1967, XXXVII, pp. 51-71, 155-187).

HOUDAS (O.), DELAFOSSE (M.).- iarikh Es Fettach (Mahmoûd Kâti
Ben El Hâdj El Motoanakkel Kâtl) (Parls, ONESCO, Maisonneuve,
1981 ).



-IBN KHALDUN.- Discours sur l'histoire universelle, trad. nouvelle
1967-68, préface V. MONrEIL (Paris, Beyrouth, Sinbad, 1978,
3 vol., 1432 p.).

KAMARA (C.M.).- Fonds Cheikh Moussa Kamara (Dakar, IFAN).

KANE (C.H.).- L'Aventure ambigüe (Paris, Julliard, 1961).

KUHN (T.S.).~ La Structure des révolutions scientifiques (1970)
(Paris, Flammarlon, 1983, coll. Champs, 284 p.).

LAST (M.).- "The Importance of Knowing about not Knowing",
Social Science and Medicine (Oxford, Pergamon press, 1981,
15-B, 3, pp. 357-392).

LEE (R.B.).-"The Sociology of Kung Bushmen Trance Performance"
in Trance and Possession States, PRINCE R. ed. (Montréal,
R.M. Bucke memorlal soclety, 1966, pp. 35-54).

LE GOFF (J.).- "Vocabulaire des catégories sociales chez Saint
François d'Assise et ses biographes du XIIIème siècle" in
Ordres et Classes, ROCHE D., LABROUSSE E. eds. (Colloque
d'Hlstoire Sociale, Saint-Cloud, 1967) (Paris, La Haye,
Mouton, 1973).

LERICHE (A.).- Notes pour servir à l'histoire maure (notes sur
les forgerons, les Kunta et les Maures du H6d), Bull. IFAN
(Dakar, 1953, XV, 2, pp. 737-750).

LERICOLLAIS (A.), SANTOIR (C.), DIALLO (Y.).- Peuplement et
culture de saison sèche dans la vallée du Sénégal. Intro­
et sept notices accompagnant sept cartes au 1710 OOOè.
(Paris, 1980, ORSTOM/OMVS, notice explicative n~ 81).

LERICOLLAIS (A.).- "La vallée du Sénégal", Etudes scientifiques
(Paris, IHS, décembre 1981, pp. 5-13).

LEVI-STRAUSS (C.).- L'Homme nu (Paris, Plon, 1971,681 p.).

MALLART-GUIERMA (L.).- Ni dos, ni ventre. Religion, magie et
sorcellerie evuzok (Parls, Soclété d'ethnograph~e, 1981, 247 p.).



MARTY (P.).- Etude sur l'Islam du Sénégal (Paris, Leroux, 1917,
2 vol. 412 et 444 p.).

MAUSS (M.).- "Esquisse d'une théorie générale de la magie (1902­
1903)" in Sociolo~ie et anthropologie (Paris, PUF, 8ème édition,
1983, coll. Quadrlge, 482 p.).

MEILLASSOUX (C.).- "Y a-t-il des castes aux Indes ?", Cahiers
internationaux de sociologie (Paris, 1973, LIV, pp. 5-29).

MONTEIL (V.).- L'Islam noir: une reli4ion à la conquête de
l'Afrique (Pans, Ed. du Seuil, 196, 368 p.).

MOREAU (R.L.).- Africains musulmans (Abidjan, INADES, 1982).

MURPHY (W.P.).- "Secret knowledge in Kepelle society", Africa,
1980, 193-207).

ORTIGUES (M.C. et E.).- Oedipe africain (Paris, Plon, 1966,335 p.).

PADEN (J.N.).- Religion and Political Culture in Kano (San-Francisco,
University of Callfornla press, 1973, 461 p.).

POPPER (K.).- Conjectures and Refutations (Londres, 1968, chap. 5,
pp. 148-152).

PRENEUF (C. de), BARD (H.). - "L' Homme qu i fa it pleurer 1es arbres.
El Haj Omar N'Dombo Ba, thérapeute et magicien", Psychopath.
Afric. (Dakar, 1969, V, 3, pp. 395-459).

RADIN (P.).- Primitive Religion, its Nature and Origine (New-York,
Oover publlcabons, 1957, 1ére ed. 1937).

RANDAU (R.).- Postface à : Les Secrets des sorciers noirs,
DELOMSOM O.A.A., (Paris, Emile Nourry, 1934, 298 p.).

RIVERS (W.H.R.).- Medicine, Magic and Religion (London, Paul
Kegan publis., 1924, 147 p.).

ROBERT-CHALEIX (O.) et SDGNANE (M.).- "Une industrie métallurgique
ancienne sur la rive mauritanienne du fleuve Sénégal" in
r~étallur~ies africaines, ECHARD N. ed. (Paris, Société des
afrlcanlstes, 1983, 339 p.).



ROBINSON (D.).- Chiefs and~Clerics : the History of Abdul Bokar
Kan and Futa Toro - 1853-1891 (Oxford, Onlversity press, 1975).

SCHMITZ (J.).- Un essai de généalogie historique: territorialités,
segmentarité et dlfférenciatlon statutalre dans la moyenne vallée
du fleuve Sénégal (Dakar, ORsTOM, 1981, 101 p.).

- "Les toorobbe du Fuuta Tooro : formation d'une classe cléricale
et dispersion en Afrique de l'Ouest (les jihaad du XIXème siècle)",
Communication à la table ronde sur Les Agents religieux islami­
ques en Afrique tropicale (Paris, décembre 1983).

SIMMEL (G.).- "La société secrète" extrait du chapitre V "Das Geheim­
mis und die geheime gesellschaft" de Soziologie, Untersuchungen
über die Formen der Vergesellschaftung (Dunder et Humblot, 1908)
la Nouvelle Revue de Psychanalyse, (Paris, Gallimard, 1976, 14,
pp. 281-305).

SINDZINGRE (N.).- Organisation lignagère et représentation de l'in­
fortune chez les Fodonon, Senufo de Côte d'lvolre (Doctorat
de 3eme cycle, Parls, EHESS, 1981, 386 p.).

- "Healing is what Healing Does : Pragmatic Resolution of Mis­
fortune among the Senufo (Ivory Coast), History and Anthropology
(à paraître).

SINDZINGRE (N.), ZEMPLENI (A.).- "Nodèles et pragmatique, activa­
tion et répétition: réflexions sur la causalité de la maladie
chez les Senufo de Côte d'Ivoire", Social Science and Medicine
(Oxford, Pergamon press, 1981, vol. 15-8, 3, pp. 279-293).

SKORUPSKI (J.). - Symbo land Theory, a Phi losophi c Study of Theori es
of Religion in Soclal Anthropology (Cambrldge, Oniverslty press,
1976, 262 p.).

SOGNANNE (M.).- La Métallurgie ancienne du fer dans la vallée
du Sénégal (Mêmolre de fln d'etudes, Nouakchott, ENS, 1982-83,
127 p.). .

SOW (S.A.).- Chroniques du Fouta Sénégalais, traduit de l'arabe,
GADEN H. et DELAFOSSE M. (Parls, Leroux, 1913, 328 p.).

SV (A.).- La geste Ceddo (Doctorat de 3ème cycle, Dakar, Univer-
sité des Lettres, 1981). .



Tarikh Es Soudan (Abderrahamane Ben Abdallah Ben 'Imran Ben
'Amlr Es Sa'di) trad. de HOUDAS O. (Paris, UNESCO, Maison­
neuve, 1981).

THIlMANS (G.), RAVISE (A.).- Protohistoire du Sénéqal Sintiou­
Bara et les rives. du fleuve (Dakar, IFAN, 1980):

TURNER (V.W.).- The Drums of Affliction. A Study of Religious
Processes among the Ndembu of Zambla (London, Oxford Clarendon
press, lAI, 1968,. 326 p.).

VIDAL (M.).- "Etude sur la tenure des terres indigènes au Fouta",
Bull. CESH.AOF, (Paris, Ed. larose, 1935, 18, pp. 415-448).

WANE (B.).- "le Fuuta Tooro de Ceeno Suleymaan Baal à la fin
de l'Almamyat (1770-1880)", Revue sénégalaise d'histoire
(Dakar, 1981, 1, 12, pp 38-50).

WANE (Y.).- Les Toucouleurs du Fouta Toro: stratification sociale
et structure famlllale (Dakar, IFAN, 1969, 250 p.).

- "Ceerno Mahamadu Sayid Ba ou le soufisme intégral de Madiina
Gunaas (Sénégal)", Cahiers d'études africaines (Paris, 1974,
XIV, 4, 56, pp. 658-671).

WILKS (1.).- "The Transmission of Islamic Learning in the Western
Sudan" in Literacy in Traditional Societies (Cambridge, Univer­
sity press, 1968, pp. 162-197).

YOUNG (A.).- "Sorne Implications of Medical Beliefs and Practices
for Social Anthropology", American Anthropologist (Washington,
1976,78,1, pp. 5-25).

ZEMPLENI (A.).- L'interprétation et la thérapie traditionnelle du
désordre mental chez les Wolof et les Lebou (Doctorat de 3ème
cycle, Parls, 1968, 2 vo1., lx-S43-xX1V p.).

- "Mal de soi, mal de l'autre" Autrement (Paris, 1975-76, 4).

- "Anciens et nouveaux usages sociaux de la maladie en Afrique"
Arch. Sc. Soc. des Rel. (Paris, 1982.54/1,5-19 p.).



B l B LlO G R A PHI E

AUGE (M.).- "Sorciers noirs et diables blancs" in La Notion de
personne en Afriqùe noire (Paris, CNRS, 1973, pp. 519-527).

- Pouvoirs de vie, pouvoirs de mort (Paris, Flammarion, 1977).

- "Vers un refus de l'alternative sens - fonction" L1Hornme (Paris,
Mouton, juil-dec 1978).

BA (A.S.).- "L'art vétérinaire des pasteurs sahéliens", Environ-
nement Africain (Dakar, série Etudes et Recherches, 1982, 73).

BA (0.).- Le Foûta Tôro au carrefour des cultures (Paris, L'Harmattan,
1977, 426 p.).

- Petit lexique peul-français de la fàune et de la flore du Fouta­
Toro (Dakar, Centre de llnguistique appllquée de Dakar, 1968,
"2bj). ).

- ''T"raitement de la lèpre chez les Toucouleur", Notes africaines
(Dakar, lFAN, 1969, 124, 126 p.).

BOUQUIAUX (L.), THOMAS (J.).- Enquête et description des langues
à tradition orale (Paris, CNRS, 1971, 3 vol., 950 p.).

BOURDIEU (P.).- "Le sens pratique", Actes de la Recherche en Scien­
ces Sociales (Paris, 1976, pp. 43-86).

CAMPBELL (C.H.).- "Public Health in non Literate Societies" in
Man's Image in Medicine and Anthropology, GALDSTON l. ed.
(New-York, Inter. Umv. press, 1963, pp. 157-233).

CAROTHERS (J.C.D.).- The African Mind in Health and Disease. A
Study in.Ethnopsychatry (Geneva, World Health Organlzatlon,
1953, 177 p.).

COLLIGNON (R.).- "Vingt ans de travaux à la clinique psychiatrique
de Fann, Dakar", Psychopathologie Africaine (Dakar, 1978, XIV,
2-3, pp. 133-144).



COLLOMB (H.), ZEMPLENI (A.).- "Maladie mentale et acculturation",
Médecine d'Afrique Noire (Paris, 1965, XII, 8, pp. 293-296).

COLLOMB (H.).- 'le lien thérapeutique", Topique (Paris, 1973, 11-12,
pp. 195-208).

DEVEREUX (G.).- "Primitive Psychiatric Diaprosis : A General Theory
of the Diagnostic Process", in ~1an's Image in Medicine and
Anthropology, GALDSTON I. ed. (New-York, Inter. Unlv. press,
1963, pp. 357-373) ..

DIA (O.), COLIN-NOGUES (R.).- Yâkâre, l'autobiographie d'Oumar
(Paris, Maspéro, 1982, Actes et mêmolres).

DIOP (A.).- Société toucouleur et migration. L'immigration toucouleur
à Dakar (Dakar, IFAN, 1965, Inltiatlons et Etudes, XVIII, 232 p.).

DOUGLAS (M.).- "The Healing Rite", Man (London, 1970, V, 2, pp.302-308).

- De la souillure: essai sur les notions de pollution et de tabou
(Parls, Maspéro, 1971, 198 p.).

DOUTTE (E.).- Magie et religion dans l'Afrique du nord (Alger, A.
Jourdan, 1909, 607 p.).

DUBIE (P.).- "Médecine maure", Bull. du Comité d'études historiques
et scientifiques de l'AOF (Parls, 1937, xx, 3, pp. 312-335).

DUCROT (O.), TODOROV (T.).- Dictionnaire encyclopédique des sciences
du langage (Paris, Ed. du Seull, 1912, 470 p.).

DUPIRE (M.).- Organisation sociale des Peul. Etude d'ethnographie
comparée (Parls, Plon, 1970, 625 p.).

DURKHEIM (E.).- Les Formes élémentaires de la vie religieuse (Paris,
PUF 5è ed., 1968, 482 p.).

- Les règles de la méthode sociologique (Paris, PUF 21è ed., 1983,
149 p.).

ECHARD (N.). - "Notes sur l es forgerons de l'Ader (pays Hausa, Ni ger)"
Journal de la société des africanistes (Paris, 1965, XXXV, 2,
pp. 343-372).



ECHARD (N.) ed.- Métallurgies africaines (Paris, Société des
Africanistes, 1983, 339 p'.).

EDGERTON (E.), ROBERT (B.).- "Conception of Psychosis in Four East
African Societies", in Culture, Disease and Healing, LANDY D. ed.
(New-York, MacMillan publ1shlng, 1977, pp. 358-366).

- "A Traditional African Psychiatrist", in Culture, Disease and
Healing, LANDY D. ed. (~ew-York, MacMillan publlshlng, 1977,
pp. 438-445).

FABREGA (H.J.).- "The Scope of Ethnomedical Science" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan PU011Sh­
ing, 1977, pp. 201-228).

FAVRET-SAADA (J.).- Les Mots, la mort, les sorts (Paris, Gallimard,
1980,332 p.).

FAVRET-SAADA (J.), CONTRERAS (J.).- Corps pour corps (Paris, Gal­
limard, 1981,370 p.).

FEIERMAN (S.).- "Change in African Therapeutic Systems", Social
Science and Medicine (.1979, n° spécial The Social History of
Dlsease and Mediclne in Africa, 13B, 4, pp. 277-285).'

FOSTER (G.M.).- "Medical Anthropology : Sorne Contrasts with Medical
Sociology", Medical Anthropology News Letter (1974, 6, 1, pp. 1-6).

- "Disease Etiologie in Non-Western Medical Systems", American
Anthropologist (Washington, 1976, 78, 4, pp. 773-782).

FOUCAULT (M.).- Histoire de la folie à l'âge classique (Paris,
Gallimard, 1972).

GADEN (H.). Le poular, dialecte peul du Fouta sénégalais (Paris,
Leroux, 1914, 2 vol.).

GAUCHEr (r~.).- "Fin de la religion ?", Le Débat (Paris, Gallimard,
1984, 28, pp. 155-175).

GELLNER (E.).- "Pouvoir politique et fonction religieuse dans
l'Islam marocain", Annales (Paris, 1970, XXV, 3, pp. 699-713).

GENEST (S.).- "Introduction à l'ethnomedècine : essai de synthèse",
Anthropologie et Société (Québec, Univ. de Laval, 1978, 2, 3,
pp. 5-28).



GIBBAL (J.M.).- Tambours d'eau (Paris, Le Sycomore, 1982, 356 p.).

- Guérisseurs et magiciens du Sahel (Paris, A.M. ~retailié, 1984,
163 p.).

GOODY (J.).- "Civilisation de l'écriture et classification", Actes
de la recherche en sciences sociales (Paris, 1976, 1, pp. B7=TU1).

GUÉNA (R.), PRENEUF(L.), REBOUL (C.).- "Aspects psychopothologiques
de la grossesse au Sénégal", Psychopath. Afric. (Dakar, 1970,
VI, 2, pp. 111-146).

HAMPATÉ BÀ (A.), DIETERLEN (G.).- Koumen, texte initiatique des
pasteurs peul (Paris, La Haye, Mouton, 1961, 96 p.).

HAMPATÉ BA (A.), KESLELOOT (L.).- Kaldara (Paris, Julliard, 1969,
182 P.).

HÉRITIER (F.).- "Symbolique de l'inceste et sa prohibition" in
La Fonction symbolique, IZARD M. et SMITH P. eds. (Paris,
Gallimard, 1979, pp. 209-243).

HORTON (R.).- "On the rationality of conversion", Africa (Manchester,
1975, 45, 3, pp. 209-235 et 373-399).

HOUDAS (O.) ed.- Traduction de Tarikh Es Soudan (Abderrahamane Ben
Abdallah Ben 'Imran Ben 'Amir Es Sald,) (Paris, UNESCO,-Mâison­
neuve, 1981j.

JOHNSON (J.P.). The Alnamate of Futa Toro 1770-1836 : a Political
History (Wisconsln, Onlverslty of W;scons,n, 1974, 513 p.J.

KANE (1.).- "La circoncision chez les Toucouleur" L'Education
Africaine (Dakar, 1937,96, pp. 42-47).

KANE (0.).- "Essai de chronologie du Satigis du XVIllè siècle",
Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1970, B 32, pp. 755-765).

KERHARO (K.), ADAM (J.G.).- "Plantes médicinales et toxiques des
Peul et des Toucouleur du Sénégal", Journal d'Agriculture et
de Botanique appliquée (Paris, MNHN, 1964, XI, pp. 384-444 et
543-599) .

- la Pharmacopée sénégalaise traditionnelle (Paris, Vigot frères,
Tm, 985 p.).



LAPASSADE (G.).- Les Chevaux du diable (Paris, Ed. universitaires,
1974, 130 p.).

LEACH (E.).- "Caste, c1ass and slavery : the taxinomie prob1em"
in Caste and Race, A. de REUTER et KNIGHT J. (London,
1967, 221 p.).

- Critique de l'anthropologie (Paris, PUF, coll. Sup., 1968,
240 p.).

LEIRIS (M.).- La Possession et ses aspects théatraux chez les
I='thiopiens de Gondar (Parls, Le Sycomore, 1980, nouvelle édlboil,
132 p.)

LERICOLLAIS (A.).- "Activités traditionnelles et insertion dans les
casiers irrigués de la vallée du Sénégal", in Maîtrise de l'es­
pace agraire et développement en Afrique tropicale, Actes du
Colloque de Ouagadougou, décembre 1978 (Parls, ORsTOM, 1979,
pp. 265-273).

LERICOLLAIS (A.), VERNIERE (M.).- "L'émigration Toucouleur: du
fleuve Sénégal à Dakar", Cahiers ORSTOM, (Paris, ORSTOM, 1975,
B, XII, 2).

LEVI-STRAUSS (C.).- Anthropologie structurale (Pari;, Plon, 1958,
452 p.).

- La Pensée sauvage (Paris, Plon, 1962, 389·p.).

- Anthropologie structurale deux (Paris, Plon, 1973, 452 p.).

- "The Sorcererand his Magic", in Cu1iure, Disease and Hea1ing,
LANDY D.· ed. (New-York, MacMillan publishlng, 1977, pp. 445-453).

LEVI-STRAUSS (C.) ed.- L'Identité (Paris, PUF, 1983, coll. Quadrige,
344 p.).

LOUDON (J.B.).- Social Anthropo10gy and Medicine (London, Academie
press, 1976).

LY (B.).- "L'honneur dans les sociétés Toucouleur et Wolof du
Sénégal", Présence Africaine (Paris, 1967,61, pp. 32-67).

MACLEAN (U.).- Magica1 Medicine, A Nigerian Case Study (London,
Penguin Book, 1971).

MARONE (1.).- "The tidjanisme au Sénégal", Bull. IFAN (Dakar, IFAN,
1970, XXXII, B, 1, pp. 136-215).



MARTIN (B.G.).- "Notes sur l'origine de, la Tariga des Tiganiyya
et sur les débuts d'Al-Hagg Umar", Revue des études islamiques
(Paris, 1969, XXVIII, 2, pp.267-290).

MARV~N (K.O.).- "Cultural Definitions of Illness : Social Psychiatry
Vlews Intercultural and Inter-class communication in Ghana" in
Man's image in Medicine and Anthropology (New-York, Intern.
Unlv. press, 1963, pp. 446-473).

Médecines et Santé, Cahiers ORSTOM, série Sciences humaines (Paris,
1983, xv II r, 4).

MERNISSI (F.).- Sexe, idéologie et Islam (Paris, Ed. Tierce, 1983,
206 p.).

MINVIELLE (J.P.).- Migration et économie villageoises dans la
vallée du fleuve Sênêgal. Etude de trOlS vll iages de la région
de Matam. (Parls, ORSTOM, 1976).

MONFOUGA-NICOLAS (J.).- Ambivalence et culture de possession (Paris,
Anthropos, 1972,384 p.).

MONTEIL (V.).- "Contribution à la sociologie des Peul", Bull. IFAN
(Dakar, IFAN, 1963, XXV, B, 3-4).

MORICE (A.).- Les Forgerons de Kaolack: travail non salarié et
déplacement dlune caste au Sénégal (Doctorat de 3ême cycle,
Parls, EHESS, 1982).

MURDOCK (G.P.), WILSON (S.), FREDERIK (V.).- "World Distribution
of Theories of Illness", Ethnology (Pittsburgh, 1978, XVII, 4,
pp. 449-470).

NASR (S.H.).- Sciences et savoirs en Islam (Paris, Ed. Sindbad,
1979, 350 p.).

La Notion de personne en Afrique noire. Actes du Colloque interna­
tlonal du CNRS, Parls, octobre 1971 (Paris, Ed. du CNRS, 1973,
596 p.).

PIAULT (C.) ed.- Prophétisme et thérapeutique: Albert Atcho et la
Communauté de Bregbo (Paris, Hermann, 1975).

POUILLON (J.).- "Malade et médecin, le même et/ou l'autre ?" in
Fétiches sans fétichisme, POUILLON F. ed. (Paris, Maspéro, 1975,
pp. 77-103).



PULVENIS (C.).- "L'épidémie, de fièvre jaune à Saint-Louis du Sénégal
en 1881", Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1968, XXX, B, 4, pp. 1353-1373).

QUÉCHON (r~.).- "Réflexions sur certains aspects du synchrétisme
dans l'Islam ouest-africain", Cahiers d'études africaines
(Paris, EHESS, 1971, XI, 42, pp. 200-230).

RETEL-LAURENTIN (A.).- Sorcellerie et ordalies (Paris, Anthropos,
1974, 207 p.).

ROBINSON (D.), CURTIN (P.), JOHNSON (J.).- "A Tentative Chronology
of Futa Toro from the sixteenth through the nineteeth centuries",
Cahiers d'études africaines (Paris, EHESS, 1972, XII, pp. 574-576).

ROUGET (G.).- La r~usique et la transe (Paris, Gallimard, 1980,
502 p.).

SARR El Hadji Malik.- Les Lébous parlent dieux-mêmes (Dakar,
Abidjan, Lomé, Les nouvelles éd1tions africa1nes, 1980, 186 p.).

SCHMITZ (J.).- Rapports de parenté et mariage (Dakar, ORSTOM, 1979,
14 p. multigr.).

SCHURMANS (0.).- ilLe problème de l'Oedipe en Afrique. Etude en
milieu'Wolof", Psychopat. Afric. (Dakar, 1972, VIII, 3, pp.
325-353) .

SIGERIST (H.E.l.- "The Special Position of the Sick" in Culture,
Disease and Healing, LANDY O. ed. (New-York, MacMillan publ,sh­
1ng, 1977, pp. 388-394).

SIMMONS (W.S.).- "Islamic Conversion and Social Change in a Sene­
ga1ese Village", Ethnology (Pittsburgh, 1979, XVIII, pp. 303-323).

SOW (1.).- Les Structures anthropologiques de la folie en Afrique
Noire (Par1s, Payot, 1978).

SPERBER (D.l.-le Symbolique en général (Paris, Hermann, 1974,
coll. Savoirs).

TERRAY (E.).- "L'idéologie et la contradiction", L'Homme (Paris,
Mouton, 1978, XVIII, 3-4, pp. 123-138).

THIAM (B.).- ilLe forgeron ou tengue et ses galaites", Notes
Africaines (Dakar, IFAN, 1966, III, pp. 97-100). --



TODOROV (T.).- "Le discours de la magie", L'Homrrie (Paris, Mouton,
1973, XIII, 4, pp. 38-65).

- Les Genres du discours (Paris, Ed. du Seuil, 1978, coli.
poêtlque, 309 p.).

TRIAUD (J.L.).- "Islam et sociétés soudanaises au Moyen-Age",
Recherches voltaïques (Paris, 1973, 16).

TURNER (V.W.).- "N'Dembu Divination and Symbolism" in Culture,
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan Publishing,
1971, pp. 175-183). .

TUTUOLA (A.).- My Life in the Bush of Ghosts (London, Fabert &
Faber, 1954, 174 p.).

VERNANT (J.P.) ed.- Divination et rationalité (Paris, Ed du Seuil,
1974,320 p.).

WANE (M.).- "La migration à partir de la vallée du Sénégal",
Recherche et réalisations (Puteaux, 1976,2, pp. 63-72).

WANE (M.).- "Réflexions sur l a dimension sacrale ches les Toucou­
leur", Bull IFAN (Dakar, IFAN, 1977, B, XXXIX, 2, pp. 386-404).

WANE (Y.). - "La candi tian de la femme Toucouleur du Fauta Toro",
Bull. IFAN (Dakar, IFAN, 1966. XXVIII, 3-4, pp. 770-825).

- "Le célibat en pays Toucouleur", Bull. IFAN (Dakar, IFAN,
1969, B, XXXI, 3, pp. 717-732).

- "Sexualité et continence prénuptiale chez les Toucouleur du
Sénégal", Africa (Manchester, 1971, XLI, 3, pp. 223-227).

WELLIN (E.).- "Theoritical Orientations in Medical Anthropology
Continuity and Charge over the Last Half-Century" in Culture
Disease and Healing, LANDY D. ed. (New-York, MacMillan
Publ1shing, 1977, pp. 47-58).

YAGUE (A.L.).- Contribution à l'étude de la pharmacopée tradition­
nelle du Fauta sénégalals (Doctorat de 3eme cycle, Dakar,
1982) •

YOUNG (J.C.).- "Norme of Physicians : Methodological Approaches,
Policy Implications and the Utility of Decisions Mode1s",
Social Science and Medicine (London, Pergamon press, 1981,
15 B, pp. 449 - SOI).



1

FIG. 0

FIG. 1

FIG. 2

FIG. 3

FIG. 4

FIG. 5

FIG. 6

FIG. 7

FIG. 8

Carte nO

Carte nO 2

Carte nO 3

II

III

IV

V

SOMMAIRE DES ANNEXES

FIGURES ET CARTES

Les Wat LaawakooBe, Wat ardo de Cubalel

Le réseau de transmission du savoir d'Hamdu
Rabi Njaac.

Les Aan Elimaan et quelques alliances avec les
Sal Elimaan.

Succession des imams de Maadina et leur relation
de parenté entre les Njaac de Maadina et de Judde.

Réseau matrimonial et de clientèle des gens de
BarooBe

Réseau d'apprentissage des disciplines coraniques

Réseau de clientèle de Hammadi Njaay de Judde

Aan Elimaan alliés aux Jallo et aux SaI Elimaan

Hatumere reproduit par Aamadu Kelew Lih.

Vue d'ensemble du Sénégal

Vallée du Sénégal: régions, villages et iieux historiques.

Vallée du Sénégal : régions, départements et arrondissements.

GLOSSAIRE HAALPULAAR

GLOSSAIRE DES MAUX EN PULAAR

GLOSSAIRE DES PLANTES (LEDDE)

ETUDES DE CAS (FANN HOPITAL)



..-"1

40:~..-:
«

~
,

a
l

«

-;
..

~

~

..
..

:.;
.."

:~
~

...
..J!

w
V

i
a

l
"]

00
~

~
>-

«
,>

-
~

e
«

a
«

e
..J

~
..cr

èi
a

Q
.

,;
...

~
c

..
.
~

Ü
.."

..
<Il

'ii
...

~

.."

'"
U

0
iO

c
.S

0
Q

:

C
«

Q
:

.!
-;-

«

...
~
~

:;
~

..J
,

«
J

,
•

•
,

•
~

..
..,

,
...,

~
..s

J•"

1,G

"'"

j
G

l!
•'::-1

-
.;:,

1
1

'
-

:!
~" lnG....;.;'S

..2-

~"•~

""'-J1r-_
_~.....F(J-

~<:I--_....:.....:::1<J_
_--.::::c;"l~_

_=~~!!""'_11

...:CIl
Q

)

J5:§l
=()CIl
oS!
.....l!)

:::0:

.l:2 ..
0

cD

0
~

..li:
...

~
~

~
'"r

~:l;I
...J

...~enU
J

...J

.....""

ILES WAT Laawakoobe (les éligibles >. 1

ARDO ch.f de vjllaq. : LAAWAKOOBE 1 éligibles )

I.r ARDO désigné par l'Almamy Yusuf Sire L1H d. JAABA

\\<a....J, 1~..~.. r .. f )
\"

lA......

i ;• .l;~

A -J.

(
0

) imam aclllei



FIG. N° 1
HAMDU RABI NJAAC

TRANSMISSION DE LA GANDAL SlnU,

~ CHEIKH SAMMBA dit

CEERNO JINNEEJI

~ ALIU BUBA NDIYAM

(Kollod••Guiné. Konok.y ]

EL HAJ DEMMBA HAWA NJAAC

2 EL HAJ HAMDU RABI

BABA GALLE 5

ANSATA MARIAM BAH

EL HAJ MALIK

IBU UMAR

TRANSMISSION DE L A GANDAL KORAN.

.Imu' F.khu

EL HAJ DEMMBA HAWA NJAAC

Madina Ndiaytbe.]

.Imul F.khu

ALiU KA

[
Alnd. Balla -:

Arrt Th.dogne

6 EL HAJ HAMDU RABI NJAAC

arur

.Imul tallri.i

tijaniatl

la.rari

EL HAJ MAMADU

BOKAR KA

( Koedi ]

Lugho

Nownu

bayana
badil

mandixLY DIAS

UMAR FONDU JA

[Fondu Dépt d. Mbagne ]

TAALIBE

BABA
GALLE

~ î6 EL H~J MALIK

26--3(6-.----46...., ---6
IDI IDRISS VERO SALL

AMAR [Boki 501011.&]
Arr t Sa Ide

---~

ABU DIOP

[Edy Arr l Ndiauml]



~
•

[re
>-

D
Ir

'"
;n

~
Qi

.
r-

..
..

-
;0

i
Il

~

...
~

~
,

t>

.. !l
~

;;>
(

z
C

I
..

...~
~

:-1
a

;
c

~
c

•
~

t
~

r'
:

It
r·

•
•

~
..

!l
-

•
"

•
•

~

!;
li

t-
~

,.. .. '"
n c

~

CD

~
~

~

z

,.. '"
:]

;
..

:
~

•
'f

,..
c

Il
:co

li
,1

:
,

<-
CP

,.
1

~
:
~

c
-
~
.
;

-4
!!,

.
r.

I
~

0
'z

~
"

'1:
!

c.
.

....
;p

0
,...

c
...

..
~

r- 0 C ... '" ~ :: ; z

...
n "'

..
..

.-
~ <

...
'"

..
n r-

r
"'

.....
..

...~
..

r
~ r-

I
'"r-

;
3
~

111
1:

""
'"

1
..

..
li

J
~

••
1

z
c

•
•

•
:J

....
..

;..
c

•
• ~ ."

~
~

...
""

=
,.

.
-0

~
-;

-.
•

i
C

l
,

'<
.

, 0
~

0
J

•
~
~

0
•

'"
<l:

"
~

<l
:

le
r.;

~ i-
~

-u
Jo

C
l

Lo
i

p
l'

:
-

:3
%
~

"""
7<

0
. :

~
It

•
~

<l:
1"

"
1

i
;

•
•

;-

r
•

...
....

·
~

·
.:

•
C

O
"

'"
[]

•
,.

'"
-<

;s.
,

C
I'

,
:

1
#

:-
:

!:
.

•
·

Jo.
;-

Il
0

~

,
l>

;
...

;-
1-

-
0 -.

·
..

~

1
i'"

r
p

%
C

)

ë
~

~
0

~
tt'

~
".

i
!

.
c

J
--

rr

!,
.

•

LES AAN ElIMAAN ET QUElQUES AllIANCES AVEC LES SU ElIMAN.

Paale
AAII

...d~.\, .
"-,,,, .

&.

H......~
Ilhll.'TOl

!lU" ~!ll; Q\....~ ScsI
t'•

0......1..
Paale

Paale

Ilda'o

E'~"'.d"
~i.é ( l' )

A ElIMUN JUUIoIA Dt CUBALEL.

â ".'.bout guérl•••ur.



FIG. N° 4

RESEAU MATRIMONIAL ET DE CLIENTE LE DES GENS DE BAROBE Arrt DE SALDE

OEPARTEMENT DE PODOR.

j 5 .......
L,I---'-.........._L-.-'--~!

@ - \Ji\\a~a. ~C:riHeur~ i"latr09CZ~

0- Vdld'3a. loroobi

0- VillG\-:}<Z- 5I.o1bd\.'oé

ct - Vi\\a~«: F I.lL be
"-.. _Ke\"i'c>n mGlirimon',o\e e.tcliuddc
~A\.\)E,Ch ..{. lieu J'l).rroncli~sem(lih\-



FIG. ND 6

RESEAU DE ClIENTELE DE HAMMADI NJAAY DE JUDDE JAABE .

Gdoc\i· Goti
Mboum'o...

CARiE. DE ~ITUATION

(!) _ Vi\\"<Je du bi\"czjo
0_ \Ji\\"94 lo.oobc

11_ Vi\le2'3<t 5 ebbe
0- ViUCl~e 5ùba\.ba

G- Vil\e2ge Fulbrz
---.Vi\IClge d.z c:\ien~.s

\ŒS\<1\5:ch..f.\iltu d'A.. ondi"rztncznt.



- .:r,;-;--­
1 :

~_ 1

-
~ ../ c- ) (A.' ~~ LC"
~/

<- .J c.4.o ~~ ~.'",

j' ) c:.o
,

." 1 C- .~.~ s..::t:-r
j'-

'1

~ J -<... )c..J if;.) fi;;, .1.

FIG. N° B

Hatumere reproduit par A. Kelew Lih

de Mbaxana.

~
~I ,al -=IF- "t'1 p\ t- .... IX>,.'

&, CP ~ 1+- /hJ ~ ~.

~
~ ~ Ù) ~ -1=f- JI l) t?, ..~

r.... e 'ï;; -b (9 .e 4J:. I/IJ
Ji))

} )) J ~ t; *
Cg ..€ #-

w
...e # JJl} ~

t ....... ~ t9 ~
'"

CP ..0 féE y# p ~ ~ ~
J )1

4 G -e :tr- i J;! r J--' 4-
III --.

..



_.
~

0­
'D

g-
-<

::E
Dl
:l
ID

n
»
;C
-l
rrJ

Z
Q

ID

~

i

....

<'
"9'

f>''"
~

Lf.\, ,'(If'L.". "A.,.•
L-4." C..,I.
L""" ,. ''',''u ''

CD ç..tf ,. A ..

OC"', C.ul.

.!!! CIil"·IoI. '·I1""',u•••~
'd' U' i.......". .
A..." •• "It" "'_il"

o 10 .co le ,_

"

--------_.

'"{

,j~

~
"-.

'l.
(
(,

,J
<-

1

·KiDDUGDU (,

. ....... ~........ ~

\Il If'. \

-9
o

<

..•.

-c..... ..

..
'.
'" .... '.........

Il'· ..

.. L•....

.p
)

\
<'

1

1
\0

•.1••·

0 N

,1"0

.'.

f G

.....

?

....

.:

..

'. ....

.'!l0

o II tI-:
5 ,. 1. i

"".

lIHC.UÊA[

A

.•... ..,
.......•.

............

R

5 1 tl f

A

.....

~.lFfill"'ë
u

...
...

o

.1';0

.......
,:) .. '

c.o~!l')

.................

G

~

É

OU~~CUyt..........

R

G

.;d:.'

.............................'

BR A K NA 1

,OooR Plti G.I. / r ....

:9 - ADl.C' '-""""L __ 'r ,O:..,:~. '. .. a.,IIl. t- .... \
,~' "..... . -rr.-._......"'" "'\"'- _.'lf1!e 0__1,1'. J
~ . O"~N' r....Il

••,.~ -- .....,.;.- r..l" a........ l J
"._,'_,",/ .:,.....,••1tU , 1 H';""l'~'''''''' .-."'" Cl /

~- ~" E:;' ,;) G \ 0 1 M A Ail 0 A 0 " D.....~., -' .- 1

G
'* ' A... ",""t; cJ /1 f """, r....hlal , .... /' 1

,r- ..:;' ...~( .. R.!!t!! , 0 1 ) ..... e·"h - . 0 \ A S S A8 A
" ',: .•.• . • 1 N ~.'" . r~ \. _

t:: ;,.0: 1 •.•'<, ..• _ .1\' ./ " l '
ST LOUIS '__ ~ ..•,.~ <'. '" \ LAO.,' • ->.Or".." ~

• • ) .• " •••.•. , • ••.• • • • . IIRlABE r ...... 1 )
. !!l~.' ,-:,. _ .. •.•.• ':. () / EBIABÉ l' !!!!!r.!.'j 1

.~ .. .... 1/ t/ / / . eMiD~ " '" J
/ BOSSE A / ' '. \.t.- " <:> /

l , \ /

.. ,/ ,,;tro ~tt=À. O""i~' (' ',....... ;
: /J / \ . t 1

!._ -:- <' ' ....J.~ 1

,/I-{ 1) ./" , __...,. __<,\""lI.1 S••li,'

• ...---' <t"1 , .Vi"";lt.e....."
o - ........... --;- .... ----_,-;Go -' 1 Dr~~'i"\iV:..' G:JIOIMAKHA

(1" ;' <" <" 1 /". ' 'lu=.. /" _....... , ~ o••t1J.....
.;p '.. ,O:'.'''I,,·I\... __~

e ... ,~ '1-, , J ..... ,.~' ..."

~ ; ~ 1 ~ \ ! Jlu.n
~ ,,.

I~

o A lot G A\,

... /'~: _. '2/ :'OUN:lIOUC.HE

,(~:; ,ON
~:)R E/~''G
:' Ji''1" ."q/~>

,.

'"

RÉGION CU
CAP-VER] '-',

1)·

~s·

1'·

~,.

"t ••", 1'&'



(
\
1
"':
1

··..·i.

.,l
(

(-/

1

1

~.()

:.'-1,"1+
"1

\: /'
,t -""

.i

:
~- .. ·r·-- .. I

.... / .., "}
~ l" /

\ /.... /
t/~.~ ~ [

:4 .........r.-..........'\
:"-"ft.- ..

1
1

../"'-

"-<:<~::." _..l'.... ..L
............... __ .....1

'.· l.... ." ,..........~ ~; " .\ \, . .
l ' '. . '
/ .... \

1
°' .:

)

l : ,..-.~
l' .' •~ <t J : 4

0

•• \

t
.. 1 • \0'•••••

r .,/,\ _ ..Jo.: ••••
;r ·.0...•• "0' ...

,...-..-........_- .........

(""'---" BOUNDOU

" ,"-- 1'"
'-""'~' ...) ./

\ .. _-_ .......

8 0Ssç..

'-.T 1\UoF

BRAKNA

'1' o,
.......~··.'o.o ,.._·\~,;o ..9.•./ ..,·······,

.",,- "'--..

(
i....

·,·"·..__••••l~•• _._.. 0 J 9 "L .9..f!'....
~ _........ /.<~ "':-"" /'..

CARTE N" 2

~ 1:» 'P 2~ "p sp••

......
KAYOR

... ~~!'­
'\~.-\

VALLEE\OU SENEGAL
Régions. villages et lieux historiques.



:.~o

CP
.

:

•
•

c

...1ctCJLUZLUC
I)

~CLULU...1
...1ct>

'5

•.
n

.,0 'P'.'I,Q'0
1

"lOlO..
DI ........un

"""0"0I55U""' _

.4"

lS·

15·

...

CAIUE NO !

Ir

VALLEE ~ "
! ~ '1 ..',~~..~~. ,---., J \,'

) '~J ~
.- " - ... :", ~ \,

• ~ 1 ,-••\

SEN

EGAL " ! J / \,__"
DU .. __.._ ..__, _--"-. \, (_' __',

/' --- \. r-- -'" \ ."_0' : '1 ,'" ... _ \,

. \ i _, , .~. ,,,'''''i 'v "" / ,/ \ "

1 1 ", : /" _, _" .", _
. ,. '1 /"...._~ . _""'" ,

! ,. 1,- /' "1 '- -',:1"1 ,. _-"'y '., -",'l, ,...., .A..A:':.h..... . '\ \' /.'7'-.,,;

"" - '.... /'''.'""',"

1 ....... • • .. / , \, i'( .. "'0,
z,.r;<, / ,. ,.( ..
! J ~ 1 ! >_, . 1) ,.,_.._..~ \,

\

.' - \ , l' JI..., __

. l' ,:.,..'.'::lc-::> '-', _"~':'
) 1"~·;Ill!KA.1 •

-"'-"". .......... :;'//' 1 liA0"""./ '1 ,

.. '" ''',1
< '- --- i!· . __ i .........,

\.,\. '-'-/;'''7--- .....,!, 1 \

". 1 i-,-''''..... \ \ 1 ..

" . l.. ) '! )
\( .-.-._._.-.-' .......,. 1 ,"!-; r-----J <' "., ",

• • "J, '_/'-_,' '_,_<_.•, ....,-,_....' j '-, -\
\.--- ,/ '-. 1 \L./ .., _J •

/- : 1 J ,'__ l
: \.-- ,f l,

... \ . . ,
./ ~; n\ )----.' ....c..· , __, _.. ,__, '."

./: ~,,_J-' - , .-L ..__ ... ----" "'''-1 y

-"'\ ," "1 •__ ...,,,

' • 1 ''''''''i''':.'
....,------..--..C.,.. ' __< ";

'\ 'i.. --.... : .--',------ .. ",- ----"... i
' '-..' ·'---·r-·-,'__._•.•---.- ' __ \__ ."

1 13" O ' O."O~":.....____ .

( .-.,.~._._._._._._._.------~------------------------1.- _

10'

n·



GLOSSAIRE HAALPULAAR

almaami : déformation de AI Imaam El Muumiin (commandeur des croyants)

ardo, pl. ardooBe ou ardiiBe = "chefs, régnants" titre honorifique désignant
un chef Peul

asakal (ar.) = aumône coranique, devenue impôt foncier pendant le règne des
Almamys.

aaya (ar.) = verset coranique è usage thérapeutique.

aade = créature de Dieu, "être humain"

alluwal, pl. alluje (ar.) = "planchette coranique"

awluuBe, sg. gawlo = griot

asale = hanche

lada (ar.) = "coutume"

BuuBri = "fraîcheur", désigne une maladie urino-génitale

bade = variole

Besungu = "naissance", mal. des enfants de moins d'un an stérilité.

Bawle = "urine", mal urinaire.

bompilaaDo = "celui qui ne voit pas la nuit tombée" ,héméralopie par carence
en vitamine A.

buddi, pl. bulle = "oedème", "enflure"

bayti (ar.) = "bien communautaire", "terre communale ou gouvernementale".

bandiraagal = relation de parenté consanguine.

Bayre = magie du désir, Bayre laamu (pouvoir), jawdi (bétail, richesse),
rewBe (séduction).

bileejo, pl. bileeBe = "chasseur de sorcier", contre-sorcier.

baaleejo, pl. baleeBe = "noir", métaphore désignant les sorciers-anthropo­
phages.

binndol, pl. binndi = "écriture"

bana-bana (wo.) = "colporteur", marchand ambulant

Bandu, pl. Balli = "corps"

Bemde = région épigastrique

baraka (ar.) = pouvoir charismatique, "chance".

belD = racine verbale "être doux", "sucré"

Bii, pl BiBBe = enfant, BiBBe baaba frères réels et classificatoires de père.
BiBBe yumma frères réels et classificatoires de mère.

badanal = maraboutage

Buucaade = "sucer", "aspirer" ; Buucoowo désigne le thérapeute qui soigne
en suçant et en aspirant.



burnaaBe = groupe statutaire définit comme potier-céramiste mais qui s'assi­
mile aux guerriers seBBe.

caaH = hangar, auvent.

came = rougeole.

camaaba (son.) = python, animal mythique qui séjournerait dans le fleuve.

capato, pl. safalBe = Maure.

cumoowo = celui qui soigne en brûlant; sumde = brûler

cefol, pl. cefi = incantation magique, rite oral.

ceeDu = saison sèche (mars à j'Jin).

colgoci:io = fils ou fille d'un père sukunya (sorcier)

Doyru = tuberculose.

Dojo = "toux" •

daande, pl. daaDe = "cou", "voix", désigne les incantations récitées au cours
de rituels thérapeutiques; = cefi •

dabbunde = saison froide (nov. à mars).

DaDoI, pl. DaDi = "veine", conduit sanguin.

dabare (mand.) = maraboutage, jet de sortilège.

danki = lit en bois placé à l'abri d'un auvent sur lequel on se repose dans
la journée.

dunoowo = "circonciseur" ; dunuude = "circonciser".

DuDal = "foyer", désigne le feu autour duquel se réunissent les élèves cora­
niques.

dambo = mal vénérien qui empêche d'uriner.

duwawuuji (ar.) = bénédictions.

dawDe = mal qui déforme les jambes (genoux rentrés et pieds écartés).

dendiraagal = relation entre cousins germains; dendiraagal njongu = parenté
à plaisanterie.

esiraagal = relation matrimoniale.

endu = "sein", endam = "mon sein" parenté utérine.

ferngo = hémorroïdes.

felewere = panari •

fiDo = infection, abcès, mal vénérien.

fittaandu, pl. pittaali = âme, esprit, principe vital.

fulBe, sg. pullo = 'Peul .

fecciram golle = "qui partage le travail"

fifire = chasse au caïman, récit épique des pêcheurs.

fergo = migration, exode.

farba (mand.) = titre honorifique des seBBe.

fibirbaaji = "celui qui fait des noeuds avec des écorces".

faddungo, pl. padduJi = protections magiques.



foonde, pl. pooDe = terre haute de la vallée fluviale.

fiBde = "faire un noeud", "attacher" ; fiBoowo = "celui qui fait des noeuds"

fiDDe = "secouer", "repousser" ; fiDDoowo = celui qui repousse, chasse le
mal avec une gourde.

fesaade = "faire des incisions" ; fesoowo = "celui qui fait des incisions".

fayande, pl. payanOe ="marmite en terre".

gandal = "le savoir"

galle = unité familiale et résidentielle; famille et/ou concession.
joo",! galle = "maître de maison" ; joom suudu = "maîtresse de maison".

gorgol =tante paternelle.

giite ngaari = "yeux de taureau" ; yiitere, pl. giite = oeil ; ngaari, pl. ga'i =
taureau.

gumbala = chant épique des seBBe.

hakkille (ar.) = principe d'intelligence.

haalpulaar, pl. haalpulaaren = "celui qui parle Peul", désigne la population
poularophone sédentaire de la région du fleuve.

hoore, pl. ko'e = "tête"

hipuude = "couvrir" ; hipide = "découvrir"

hendu = "vent"

hatumere, pl. katemedie (ar.) = "rectangle"

hinnde, pl kinnde = "part", niveau de segmentation des lignages.

haako = feuille, désigne la sauce à base de feuilles de haricot-nyeBe.

heDDere, pl. keDDe = caillot de sang.

husere, pl. kuse = "morceau"

haaDa ="être amer".

innde Allah = "nom de Dieu"

jikku, pl. jikkuuji = "caractère", "trait".

jiilol, pl. jiili = "vertige".

jomoo = "s'étrangler avec une arête de poisson".

jomeed~ Vi 'al = "action de faire passer l'arête".

juma (ar.) = "prière du vendredi", désigne la grande mosquée villageoise

jama (ar.) =mosquée.

joom galle = maître de maison, mari

joom suudu = maîtresse de maison, épouse

janaaba (ar.) = maladie causée par l'impureté

jinne, pl jinneeji (ar.) = génie

jatigi (mand.) = hôte, logeur

jaggordal, pl. jaggorDe = grands électeurs

jawdi, pl. jawDi = bétail, richesse



jaagaraaf (mand.) = titre honorifique ceddo.

kaaDi = folie •

kaw = oncle maternel.

keci = dos,

koddigal = relation entre voisins.

kuDol, pl. kuDi = "brin d3 paille", "roseau", plume à écrire.

kosam, pl. koce = "lait" ,

kiite = puissance maléfique,

leydi, pl. leyDe = "terre", "sol".

listikar (ar). = pratique mantique islamique.

Jekki, pl. leDDe = arbre, plante médicinale,

Jaana, pl. laaDe = pirogue,

laBi, pl. laBe = couteau •

laBDo = pur.

lasrari (ar.) = pratique mystique islamique.

lenyol, pl. leVYi = lignage •

ligge = travail, maraboutage •

maalu = puissance bénéfique •

mbaroodi, pl. mbarooDi = "le tueur".

muunu, pl. muunuuji = génie aquatique.

meceke (?) = ciseau •

muusoore = qui fait mal •

majjuuBe = "les égarés" •

majje = être perdu .

mawniraaDo = le grand, l'aîné.

minyiraaDo = le petit, le cadet •

majje, pl. majjeeji = "éclair", poisson torpille.

nguleeki = chaleur ,

nyawndorgal, pl. nyawndorDe = amulette.

nyagunde = demander, solliciter.

niire, pl. niiV'e = dent •

naakaade = polissoir en bois des cordonniers •

ndaneewu = blanc •

ndungu = hivernage, saison des pluies.

pawngal = fièvre •

pekaan = récit épique des subalBe (pêcheurs).

palle, pl. de falo = terres de berge •

reedu = ventre •

rafi = manque; raf = être privé de ce qu'on désire.



rimBe, pl. de dimo = libre, noble rimayBe = asservis.

rufnde = renverser.

rewBe, pl. de debbo = femme •

sakkaade debbo = pratique qui consiste pour un taalibe à donner sa fille à
son marabout.

sero Cfr.) = constipation.

silsila (ar.) = chaîne d'apprentissage coranique.

sammituude = traiter, être traité contre les morsures de serpent.

sirru (ar., haus.) = secret.

sottiiBe = "les rachetés" •

saayakooBe (wol.) = les fondeurs, les bijoutiers.

satigi (mand.) = titre honorifique des Peuls du pouvoir Denianke •

sokde = bleuir les gencives; sokoowo = tatoueuse •

seytaane, pl. seytaaneeji = démon, diable.

talkuru, pl. talki = talisman.

tekko = toux; teko = coqueluche.

tinndol, pl. tinndi = récit, tradition.

tuubal, tuubaako = l'Européen •

tafirde = poinçon.

taande = enclume du forgeron.

tarbiyyu = quête propédeutique.

toBBere, pl. toBBe = point, tâche.

taalibe (ar.) = disciple, élève coranique.

tugunde = emplacement où les femmes pilent •

ullundu, pl. ulluDi = chat •

wadabere = individu attaqué en sorcellerie par sa mère.

wadere = bouton de variole •

woDa = interdit, tabou.

worBe, pl. gorko = homme •

wodeeBe, boleejo = "rouge" .

waalo = plaine alluviale, waalanke = habitants du waalo •

wofnde = ventre, vessie.

yaroowo = buveur ; YiiYam = sang ; yarooBe YiiYam = "buveurs de sang".

yettoode, pl. yettooDe = nom d'honneur, patronyme.

yahoowo, pl. yahooBe = "celui qui va".

légende: (ar.) = arabe

(fr.) = français
(mand.) = manding

(son.) = soninke
(wo.) = wolof



GLOSSAIRE DES MAUX EN PULAAR (il)

RAFI NGURU MAUX DE PEAU

baras (nyaw mawdo), lèpre "grande maladie"

buddi : "enflement, oedème"

bade : variole

felewere : panari

sadibere (pl.cadiBe) exzéma

buruuti : vers de Guinée

ure baleere : "abcès noir"

came : varicelle

RAFI HOORE MAUX DE TETE

joom hoore raneere : "propriétaire de tête blanche"

joom hoore baleere : "propriétaire de tête noire"

kelu hoore : "tête cassée"

bompilado : mauvaise vision à la nuit tombée

giite musooji : "douleur des yeux"

nyaw giite : "maladie des yeux"

yaafo : bouton à l'intérieur des narines, qui empêchent le sang de circuler.

sa fo : aphtes

niiY'e muusooji : "douleurs de dents"

tuYYam : "saignement de nez"

RAFI BANDU MAUX DU CORPS

barogal : épilepsie

siwre (pl. cuje) : douleurs intercostales

Doyru : tuberculose

Dojjere : "toux"

Daamol : engorgement du foie et de la rate

(*) Les traductions sont approximatives et non-exhaustives.



ferngo: hémorroïdes

jalBi : "vers"

jaIBi daneeji : "vers blancs"

koyDe jaadooje : "jambes qui vont ensemble"

yaabre : "fruits du jujubier", verrue plantaire

dawOe : malformation des jambes

likjere : hoquet

soyno : jaunisse

nguliyel : "petite chaleur"

narinde : boule qui circule dans le ventre qui peut apparaître sous la peau
sous forme de kyste.

moyni fièvre

Vi'el Bernde : "os de la reglon épigastrique"

nyaw daneewe : "maladie blanche" (cancer du foie ?)

jorangal : mal qui rend la peau sèche.

rafi tuure (Bernde timmi) : vomissements

nawnaare : "épidémie"

nyaw uluuDi : "maladie des chats", maladie infantile qui se traduit par
la pousse de poils sur tout le corps.

teko : rougeole

Bernde muusore "douleur de la région épigastrique"

RAFt REEDU MAUX DE VENTRE

reedu dimoli "ventre remuant", diarrhée

reedu tuVVundu (tuVVam reedu) : "ventre qui saigne"

reedu leelindu : "ventre couché"

dambo : maladie vénérienne qui empêche les hommes d'uriner.

bosde : avortement

ViiVam Besungu (meret) : "sang de l'accouchement"

BuuBri : syndrome urino-géni tal

Bawle : "urine"

jonDe : syphilis endémique

rewam : syphilis



ndiyam siti : "eau 7" (rhumatisme articulaire et syphilis)

fiDo raneewo : fiDo "blanc" (blénnorhagie 7)

fiDo baleewo : fiDo "noir"

catraado Besungu : "difficulté d'accoucher"

RAFI HAKKILLE MAUX D'INTELLIGENCE

giilol (jiHaD: "vertige"

hendu : "vent"

ligge (dabare/badanal) : "travaiP'

Bernde taYoore : "Bernde coupé", angoisse

rafi baleeBe : "mal des noirs (sorciers)"

rafi jinneji : "mal des génies"

rafi seytaaneeji : "maladie des démons"



GLOSSAIRE DES PLANTES

(LEDDE)

aalali : Securidaca longepedunculata

aljanaawi : Cassia occidentalis

aUuki : Acacia sieberiana = ciNaNwi

ababo : Ipomea asarifolia

bamwaami : Calotropis procera

barkeewi : Bauhinia thonningii Piliostigma reticulata

belwelngel : Scoparia dulcis

baxani : Cissus populnea ; Tinospora bakis

baxa ciUe : Acacia sp.

boBori : Sterculia setigera

burbooki : Momordica basalmina

bulbi : Acacia seyal

burinyanyeewi : Caralluma dalzielii

capatowol : Leptadenia hastana

cilluki = bulbi : Acacia seyal

caski : Acacia albida

cili : Acacia radiana

ciNaNwi : Cassia sieberiana

darBokki : Adenium obesum

Doki : Combretum glutinosum

dukumi : Annona senegalensis

elooko = yelooko : Guiera senegalensis

eeri : Sclerocarya birrea

endu nywa : Cissus quadrangularis

falaYel : Cassia italica

fol1ere : Hibiscus asper

ganki : Celtis integrifolia

gawdi : Acacia nilotica

gi'al gooti : May tenus senegalensis

gijile : Boscia senegalensis

golombi : Stereospermum kunthianum

gumibaleewi : Capparis tomentosa

yiitere ngaari : Solanum incanum



iiwi : Ficus gnaphalocarpa

jaaBi : Zizyphus jujuba

jammi : Tamarindus indica

jalamban : Dalbergia melanoxylon

kafaafi : Waltheria indica

keHi : Grewia bicolor ; Grewia lasiodiscus

keleli : Heeria insignis

koojoli : Anogeissus leiocarpus

koyli : Mitragyna inermis

kahi : Khaya senegalensis

lebleban : Althernanthera sessilis

liberibeceewi : Ficus glumosa

murtooki : Balanites aegyptiaca

minyeli : Cordia sinensis

nammare : Bauhinia rufescens

nyebeday: Moringa oleifera

nyepere : Bergia suffruticosa ; Cymbopogon giganteus

nyakabere : Desmodium velutinum

pattuki : Acacia senegal

puleewi : Terminalia avicennioides

to'naawi : Tapinanthis bangwensis

tiirowi : Boscia augusti folia

taHi : Combretum micranthum, kinkelibah

ulo : Cassia tora



Mammadu L, hospitalisé à l'hôpital de Fann en mars 1981

t

malades mentaux
céphalées

famille adoptive malienne de Mammadu

o Sorcière anthropophage

.t décédé+ divorce

A l'âge de deux ans, après le sevrage, Mammadu est confié à son
oncle paternel résidant au Mali. Jusqu'à dix sept ans, il reçoit une éducation
pastorale sans aller à l'école coranique ou autre. A dix sept ans, Mammadu
décide d'aller voir son père alors affecté à Dakar. Il apprend la mort
de sa mère et en est très affecté. En même temps, le rythme de la vie
urbaine le déphase mais au bout de quelques temps, il s'intègre et apprend
l'arabe avec son père marabout. Celui-ci le confie à un oncle maternel
de Nouakchott chez qui il poursuit des cours d'arabe. Elève très brillant,
Mammadu passe l'équivalent du baccalauréat en 1969 et boursier, il part
au Soudan faire un second cycle à l'université islamique de Khartoum.
De 1969 à 1974, Mammadu est au Soudan,. passant ses vacances dans
di fférents pays arabes.

En 1973, Mammadu souffre de premiers symptômes nécessi tant une
hospitalisation de deux semaines à Khartoum. La même année, il obtient
sa licence, mais l'année suivante, en juin 1974, il rechute lors de sa soute­
nance de maîtrise. Il est hospitalisé à l'hôpital psychiatrique de Khartoum
durant une semaine pendant laquelle le jury délibère et lui accorde, au
vu de l'écrit de sa maîtrise, une mention très bien.

Mammadu est rapatrié à Dakar par deux promotionnaires. Il demande
un emploi dans la fonction publique qui lui est accordé mais une rechute
à la rentrée scolaire l'empêche de prendre ses fonctions. A partir de là,
Mammadu va aller de thérapeute en thérapeute en quête d'un remède
à ses céphalées. Celles-ci, il les partage avec son frère et sa soeur et
il semble que leur mère, de son vivant, souffrait des mêmes douleurs. La
famille a consulté les contre-sorciers pour ces céphalées familiales et
leur interprétation est que ce mal d'origine maternelle est lié au fait
que la mère était une sorcière anthropophage parce qu'elle avait été élevée



avec sa cousIne Binta S. qui descend d'une lignée d'anthropophages et
que les sorciers "bouffent" leurs propres parents. Cette interprétation
a fait l'unanimité des guérisseurs consultés et la preuve formelle de cette
anthropophagie, c'est que la mère de Mammadu a craché du sang avant
de mourir à l'hôpital de Fann d'une tuberculose pulmonaire, expulsant
ainsi le mal.

Mais, pour Mammadu et son père, le cas de Mammadu n'est pas de
la compétence des bileeBe et seuls les marabouts ont été consultés.

Mammadu a fait plusieurs séjours au Sénégal oriental : il fait son
premier sejour chez un thérapeute spécialisé dans le joom hoore. Ce dernier
lui pratique des incisions à la tête pour lui ôter ses céphalées, puis sur
tout le corps, sans résultat. Le thérapeute impute les maux de tête de
Mammadu au seytaane qui rend le sang impur. Mammadu finit par s'enfuir
et il rejoint son père retraité à Bakel.

Son dernier séjour, Mammadu le fait à Maadina Gunaas chez un marabout
spécialisé dans les troubles mentaux. Il séjourne un an chez ce marabout
qui enchaÎne ses malades et les prive de nourriture au moment des crises.
Le reste du temps, il pratique l'ergothérapie en les faisant travai 11er
dans ses champs. Le petit frère de Mammadu qui rentre d'un stage en
France, lui rend visite et voit avec horreur et stupéfaction quelles sont
les conditions de traitement. Il décide de faire hospitaliser Mammadu
à Fann et revient le chercher.

J'ai eu l'occasion de rencontrer une fois Mammadu et son père, un
jour qu'ils venaient à l'hôpital de Fann pour une visite de routine. Par
ailleurs, je suis allée à Maadina Gunaas et j'ai pu constater la malhonnêteté
du marabout qui, parce qu'il est sur un lieu de pélerinage, se permet
de tromper sa clientèle en l'abusant. Maadina Gunaas est une ville, fondée
en 1946, par un marabout Haalpulaar, Mamma Saydu BAH (originaire du
IrlaaBe : Tikite) et ses disciples dont la rigueur religieuse les a poussé
à s'exiler et à s'installer en milieu Peul animiste pour s'ériger en maîtres
de l'orthodoxie musulmane (WANE, 1974).

Pour la maladie de la mère de Mammadu, c'est d'abord le CONTEXTE
qui fait opter pour la sorcellerie-anthropophage (cousine maternelle sorcièe).
Lors du décès, ce sont les SIGI\IES et SYMPTOMES (crachats de sang)
qUi confirment l'AGENT.

Quant à Mammadu, son père est marabout et imam de la mosquée
de Bakel au moment de la dernière hospitalisation. C'est donc le contexte
qUI amène Mammadu à consulter uniquement les seernaaBe (marabouts).

Cette étude de cas est surtout intéressante au point de vue de la
généalogie et de la transmission héréditaire de la sorcellerie. Mais la
mère de Mammadu étant morte depuis plus de dix ans, il nous était diffi­
cile· de rouvrir son dossier d'autant plus que l'affaire est close depuis
la preuve fournie avant son décès.



Mammadu T. hospitalisé à l'hôpital de Fann du 31 Octobre au 22 Décembre
1979

Malade mental
Accusée de sorcellerie anthropophage
Décédé
Sorcier devenu guérisseur (bileejo)

A:
0:
t :
~:

f
Mammadu

Mammadu est né à Matam en 1956. A l'âge de deux ans, il est confié
à sa grand-mère paternelle chez qui il vit avec son oncle paternel jusqu'à
l'âge de dix ans. Il rejoint alors ses parents à Thiès. Il poursuit ses études
jusqu'en classe de quatrième.

Sa première crise se produit à Matam à l'âge de huit ans, à l'école.
En 1977, il est suivi en hôpital de jour. En mars 1978, il est hospitalisé
à Fann pendant trois mois. Alors que Mammadu passe la nuit chez une·
tante paternelle à Pikine, il accuse celle-ci et son propre père de l'attaquer
en sorcellerie. II est de plus en plus violent et se jette sur sa propre mère
avec un couteau qui le blesse à la main droite. Les sapeurs-pompiers'
sont appelés et Mamî1adu est admis à l'hôpital de Fann.

La première crise a être analysée est celle de 1978 :

Mammadu accuse son père de sorcellerie-anthropophage. Il va voir
les contre-sorciers qui lui disent que c'est sa mère qui est une sorcière
anthropophage. Diagnostic confirmé par le grand oncle maternel qui fut
lui-même sorcier et qui est devenu 'bileejo' après sa guérison. Malgré
cela, le père pense que la maladie de son fils n'a pas pour origine la sorcel­
lerie de sa femme. Il envoie Mammadu voir les marabouts qui imputent
la maladie de celui-ci au 'xala' (maraboutage qui rend impuissant).

Au début, Mammadu accuse son père et c'est le CONTEXTE qUI
prédomine : un frère du père et trois de ses cousins paternels ont eu des
troubles mentaux. Lorsque les contre-sorciers sont consultés, c'est l'AGENT
qui est mis en avant, la mère sorcière anthropophage. Mais le père, dont
la personnalité est écrasante, refuse la sorcellerie anthropophage comme
agent des maux de Mammadu et propose la consultation des marabouts.



C'est le CONTEXTE qui prime dans le choix du thérapeute et ce
sont les SIGNES et SYMPTOMES (impuissance intermittente depuis 1976)
qUI font opter les marabouts pOUf le 'xala l

•

Cette étude de cas a été faite à partir du dossier du mglade et nous
avons peu d'éléments qui permettent une analyse rigoureuse.




