
 

 

Animal food avoidance among 
Central African hunter-gatherers 

Mitsuo ICHIKAWA 
ichikawa@jambo.africa.kyoto-u.ac.jp 

Abstract 
Central African hunter-gatherers share a similar belief about ‘bad animals’, which are 
avoided by certain members of their society for their potential to cause illnesses. This 
custom of avoidance, called kuweri among the Mbuti and eke among the Efe (both in 
Democratic Republic of Congo), ekila among the Aka in northern Congo and Central 
African Republic, and ki or fondi among the Baka in Cameroon, has several common 
characteristics concerning the animals to be avoided and the people expected to avoid them. 
Taking these characteristics into consideration, the article examines the concepts of food 
and eating food among the central African hunter-gatherers. 
Keywords 
bad animals, Mbuti, Efe, Aka, Baka  

▌ Introduction  
The widely distributed practice  
of food avoidance 

In the forests that stretch across Central Africa, groups of hunter-gatherers of a 
‘Pygmy’ type are widely distributed. These groups are called by various names, 
including Mbuti, Efe, Aka and Baka. Despite their wide distribution in the Congo 
Basin (fig. 1), these hunter-gatherer groups display several common characteristics. 
These include a similar environment of tropical rain forest, a livelihood based on 
(i) hunting and gathering, (ii) a nomadic life in the forests for at least a few months 
of the year, (iii) egalitarian social life in small groups composed of several dozen 
people, (iv) ritual performances of songs and dances in which various forest spirits 
play an important part, and (v) the maintenance of a close but subordinate 
relationship with neighboring agricultural peoples. 

© IRD, 2007 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 914 

There has been a sizeable accumulation of ethnographic studies concerning the 
livelihood, society and religion of the Pygmy hunter-gatherers who live in the 
various parts of central Africa. Based on these ethnographic studies, comparative 
studies were undertaken on language and history (Bahuchet 1992), and on the 
social relationships with agricultural peoples (Joiris 2003), and much has now been 
clarified concerning common features and differences among these hunter-gatherer 
groups. In this paper, I would like to introduce a topic that has hitherto been given 
little attention in a comparative study, though documented on the individual 
groups; that is, the practice of food avoidance, and in particular the avoidance of 
eating wild animals. 
It has been pointed out that in comparison with hunter-gatherers in drier 
environments, and also in comparison with the farmers who inhabit similar 
environments, the hunter-gatherers in the tropical rain forests of central Africa are 
in the main ‘generalists’ who obtain food from a far wider range of animals 
(Ichikawa 1993). Even so, among the animals thought of as being ‘food’, many 
species are put in a special category, and are avoided as a food source. Among 
mammals in particular, over half of the medium and large species that can be 
sources of food are the object of food avoidance of one kind or another, it being 
thought that the person who eats them, and his or her children, will come to serious 
harm, including for example the contracting of illness. The Mbuti of the Ituri 
forest, for instance, use the word kuweri to describe such ‘bad animals’, the eating 
of which can cause illness, a category that also includes animals that must be 
avoided by both of the parents of babies or young infants. Among the Efe, who live 
next to the Mbuti, the word eke is used to describe this kind of animal (Terashima 
2001). Moreover among the Aka and the Baka of the western Congo basin, there 
exists a similar practice of avoiding the eating of wild animals, the practice and the 
animals avoided being called ekila among the Aka (Bahuchet 1985, Takeuchi 1994) 
and ki or fondi among the Baka (Hirasawa 2002, Hattori 2003). What does this 
widely practiced food avoidance mean for those who observe it? What can we 
learn about their attitudes towards food, towards animals, and towards illness, by 
studying the practice? From the standpoint of these questions, this essay will look 
at food avoidance in relation to their concept of food and eating food. 
The data on which this study is based were obtained from field research as well as 
from articles and thesis on related issues: the data on the Mbuti were obtained from 
direct observations and interviews with the Mbuti during the several field trips to 
the Ituri Forest of DRC from the middle of the 1970s to the middle of the 1980s 
(Ichikawa 1987), whereas those of the Efe were obtained from H. Terashima 
(2001), those of Aka1 from S. Bahuchet (1985) and K. Takeuchi (1994), and those 
of Baka from H. Sato (1998), A. Hirasawa (2002) and S. Hattori (2003). It should 
also be noted that I had visited all of these hunter-gatherer groups and had 
confirmed the information used in this study. 

                                                      
1 On food taboos regarding the Aka Pygmies of Central African Republic, see also É. Motte-Florac 
et al. (1993). 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   915 

▌ 1. The kuweri of the Mbuti 

To begin with, I would like to introduce as an example the Mbuti of the Ituri forest, 
a people who were the first hunter-gatherer group I investigated. The Mbuti 
consider as food almost 230 species of animals, including 57 types of mammals, 
108 types of birds, and 9 types of reptiles (Ichikawa 1987). Among these species, 
half are avoided by people belonging to specific descent groups and other social 
categories. These are ‘marked’ or ‘culturally loaded’ animals endowed with a 
cultural significance beyond their nutritional value. Especially as regards the 
mammals, among the 57 medium and large species recognized as food sources, 
48 species, or 84% of the total, are avoided for one reason or another. For example, 
there is a close connection between specific descent groups and totemic animals 
that must not be eaten by members of those groups. Such forbidden animals are 
called nginiso, and people who eat them incur the wrath of their ancestors and suffer 
such problems like teeth falling out. Moreover, there are specified subsistence 
activities in connection with which certain foods are forbidden. For example 
women are not allowed to eat the hearts and livers of animals that are caught by net 
hunting. This kind of prohibition is called ‘prohibition of net hunting’ musilo ya 
nkuya and it is claimed that those who flout it incur the anger of the ‘master of the 
forest’ Apakumandura and fail in hunting. Furthermore, especially at forest camps, 
there exist various kinds of ‘non-food taboos’ nba: one must not sit cross-legged, 
one must not spill cold water over the fire, and so on. These prohibitions are 
matters established as social norms and if they are flouted, calamity will be brought 
down on the entire residential group. They are thus associated with social or 
‘supernatural’ sanctions (cf. M. Fleury, I. de Garine, this volume). 
Such prohibitions of specified animals (or groups of animals) due to social 
categories such as descent groups and subsistence activities can be widely 
observed, but among the Mbuti of Ituri, there are also animals that are avoided 
according to the stage reached in an individual’s life history: a kind of avoidance 
that P. Putnam (1948) has called the conditional taboo. For example pregnant 
women and their husbands, parents with small children, and young people 
undergoing rites of passage must avoid eating certain animals. If the animals are 
consumed, the person who eats them, or his or her children, will encounter illness, 
deformity or some equally severe problem. Among the Mbuti, these ‘bad animals’ 
or ‘dangerous animals’ are known as kuweri. I will describe some concrete 
examples of kuweri below. 
When parents have given a birth to a child, they avoid animals such as giant genets 
(photo 1) and dwarf antelopes2 (photo 2). They believe that these animals cause 
their children to suffer from fevers (sesya) severe enough to bring on convulsions. 
It is said that eating animals such as the dwarf crocodile (Osteolaemus tetraspis 

                                                      
2
 The scientific and vernacular names of all the mammals cited in the text are given in table 1. 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 916 

Cope, Crocodylidae) (photo 3) and the fish (non identified) known as mukoloto will 
lead to severe diarrhea accompanied by bloody stools, while brush-tailed 
porcupines and bush pigs are said to be the cause of a fearful skin disease. The 
children of the Mbuti often wear charms around their waists and wrists to protect 
themselves from these ‘bad animals’. The charms are called angbe la bakuweri: 
wood pieces for the kuweri animals (photo 4). The Mbuti believe that in general, the 
animals of the forest have the ‘power’ to bring about illness, and because of this, 
they protect newly born babies during their first days when they are at their most 
vulnerable, by avoiding all types of mammal and reptile flesh. The father, around 
the time of the drying of his baby’s umbilical cord, makes a small incision on the 
body of the baby and rubs in the burnt hair of the forest duiker and the ash from 
certain types of forest plants. After having employed this measure to give their 
child resistance against the illnesses caused by forest animals, the parents for the 
first time are able to eat meat. But kuweri animals, with their especially strong 
power to cause illness, continue to be avoided until the child is weaned. When the 
child can stand and walk, the power to resist illness brought by animals gradually 
increases, and the number of animals to be avoided diminishes. Which kuweri 
animals should be avoided, and for how long, are questions that are left to the 
judgment of the parents, but generally the weaning, which is often associated with 
the conception of the next child, is taken as a benchmark, after which parents no 
longer feel it necessary to avoid ‘bad animals’ for the sake of the child’s safety. 
From this point onwards, the child itself must avoid those animals among the kuweri 
that has especially ‘strong power’ to cause illness. Among the Mbuti, people share 
recognition of animals that are considered especially dangerous, whereas for other 
kuweri animals, people make judgments according to their personal experience of 
disease contraction, or according to what they have been taught by their parents, 
and there is thus some degree of difference from individual to individual. 
However, when puberty is reached, during and immediately after the ‘period of 
circumcision’ nganja and the ‘ritual for menarche’ elima, there is once more an 
increase in the number of animals that have to be avoided. Food avoidance during 
this period is monitored by other senior members of the group who force the 
initiates to observe the avoidance rule. The avoidance during this period therefore 
differs in character from that in other periods. In other periods, even if avoidance is 
not observed, the transgressor is not subjected to social sanctions. Circumcision 
and the rites of the first menstruation are, as it were, ceremonies marking the 
‘arrival of the adult into society’. By inducing the same kind of avoidance rule to 
young initiates as they do in respect of babies, the Mbuti make this period socially 
equivalent to the period of babyhood. 
The young people of the Mbuti who have completed the rites of passage can eat the 
meat of most animals, except ‘meat for the elderly’ and ‘birds for the elderly’ 
(photo 5) that are considered especially dangerous and eaten only by old people. 
However when they marry and children are born, avoidance of kuweri is resumed. 
Figure 2 shows the changes that occur along with life stages in the above kinds of 
avoidance of kuweri. As can be seen from the figure, the Mbuti avoid many animals 
during critical stages of life such as babyhood and the rites of passage, reflecting 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   917 

their awareness of critical periods in their life history: early infancy, with its high 
mortality, and the socially critical stage of the rites of passage. 
What needs to be pointed out is that the critical stages regarding attitudes towards 
wild animals begin before birth, this being reflected by food avoidance by both 
parents during the period of pregnancy. For example, the pregnant wife and her 
husband do not eat the tree pangolin eboso lest childbirth be accompanied by the 
hemorrhaging of great quantities of blood, as though the animal were dissolving 
(photo 6). Moreover it is thought that if the tree hyrax is eaten, the child will be 
born like the animal, with only four fingers. The animals to be avoided lest they 
cause harm or deformation at the time of childbirth are specifically called ekoni 
(also called kuweri in general), and among the mammal order alone, there are ten 
such species. The trunk of an elephant is also regarded as ekoni for the initiates of 
circumcision (photo 7).  
By examining the practice of kuweri avoidance in this way, we can draw up the 
following generalizations concerning food avoidance beliefs: wild animals of the 
forest have the ‘power’ to bring illness to human beings; the illnesses brought by 
kuweri animals include fever, diarrhea, skin diseases and vary according to the 
species of animal; illnesses of this kind are mainly brought about by eating animals 
that have been classified as kuweri; the danger of contracting these illnesses exists 
before childbirth; the strength to resist the influence of kuweri generally increases as 
the child grows older, but which animals are avoided and for how long are 
questions left to the judgment of the person himself or to the judgment of the 
parents.  

▌ 2. Examples from other Pygmy groups 

2.1. Efe in the Ituri Forest, Democratic Republic of Congo 

The Efe, who speak a Sudanic language and who are neighbors of the Mbuti, also 
believe that many illnesses are brought by wild animals (Terashima 2001, this 
volume). The Efe apply morphemes with the prefix onde-, meaning illness caused 
by particular animals. Examples include the ‘disease of the Gabon duiker’ onde-tau 
and the ‘disease of the brush-tailed porcupine’onde-fele. Among these animals, 
there are animals called eke in general, which, when eaten by parents, cause 
illnesses and other abnormalities to occur among fetuses and babies. These animals 
are the exact equivalents of the Mbuti kuweri and ekoni. The animals that are 
avoided as bringers of illnesses number 24 species out of 50, or about a half of the 
total. Again, as with the Mbuti, avoidance of ‘bad animals’ such as eke diminishes 
as the child grows up, and among old people, nearly all the animals that are sources 
of food can be eaten. In linguistic terms, the Mbuti can be described as a Bantu-



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 918 

speaking group and the Efe as a Sudanic speaking group. It is of great interest to 
see that even though they belong to quite different language groups, they have 
similar practices of food avoidance, with different names. 

2.2. The Aka in northern Congo 

At the initial stage of my research among the Aka, who live in the western Congo 
basin, I saw a child who was said to have contracted a disease called makako. 
According to the mother, the child had contracted the illness because the mother 
had eaten the meat of a macaque monkey. The child had fallen ill, with a high 
temperature and convulsions, and its face had become ‘just like that of the monkey’ 
(the mother’s expression). From this example, it became clear that among the Aka, 
food avoidance is a custom, just as it is with regard to the kuweri of the Mbuti and 
the eke of the Efe. Among the Aka, the animals that cause illnesses and other 
problems among fetuses and babies are called by the general term ekila, a word that 
is also applied to the practice of avoiding such animals. Of the 44 species of larger 
mammals species classified as food, as many as 37, or 84%, are classified as ekila 
(Takeuchi 1994). In the language of the Aka, ekila means in general a taboo, or 
some other prohibition, but among the ekila related to animals, a distinction is 
drawn between the ekila that ensnare fetuses and babies with illnesses, deformities 
and other such calamities, and ekila that are associated with sex and subsistence 
activities (the Mbuti call these musilo, and make a distinction between them and 
kuweri). As is the case with the kuweri of the Mbuti and the eke of the Efe, what 
exists is not so much a norm that is enforced socially, but rather individual 
avoidance of a customary kind. Also, the damage caused by the flouting of 
avoidance customs is limited to the individual, which is in sharp contrast with the 
social and ‘supernatural’ sanctions associated with the ekila based on sex and 
subsistence activities, sanctions that involve the blame of group members or the 
wrath of the forest spirit, which results in failure in hunting. In fact according to 
K. Takeuchi (1994) who has carried out a detailed investigation of the ekila of the 
Aka, among different parents who have infants of the same age, there is a fair 
amount of difference from individual to individual as regards avoidance of animals, 
with only 17 out of 37 species being avoided by all parents. 
According to J. Lewis (2002), who has recently carried out research on the ritual 
and cosmology of the Aka, there is a close connection between ekila and the 
avoidance of blood. In particular, the forest spirit who feeds on the ‘menstrual 
blood’ makila of women becomes angry when pregnancy and childbirth interrupt 
his daily supply of sustenance, and brings illness to people through the medium of 
animals. The participation of a forest spirit who operates behind the animals is 
interesting and important. J. Lewis has probably developed such an argument 
because in the language of the Aka, both terms are called by the same name. But 
ekila in a Bantu word in the eastern Congo basin develops into forms such as ki.zira, 
mu.silo and musio, whereas ‘blood’ changes into such words as makia and mukia. 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   919 

Further studies may be necessary to confirm that the two words makila ‘menstrual 
blood’ and ekila ‘taboo’ are semantically related.  

2.3. The Baka in Cameroon 

In Baka society, too, there are foods that must be avoided by the parents of fetuses 
and babies. According to H. Hirasawa (2002) who has done detailed research on 
infant care among the Baka, food restrictions are called by the general term fondi. 
There also exists a practice called ki, whereby parents with infants must avoid 
certain kinds of food for the sake of their children’s health. H. Hirasawa notes that 
there are 20 types of animal designated as ki, but S. Hattori (2003), writing at a 
later date, claims that there are 27 species of mammals, which are regarded as 
animals that must be avoided as bringers of illnesses. Again, according to H. Sato 
(1998) in his research on the Baka of the Republic of the Congo, all of the forest 
animals are regarded as possible bearers of illness. Thirty kinds of illness have 
names deriving from animal names. The Baka believe that the majority of these 
animals exert an influence on fetuses and babies. 

▌ 3. The meaning of food avoidance: Crises in 
human life and animals that cause ‘anxiety’ 

Among the hunter-gatherers in Central Africa, avoidance customs in connection 
with eating ‘bad animals’ are widely observed. These animals, known as kuweri 
among the Mbuti of the Ituri Forest, eke among the Efe, ekila among the Aka of the 
Congo, and fondi or ki among the Baka of Cameroon, account for between 48 and 
84% of the larger mammals (44 to 57 species) regarded as food (tabl. 2). While 
differences in detail can be seen among the food avoidance customs, there are also 
very interesting common features. These include the belief that these ‘bad animals’ 
will cause serious illness or deformation either to those who eat them or to their 
children, and the belief that different types of animal should be avoided according 
to one’s stage in life. Moreover whether or not an animal is really avoided is a 
question that is left to the individual to decide and there are hardly any social 
sanctions against eating animals regardless of the danger of illness. In this 
connection, these avoidance customs differ from other food prohibitions such as 
those concerning sex, descent and other social categories that involve social and 
supernatural sanctions – for example the censure of other group members, or 
failure in hunting – leveled against people who break the regulations.  
Various explanations have been put forward with regard to the food avoidance 
customs that are practiced in many parts of the world. These can be divided into 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 920 

two broad categories: explanations that focus on the subjects (the human beings 
who are following the food avoidance); and explanations that concentrate on the 
characteristics of the objects: the animals that are being avoided. The former type 
of explanation asks why it is that fetus, babies, and young people undergoing rites 
of passage are all considered to be in especial danger; the latter type of explanation 
asks why it is that particular animals are thought to be especially dangerous.  
With respect to a similar food avoidance custom in the Andaman Islands of the Bay 
of Bengal, R.A. Radcliffe-Brown (1922), writing from the standpoint of 
functionalism, argued that thanks to prohibitions of this kind, group members came 
to possess a deepened awareness of the social value of food, because, among the 
Andaman Islanders, most of the avoided food are important either to their diet or to 
their social life. In response to this, E. Leach (1971), using the same data for the 
Andaman Islands, advanced a different interpretation from the standpoint of 
structuralism. According to E. Leach, pregnant women (who can influence the 
unborn fetus), babies, and young people undergoing the rites of passage are all 
suspended between ‘life’ and ‘death’ – they are in an ‘anomalous’ state outside 
basic oppositional categories. They are in a position where they can easily be 
visited by illnesses and other dangers, and need careful attention. 
These kinds of taboo concerning anomalous existences that are deviant in terms of 
social classification are also included in interpretations that focus on the position of 
the animals. For example the aforementioned E. Leach (1964) has suggested that in 
general, animals that are accorded an anomalous existence in folk classification 
become objects of taboos within the society concerned. Moreover as is well known, 
M. Douglas (1957) developed her theory concerning food regulations linked to 
animals from the viewpoint of taboos « associated with things which exist at the 
borders of society ». 
In Central African hunter-gatherer societies, too, it is clear that fetuses, babies and 
young people undergoing the rites of passage are all in an anomalous state, and are 
thought to be in great danger of contracting illnesses brought by animals. But in 
this case, not only the people in such an anomalous state, but other people may also 
be affected by the animals. Generally, it is believed that the more immature the 
person, the more s/he is in danger, and as they grow older, so their power to resist 
danger increases, while the objects of the avoidance diminish in number. Further, 
as can be seen in the case of ‘meat for the elderly’, towards the end of one’s life, 
one may eat anything, free of restriction. In other words, the objects that are to be 
avoided are regulated according to the position that people have reached in their 
gradual completion of life through age. If one focuses on this point, the avoidance 
of ‘bad animals’ confirms the position that a person has reached in his life.  
If we pay particular attention to the elders who can eat almost all the animals 
considered as food, including the extremely dangerous ‘meat for the elderly’, the 
food avoidance appears to be related to their reproductive process. Because the 
elders are no longer concerned with sexual reproduction (fertility), they need not 
avoid animal food that may affect their offspring. There may be such a 
reproductive basis for the widespread social custom of food avoidance.  



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   921 

It might be argued, therefore, that when combined with other food regulations that 
are determined according to social categories such as descent group, sex, and 
subsistence activities engaged in at the time, animal food avoidance confirms the 
identity of an individual in society. In fact this interpretation has occurred to many 
researchers. But in order to uphold this view, it would be necessary to show that 
food avoidance is a social norm or, in other words, it would be necessary to 
demonstrate the existence of a certain type of morality in food avoidance, whereas 
as has been described above, the avoidance of ‘bad animals’ is not so much a social 
norm accompanied by sanctions, but a matter of individual choice. Moreover there 
is also a problem in that this interpretation does not take into account the animals 
that are being avoided. 
Among the Central African hunter-gatherers, there are several animals, 
‘anomalous’ in their classification system, that are considered highly dangerous, 
and which are the objects of strong avoidance. These include the tree pangolin – an 
animal that although a mammal has fish-like scales and lives in trees like birds – 
(cf. M.T. Walsh, this volume), the otter shrew – a mammal that lives in water –, the 
flying squirrel and bats – animals that are mammals but nevertheless fly (cf. 
L. Strivay, this volume). However, immediately after birth of a child the meat of all 
mammals and reptiles must be avoided, because of the belief that all forest animals 
have the power to bring illnesses. This indicates that not only ‘anomalous’ animals, 
but all animals are capable of bringing illness. Among the animal species, ‘animals 
with a strong smell’ (those with strong stink glands like the mongooses, 
Mustelidae), ‘animals with fierce eyes’ (those that are predatory) and animals with 
strange voices and habits, as well as animals that are anomalous in terms of folk 
classification, are all examples of animals that possess characteristics that make 
them conspicuous, hence drawing the attention of people (photo 8). Such animals 
are thought to have especially strong power, and become objects to be avoided.  
In the course of life, it is possible for a person to fall ill at any time, and any animal 
has the power to bring illness. But the most dangerous time of all is when an 
animal with especially strong power comes into contact with a person who is at his 
or her weakest state. On such occasions, if the person and the animal come into 
extremely close contact through the eating of food, illness enters into the human 
being like a ‘natural flow’. This is not a sanction operating by way of a 
‘supernatural’ or social agent. Rather, the people understand the process of the 
animal bringing illness in the form of a ‘cause and effect in nature’. It is as if one 
gets burned if one touches a fire. To the people, the observation « if you eat a 
dangerous animal you will fall ill » is of the same order as the observation « if you 
go out walking on a cold day and get soaked with rain you will catch a cold ». 
However where this differs from a ‘natural law’ is that it is not a universal or pan-
cultural way of thinking. It is, rather, the recognition of a cause-and-effect linkage 
of a ‘metaphorical order’ and it is a connection that carries meaning only in the 
cultural context where this common understanding exists. So what can be said of 
the culture in which there is a commonly held recognition of this kind of ‘cause 
and effect’ linkage? 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 922 

▌ Conclusion 
A cultural concept of food ingestion: 
Metaphorical assimilation 

In hunting and gathering communities, forest animals possess an ambivalent value 
that has two meanings. They are a source of food supply indispensable for the life 
of the people, but at the same time they are dangerous in that they can bring illness 
and other kinds of harm (cf. M. Fleury, this volume). This evil power of animals 
derives from the forest spirit, which itself is an ambivalent existence with a dual 
meaning. The forest animals, which are the medium for connections between the 
forest spirit and human beings, come into contact with people through concrete, 
direct activities such as hunting. In another paper (Ichikawa 1998), I have argued 
that the hunting activities of the forest people are a form of communication with 
the forest spirit, and that success in hunting will result through various hunting 
rituals that ensure a circuit of communication with this forest spirit (cf., E. Dounias 
(wild boar), P. Roulon-Doko this volume). But as a product of this kind of 
communication, the animals that are brought into contact with human society carry 
with them the duality of meaning possessed by the forest spirit. Illness is brought to 
human beings as a result of this kind of contact with the forest spirit, whereas it is 
not a sanction against certain ‘bad’ behavior on the human side. Why is it, then, 
that ‘eating food’ is an especially dangerous type of contact? 
‘Food intake’ generally consists of the process of butchering, cooking, eating, and 
digesting animals, so that they are reduced to non-specific substances. 
Subsequently, the substances are absorbed and assimilated by the body through 
another specification process. The animal, which possesses a particular form, is 
first dismembered into chopped pieces of body or lumps of meat, and after being 
eaten and digested, changes into nutrients. In this process, the material of the 
animal is preserved, but the form (the specific shape) is lost. However when they 
directly confront the living animal, the hunting and gathering people, who are 
concerned with the whole process of dismemberment, cooking and eating, think 
not just of the digestion and absorption of a non-specific substance, but of the 
entire process of assimilation, which includes the metaphoric assimilation of the 
specific form of the animal (cf. É. Motte-Florac (rattlesnake), this volume). Thus, 
special anxiety is aroused over animals with fierce eyes or strong smells, which 
also appear to be assimilated to humans and emerge as illness. In this connection, it 
is noteworthy that in the Mbuti language, one uses the element -lia in words 
meaning ‘to eat’, but this refers not merely to absorption through the mouth. 
Consider for example the expression ‘he has eaten up all the bridewealth’ or ‘he 
has used up the bride wealth (paid by others) all by himself’ alikula mali yote. As the 
use of this expression shows, in relation to some objects, it means the act of 
‘making something one’s own’. For the hunting and gathering people, eating food 
is, in this way, an act of ‘making something one’s own’ or, in other words, an act 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   923 

of metaphoric assimilation. This is why the eating of wild animals is thought to be 
especially dangerous. 

References 

BAHUCHET S., 1985 — Les Pygmées Aka et la 
forêt centrafricaine. Paris, SELAF. 

BAHUCHET S., 1992 — Dans la forêt d’Afrique 
centrale, les Pygmées Aka et Baka. (Histoire 
d’une civilisation forestière I). Paris, Peeters-
SELAF, coll. Ethnosciences 8.  

DOUGLAS M., 1957 — Animals in Lele religious 
symbolism. Africa, 27 (1): 46-58. 

HATTORI S., 2003 — Relationship of the Baka 
Pygmies with the Forest World: A Preliminary 
Report. Graduate School of Asian and African 
Area Studies, Kyoto University. 

HIRASAWA A., 2002 — Infant Care among the 
Sedentarized Baka Pygmies in Southeastern 
Cameroon. M.A. Thesis, Graduate School of 
Asian and African Area Studies, Kyoto 
University. 

ICHIKAWA M., 1987 — Food Restrictions of the 
Mbuti Pygmies. African Study Monographs, 
supplementary issue, 6: 97-121. 

ICHIKAWA M., 1993 — “ Diversity and 
Selectivity in the Food of the Mbuti Hunter-
Gatherers in Zaire ”. In Hladik C.-M., Hladik A., 
Linares O.F., Pagezy H., Semple A., 
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and 
food. Biocultural interactions and applications 
to development, Paris, Parthenon-
Unesco: 487-495.  

ICHIKAWA M., 1998 — Ecology and the view of 
nature of the Mbuti Pygmies in the African 
Forest. Tropics, 8 (1/2): 119-129. 

JOIRIS D.V., 2003 — The framework of central 
African hunter-gatherers and neighboring 
societies. African Study Monographs, 
supplementary issue, 28: 57-79. 

LEACH E., 1964 — “ Anthropological aspects of 
language: Animal categories and verbal 
abuse ”. In Lenneberg E.H. (ed.): New 
Directions in the Study of Language, 
Cambridge, MIT Press: 23-63. 

LEACH E., 1971 — “ Kimil: A category of 
Andamanese thought ”. In Maranda R., 
Maranda E.K. (eds): Structural Analysis of Oral 
Tradition, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press: 22-48. 

LEWIS J., 2002 — Forest Hunter-gatherers and 
Their World: A Study of the Mbendjele Yaka 
Pygmies of Congo-Brazzaville and Their 
Secular and Religious Activities and 
Representations. Ph. D. Dissertation, 
Department of Social Anthropology, London 
School of Economics and Political Sciences. 

MOTTE-FLORAC É., BAHUCHET S., 
THOMAS J.M.C., 1993 — “ The role of food in 
the therapeutics of the Aka Pygmies of the 
Central African Republic ”. In Hladik C.-M., 
Hladik A., Linares O.F., Pagezy H., Semple A., 
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and 
food. Biocultural interactions and applications 
to development, Paris, Parthenon-
Unesco: 549-560.  

PUTNAM P., 1948 — “ The Mbuti Pygmies of 
the Ituri Forest ”. In Coon C. (ed.): A Reader in 
General Anthropology, Yale University Press, 
New Haven: 322-342. 

RADCLIFFE-BROWN A.R., 1922 (1956) — 
Andaman Islanders. New York, Free Press. 

SATO H., 1998 — Folk etiology among the 
Baka, a group of hunter-gatherers in the 
African rainforest. African Study Monographs, 
supplementary issue 25: 33-46. 

TAKEUCHI K., 1994 — Food avoidance among 
the Aka hunter-gatherers of north-eastern 
Congo. Afrika-Kenkyu, 44: 1-28 (in Japanese 
with English abstract). 

TERASHIMA H., 2001 — The relationships 
among plants, animals and man in the African 
tropical rain forest. African Study Monographs, 
supplementary issue 27: 43-60. 



 

 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   925 

 

L’évitement alimentaire  
des viandes d’animaux sauvages 
chez les chasseurs-cueilleurs 
d’Afrique centrale 

Mitsuo ICHIKAWA 
ichikawa@jambo.africa.kyoto-u.ac.jp 

Résumé 
Les chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale ont en commun la croyance en des animaux 
“mauvais” dont la consommation alimentaire doit être proscrite par certains membres de la 
société pour ne pas contracter certaines maladies. Ce mode d’évitement coutumier – appelé 
kuweri par les Mbuti et eke par les Efe, deux ethnies de République Démocratiques du 
Congo, ekila par les Aka du Nord du Congo et de République Centrafricaine, et ki ou fondi 
par les Baka du Cameroun – présente des caractéristiques communes chez ces diverses 
sociétés : animaux à éviter et personnes qui doivent les éviter. Partant de l’analyse de ces 
caractéristiques, nous présenterons les aliments et la consommation alimentaire chez les 
chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale.  

▌ Introduction  
L’évitement alimentaire, une pratique largement 
répandue 

Les sociétés de chasseurs-cueilleurs connues sous le terme de “Pygmées” sont 
présentes à travers toute l’Afrique centrale forestière (fig. 1). Ces sociétés se 
distinguent sous différents noms tels que Mbuti, Efe, Aka et Baka. En dépit de leur 
vaste aire de distribution recouvrant l’ensemble du bassin du Congo, ces chasseurs-
cueilleurs partagent de nombreuses caractéristiques communes dont les principales 
sont (i) l’occupation d’un environnement forestier ; (ii) un mode de subsistance axé 
sur la chasse et la cueillette ; (iii) un nomadisme saisonnier durant quelques mois 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 926 

par an ; (iv) un système social égalitaire au sein de petits groupes composés de 
quelques personnes, des prestations rituelles ponctuées de chants et de danses et 
mettant en scène de nombreux esprits de la forêt ; enfin (v) la persistance de 
relations étroites, quoique subordonnées, avec leurs voisins agriculteurs. 
Le mode de subsistance, l’organisation sociale et la religion des diverses sociétés 
pygmées sont des thèmes qui ont été amplement traités dans la littérature 
anthropologique. Cette documentation abondante a servi de trame à d’autres études 
sur les langues et l’histoire (Bahuchet 1992), de même que sur les relations sociales 
que les Pygmées entretiennent avec leurs voisins agriculteurs (Joiris 2003), 
permettant ainsi de faire émerger les caractéristiques communes et les différences 
entre ces divers groupes de chasseurs-cueilleurs. Nous allons consacrer cet article à 
un thème qui, bien qu’ayant été étudié séparément dans chacun des groupes, n’a 
pas encore fait l’objet d’une analyse comparative. Il s’agit des interdits alimentaires 
et plus particulièrement de ceux qui ont trait à la consommation de viande 
d’animaux sauvages. 
Des études antérieures ont démontré que, à la différence de leurs voisins 
agriculteurs et des chasseurs-cueilleurs vivant en milieux plus arides, les Pygmées 
d’Afrique centrale forestière ont un régime alimentaire généraliste incluant une 
grande diversité de viandes animales (Ichikawa 1993). Néanmoins, de nombreuses 
espèces d’animaux volontiers classées comme “aliments” forment en réalité une 
catégorie spéciale sujette à des interdits alimentaires. 
Ainsi, au sein de l’ordre des mammifères, près de la moitié des espèces 
consommables de taille moyenne et de grande taille sont l’objet d’un interdit 
alimentaire ; la croyance consiste à penser que la personne qui consommerait la 
viande d’un de ces animaux s’expose, ainsi que ses enfants, à de sérieux dommages 
incluant le risque de contracter une maladie. 
Par exemple, les Mbuti de la forêt d’Ituri nomment kuweri ce genre de “mauvais” 
animaux dont la consommation peut rendre malade. L’évitement alimentaire de ces 
animaux concerne autant les deux parents que leurs bébés et jeunes enfants. Les 
Efe qui vivent au voisinage des Mbuti regroupent ce même type d’animaux sous le 
terme eke (Terashima 2001). Un évitement alimentaire similaire est signalé chez 
les Baka et les Aka de la partie ouest du bassin du Congo ; la pratique de l’interdit 
et l’animal qui en est la cause sont indistinctement nommés ekila par les Aka 
(Bahuchet 1985, Takeuchi 1994) et ki ou fondi par les Baka (Hirawasa 2002, Hattori 
2003). Que signifie une pratique aussi répandue pour ceux s’y astreignent ? Que 
nous révèle cette pratique sur les attitudes envers les aliments, les animaux et les 
maladies ? Partant de ces questionnements nous allons aborder l’interdit 
alimentaire à travers les concepts d’aliment et de consommation alimentaire de ces 
populations. 
Les données utilisées proviennent d’enquêtes de terrain et d’articles et thèses 
consacrés à ce sujet : les données sur les Mbuti sont issues de nos propres 
observations et interviews lors de séjours en forêt d’Ituri de la République 
Démocratique du Congo entre le milieu des années 1970 et le milieu des années 
1980 (Ichikawa 1987) ; celles concernant les Efe sont empruntées à H. Terashima 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   927 

(2001) ; celles concernant les Aka3 proviennent de S. Bahuchet (1985) et 
K. Takeuchi (1994) ; celles concernant les Baka sont issues de H. Sato (1998), 
A. Hirasawa (2002) et S. Hattori (2003). Nous avons par ailleurs visité toutes ces 
sociétés et avons pu ainsi confirmer par nous-mêmes les informations fournies par 
ces auteurs et utilisées dans le présent article. 

▌ 1. Le kuweri des Mbuti 

Pour commencer, nous allons présenter le cas des Mbuti de la forêt d’Ituri, le 
premier groupe de chasseurs-cueilleurs au sein duquel nous avons travaillé. Les 
Mbuti considèrent comme aliments près de 230 espèces d’animaux, parmi 
lesquelles 57 mammifères, 108 oiseaux et 9 reptiles (Ichikawa 1987). Parmi ces 
espèces, la moitié fait l’objet d’un interdit par des personnes appartenant à un 
groupe particulier de descendance ou à diverses autres catégories sociales. Il s’agit 
donc d’animaux “marqués” ou “culturellement chargés” ; en plus de leur 
contribution nutritionnelle première, ils sont empreints d’une valeur culturelle. 
Dans le cas des mammifères plus précisément, 48 des 57 espèces de moyennes et 
grandes tailles, soit 84 % d’entre-elles, font l’objet d’un évitement alimentaire. Par 
exemple, les membres d’un groupe de descendance donné entretiennent un lien 
étroit avec des animaux totémiques et ne peuvent en aucune manière les 
consommer. De tels animaux frappés d’interdit sont appelés nginiso et ceux qui les 
consomment encourent la fureur de leurs ancêtres et s’exposent à des désagréments 
comme la chute de leurs dents. Par ailleurs, certaines activités de subsistance 
s’accompagnent de l’obligation de respecter des interdits alimentaires. Ainsi, les 
femmes ne peuvent consommer le cœur et le foie des animaux qui ont été capturés 
au filet. Ce type d’interdit est appelé “l’interdit de la chasse au fusil” musilo ya 
nkuya ; il est dit que ceux qui l’enfreignent encourent la colère d’Apakamandura, le 
maître de la forêt, et vont échouer dans leurs tentatives de chasse. Par ailleurs, des 
tabous non alimentaires de divers types, nommés ngba, doivent être respectés, 
particulièrement lors de séjours en campements forestiers : ne pas s’asseoir jambes 
croisées, ne pas projeter de l’eau froide sur le feu, etc. Il s’agit là de normes 
sociales dont la transgression provoquerait des calamités frappant toute la 
communauté. Le non-respect de ces interdits occasionne donc des sanctions 
sociales ou “supranaturelles” (cf. I. de Garine, M. Fleury, cet ouvrage). 
De tels interdits sur des animaux (ou groupes d’animaux) bien spécifiques et 
concernant des catégories sociales ou des activités de subsistance particulières sont 
largement répandus, mais chez les Mbuti, il existe également des interdits portant 

                                                      
3 Sur les interdits alimentaires chez les Pygmées Aka d’Afrique centrale, voir également É. Motte-
Florac et al. (1993). 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 928 

sur la consommation de certains animaux en fonction des étapes sociales franchies 
par chaque individu au fil de sa vie ; ce type d’interdit a été qualifié d’interdit 
conditionnel par P. Putnam (1948). Par exemple, les femmes enceintes et leurs 
maris, les parents d’enfants en bas âge, et les jeunes gens subissant des rites de 
passage doivent éviter de consommer certains animaux. Celui qui consommera ces 
animaux s’expose, ainsi que ses enfants, à contracter une maladie, une difformité 
ou un autre problème de gravité équivalente. Chez les Mbuti, ces animaux 
“mauvais” ou “dangereux” sont appelés kuweri. Nous allons décrire ci-après 
quelques exemples concrets de kuweri. 
Les parents d’un enfant qui vient de naître doivent éviter de consommer la viande 
de la genette géante (photo 1) et de l’antilope de Bates4 (photo 2). Les Mbuti 
estiment que ces animaux sont à l’origine de “fièvres” sesya endurées par l’enfant, 
fièvres suffisamment aiguës pour occasionner des convulsions. Il est dit que la 
consommation d’animaux carnivores tels que le crocodile nain (Osteolaemus 
tetraspis Cope, Crocodylidae) (photo 3) et le poisson (non identifié) connu sous le 
nom de mukoloto, va entraîner de violentes diarrhées sanguinolentes, tandis que 
celle de l’athérure africain et du potamochère va engendrer de terrifiantes maladies 
de peau. Les Mbuti suspendent souvent des amulettes aux poignets et à la taille des 
enfants pour les protéger de ces “mauvais” animaux. Ces charmes, confectionnés à 
partir de petites pièces de bois dans le cas de kuweri animaux (photo 4), sont 
appelés angbe la bakuweri. D’une manière générale, les Mbuti considèrent que les 
animaux ont le “pouvoir” de transmettre des maladies. Il est donc nécessaire de 
protéger le nouveau-né qui est particulièrement vulnérable durant les premiers 
jours de son existence, par l’évitement alimentaire de toute viande de mammifère 
et de reptile. 
Au moment du séchage du cordon ombilical de son enfant, le père pratique une 
petite incision sur le corps de l’enfant et y applique en emplâtre des poils grillés 
d’un céphalophe mélangés à la cendre de diverses plantes de forêt. Ce n’est 
qu’après avoir fortifié de la sorte leur nouvel enfant contre les maladies que 
pourraient lui infliger les animaux de la forêt, que les parents peuvent alors 
consommer sans crainte de la viande. Toutefois, l’interdiction alimentaire doit 
perdurer sur la viande des animaux kuweri jusqu’au sevrage de l’enfant. Le fait que 
ce dernier commence à se tenir debout puis à marcher témoigne de sa résistance 
accrue au pouvoir des kuweri, et le nombre d’espèces d’animaux interdits de 
consommation commence à diminuer. Quel animal éviter et pour combien de 
temps sont des décisions laissées à l’appréciation des parents, mais en général, le 
moment du sevrage qui coïncide souvent avec la conception d’un nouvel enfant, est 
considéré comme un seuil au-delà duquel les parents estiment ne plus avoir besoin 
de s’interdire la consommation de “mauvais” animaux. Dès lors, seul l’enfant 
devra se soumettre à l’interdiction de consommer la viande des kuweri les plus 
susceptibles de causer des maladies.  

                                                      
4
 Les noms vernaculaires et scientifiques des mammifères cités dans le texte sont récapitulés 

dans le tableau 2. 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   929 

Les Mbuti reconnaissent communément les animaux considérés comme 
particulièrement dangereux, mais pour ce qui concerne les animaux kuweri, 
l’appréciation individuelle diverge selon l’expérience de chacun vis-à-vis de 
certaines maladies, ou en fonction des leçons retenues de ses parents. 
Toutefois, une fois la puberté atteinte, et durant ou immédiatement après 
l’“épreuve de circoncision” nganja et le “rituel des premières menstruations” elima, 
le nombre d’espèces animales interdites de consommation augmente à nouveau. 
Durant ces rituels de passage, le respect de l’interdit alimentaire par les jeunes 
initiés est soumis à l’étroite surveillance des membres les plus âgés de la 
communauté. De fait, le caractère même du respect de l’interdit est singulier à 
l’occasion de ces rituels. En toute autre occasion, si l’interdit n’est pas respecté, le 
transgresseur n’encourt aucune sanction sociale. Les rituels de circoncision et de 
première menstruation sont des cérémonies marquant en quelque sorte l’“entrée 
d’un nouvel adulte dans la société”. En soumettant les jeunes initiés à des 
évitements alimentaires du même ordre que ceux qu’ils s’infligent pour protéger 
leurs nouveau-nés, les Mbuti expriment le fait qu’ils considèrent cette période 
d’initiation comme socialement équivalente à celle de la prime enfance. 
Les jeunes gens qui ont franchi ces rites de passages peuvent consommer la plupart 
des viandes d’animaux, à l’exception de la “viande des aînés” et des “oiseaux des 
aînés” (photo 5), viandes qui sont considérées comme particulièrement dangereuses 
et que seules les personnes âgées sont en mesure de consommer. Toutefois, une 
fois qu’ils sont mariés et que leurs enfants sont tous nés, l’interdit sur la viande des 
kuweri cesse. 
La figure 2 récapitule les changements qui se succèdent au fil des étapes de la vie 
et les types d’interdits de viande de kuweri correspondants. Comme le montre cette 
figure, les Mbuti évitent de consommer de nombreux animaux durant les phases de 
la vie que sont la petite enfance – avec ses risques de mortalité élevés – et 
l’adolescence – avec ses rituels de passage socialement déterminants – traduisant 
ainsi clairement leur conscience qu’il s’agit là de périodes critiques pour chaque 
individu. 
Il importe de souligner que les phases sensibles concernant l’attitude à adopter vis-
à-vis de la faune sauvage commencent avant même la naissance, car les deux 
parents sont déjà astreints au respect d’interdits alimentaires durant la période de 
grossesse. Par exemple, la femme enceinte et son mari ne peuvent consommer la 
viande du “pangolin arboricole” eboso sinon la femme subira une sévère 
hémorragie lors de la délivrance, comme si le pangolin consommé auparavant se 
dissolvait à cet instant (photo 6). 
De plus, si le daman arboricole est consommé durant la grossesse, il est dit que 
l’enfant naîtra pourvu, comme cet animal, de seulement quatre doigts aux mains. 
Les animaux dont la consommation est interdite, au risque sinon d’infliger une 
infirmité ou une malformation au nouveau-né, sont appelés ekoni (mais, en général, 
également kuweri). L’ordre des mammifères comprend à lui seul déjà dix animaux 
de ce type. La trompe de l’éléphant est également perçue comme ekoni à l’attention 
particulière des initiés à la circoncision (photo 7). 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 930 

En reconsidérant sous cette perspective la pratique de l’évitement de la viande de 
kuweri, nous pouvons esquisser la généralisation suivante à propos des croyances 
justifiant les interdits alimentaires : les animaux sauvages de la forêt détiennent le 
“pouvoir” de transmettre des maladies aux êtres humains ; les maladies infligées 
par les kuweri incluent fièvres, diarrhées, maladies de peau et varient selon l’espèce 
d’animal en cause ; les maladies de ce type sont presque toujours une conséquence 
d’avoir consommé la viande d’un animal kuweri ; le risque de contracter l’une de 
ces maladies commence avant la mise au monde d’un enfant ; la résistance acquise 
contre ce risque croît au fil de la croissance de l’enfant ; la viande d’animal à ne 
pas consommer et la durée de l’interdit est laissée à la libre appréciation de chacun 
ou des parents. 

▌ 2. Exemples tirés d’autres groupes pygmées 

2.1. Les Efe de la forêt d’Ituri   
(République Démocratique du Congo) 

Les Efe, qui sont des voisins des Mbuti, attribuent aussi l’origine de nombreuses 
maladies à la faune sauvage (cf. Terashima 2001 et cet ouvrage). En langue efe, les 
noms d’animaux sont des morphèmes qui, lorsqu’ils sont précédés du préfixe 
onde-, deviennent des noms de maladies transmises par l’animal en question. À titre 
d’exemple, signalons la maladie du “céphalophe à ventre blanc” onde-tau et celle de 
l’“athérure africain” onde-fele. Parmi les animaux mis ainsi en cause, se trouvent 
ceux qui sont regroupés sous le terme eke qui, lorsqu’ils sont consommés par les 
parents, provoquent maladies et difformités chez le fœtus ou le nouveau-né. Ces 
animaux sont l’équivalent exact des kuweri et ekoni chez les Mbuti. 
Vingt-quatre espèces d’animaux, soit pratiquement la moitié des cinquante 
recensées comme interdites de consommation, sont évitées parce qu’elles 
transmettent des maladies. Comme chez les Mbuti, l’évitement alimentaire des 
“mauvais” animaux dits eke s’atténue avec la croissance de l’enfant, et les 
personnes âgées ne sont soumises à aucun interdit sur les viandes d’animaux 
comestibles. Sur un plan linguistique, les Mbuti sont considérés comme des 
bantouphones alors que les Efe parlent une langue soudanienne. Il est 
particulièrement intéressant de souligner la convergence des interdits alimentaires 
et des termes employés pour les nommer entre deux sociétés pourtant rattachées à 
des groupes linguistiques bien distincts. 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   931 

2.2. Les Aka du Nord du Congo 

Au tout début de nos recherches chez les Aka qui vivent dans la partie occidentale 
du bassin du Congo, nous fûmes confrontés au cas d’un enfant ayant contracté une 
maladie appelée makako. Selon sa mère, son enfant était malade parce qu’elle-
même avait consommé la viande d’un macaque. L’enfant était sujet à de fortes 
poussées de température et des convulsions, et son visage était devenu comme “la 
face du macaque” selon les propres termes de la mère. De cette situation, il nous 
parut clair que les Aka ont des coutumes d’interdits alimentaires similaires au 
kuweri des Mbuti et au eke des Efe. Chez les Aka, les animaux susceptibles de 
provoquer des maladies et d’autres désordres aux fœtus et nouveaux-nés sont 
rassemblés sous le terme générique ekila, terme par ailleurs employé pour signifier 
l’évitement alimentaire de ces mêmes animaux. Trente-sept espèces de 
mammifères de taille moyenne et de grande taille, soit 84 % des 44 espèces 
recensées comme comestibles, sont classées comme ekila (Takeuchi 1994). Dans la 
langue des Aka, ekila signifie “tabou” en général et quelques autres interdits en 
particulier. Dans le cas spécifique des ekila renvoyant à des animaux, les Aka 
distinguent ceux qui infligent des maladies, difformités et autres calamités aux 
fœtus et aux nouveaux-nés, de ceux qui ont trait aux relations sexuelles et aux 
activités de subsistance (les Mbuti nomment ces derniers musilo, et les séparent 
clairement des kuweri). Comme signalé par ailleurs dans le cas du kuweri des Mbuti 
et du eke des Efe, ce que l’on observe est moins une norme socialement renforcée 
qu’un évitement individuellement exprimé dans un cadre coutumier. De plus, le 
préjudice résultant de règles d’évitement floues se limite à l’individu transgresseur, 
ce qui constitue une différence majeure avec les sanctions sociales et 
“supranaturelles” encourues auprès d’un ekila portant sur les relations sexuelles et 
les activités de subsistance. Ces sanctions suscitent la honte de l’ensemble de la 
communauté résidentielle et l’ire provoquée de l’esprit de la forêt entraîne des 
échecs à la chasse. En réalité, selon K. Takeuchi (1994) qui a étudié en détail l’ekila 
des Aka, d’importantes différences d’évitement alimentaire apparaissent entre 
parents ayant des enfants du même âge. Seulement 17 des 37 espèces reconnues 
comme ekila font l’objet d’un évitement alimentaire par tous les parents. D’après 
J. Lewis (2002) qui a récemment conduit des recherches sur la vie rituelle et la 
cosmologie des Aka, il existe un lien étroit entre l’ekila et l’interdit de sang. En 
particulier, l’esprit de la forêt qui se repaît du “sang menstruel” makila des femmes, 
se fâche lorsque son approvisionnement est de fait interrompu par une grossesse ou 
un accouchement, et il sanctionne les gens en leur lançant des maladies par 
l’entremise des animaux. L’intervention d’un esprit de la forêt à travers la 
manipulation des animaux est intéressante et importante. Mais le rapprochement 
argumenté par J. Lewis semble reposer sur la proximité des termes ekila et makila 
en langue aka. Toutefois, l’ekila dans le monde bantu de l’est du bassin du Congo 
évolue en termes tels que ki.zira, mu.silo et musio, alors que “sang” se décline plutôt 
en makia et mukia. Des études complémentaires apparaissent nécessaires pour 
attester du lien sémantique entre les termes makila “sang menstruel” et ekila 
“tabou”. 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 932 

2.3. Les Baka du Cameroun 

Dans la société baka, des aliments sont également l’objet d’évitement par les 
parents de fœtus et nouveaux-nés. Selon A. Hirasawa (2002) qui a analysé en détail 
l’attention accordée aux enfants chez les Baka, les proscriptions alimentaires sont 
rassemblées sous le terme générique fondi. Il existe par ailleurs une pratique, 
dénommée ki, selon laquelle parents et enfants doivent s’astreindre à quelques 
interdits alimentaires pour s’assurer de la bonne santé des enfants. A. Hirasawa 
signale vingt d’animaux transmetteurs de maladie et faisant l’objet d’un évitement 
alimentaire, désignés comme ki, mais, plus récemment, S. Hattori (2003) rectifie à 
27 le nombre d’items. Pour H. Sato (1998), qui a mené des recherches chez les 
Baka de la République du Congo, tous les animaux de la forêt seraient considérés 
comme des transmetteurs potentiels de maladie. Trente types de maladies ont des 
noms qui découlent directement de ceux d’animaux. Les Baka estiment que la 
majorité de ces animaux exercent une influence sur les fœtus et les nouveaux-nés. 

▌ 3. La signification de l’évitement alimentaire : 
crises au cours de la vie de l’homme et animaux 
sources d’anxiété 

Les coutumes d’évitement concernant la consommation de “mauvais” animaux est 
largement rapportée chez les chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale. De tels 
animaux nommés kuweri chez les Mbuti de la forêt d’Ituri, eke chez les Efe, ekila 
chez les Aka du Congo, et fondi ou ki chez les Baka du Cameroun, représentent 
entre 48 et 84 % (44 à 57 espèces) des mammifères de moyenne et grande tailles 
considérés comme comestibles (tabl. 1). Bien que dans le détail, des différences 
émergent sur les coutumes d’évitement alimentaire, on peut noter de nombreux 
points de convergence intéressants. Parmi les principaux se trouvent la croyance 
dans le fait que ces “mauvais” animaux vont transmettre des maladies ou des 
malformations à ceux qui les mangent ou à leurs enfants, et la croyance que les 
types d’animaux ne pouvant être consommés varient au fil des différentes étapes de 
la vie. Enfin, la décision d’éviter de consommer une espèce animale donnée est 
affaire de choix individuel et hormis le danger de tomber malade, le transgresseur 
n’encourt pratiquement aucune sanction sociale s’il consomme un animal interdit. 
En ce sens, ces coutumes d’évitement se distinguent d’autres interdits alimentaires 
tels que ceux qui ont trait aux relations sexuelles, aux règles de descendance et à 
d’autres catégories sociales, lesquelles mettent en jeu des sanctions sociales et 
“supranaturelles” – par exemple une censure par les autres membres de la 
communauté, ou un échec à la chasse – qui puniront le transgresseur. Au regard des 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   933 

coutumes d’évitement observées dans de nombreuses parties du monde, diverses 
explications ont été formulées. On peut les envisager selon deux catégories : 
explications qui privilégient le point de vue du sujet (les êtres humains qui se 
conforment au respect de l’interdit), et les explications qui privilégient le point de 
vue de l’objet interdit, en l’occurrence les animaux qui sont l’objet d’un évitement. 
La première catégorie d’explication interroge le fait que le danger cible les fœtus, 
les nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage. La seconde 
catégorie cherche à savoir ce qui fait qu’une espèce animale donnée soit considérée 
comme particulièrement dangereuse. 
Ayant observé dans les îles Andaman de la Baie du Bengale une coutume 
d’évitement similaire à celles que nous venons de décrire, A.R. Radcliffe-Brown 
(1922) se place d’un point de vue fonctionnaliste pour conclure que, grâce à de 
pareils interdits, les membres de la communauté ont acquis une conscience plus 
profonde de la valeur sociale de l’aliment. En effet, chez les Andaman, les aliments 
sujets à interdits sont importants soit sur le plan nutritionnel, soit sur le plan social. 
Se basant sur le même corpus de données, E. Leach (1971) se risque à une 
interprétation alternative au point de vue structuraliste de A.R. Radcliffe-Brown. 
Selon E. Leach, les femmes enceintes (qui ont donc une influence sur leur fœtus), 
les nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage sont tous 
suspendus entre “vie” et “mort”, car leur état est une sorte d’“anomalie” gravitant 
hors des catégories basiques et opposées. 
Ces individus sont dans une position qui les rend vulnérables aux maladies et 
autres dangers, et ils doivent être attentivement surveillés. 
Ces genres de tabous qui frappent des existences hors norme et jugées déviantes en 
termes de classifications sociales se retrouvent dans les interprétations privilégiant 
le point de vue des animaux. 
Par exemple, le même E. Leach évoqué plus haut (1964) suggère que les animaux 
qui occupent une position non conventionnelle dans une classification indigène 
donnée seraient plus souvent matière à tabou dans la société concernée. Par 
ailleurs, comme chacun sait, M. Douglas (1957) a bâti sa fameuse théorie sur les 
régulations d’aliments d’origine animale sur la base des tabous « associés à des 
choses qui existent en marge de la société ». Dans les sociétés de chasseurs-
cueilleurs d’Afrique centrale, il apparaît également clair que les fœtus, les 
nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage, sont tous dans des 
situations anormales qui accroissent l’exposition aux maladies susceptibles d’être 
transmises par les animaux ; avec la différence toutefois que ces individus ne sont 
pas les seuls exposés au danger, et que d’autres personnes peuvent alors être 
affectées. Il est généralement admis que plus l’individu est immature, plus il est 
sensible au danger, et que sa capacité à résister augmente avec l’âge, tandis que le 
nombre d’objets passibles d’interdits décroît progressivement. En prolongement de 
ceci, le cas de la “viande pour les aînés” souligne qu’à l’approche de la fin de son 
existence, l’individu âgé peut manger n’importe quelle viande, sans restriction 
aucune. En d’autres termes, les objets à éviter sont régulés en fonction du stade 
atteint par chaque individu dans l’accomplissement de sa vie. Si l’on se positionne 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 934 

selon cette perspective, l’évitement des “mauvais” animaux est un révélateur de la 
position atteinte par l’individu sur le chemin de la vie.  
Le cas des plus âgés ayant le droit de manger n’importe quelle viande, même les 
très dangereuses “viandes des aînés”, révèle par ailleurs le lien entre l’évitement 
alimentaire et la reproduction sexuelle. Parce que les personnes âgées ne sont plus 
concernées par l’acte de reproduction (perte de la fertilité), elles n’ont plus besoin 
de s’interdire la consommation de viandes qui pourraient affecter leur progéniture. 
Il pourrait donc y avoir une explication de reproduction pour rendre compte de 
l’étendue des coutumes sociales d’évitements alimentaires. 
Il conviendrait de préciser alors que l’évitement alimentaire sur la viande – une fois 
combiné aux autres régulations alimentaires qui ont trait aux catégories sociales 
telles que le groupe de descendance, les relations sexuelles et les activités de 
subsistance et qui ont cours au même moment – témoignerait de la place tenue dans 
la société par l’individu concerné. En fait, pareille interprétation est apparue aux 
yeux de bien des chercheurs. Mais pour la valider, il faudrait faire la démonstration 
que l’évitement alimentaire est une norme sociale ; en d’autres termes, fournir la 
preuve de l’existence d’une sorte de moralité de l’évitement alimentaire, alors que 
nous avons argumenté plus haut que l’évitement sur la viande de “mauvais” 
animaux est moins une norme sociale balisée par des sanctions qu’une affaire de 
choix individuel. De plus, une telle interprétation se révèle insuffisante en ce sens 
qu’elle ne tient aucunement compte de l’identité des animaux sujets à interdit.  
Plusieurs animaux apparaissant comme des “anomalies” dans les systèmes de 
classification des sociétés de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale, sont 
considérés comme hautement dangereux et sont frappés d’évitement strict. Parmi 
ces animaux figurent le pangolin arboricole – bien qu’étant un mammifère, le 
pangolin (cf. M. Walsh, cet ouvrage) est recouvert d’écailles comme un poisson et 
vit dans les arbres comme un oiseau –, le potamogale – un mammifère à poils qui 
vit exclusivement dans l’eau –, l’anomalure – écureuil planeur – et les chauve-
souris (cf. L. Strivay, cet ouvrage) – mammifères capables de voler. Cependant, 
rappelons qu’à la suite d’une naissance, la viande de n’importe quel mammifère ou 
reptile est interdite. Ainsi, tous les animaux et non pas seulement ceux qui sont des 
“anomalies” classificatoires, sont susceptibles d’infliger des maladies. Les animaux 
“qui dégagent une forte odeur”, ceux qui ont des yeux féroces – notamment les 
prédateurs – et ceux qui ont des cris ou des habitudes bizarres sont, au même titre 
que les “anomalies” classificatoires, des animaux dotés de caractéristiques qui sont 
matière à perplexité, et qui suscitent la méfiance (photo 8). Les chasseurs-
cueilleurs leur reconnaissent de puissants pouvoirs qui justifient d’autant leur 
évitement alimentaire. 
N’importe qui peut tomber malade n’importe quand au cours de son existence, et 
tous les animaux peuvent rendre malade. Cependant le danger est maximal 
lorsqu’un animal doté de pouvoirs particulièrement puissants entre en contact avec 
une personne se trouvant dans un état excessivement fragile. Lorsque pareille 
rencontre se produit à travers la consommation alimentaire, la maladie pénètre dans 
le corps humain tel un “flux naturel”. Le fait qu’un animal transmette une maladie 
n’est nullement vécu comme une sanction opérant à l’initiative d’un agent social ou 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   935 

“supranaturel”, mais comme un rapport de “cause à effet dans la nature”. Tout se 
passe comme si quelqu’un était victime de brûlures après avoir touché un feu. Pour 
ces chasseurs-cueilleurs, “tomber malade après avoir consommé la viande d’un 
animal dangereux” relève du même rapport de causalité que “prendre froid après 
avoir marché dans la neige ou été trempé par la pluie”. Cependant, une différence 
majeure avec une “loi naturelle” est qu’il n’existe pas ici de façon de penser 
universelle et pan-culturelle. Il s’agit plutôt de la reconnaissance d’un rapport de 
causalité de type métaphorique, et ce rapport ne prend sens que dans le contexte 
culturel au sein duquel sa compréhension commune opère. Que peut-on donc 
conclure d’une culture qui a élaboré un tel lien de cause à effet ? 

▌ Conclusion  
Un concept culturel de l’ingestion d’aliment : 
l’assimilation métaphorique 

Dans les sociétés de chasseurs-cueilleurs forestières, la faune sauvage détient une 
valeur ambivalente qui a deux significations. Elle prodigue des ressources carnées 
indispensables au bien-être de ces peuples, mais elle représente également un 
danger dans le sens où elle peut provoquer des maladies et diverses autres 
nuisances (cf. M. Fleury, cet ouvrage). Le pouvoir diabolique des animaux provient 
de l’esprit de la forêt qui, lui-même, occupe une position ambivalente. Les animaux 
de la forêt sont des médiateurs des échanges entre l’esprit de la forêt et les 
hommes, car ces derniers sont en contact immédiat avec la faune à travers des 
activités directes et concrètes telles que la chasse. Dans un autre article (Ichikawa 
1998), nous avons argumenté que les activités cynégétiques de ces chasseurs-
cueilleurs constituent une forme de communication avec l’esprit de la forêt et que 
le succès de la chasse dépend de la bonne conduite de rituels dédiés à cet esprit (cf. 
E. Dounias (sanglier), P. Roulon-Doko, cet ouvrage). Mais en conséquence de ce 
type de communication, les animaux susceptibles d’être en contact avec les 
hommes portent en eux la dualité de la relation entretenue avec l’esprit. La maladie 
contractée est le résultat de cette dualité alors que, du point de vue des chasseurs-
cueilleurs qui en sont les victimes, elle ne constitue pas une sanction consécutive à 
un quelconque “mauvais” comportement de leur part. Comment se fait-il alors que 
“manger l’aliment” représente un type de contact particulièrement dangereux ? 
La “prise alimentaire” consiste généralement en une succession d’étapes incluant le 
débitage, la cuisson, la consommation et la digestion d’une viande qui, au bout du 
compte, est réduite à l’état de substance insignifiante. Par conséquent, les matières 
sont absorbées et assimilées à travers une autre procédure de signification. Chaque 
animal, qui possède au départ une forme bien déterminée, est alors démembré et 
débité en pièces de viandes informes qui, une fois ingérées puis digérées, ne sont 



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voûte de la relation entre l’homme et la nature ? 
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature? 936 

plus que des nutriments. Au cours de cette transformation, la matière de base de 
l’animal est préservée, en revanche sa forme (sa silhouette spécifique) est perdue. 
Lorsqu’ils sont confrontés à l’animal vivant, les chasseurs-cueilleurs, bien que 
parfaitement conscients des effets du démembrement, de la cuisson et de 
l’ingestion sur le corps de la bête, pensent non pas digérer et absorber une matière 
informe, mais bien procéder à une totale assimilation de l’animal, incluant 
l’absorption métaphorique du corps de ce dernier (cf. É. Motte-Florac (crotale), cet 
ouvrage). Ainsi, ces sociétés éprouvent une réelle anxiété à l’idée de consommer 
un animal pourvu d’yeux féroces ou dégageant une forte odeur, traits qui seront 
absorbés comme le reste de la bête et qui finiront par s’exprimer sous forme de 
maladie. Dans la même perspective, il importe de souligner que, dans la langue des 
Mbuti l’ajout du suffixe -lia aux mots signifiant “manger” restitue une absorption 
qui ne se fait pas à proprement parler par le bouche. Considérons par exemple 
l’expression alikulia mali yote “il a “mangé” toute la dot” soit, en termes moins 
imagés, “il s’est approprié la totalité des biens versés (par d’autres) en paiement de 
la dot”. Cette formulation appliquée à des objets exprime l’acte de “s’attribuer 
quelque chose”. Pour ces chasseurs-cueilleurs, le fait d’ingérer de la nourriture 
revient d’une certaine manière à “s’attribuer quelque chose” ou, formulé autrement, 
constitue un acte d’assimilation métaphorique. C’est la raison pour laquelle manger 
des animaux sauvages est perçu par ces peuples comme une entreprise 
éminemment dangereuse. 

Références bibliographiques 

BAHUCHET S., 1985 — Les Pygmées Aka et la 
forêt centrafricaine. Paris, SELAF. 

BAHUCHET S., 1992 — Dans la forêt d’Afrique 
centrale, les Pygmées Aka et Baka. (Histoire 
d’une civilisation forestière I). Paris, Peeters-
SELAF, coll. Ethnosciences 8.  

DOUGLAS M., 1957 — Animals in Lele religious 
symbolism. Africa, 27 (1): 46-58. 

HATTORI S., 2003 — Relationship of the Baka 
Pygmies with the Forest World: A Preliminary 
Report. Graduate School of Asian and African 
Area Studies, Kyoto University. 

HIRASAWA A., 2002 — Infant Care among the 
Sedentarized Baka Pygmies in Southeastern 
Cameroon. M.A. Thesis, Graduate School of 
Asian and African Area Studies, Kyoto 
University. 

ICHIKAWA M., 1987 — Food Restrictions of the 
Mbuti Pygmies. African Study Monographs, 
supplementary issue, 6: 97-121. 

ICHIKAWA M., 1993 — “ Diversity and 
Selectivity in the Food of the Mbuti Hunter-
Gatherers in Zaire ”. In Hladik C.-M., Hladik A., 
Linares O.F., Pagezy H., Semple A., 
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and 
food. Biocultural interactions and applications 
to development, Paris, Parthenon-
Unesco: 487-495.  

ICHIKAWA M., 1998 — Ecology and the view of 
nature of the Mbuti Pygmies in the African 
Forest. Tropics, 8 (1/2): 119-129. 

JOIRIS D.V., 2003 — The framework of central 
African hunter-gatherers and neighboring 
societies. African Study Monographs, 
supplementary issue, 28: 57-79. 

LEACH E., 1964 — “ Anthropological aspects of 
language: Animal categories and verbal 
abuse ”. In Lenneberg E.H. (ed.): New 
Directions in the Study of Language, 
Cambridge, MIT Press: 23-63. 



M. Ichikawa – Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers  
                       L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)   937 

LEACH E., 1971 — “ Kimil: A category of 
Andamanese thought ”. In Maranda R., 
Maranda E.K. (eds): Structural Analysis of Oral 
Tradition, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press: 22-48. 

LEWIS J., 2002 — Forest Hunter-gatherers and 
Their World: A Study of the Mbendjele Yaka 
Pygmies of Congo-Brazzaville and Their 
Secular and Religious Activities and 
Representations. Ph. D. Dissertation, 
Department of Social Anthropology, London 
School of Economics and Political Sciences. 

MOTTE-FLORAC É., BAHUCHET S., 
THOMAS J.M.C., 1993 — “ The role of food in 
the therapeutics of the Aka Pygmies of the 
Central African Republic ”. In Hladik C.-M., 
Hladik A., Linares O.F., Pagezy H., Semple A., 
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and 
food. Biocultural interactions and applications 
to development, Paris, Parthenon-
Unesco: 549-560.  

PUTNAM P., 1948 — “ The Mbuti Pygmies of 
the Ituri Forest ”. In Coon C. (ed.): A Reader in 
General Anthropology, Yale University Press, 
New Haven: 322-342. 

RADCLIFFE-BROWN A.R., 1922 (1956) — 
Andaman Islanders. New York, Free Press. 

SATO H., 1998 — Folk etiology among the 
Baka, a group of hunter-gatherers in the 
African rainforest. African Study Monographs, 
supplementary issue 25: 33-46. 

TAKEUCHI K., 1994 — Food avoidance among 
the Aka hunter-gatherers of north-eastern 
Congo. Afrika-Kenkyu, 44: 1-28 (in Japanese 
with English abstract). 

TERASHIMA H., 2001 — The relationships 
among plants, animals and man in the African 
tropical rain forest. African Study Monographs, 
supplementary issue 27: 43-60. 

 

 



▌ Figures 

Figure 1. Distribution of Central 
African hunting and gathering 
groups / Distribution des groupes  
de chasseurs-cueilleurs d’Afrique 
centrale 

(Edmond Dounias, 2007) 

 

Figure 2. Number of mammals 
species avoided in different life 
stages / Nombre d’espèces de 
mammifères évitées aux différentes 
étapes de la vie 

(Mitsuo Ichikawa, 2005) 

 

 



▌ Photos 

Photo 1. Giant genet, animal with 
‘fierce eyes’ and ‘strong smell’ 
causing bad fever / La genette 
géante, animal pourvu d’“yeux 
féroces” et d’une “forte odeur” 
provoquant de sévères fièvres 

(Mitsuo Ichikawa, 1980) 

 

Photo 2. Dwarf antelope, causing 
bad fever / Antilope de Bates, 
provoquant de sévères fièvres 

(Mitsuo Ichikawa, 1980) 

 

Photo 3. Dwarf crocodile, animal 
with ‘fierce eyes’ causing severe 
diarrea / Le crocodile nain, animal 
à “yeux féroces” provoquant de 
sévères diarrhées 

(Mitsuo Ichikawa, 1980) 

 



Photo 4. ‘Charm against kuweri’ 
angbe la bakuweri. Small pieces of 
wood put on the waist to prevent 
the diseases caused by kuweri / 
“Filtre contre le kuweri” angbe la 
bakuweri. Petites pièces de bois 
fixées à la taille pour prévenir les 
maladies dues au kuweri

(Mitsuo Ichikawa, 1987) 

 

Photo 5. ‘Birds for the old’ – black 
guineafowl (Agelastes niger 
(Cassin), Numidae) / “Oiseaux 
des aînés” – la pintade noire 
(Agelastes niger (Cassin), 
Numidae) 

(Mitsuo Ichikawa, 1980) 

 

Photo 6. Tree pangolin, an 
example of ekoni avoided by 
pregnant women and their 
husbands / Le pangolin 
arboricole, un exemple d’ekoni 
évité par les femmes enceintes et 
leurs maris 

(Mitsuo Ichikawa, 1985) 

 



Photo 7. Another example of 
ekoni: The forest elephant avoided 
by the initiates of circumcision / 
Un autre exemple d’ekoni : 
l’éléphant de forêt évité par les 
impétrants à la circoncision 

(Mitsuo Ichikawa, 1980) 

 

Photo 8. Brush-tailed porcupine, 
animal with ‘spines’, causing skin 
diseases / Athérure africain, 
animal à “épines”, provoquant des 
maladies de peau 

(Mitsuo Ichikawa, 1985) 

 



 

Table 1. Larger mammal species recorded among four hunter-gatherer groups in Central Africa 
Tableau 1. Espèces de grands mammifères recensées chez quatre groupes de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale

 
Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Primates           

Gorilla gorilla (Savage & Wyman) 
Pongidae 

western 
lowland gorilla 

gorille des 
plaines de 
l'ouest 

-   -  e.bobo ▲ ebobo ▲ 

Pan troglodytes (Blumenbach) 
Hominidae 

chimpanzee chimpanzé siko ▲ ndato   sumbu ▲ seko ▲ 

Colobus angolensis (P. Sclater) 
Cercopithecidae 

Angolan 
colobus 

colobe noir et 
blanc d'Angola 

mbela ▲ moko   -  -  

Colobus guereza Ruppel 
Cercopithecidae 

Guereza colobe guereza mbolo ▲ bululu ▲ kalu ▲ kalu ▲ 

Procolobus badius (Kerr) 
Cercopithecidae 

western red 
colobus 

colobe bai 
d'Oustalet 

aboi, masakpu   aboi   li.nyau ▲ -  

Lophocebus albigena (Gray) 
Cercopithecidae 

grey-cheeked 
mangabey 

mangabey à 
joues blanches 

akputu ▲ akbutu   ngatta ▲ ngada   

Cercocebus agilis Milne-Edwards 
Cercopithecidae 

agile 
mangabey 

mangabey 
agile 

angala ▲ angara ▲ e.sadu ▲ tamba ▲ 

Cercopithecus ascanius (Audebert) 
Cercopithecidae 

black-cheeked 
white-nosed 
monkey 

cercopithèque 
ascagne 

mbeke   ngema ▲ -  -  

Cercopithecus cephus (L.) 
Cercopithecidae 

moustached 
monkey 

moustac -  -  gbeti ▲ mongenjo   



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Cercopithecus denti Thomas 
Cercopithecidae 

dent's monkey cercopithèque 
de dent 

mbengi. 
chabira

▲ chabira ▲ -  -  

Cercopithecus hamlyni Pocock 
Cercopithecidae 

owl-faced 
monkey 

cercopithèque 
d'Hamlyn 

mudukpu, 
kadui

  aduu, 
mondukpu

 -  -  

Cercopithecus mitis Wolf 
Cercopithecidae 

blue monkey cercopithèque 
à diadème 

asaba   asaba   -  -  

Cercopithecus neglectus Schlegel 
Cercopithecidae 

de Brazza's 
monkey 

cercopithèque 
de de Brazza 

-  -  mo.sila ▲ mambe   

Cercopithecus nictitans (L.) 
Cercopithecidae 

white-nosed 
guenon 

hocheur -  -  nkoi   koi   

Cercopithecus pogonias Bennett 
Cercopithecidae 

crowned 
guenon 

cercopithèque 
pogonias 

-  -  mambe ▲ belekese   

Miopithecus talapoin (Schreber) 
Cercopithecidae 

talapoin talapoin -  -  -  kema na ngo ▲ 

Papio hamadryas (L.) 
Cercopithecidae 

olive baboon babouin olive apula   apula   -  -  

Euoticus elegantulus (Le Conte) 
Galagonidae 

elegant 
needle-clawed 
galago 

galago mignon 
sombre 

-  -  -  funge ▲ 

Galago matschiei Lorenz 
Galagonidae 

spectacled 
galago 

galago du 
congo 

ekpanga ▲ ?  -  -  

Galago alleni Waterhouse 
Galagonidae 

Allen's squirrel 
galago 

galago d'Allen -  -  -  polo ▲ 

           



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Galago thomasi (Elliot) 
Galagonidae 

Thomas's 
galago 

galago de 
Thomas 

-  -  -  likunda ▲ 

Galagoides demidovii (Fischer) 
Galagonidae 

Demidoff's 
galago 

galago de 
Demidoff 

epinje ▲ babenzikeke   be.koto, njike ▲ sengusengu ▲ 

Perodicticus potto Müller) 
Loridae 

potto potto de 
Bosman 

abaku ▲ atiti   inde ▲ katu × 

Chiroptera            

? bat chauve-souris ako ▲ eku ▲     

? bat chauve-souris elubu ▲       

Insectivora           

Potamogale velox (Du Chaillu) 
Tenrecidae 

giant otter 
shrew 

potamogale amepulu ▲ apyebi   jondo ▲ ?  

Macroscelidea           

Rhynchocyon cirnei Peters 
Macroscelididae 

checkered 
elephant 
shrew 

macroscelide 
tacheté 

amapepepe ▲ abeke ▲ -  -  

Rodentia           

Epixerus ebii (Temminck) 
Sciuridae 

Ebian's palm 
squirrel 

écureuil de 
wilson 

-  -  joakajoaka ▲ ?  

Funisciurus isabella (Gray) 
Sciuridae 

Lady Burton's 
rope squirrel  

écureuil 
d'isabelle 

-  -  e.sende ▲ sende   

Funisciurus spp. (Trouessart) 
Sciuridae 

squirrels écureuils akoda   bekishi   - - -  



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

? squirrels écureuils -  makpikpi ▲ - - -  

? squirrels écureuils petu        

? squirrels écureuils amakakacha        

? squirrels écureuils amakpikpikpi        

Protoxerus stangeri (Waterhouse) 
Sciuridae 

African giant 
squirrel 

écureuil géant 
de Stanger 

pangu   kao   boko ▲ mboko   

Anomalurus sp. (Waterhouse) 
Anomaluridae 

flying squirrel anomalure embulu ▲ alopi   bama ▲ likuya × 

Atherurus africanus Gray 
Hystricidae 

brushed-tailed 
porcupine 

athérure 
africain 

njiko ▲ fele ▲ ngomba   mboke   

Hystrix cristata L. 
Hystricidae 

crested 
porcupine 

porc-épic njingi ▲ ikue ▲ -  -  

Thryonomys swinderianus Temminck 
Thryonomidae 

cane rat aulacode -  -  -   kpia   

Oenomys sp. (Thomas) 
Muridae 

rusty-nosed 
rats 

rat à museau 
roux 

-  -  -   mbili   

Thryonomys gregorianus (Thomas) 
Thryonomidae 

lesser cane rat petit aulacode sengi   taro   -   kpia   

Cricetomys emini Wroughton 
Nesomyidae 

giant  rat rat de gambie apembe ▲ apulu ▲ gbe ▲ ?  

Artiodactyla           

Hippopotamus amphibius (L.) 
Hippopotamidae 

hippopotamus hippopotame 
commun 

asanda   akpo   ngubu ▲ ?   



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Potamochoerus porcus (L.) 
Suidae 

red river hog potamochère ngoya ▲ tiko ▲ ngua   pame   

Hylochoerus meinertzhageni Thomas 
Suidae 

giant forest 
hog 

hilochère ekuma   balike ▲ -  bea   

Hyemoschus aquaticus (Ogilby) 
Tragulidae 

water 
chevrotain 

chevrotain 
aquatique 

ahele   bbefe ▲ yekeke ▲ geke (akolo)   

Syncerus caffer caffer Sparrman 
Bovidae 

African buffalo buffle du cap njali   tupi ▲ mboko ▲ mboko ▲ 

Tragelaphus spekii Sclater 
Bovidae 

sitatunga sitatunga -  -  jomba, buluya ▲ mbuli ▲ 

Tragelaphus eurycerus (Ogilby) 
Bovidae 

bongo bongo syoli   syori   bongo ▲ mbongo ▲ 

Okapia johnstoni Sclater 
Giraffidae 

okapi okapi mboti   okapi       

Cephalophus callipygus Peters 
Bovidae 

Peters's duiker céphalophe de 
peters 

apole ▲ raka ▲ mosome   ngendi   

Cephalophus dorsalis Gray 
Bovidae 

bay duiker céphalophe à 
bande dorsale 
noire 

kuha   eti   gbomu ▲ ngbomu   

Cephalophus leucogaster Gray 
Bovidae 

white-bellied 
duiker 

céphalophe à 
ventre blanc 

seke ▲ tau ▲ senge ▲ mie or mongala   

Cephalophus monticola (Thunberg) 
Bovidae 

blue duiker céphalophe 
bleu 

nbuku   medi ▲ mboloko   dengbe   

Cephalophus nigrifrons Gray 
Bovidae 

black-fronted 
duiker 

céphalophe à 
front noir 

nge   munju   mo.njombe ▲ monjombe   



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Cephalophus silvicultor (Afzelius) 
Bovidae 

ligit-backed 
duiker 

céphalophe à 
dos jaune 

moimbo ▲ tochi ▲ bemba   bemba   

Neotragus batesi De Winton 
Bovidae 

dwarf antelope antilope de 
bates 

anbilo, teta ▲ apopo ▲ -  eku ▲ 

Pholidota           

Manis tricuspis Rafinesque 
Manidae 

tree pangolin pangolin à 
écailles 
tricuspides 

eboso ▲ oku   kadi ▲ kokolo   

Manis gigantea (Illiger) 
Manidae 

giant pangolin pangolin géant tope ▲ kate   kelepa ▲ kelepa ▲ 

Manis tetradactyla L. 
Manidae 

long-tailed 
pangolin 

pangolin à 
longue queue 

-   -  -   kokolo   

Proboscidea           

Loxodonta cyclotis (Matschie)) 
Elephantidae 

African forest 
elephant 

éléphant de 
forêt 

mbongo ▲ ooku ▲ nzoku   ya ▲ 

Tubulidentata           

Orycteropus afer (Pallas) 
Orycteropodidae 

aardvark oryctérope ngibo ▲ ingbo ▲ pinya ▲ kpinya ▲ 

Hyracoidea           

Dendrohyrax arboreus (A. Smith) 
Procaviidae 

tree hyrax daman des 
arbres 

shoka ▲ yama ▲ yoka ▲ yoka   

 
 
 

          



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Carnivora 

Aonyx congicus Lönnberg 
Mustelidae 

Congo 
clawless otter 

loutre du congo -  -  -  londo ▲ 

Hydrictis maculicollis (Lichtenstein) 
Mustelidae 

spotted-
necked otter 

loutre à cou 
tacheté 

-  -  joko ▲ londo ▲ 

Atilax paludinosus (G. Cuvier) 
Herpestidae 

Marsh 
mangoose 

mangouste des 
marais 

apakekeke ▲ -  nganda ▲ nganda ▲ 

Bdeogale nigripes Pucheran 
Herpestidae 

black-footed 
mongoose 

mangouste à 
pattes noires 

ndele ▲ ndele, esafi   bushe ▲ buse ▲ 

Crossarchus obscurus G. Cuvier 
Herpestidae 

long-nosed 
cusimanse 

mangouste 
brune 

kpolokpolo ▲ kborokboro   ?  nganda   

Mellivora capensis (Schreber) 
Mustelidae 

honey badger ratel kunbukunbu ▲ kunbukunbu   ?  ebo ▲ 

Civettictis civetta (Schreber) 
Viverridae 

African civet civette d'afrique samo ▲ chamu ▲ e.zoi ▲ liabo ▲ 

Profelis aurata (Temminck) 
Felidae 

African golden 
cat 

chat doré 
africain 

esele   aka ▲ nduku ▲ ebie ▲ 

Genetta servalina Pucheran 
Viverridae 

servaline 
genet  

genette 
servaline 

asimbasimba ▲ gobo   -  mboka ▲ 

Genetta victoriae Thomas 
Viverridae 

giant genet genette géante pita ▲ ?  -  -  

Genetta sp. (Baron) 
Viverridae 

genet genette -  -  ngele ▲ -  

Nandinia binotata (Gray) 
Viverridae 

African palm 
civet 

nandinie -  -  bebu ▲ mboka ▲ 



Scientific name  
Nom scientifique 

English name
Nom anglais 

French name 
Nom français 

Mbuti Efe Aka Baka

   

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

ve
rn

ac
ul

ar
 

/ 
ve

rn
ac

ul
ai

re

av
oi

d 
/ 

in
te

rd
it 

Poiana richardsoni (Thomson) 
Viverridae 

African linsang poiane -  -  -  ndjama ▲ 

Panthera pardus (L.) 
Felidae 

leopard léopard muli   kau   nkoi ▲ sua ▲ 

Crocuta crocuta (Erxleben) 
Hyaenidae 

spotted 
hyaena 

hyène tachetée piti ▲ ?   ?   ?   

Note 
×   = non-food species / espèces non consommée 
▲ = ‘bad’ animals (see the text) / "mauvais" animal (voir le texte) 
‐ = not recorded animals / animal non enregistré 
Sources: Ichikawa 1987, Terashima 2001, Takeuchi 1994, Hattori 2003 

 



 

Table 2. Occurrence of ‘bad’ animals among four hunter-gatherer groups in Central Africa 
Tableau 2. Occurrence d’animaux “mauvais” chez quatre groupes de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale

Pygmy group 
Société pygmée 

Country 
Pays 

Language family 
Famille linguistique 

Vernacular name 
Nom vernaculaire 

Nb food species
Nb espèces 
alimentaires 

Avoided species 
Espèces évitées  
        nb (%) 

Source 
Référence 

Mbuti 
Democratic 
Republic of the 
Congo 

Bantu D kuweri 57 35 (61) Ichikawa 1987 

Efe 
Democratic 
Republic of the 
Congo 

Sudanic eke 50 24 (48) Terashima 2001 

Aka Congo, Central 
African Republic Bantu C ekila 44 37 (84) Takeuchi 1994 

Baka Cameroon Ubangian ki, fondi 52 27 (52) Hattori 2003 
Hirasawa 2002 

 



L ym oli d lm

Animai ymboli m

Éditeurs scientitiques

Edmond Dounias

Élisabeth Motte-Florac

Margaret Dunham



Ouvrage issu du colloque 
Le symbolisme des animaux 

Villejuif, 12-14 novembre 2003 

 

 

 

Le symbolisme des animaux 
L'animal, clef de voûte de la relation 

entre l'homme et la nature ? 
 

Animal symbolism 
Animals, keystone in the relationship 

between Man and Nature? 
 
 

Éditeurs scientifiques 

Edmond Dounias, Élisabeth Motte-Florac, Margaret Dunham 

 
 
 
 
 
 
 

IRD Éditions 
INSTITUT DE RECHERCHE POUR LE DÉVELOPPEMENT 

Collection Colloques et Séminaires 

Paris, 2007 



 

Conception et réalisation multimédia / Multimedia design and creation 
Poisson soluble 
 
Mise en page version PDF / PDF layout 
Élisabeth Motte-Florac et Edmond Dounias 
 
Maquette de couverture / Cover artwork 
Michelle Saint-Léger 
 
Coordination / Coordination 
Élisabeth Lorne 
 
Photos de couverture / Frontpage photos 
Agouti (Marie Fleury, figure 1) 
Basilic (Anne Behaghel-Dindorf, figure 23) 
Caméléon panthère (Enzo Fuchs & Martin W. Callmander, photo 3) 
Chauve –souris. Une “bonne mère” (Lucienne Strivay, figure 8) 
Cheval (site Internet http://lechevalgagnant.chez-alice.fr) 
Ciel de case wayana (Marie Fleury, photo 9) 
Dessin de Lahi (Edmond Dounias [dessins d’enfants], figure 13) 
Gecko géant de Madagascar (Enzo Fuchs & Martin W. Callmander, photo 9) 
Lucane cerf-volant (Yves Cambefort, figure 2) 
Moustique. Gravure en eau-forte d’André Meyer (Cécilia Claeys-Mekdade & 
Laurence Nicolas, figure 1) 
The basilisk (Anne Behaghel-Dindorf, figure 22) 
 
Fond d’écran / CD-ROM wallpaper 
Table divinatoire (devin par la souris) (Marc Egrot, figure 1) 
 
Fond sonore / Background music 
Chant nocturne baka en forêt du sud Cameroun (Edmond Dounias 1994) 
 
 
 
 
La loi du 1er juillet 1992 (code de la propriété intellectuelle, première partie) n'autorisant, aux termes des alinéas 
2 et 3 de l'article L. 122-5, d'une part, que les « copies ou reproductions strictement réservées à l'usage du 
copiste et non destinées à une utilisation collective » et, d'autre part, que les analyses et les courtes citations 
dans le but d'exemple ou d'illustration, « toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite sans le 
consentement de l'auteur ou de ses ayants droit ou ayants cause, est illicite » (alinéa 1" de l'article L. 122-4). 
Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefaçon 
passible des peines prévues au titre III de la loi précitée. 
All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted, in 
any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording, or otherwise, without the prior 
permission of the copyright holders. 
 
 
© IRD, 2007 
ISSN : 0767-2896 
ISBN : 978-2-7099-1616-5 




