Animal food avoidance among
Central African hunter-gatherers

Mitsuo ICHIKAWA
ichikawa@jambo.africa.kyoto-u.ac.jp

Abstract

Central African hunter-gatherers share a similar belief about ‘bad animals’, which are
avoided by certain members of their society for their potential to cause illnesses. This
custom of avoidance, called kuweri among the Mbuti and eke among the Efe (both in
Democratic Republic of Congo), ekila among the Aka in northern Congo and Central
African Republic, and ki or fondi among the Baka in Cameroon, has several common
characteristics concerning the animals to be avoided and the people expected to avoid them.
Taking these characteristics into consideration, the article examines the concepts of food
and eating food among the central African hunter-gatherers.

Keywords

bad animals, Mbuti, Efe, Aka, Baka

Introduction
The widely distributed practice
of food avoidance

In the forests that stretch across Central Africa, groups of hunter-gatherers of a
‘Pygmy’ type are widely distributed. These groups are called by various names,
including Mbuti, Efe, Aka and Baka. Despite their wide distribution in the Congo
Basin (fig. 1), these hunter-gatherer groups display several common characteristics.
These include a similar environment of tropical rain forest, a livelihood based on
(i) hunting and gathering, (ii) a nomadic life in the forests for at least a few months
of the year, (iii) egalitarian social life in small groups composed of several dozen
people, (iv) ritual performances of songs and dances in which various forest spirits
play an important part, and (v) the maintenance of a close but subordinate
relationship with neighboring agricultural peoples.

© IRD, 2007



914

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

There has been a sizeable accumulation of ethnographic studies concerning the
livelihood, society and religion of the Pygmy hunter-gatherers who live in the
various parts of central Africa. Based on these ethnographic studies, comparative
studies were undertaken on language and history (Bahuchet 1992), and on the
social relationships with agricultural peoples (Joiris 2003), and much has now been
clarified concerning common features and differences among these hunter-gatherer
groups. In this paper, I would like to introduce a topic that has hitherto been given
little attention in a comparative study, though documented on the individual
groups; that is, the practice of food avoidance, and in particular the avoidance of
eating wild animals.

It has been pointed out that in comparison with hunter-gatherers in drier
environments, and also in comparison with the farmers who inhabit similar
environments, the hunter-gatherers in the tropical rain forests of central Africa are
in the main ‘generalists’ who obtain food from a far wider range of animals
(Ichikawa 1993). Even so, among the animals thought of as being ‘food’, many
species are put in a special category, and are avoided as a food source. Among
mammals in particular, over half of the medium and large species that can be
sources of food are the object of food avoidance of one kind or another, it being
thought that the person who eats them, and his or her children, will come to serious
harm, including for example the contracting of illness. The Mbuti of the Ituri
forest, for instance, use the word kuweri to describe such ‘bad animals’, the eating
of which can cause illness, a category that also includes animals that must be
avoided by both of the parents of babies or young infants. Among the Efe, who live
next to the Mbuti, the word eke is used to describe this kind of animal (Terashima
2001). Moreover among the Aka and the Baka of the western Congo basin, there
exists a similar practice of avoiding the eating of wild animals, the practice and the
animals avoided being called ekila among the Aka (Bahuchet 1985, Takeuchi 1994)
and ki or fondi among the Baka (Hirasawa 2002, Hattori 2003). What does this
widely practiced food avoidance mean for those who observe it? What can we
learn about their attitudes towards food, towards animals, and towards illness, by
studying the practice? From the standpoint of these questions, this essay will look
at food avoidance in relation to their concept of food and eating food.

The data on which this study is based were obtained from field research as well as
from articles and thesis on related issues: the data on the Mbuti were obtained from
direct observations and interviews with the Mbuti during the several field trips to
the Ituri Forest of DRC from the middle of the 1970s to the middle of the 1980s
(Ichikawa 1987), whereas those of the Efe were obtained from H. Terashima
(2001), those of Aka' from S. Bahuchet (1985) and K. Takeuchi (1994), and those
of Baka from H. Sato (1998), A. Hirasawa (2002) and S. Hattori (2003). It should
also be noted that | had visited all of these hunter-gatherer groups and had
confirmed the information used in this study.

! On food taboos regarding the Aka Pygmies of Central African Republic, see also E. Motte-Florac
etal. (1993).



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 915

I 1. The kuweri of the Mbuti

To begin with, I would like to introduce as an example the Mbuti of the Ituri forest,
a people who were the first hunter-gatherer group | investigated. The Mbuti
consider as food almost 230 species of animals, including 57 types of mammals,
108 types of birds, and 9 types of reptiles (Ichikawa 1987). Among these species,
half are avoided by people belonging to specific descent groups and other social
categories. These are ‘marked’ or ‘culturally loaded’ animals endowed with a
cultural significance beyond their nutritional value. Especially as regards the
mammals, among the 57 medium and large species recognized as food sources,
48 species, or 84% of the total, are avoided for one reason or another. For example,
there is a close connection between specific descent groups and totemic animals
that must not be eaten by members of those groups. Such forbidden animals are
called nginiso, and people who eat them incur the wrath of their ancestors and suffer
such problems like teeth falling out. Moreover, there are specified subsistence
activities in connection with which certain foods are forbidden. For example
women are not allowed to eat the hearts and livers of animals that are caught by net
hunting. This kind of prohibition is called ‘prohibition of net hunting’ musilo ya
nkuya and it is claimed that those who flout it incur the anger of the ‘master of the
forest’ Apakumandura and fail in hunting. Furthermore, especially at forest camps,
there exist various kinds of ‘non-food taboos’ nba: one must not sit cross-legged,
one must not spill cold water over the fire, and so on. These prohibitions are
matters established as social norms and if they are flouted, calamity will be brought
down on the entire residential group. They are thus associated with social or
‘supernatural’ sanctions (cf. M. Fleury, I. de Garine, this volume).

Such prohibitions of specified animals (or groups of animals) due to social
categories such as descent groups and subsistence activities can be widely
observed, but among the Mbuti of Ituri, there are also animals that are avoided
according to the stage reached in an individual’s life history: a kind of avoidance
that P. Putnam (1948) has called the conditional taboo. For example pregnant
women and their husbands, parents with small children, and young people
undergoing rites of passage must avoid eating certain animals. If the animals are
consumed, the person who eats them, or his or her children, will encounter illness,
deformity or some equally severe problem. Among the Mbuti, these ‘bad animals’
or ‘dangerous animals’ are known as kuweri. | will describe some concrete
examples of kuweri below.

When parents have given a birth to a child, they avoid animals such as giant genets
(photo 1) and dwarf antelopes® (photo 2). They believe that these animals cause
their children to suffer from fevers (sesya) severe enough to bring on convulsions.
It is said that eating animals such as the dwarf crocodile (Osteolaemus tetraspis

2
The scientific and vernacular names of all the mammals cited in the text are given in table 1.



916

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

Cope, Crocodylidae) (photo 3) and the fish (non identified) known as mukoloto will
lead to severe diarrhea accompanied by bloody stools, while brush-tailed
porcupines and bush pigs are said to be the cause of a fearful skin disease. The
children of the Mbuti often wear charms around their waists and wrists to protect
themselves from these ‘bad animals’. The charms are called angbe la bakuweri:
wood pieces for the kuweri animals (photo 4). The Mbuti believe that in general, the
animals of the forest have the ‘power’ to bring about illness, and because of this,
they protect newly born babies during their first days when they are at their most
vulnerable, by avoiding all types of mammal and reptile flesh. The father, around
the time of the drying of his baby’s umbilical cord, makes a small incision on the
body of the baby and rubs in the burnt hair of the forest duiker and the ash from
certain types of forest plants. After having employed this measure to give their
child resistance against the illnesses caused by forest animals, the parents for the
first time are able to eat meat. But kuweri animals, with their especially strong
power to cause illness, continue to be avoided until the child is weaned. When the
child can stand and walk, the power to resist illness brought by animals gradually
increases, and the number of animals to be avoided diminishes. Which kuweri
animals should be avoided, and for how long, are questions that are left to the
judgment of the parents, but generally the weaning, which is often associated with
the conception of the next child, is taken as a benchmark, after which parents no
longer feel it necessary to avoid ‘bad animals’ for the sake of the child’s safety.
From this point onwards, the child itself must avoid those animals among the kuweri
that has especially ‘strong power’ to cause illness. Among the Mbuti, people share
recognition of animals that are considered especially dangerous, whereas for other
kuweri animals, people make judgments according to their personal experience of
disease contraction, or according to what they have been taught by their parents,
and there is thus some degree of difference from individual to individual.

However, when puberty is reached, during and immediately after the ‘period of
circumcision’ nganja and the ‘ritual for menarche’ elima, there is once more an
increase in the number of animals that have to be avoided. Food avoidance during
this period is monitored by other senior members of the group who force the
initiates to observe the avoidance rule. The avoidance during this period therefore
differs in character from that in other periods. In other periods, even if avoidance is
not observed, the transgressor is not subjected to social sanctions. Circumcision
and the rites of the first menstruation are, as it were, ceremonies marking the
‘arrival of the adult into society’. By inducing the same kind of avoidance rule to
young initiates as they do in respect of babies, the Mbuti make this period socially
equivalent to the period of babyhood.

The young people of the Mbuti who have completed the rites of passage can eat the
meat of most animals, except ‘meat for the elderly’ and ‘birds for the elderly’
(photo 5) that are considered especially dangerous and eaten only by old people.
However when they marry and children are born, avoidance of kuweri is resumed.

Figure 2 shows the changes that occur along with life stages in the above kinds of
avoidance of kuweri. As can be seen from the figure, the Mbuti avoid many animals
during critical stages of life such as babyhood and the rites of passage, reflecting



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

917

their awareness of critical periods in their life history: early infancy, with its high
mortality, and the socially critical stage of the rites of passage.

What needs to be pointed out is that the critical stages regarding attitudes towards
wild animals begin before birth, this being reflected by food avoidance by both
parents during the period of pregnancy. For example, the pregnant wife and her
husband do not eat the tree pangolin eboso lest childbirth be accompanied by the
hemorrhaging of great quantities of blood, as though the animal were dissolving
(photo 6). Moreover it is thought that if the tree hyrax is eaten, the child will be
born like the animal, with only four fingers. The animals to be avoided lest they
cause harm or deformation at the time of childbirth are specifically called ekoni
(also called kuweri in general), and among the mammal order alone, there are ten
such species. The trunk of an elephant is also regarded as ekoni for the initiates of
circumcision (photo 7).

By examining the practice of kuweri avoidance in this way, we can draw up the
following generalizations concerning food avoidance beliefs: wild animals of the
forest have the ‘power’ to bring illness to human beings; the illnesses brought by
kuweri animals include fever, diarrhea, skin diseases and vary according to the
species of animal; illnesses of this kind are mainly brought about by eating animals
that have been classified as kuweri; the danger of contracting these illnesses exists
before childbirth; the strength to resist the influence of kuweri generally increases as
the child grows older, but which animals are avoided and for how long are
questions left to the judgment of the person himself or to the judgment of the
parents.

| 2. Examples from other Pygmy groups

2.1. Efe in the Ituri Forest, Democratic Republic of Congo

The Efe, who speak a Sudanic language and who are neighbors of the Mbuti, also
believe that many illnesses are brought by wild animals (Terashima 2001, this
volume). The Efe apply morphemes with the prefix onde-, meaning illness caused
by particular animals. Examples include the “‘disease of the Gabon duiker’ onde-tau
and the ‘disease of the brush-tailed porcupine’onde-fele. Among these animals,
there are animals called eke in general, which, when eaten by parents, cause
illnesses and other abnormalities to occur among fetuses and babies. These animals
are the exact equivalents of the Mbuti kuweri and ekoni. The animals that are
avoided as bringers of illnesses humber 24 species out of 50, or about a half of the
total. Again, as with the Mbuti, avoidance of ‘bad animals’ such as eke diminishes
as the child grows up, and among old people, nearly all the animals that are sources
of food can be eaten. In linguistic terms, the Mbuti can be described as a Bantu-



918

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

speaking group and the Efe as a Sudanic speaking group. It is of great interest to
see that even though they belong to quite different language groups, they have
similar practices of food avoidance, with different names.

2.2. The Aka in northern Congo

At the initial stage of my research among the Aka, who live in the western Congo
basin, I saw a child who was said to have contracted a disease called makako.
According to the mother, the child had contracted the illness because the mother
had eaten the meat of a macaque monkey. The child had fallen ill, with a high
temperature and convulsions, and its face had become “just like that of the monkey’
(the mother’s expression). From this example, it became clear that among the Aka,
food avoidance is a custom, just as it is with regard to the kuweri of the Mbuti and
the eke of the Efe. Among the Aka, the animals that cause illnesses and other
problems among fetuses and babies are called by the general term ekila, a word that
is also applied to the practice of avoiding such animals. Of the 44 species of larger
mammals species classified as food, as many as 37, or 84%, are classified as ekila
(Takeuchi 1994). In the language of the Aka, ekila means in general a taboo, or
some other prohibition, but among the ekila related to animals, a distinction is
drawn between the ekila that ensnare fetuses and babies with illnesses, deformities
and other such calamities, and ekila that are associated with sex and subsistence
activities (the Mbuti call these musilo, and make a distinction between them and
kuweri). As is the case with the kuweri of the Mbuti and the eke of the Efe, what
exists is not so much a norm that is enforced socially, but rather individual
avoidance of a customary kind. Also, the damage caused by the flouting of
avoidance customs is limited to the individual, which is in sharp contrast with the
social and ‘supernatural’ sanctions associated with the ekila based on sex and
subsistence activities, sanctions that involve the blame of group members or the
wrath of the forest spirit, which results in failure in hunting. In fact according to
K. Takeuchi (1994) who has carried out a detailed investigation of the ekila of the
Aka, among different parents who have infants of the same age, there is a fair
amount of difference from individual to individual as regards avoidance of animals,
with only 17 out of 37 species being avoided by all parents.

According to J. Lewis (2002), who has recently carried out research on the ritual
and cosmology of the Aka, there is a close connection between ekila and the
avoidance of blood. In particular, the forest spirit who feeds on the ‘menstrual
blood” makila of women becomes angry when pregnancy and childbirth interrupt
his daily supply of sustenance, and brings illness to people through the medium of
animals. The participation of a forest spirit who operates behind the animals is
interesting and important. J. Lewis has probably developed such an argument
because in the language of the Aka, both terms are called by the same name. But
ekila in a Bantu word in the eastern Congo basin develops into forms such as ki.zira,
mu.silo and musio, whereas ‘blood’ changes into such words as makia and mukia.



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

919

Further studies may be necessary to confirm that the two words makila ‘menstrual
blood’ and ekila ‘taboo’ are semantically related.

2.3. The Baka in Cameroon

In Baka society, too, there are foods that must be avoided by the parents of fetuses
and babies. According to H. Hirasawa (2002) who has done detailed research on
infant care among the Baka, food restrictions are called by the general term fondi.
There also exists a practice called ki, whereby parents with infants must avoid
certain kinds of food for the sake of their children’s health. H. Hirasawa notes that
there are 20 types of animal designated as ki, but S. Hattori (2003), writing at a
later date, claims that there are 27 species of mammals, which are regarded as
animals that must be avoided as bringers of illnesses. Again, according to H. Sato
(1998) in his research on the Baka of the Republic of the Congo, all of the forest
animals are regarded as possible bearers of illness. Thirty kinds of illness have
names deriving from animal names. The Baka believe that the majority of these
animals exert an influence on fetuses and babies.

| 3. The meaning of food avoidance: Crises in
human life and animals that cause ‘anxiety’

Among the hunter-gatherers in Central Africa, avoidance customs in connection
with eating ‘bad animals’ are widely observed. These animals, known as kuweri
among the Mbuti of the Ituri Forest, eke among the Efe, ekila among the Aka of the
Congo, and fondi or ki among the Baka of Cameroon, account for between 48 and
84% of the larger mammals (44 to 57 species) regarded as food (tabl. 2). While
differences in detail can be seen among the food avoidance customs, there are also
very interesting common features. These include the belief that these ‘bad animals’
will cause serious illness or deformation either to those who eat them or to their
children, and the belief that different types of animal should be avoided according
to one’s stage in life. Moreover whether or not an animal is really avoided is a
question that is left to the individual to decide and there are hardly any social
sanctions against eating animals regardless of the danger of illness. In this
connection, these avoidance customs differ from other food prohibitions such as
those concerning sex, descent and other social categories that involve social and
supernatural sanctions —for example the censure of other group members, or
failure in hunting — leveled against people who break the regulations.

Various explanations have been put forward with regard to the food avoidance
customs that are practiced in many parts of the world. These can be divided into



920

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

two broad categories: explanations that focus on the subjects (the human beings
who are following the food avoidance); and explanations that concentrate on the
characteristics of the objects: the animals that are being avoided. The former type
of explanation asks why it is that fetus, babies, and young people undergoing rites
of passage are all considered to be in especial danger; the latter type of explanation
asks why it is that particular animals are thought to be especially dangerous.

With respect to a similar food avoidance custom in the Andaman Islands of the Bay
of Bengal, R.A.Radcliffe-Brown (1922), writing from the standpoint of
functionalism, argued that thanks to prohibitions of this kind, group members came
to possess a deepened awareness of the social value of food, because, among the
Andaman Islanders, most of the avoided food are important either to their diet or to
their social life. In response to this, E. Leach (1971), using the same data for the
Andaman Islands, advanced a different interpretation from the standpoint of
structuralism. According to E. Leach, pregnant women (who can influence the
unborn fetus), babies, and young people undergoing the rites of passage are all
suspended between ‘life’ and “‘death’ —they are in an ‘anomalous’ state outside
basic oppositional categories. They are in a position where they can easily be
visited by illnesses and other dangers, and need careful attention.

These kinds of taboo concerning anomalous existences that are deviant in terms of
social classification are also included in interpretations that focus on the position of
the animals. For example the aforementioned E. Leach (1964) has suggested that in
general, animals that are accorded an anomalous existence in folk classification
become objects of taboos within the society concerned. Moreover as is well known,
M. Douglas (1957) developed her theory concerning food regulations linked to
animals from the viewpoint of taboos « associated with things which exist at the
borders of society ».

In Central African hunter-gatherer societies, too, it is clear that fetuses, babies and
young people undergoing the rites of passage are all in an anomalous state, and are
thought to be in great danger of contracting illnesses brought by animals. But in
this case, not only the people in such an anomalous state, but other people may also
be affected by the animals. Generally, it is believed that the more immature the
person, the more s/he is in danger, and as they grow older, so their power to resist
danger increases, while the objects of the avoidance diminish in number. Further,
as can be seen in the case of ‘meat for the elderly’, towards the end of one’s life,
one may eat anything, free of restriction. In other words, the objects that are to be
avoided are regulated according to the position that people have reached in their
gradual completion of life through age. If one focuses on this point, the avoidance
of *bad animals’ confirms the position that a person has reached in his life.

If we pay particular attention to the elders who can eat almost all the animals
considered as food, including the extremely dangerous ‘meat for the elderly’, the
food avoidance appears to be related to their reproductive process. Because the
elders are no longer concerned with sexual reproduction (fertility), they need not
avoid animal food that may affect their offspring. There may be such a
reproductive basis for the widespread social custom of food avoidance.



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

921

It might be argued, therefore, that when combined with other food regulations that
are determined according to social categories such as descent group, sex, and
subsistence activities engaged in at the time, animal food avoidance confirms the
identity of an individual in society. In fact this interpretation has occurred to many
researchers. But in order to uphold this view, it would be necessary to show that
food avoidance is a social norm or, in other words, it would be necessary to
demonstrate the existence of a certain type of morality in food avoidance, whereas
as has been described above, the avoidance of *bad animals’ is not so much a social
norm accompanied by sanctions, but a matter of individual choice. Moreover there
is also a problem in that this interpretation does not take into account the animals
that are being avoided.

Among the Central African hunter-gatherers, there are several animals,
‘anomalous’ in their classification system, that are considered highly dangerous,
and which are the objects of strong avoidance. These include the tree pangolin — an
animal that although a mammal has fish-like scales and lives in trees like birds —
(cf. M.T. Walsh, this volume), the otter shrew — a mammal that lives in water —, the
flying squirrel and bats —animals that are mammals but nevertheless fly (cf.
L. Strivay, this volume). However, immediately after birth of a child the meat of all
mammals and reptiles must be avoided, because of the belief that all forest animals
have the power to bring illnesses. This indicates that not only ‘anomalous’ animals,
but all animals are capable of bringing illness. Among the animal species, ‘animals
with a strong smell’ (those with strong stink glands like the mongooses,
Mustelidae), ‘animals with fierce eyes’ (those that are predatory) and animals with
strange voices and habits, as well as animals that are anomalous in terms of folk
classification, are all examples of animals that possess characteristics that make
them conspicuous, hence drawing the attention of people (photo 8). Such animals
are thought to have especially strong power, and become objects to be avoided.

In the course of life, it is possible for a person to fall ill at any time, and any animal
has the power to bring illness. But the most dangerous time of all is when an
animal with especially strong power comes into contact with a person who is at his
or her weakest state. On such occasions, if the person and the animal come into
extremely close contact through the eating of food, illness enters into the human
being like a ‘natural flow’. This is not a sanction operating by way of a
‘supernatural’ or social agent. Rather, the people understand the process of the
animal bringing illness in the form of a ‘cause and effect in nature’. It is as if one
gets burned if one touches a fire. To the people, the observation « if you eat a
dangerous animal you will fall ill » is of the same order as the observation « if you
go out walking on a cold day and get soaked with rain you will catch a cold ».
However where this differs from a ‘natural law’ is that it is not a universal or pan-
cultural way of thinking. It is, rather, the recognition of a cause-and-effect linkage
of a “‘metaphorical order’ and it is a connection that carries meaning only in the
cultural context where this common understanding exists. So what can be said of
the culture in which there is a commonly held recognition of this kind of ‘cause
and effect’ linkage?



922

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

| Conclusion
A cultural concept of food ingestion:
Metaphorical assimilation

In hunting and gathering communities, forest animals possess an ambivalent value
that has two meanings. They are a source of food supply indispensable for the life
of the people, but at the same time they are dangerous in that they can bring illness
and other kinds of harm (cf. M. Fleury, this volume). This evil power of animals
derives from the forest spirit, which itself is an ambivalent existence with a dual
meaning. The forest animals, which are the medium for connections between the
forest spirit and human beings, come into contact with people through concrete,
direct activities such as hunting. In another paper (Ichikawa 1998), | have argued
that the hunting activities of the forest people are a form of communication with
the forest spirit, and that success in hunting will result through various hunting
rituals that ensure a circuit of communication with this forest spirit (cf., E. Dounias
(wild boar), P.Roulon-Doko this volume). But as a product of this kind of
communication, the animals that are brought into contact with human society carry
with them the duality of meaning possessed by the forest spirit. IlIness is brought to
human beings as a result of this kind of contact with the forest spirit, whereas it is
not a sanction against certain ‘bad’ behavior on the human side. Why is it, then,
that ‘eating food’ is an especially dangerous type of contact?

‘Food intake’ generally consists of the process of butchering, cooking, eating, and
digesting animals, so that they are reduced to non-specific substances.
Subsequently, the substances are absorbed and assimilated by the body through
another specification process. The animal, which possesses a particular form, is
first dismembered into chopped pieces of body or lumps of meat, and after being
eaten and digested, changes into nutrients. In this process, the material of the
animal is preserved, but the form (the specific shape) is lost. However when they
directly confront the living animal, the hunting and gathering people, who are
concerned with the whole process of dismemberment, cooking and eating, think
not just of the digestion and absorption of a non-specific substance, but of the
entire process of assimilation, which includes the metaphoric assimilation of the
specific form of the animal (cf. E. Motte-Florac (rattlesnake), this volume). Thus,
special anxiety is aroused over animals with fierce eyes or strong smells, which
also appear to be assimilated to humans and emerge as illness. In this connection, it
is noteworthy that in the Mbuti language, one uses the element -lia in words
meaning ‘to eat’, but this refers not merely to absorption through the mouth.
Consider for example the expression ‘he has eaten up all the bridewealth’ or ‘he
has used up the bride wealth (paid by others) all by himself” alikula mali yote. As the
use of this expression shows, in relation to some objects, it means the act of
‘making something one’s own’. For the hunting and gathering people, eating food
is, in this way, an act of ‘making something one’s own’ or, in other words, an act



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

923

of metaphoric assimilation. This is why the eating of wild animals is thought to be

especially dangerous.

References

BAHUCHET S., 1985 — Les Pygmées Aka et la
forét centrafricaine. Paris, SELAF.

BAHUCHET S., 1992 — Dans la forét d’Afrique
centrale, les Pygmées Aka et Baka. (Histoire
d’une civilisation forestiére 1). Paris, Peeters-
SELAF, coll. Ethnosciences 8.

DoOUGLAS M., 1957 — Animals in Lele religious
symbolism. Africa, 27 (1): 46-58.

HATTORI S., 2003 — Relationship of the Baka
Pygmies with the Forest World: A Preliminary
Report. Graduate School of Asian and African
Area Studies, Kyoto University.

HIRASAWA A., 2002 — Infant Care among the
Sedentarized Baka Pygmies in Southeastern
Cameroon. M.A. Thesis, Graduate School of
Asian and African Area Studies, Kyoto
University.

ICHIKAWA M., 1987 — Food Restrictions of the
Mbuti Pygmies. African Study Monographs,
supplementary issue, 6: 97-121.

ICHIKAWA M., 1993 — “ Diversity and
Selectivity in the Food of the Mbuti Hunter-
Gatherers in Zaire ”. In Hladik C.-M., Hladik A.,
Linares O.F., Pagezy H., Semple A.,

Hadley M. (eds): Tropical forests, people and
food. Biocultural interactions and applications
to development, Paris, Parthenon-

Unesco: 487-495.

ICHIKAWA M., 1998 — Ecology and the view of
nature of the Mbuti Pygmies in the African
Forest. Tropics, 8 (1/2): 119-129.

JOIRIS D.V., 2003 — The framework of central
African hunter-gatherers and neighboring
societies. African Study Monographs,
supplementary issue, 28: 57-79.

LEACH E., 1964 — “ Anthropological aspects of
language: Animal categories and verbal

abuse ”. In Lenneberg E.H. (ed.): New
Directions in the Study of Language,
Cambridge, MIT Press: 23-63.

LEACH E., 1971 — “ Kimil: A category of
Andamanese thought ”. In Maranda R.,
Maranda E.K. (eds): Structural Analysis of Oral
Tradition, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press: 22-48.

LEWIS J., 2002 — Forest Hunter-gatherers and
Their World: A Study of the Mbendjele Yaka
Pygmies of Congo-Brazzaville and Their
Secular and Religious Activities and
Representations. Ph. D. Dissertation,
Department of Social Anthropology, London
School of Economics and Political Sciences.

MOTTE-FLORAC E., BAHUCHET S.,

THOMAS J.M.C., 1993 — “ The role of food in
the therapeutics of the Aka Pygmies of the
Central African Republic ”. In Hladik C.-M.,
Hladik A., Linares O.F., Pagezy H., Semple A.,
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and
food. Biocultural interactions and applications
to development, Paris, Parthenon-

Unesco: 549-560.

PUTNAM P., 1948 — “ The Mbuti Pygmies of
the lturi Forest ”. In Coon C. (ed.): A Reader in
General Anthropology, Yale University Press,
New Haven: 322-342.

RADCLIFFE-BROWN A.R., 1922 (1956) —
Andaman Islanders. New York, Free Press.

SATO H., 1998 — Folk etiology among the
Baka, a group of hunter-gatherers in the
African rainforest. African Study Monographs,
supplementary issue 25: 33-46.

TAKEUCHI K., 1994 — Food avoidance among
the Aka hunter-gatherers of north-eastern
Congo. Afrika-Kenkyu, 44: 1-28 (in Japanese
with English abstract).

TERASHIMA H., 2001 — The relationships
among plants, animals and man in the African
tropical rain forest. African Study Monographs,
supplementary issue 27: 43-60.






M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

925

L’évitement alimentaire

des viandes d’animaux sauvages
chez les chasseurs-cuellleurs
d'Afrique centrale

Mitsuo ICHIKAWA
ichikawa@jambo.africa.kyoto-u.ac.jp

Résumé

Les chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale ont en commun la croyance en des animaux
“mauvais” dont la consommation alimentaire doit étre proscrite par certains membres de la
société pour ne pas contracter certaines maladies. Ce mode d’évitement coutumier — appelé
kuweri par les Mbuti et eke par les Efe, deux ethnies de République Démocratiques du
Congo, ekila par les Aka du Nord du Congo et de République Centrafricaine, et ki ou fondi
par les Baka du Cameroun — présente des caractéristiques communes chez ces diverses
sociétés : animaux a éviter et personnes qui doivent les éviter. Partant de I’analyse de ces
caractéristiques, nous présenterons les aliments et la consommation alimentaire chez les
chasseurs-cueilleurs d’ Afrique centrale.

| Introduction
L’évitement alimentaire, une pratique largement
répandue

Les sociétés de chasseurs-cueilleurs connues sous le terme de “Pygmées” sont
présentes a travers toute I’Afrique centrale forestiere (fig. 1). Ces sociétés se
distinguent sous différents noms tels que Mbuti, Efe, Aka et Baka. En dépit de leur
vaste aire de distribution recouvrant I’ensemble du bassin du Congo, ces chasseurs-
cueilleurs partagent de nombreuses caractéristiques communes dont les principales
sont (i) I’occupation d’un environnement forestier ; (ii) un mode de subsistance axé
sur la chasse et la cueillette ; (iii) un nomadisme saisonnier durant quelques mois



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
926 Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

par an; (iv) un systeme social égalitaire au sein de petits groupes composés de
quelques personnes, des prestations rituelles ponctuées de chants et de danses et
mettant en scéne de nombreux esprits de la forét; enfin (v) la persistance de
relations étroites, quoique subordonnées, avec leurs voisins agriculteurs.

Le mode de subsistance, I’organisation sociale et la religion des diverses sociétés
pygmées sont des themes qui ont été amplement traités dans la littérature
anthropologique. Cette documentation abondante a servi de trame a d’autres études
sur les langues et I’histoire (Bahuchet 1992), de méme que sur les relations sociales
que les Pygmées entretiennent avec leurs voisins agriculteurs (Joiris 2003),
permettant ainsi de faire émerger les caractéristiques communes et les différences
entre ces divers groupes de chasseurs-cueilleurs. Nous allons consacrer cet article a
un theme qui, bien qu’ayant été étudié séparément dans chacun des groupes, n’a
pas encore fait I’objet d’une analyse comparative. Il s’agit des interdits alimentaires
et plus particulierement de ceux qui ont trait a la consommation de viande
d’animaux sauvages.

Des études antérieures ont démontré que, a la différence de leurs voisins
agriculteurs et des chasseurs-cueilleurs vivant en milieux plus arides, les Pygmées
d’Afrique centrale forestiére ont un régime alimentaire généraliste incluant une
grande diversité de viandes animales (Ichikawa 1993). Néanmoins, de nombreuses
espéces d’animaux volontiers classées comme “aliments” forment en réalité une
catégorie spéciale sujette a des interdits alimentaires.

Ainsi, au sein de I’ordre des mammiféres, prés de la moitié des especes
consommables de taille moyenne et de grande taille sont I’objet d’un interdit
alimentaire ; la croyance consiste a penser que la personne qui consommerait la
viande d’un de ces animaux s’expose, ainsi que ses enfants, a de sérieux dommages
incluant le risque de contracter une maladie.

Par exemple, les Mbuti de la forét d’Ituri nomment kuweri ce genre de “mauvais”
animaux dont la consommation peut rendre malade. L’évitement alimentaire de ces
animaux concerne autant les deux parents que leurs bébés et jeunes enfants. Les
Efe qui vivent au voisinage des Mbuti regroupent ce méme type d’animaux sous le
terme eke (Terashima 2001). Un évitement alimentaire similaire est signalé chez
les Baka et les Aka de la partie ouest du bassin du Congo ; la pratique de I’interdit
et I’animal qui en est la cause sont indistinctement nommés ekila par les Aka
(Bahuchet 1985, Takeuchi 1994) et ki ou fondi par les Baka (Hirawasa 2002, Hattori
2003). Que signifie une pratique aussi répandue pour ceux s’y astreignent ? Que
nous révele cette pratique sur les attitudes envers les aliments, les animaux et les
maladies ? Partant de ces questionnements nous allons aborder [I’interdit
alimentaire a travers les concepts d’aliment et de consommation alimentaire de ces
populations.

Les données utilisées proviennent d’enquétes de terrain et d’articles et théses
consacrés a ce sujet: les données sur les Mbuti sont issues de nos propres
observations et interviews lors de séjours en forét d’lturi de la République
Démocratique du Congo entre le milieu des années 1970 et le milieu des années
1980 (Ichikawa 1987) ; celles concernant les Efe sont empruntées a H. Terashima



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 927

(2001) ; celles concernant les Aka® proviennent de S.Bahuchet (1985) et
K. Takeuchi (1994) ; celles concernant les Baka sont issues de H. Sato (1998),
A. Hirasawa (2002) et S. Hattori (2003). Nous avons par ailleurs visité toutes ces
sociétés et avons pu ainsi confirmer par nous-mémes les informations fournies par
ces auteurs et utilisées dans le présent article.

| 1. Le kuweri des Mbuti

Pour commencer, nous allons présenter le cas des Mbuti de la forét d’lturi, le
premier groupe de chasseurs-cueilleurs au sein duquel nous avons travaillé. Les
Mbuti considérent comme aliments prés de 230 espéces d’animaux, parmi
lesquelles 57 mammifeéres, 108 oiseaux et 9 reptiles (Ichikawa 1987). Parmi ces
espéces, la moitié fait I’objet d’un interdit par des personnes appartenant a un
groupe particulier de descendance ou a diverses autres catégories sociales. 1l s’agit
donc d’animaux “marqués” ou “culturellement chargés”; en plus de leur
contribution nutritionnelle premiére, ils sont empreints d’une valeur culturelle.
Dans le cas des mammiféeres plus précisément, 48 des 57 espéces de moyennes et
grandes tailles, soit 84 % d’entre-elles, font I’objet d’un évitement alimentaire. Par
exemple, les membres d’un groupe de descendance donné entretiennent un lien
étroit avec des animaux totémiques et ne peuvent en aucune maniére les
consommer. De tels animaux frappés d’interdit sont appelés nginiso et ceux qui les
consomment encourent la fureur de leurs ancétres et s’exposent a des désagréments
comme la chute de leurs dents. Par ailleurs, certaines activités de subsistance
s’accompagnent de I’obligation de respecter des interdits alimentaires. Ainsi, les
femmes ne peuvent consommer le cceur et le foie des animaux qui ont été capturés
au filet. Ce type d’interdit est appelé “I’interdit de la chasse au fusil” musilo ya
nkuya ; il est dit que ceux qui I’enfreignent encourent la colere d’ Apakamandura, le
maitre de la forét, et vont échouer dans leurs tentatives de chasse. Par ailleurs, des
tabous non alimentaires de divers types, nommés ngba, doivent étre respectés,
particulierement lors de séjours en campements forestiers : ne pas s’asseoir jambes
croisées, ne pas projeter de I’eau froide sur le feu, etc. Il s’agit la de normes
sociales dont la transgression provoquerait des calamités frappant toute la
communauté. Le non-respect de ces interdits occasionne donc des sanctions
sociales ou “supranaturelles” (cf. I. de Garine, M. Fleury, cet ouvrage).

De tels interdits sur des animaux (ou groupes d’animaux) bien spécifiques et
concernant des catégories sociales ou des activités de subsistance particuliéres sont
largement répandus, mais chez les Mbuti, il existe également des interdits portant

3 Sur les interdits alimentaires chez les Pygmées Aka d’Afrique centrale, voir également E. Motte-
Florac et al. (1993).



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
928 Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

sur la consommation de certains animaux en fonction des étapes sociales franchies
par chaque individu au fil de sa vie; ce type d’interdit a été qualifié d’interdit
conditionnel par P. Putnam (1948). Par exemple, les femmes enceintes et leurs
maris, les parents d’enfants en bas age, et les jeunes gens subissant des rites de
passage doivent éviter de consommer certains animaux. Celui qui consommera ces
animaux s’expose, ainsi que ses enfants, a contracter une maladie, une difformité
ou un autre probleme de gravité équivalente. Chez les Mbuti, ces animaux
“mauvais” ou “dangereux” sont appelés kuweri. Nous allons décrire ci-aprés
quelques exemples concrets de kuweri.

Les parents d’un enfant qui vient de naitre doivent éviter de consommer la viande
de la genette géante (photo 1) et de I’antilope de Bates* (photo 2). Les Mbuti
estiment que ces animaux sont a I’origine de “fiévres” sesya endurées par I’enfant,
fievres suffisamment aigués pour occasionner des convulsions. Il est dit que la
consommation d’animaux carnivores tels que le crocodile nain (Osteolaemus
tetraspis Cope, Crocodylidae) (photo 3) et le poisson (non identifié) connu sous le
nom de mukoloto, va entrainer de violentes diarrhées sanguinolentes, tandis que
celle de I’athérure africain et du potamochére va engendrer de terrifiantes maladies
de peau. Les Mbuti suspendent souvent des amulettes aux poignets et a la taille des
enfants pour les protéger de ces “mauvais” animaux. Ces charmes, confectionnés a
partir de petites piéces de bois dans le cas de kuweri animaux (photo 4), sont
appelés angbe la bakuweri. D’une maniére générale, les Mbuti considerent que les
animaux ont le “pouvoir” de transmettre des maladies. Il est donc nécessaire de
protéger le nouveau-né qui est particulierement vulnérable durant les premiers
jours de son existence, par I’évitement alimentaire de toute viande de mammifére
et de reptile.

Au moment du séchage du cordon ombilical de son enfant, le pere pratique une
petite incision sur le corps de I’enfant et y applique en emplatre des poils grillés
d’un céphalophe mélangés a la cendre de diverses plantes de forét. Ce n’est
qu’apres avoir fortifié de la sorte leur nouvel enfant contre les maladies que
pourraient lui infliger les animaux de la forét, que les parents peuvent alors
consommer sans crainte de la viande. Toutefois, I’interdiction alimentaire doit
perdurer sur la viande des animaux kuweri jusqu’au sevrage de I’enfant. Le fait que
ce dernier commence a se tenir debout puis a marcher témoigne de sa résistance
accrue au pouvoir des kuweri, et le nombre d’especes d’animaux interdits de
consommation commence a diminuer. Quel animal éviter et pour combien de
temps sont des décisions laissées a I’appréciation des parents, mais en général, le
moment du sevrage qui coincide souvent avec la conception d’un nouvel enfant, est
considéré comme un seuil au-dela duquel les parents estiment ne plus avoir besoin
de s’interdire la consommation de “mauvais” animaux. Deés lors, seul I’enfant
devra se soumettre & I’interdiction de consommer la viande des kuweri les plus
susceptibles de causer des maladies.

4
Les noms vernaculaires et scientifiques des mammiféres cités dans le texte sont récapitulés
dans le tableau 2.



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 929

Les Mbuti reconnaissent communément les animaux considérés comme
particuliérement dangereux, mais pour ce qui concerne les animaux kuweri,
I’appréciation individuelle diverge selon I’expérience de chacun vis-a-vis de
certaines maladies, ou en fonction des le¢ons retenues de ses parents.

Toutefois, une fois la puberté atteinte, et durant ou immédiatement apres
I’“épreuve de circoncision” nganja et le “rituel des premiéres menstruations” elima,
le nombre d’espéces animales interdites de consommation augmente & nouveau.
Durant ces rituels de passage, le respect de I’interdit alimentaire par les jeunes
initiés est soumis a I’étroite surveillance des membres les plus agés de la
communauté. De fait, le caractere méme du respect de I’interdit est singulier a
I’occasion de ces rituels. En toute autre occasion, si I’interdit n’est pas respecté, le
transgresseur n’encourt aucune sanction sociale. Les rituels de circoncision et de
premiére menstruation sont des cérémonies marquant en quelque sorte I’“entrée
d’un nouvel adulte dans la société”. En soumettant les jeunes initiés a des
évitements alimentaires du méme ordre que ceux qu’ils s’infligent pour protéger
leurs nouveau-nés, les Mbuti expriment le fait qu’ils considérent cette période
d’initiation comme socialement équivalente a celle de la prime enfance.

Les jeunes gens qui ont franchi ces rites de passages peuvent consommer la plupart
des viandes d’animaux, a I’exception de la “viande des ainés” et des “oiseaux des
ainés” (photo 5), viandes qui sont considérées comme particulierement dangereuses
et que seules les personnes &gées sont en mesure de consommer. Toutefois, une
fois qu’ils sont mariés et que leurs enfants sont tous nés, I’interdit sur la viande des
kuweri cesse.

La figure 2 récapitule les changements qui se succédent au fil des étapes de la vie
et les types d’interdits de viande de kuweri correspondants. Comme le montre cette
figure, les Mbuti évitent de consommer de nombreux animaux durant les phases de
la vie que sont la petite enfance —avec ses risques de mortalité élevés — et
I’adolescence — avec ses rituels de passage socialement déterminants — traduisant
ainsi clairement leur conscience qu’il s’agit la de périodes critiques pour chaque
individu.

Il importe de souligner que les phases sensibles concernant I’attitude a adopter vis-
a-vis de la faune sauvage commencent avant méme la naissance, car les deux
parents sont déja astreints au respect d’interdits alimentaires durant la période de
grossesse. Par exemple, la femme enceinte et son mari ne peuvent consommer la
viande du “pangolin arboricole” eboso sinon la femme subira une sévére
hémorragie lors de la délivrance, comme si le pangolin consommé auparavant se
dissolvait a cet instant (photo 6).

De plus, si le daman arboricole est consommé durant la grossesse, il est dit que
I’enfant naitra pourvu, comme cet animal, de seulement quatre doigts aux mains.
Les animaux dont la consommation est interdite, au risque sinon d’infliger une
infirmité ou une malformation au nouveau-né, sont appelés ekoni (mais, en général,
également kuweri). L’ordre des mammiféres comprend a lui seul déja dix animaux
de ce type. La trompe de I’éléphant est également percue comme ekoni a I’attention
particuliére des initiés a la circoncision (photo 7).



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
930 Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

En reconsidérant sous cette perspective la pratique de I’évitement de la viande de
kuweri, nous pouvons esquisser la généralisation suivante a propos des croyances
justifiant les interdits alimentaires : les animaux sauvages de la forét détiennent le
“pouvoir” de transmettre des maladies aux étres humains ; les maladies infligées
par les kuweri incluent fievres, diarrhées, maladies de peau et varient selon I’espéce
d’animal en cause ; les maladies de ce type sont presque toujours une conséquence
d’avoir consommé la viande d’un animal kuweri ; le risque de contracter I’une de
ces maladies commence avant la mise au monde d’un enfant ; la résistance acquise
contre ce risque croit au fil de la croissance de I’enfant ; la viande d’animal a ne
pas consommer et la durée de I’interdit est laissée a la libre appréciation de chacun
ou des parents.

| 2. Exemples tirés d’autres groupes pygmees

2.1. Les Efe de la forét d’lturi
(République Démocratique du Congo)

Les Efe, qui sont des voisins des Mbuti, attribuent aussi I’origine de nombreuses
maladies a la faune sauvage (cf. Terashima 2001 et cet ouvrage). En langue efe, les
noms d’animaux sont des morphémes qui, lorsqu’ils sont précédés du préfixe
onde-, deviennent des noms de maladies transmises par I’animal en question. A titre
d’exemple, signalons la maladie du “céphalophe a ventre blanc” onde-tau et celle de
I’*“athérure africain” onde-fele. Parmi les animaux mis ainsi en cause, se trouvent
ceux qui sont regroupés sous le terme eke qui, lorsqu’ils sont consommés par les
parents, provoquent maladies et difformités chez le feetus ou le nouveau-né. Ces
animaux sont I’équivalent exact des kuweri et ekoni chez les Mbuti.

Vingt-quatre espéces d’animaux, soit pratiquement la moitié des cinquante
recensées comme interdites de consommation, sont évitées parce qu’elles
transmettent des maladies. Comme chez les Mbuti, I’évitement alimentaire des
“mauvais” animaux dits eke s’atténue avec la croissance de I’enfant, et les
personnes agées ne sont soumises a aucun interdit sur les viandes d’animaux
comestibles. Sur un plan linguistique, les Mbuti sont considérés comme des
bantouphones alors que les Efe parlent une langue soudanienne. Il est
particulierement intéressant de souligner la convergence des interdits alimentaires
et des termes employés pour les nommer entre deux sociétés pourtant rattachées a
des groupes linguistiques bien distincts.



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 931

2.2. Les Aka du Nord du Congo

Au tout début de nos recherches chez les Aka qui vivent dans la partie occidentale
du bassin du Congo, nous flimes confrontés au cas d’un enfant ayant contracté une
maladie appelée makako. Selon sa mére, son enfant était malade parce qu’elle-
méme avait consommé la viande d’un macaque. L’enfant était sujet a de fortes
poussées de température et des convulsions, et son visage était devenu comme “la
face du macaque” selon les propres termes de la mere. De cette situation, il nous
parut clair que les Aka ont des coutumes d’interdits alimentaires similaires au
kuweri des Mbuti et au eke des Efe. Chez les Aka, les animaux susceptibles de
provoquer des maladies et d’autres désordres aux feetus et nouveaux-nés sont
rassemblés sous le terme générique ekila, terme par ailleurs employé pour signifier
I’évitement alimentaire de ces mémes animaux. Trente-sept espéces de
mammiferes de taille moyenne et de grande taille, soit 84 % des 44 especes
recensées comme comestibles, sont classées comme ekila (Takeuchi 1994). Dans la
langue des Aka, ekila signifie “tabou” en général et quelques autres interdits en
particulier. Dans le cas spécifique des ekila renvoyant a des animaux, les Aka
distinguent ceux qui infligent des maladies, difformités et autres calamités aux
feetus et aux nouveaux-nés, de ceux qui ont trait aux relations sexuelles et aux
activités de subsistance (les Mbuti nomment ces derniers musilo, et les séparent
clairement des kuweri). Comme signalé par ailleurs dans le cas du kuweri des Mbuti
et du eke des Efe, ce que I’on observe est moins une norme socialement renforcée
gu’un évitement individuellement exprimé dans un cadre coutumier. De plus, le
préjudice résultant de regles d’évitement floues se limite a I’individu transgresseur,
ce qui constitue une différence majeure avec les sanctions sociales et
“supranaturelles” encourues auprés d’un ekila portant sur les relations sexuelles et
les activités de subsistance. Ces sanctions suscitent la honte de I’ensemble de la
communauté résidentielle et I’ire provoquée de I’esprit de la forét entraine des
échecs a la chasse. En réalité, selon K. Takeuchi (1994) qui a étudié en détail I’ekila
des Aka, d’importantes différences d’évitement alimentaire apparaissent entre
parents ayant des enfants du méme age. Seulement 17 des 37 espéces reconnues
comme ekila font I’objet d’un évitement alimentaire par tous les parents. D’apres
J. Lewis (2002) qui a récemment conduit des recherches sur la vie rituelle et la
cosmologie des Aka, il existe un lien étroit entre I’ekila et I’interdit de sang. En
particulier, I’esprit de la forét qui se repait du “sang menstruel” makila des femmes,
se fache lorsque son approvisionnement est de fait interrompu par une grossesse ou
un accouchement, et il sanctionne les gens en leur lancant des maladies par
I’entremise des animaux. L’intervention d’un esprit de la forét a travers la
manipulation des animaux est intéressante et importante. Mais le rapprochement
argumenté par J. Lewis semble reposer sur la proximité des termes ekila et makila
en langue aka. Toutefois, I’ekila dans le monde bantu de I’est du bassin du Congo
évolue en termes tels que ki.zira, mu.silo et musio, alors que “sang” se décline plutdt
en makia et mukia. Des études complémentaires apparaissent nécessaires pour
attester du lien sémantique entre les termes makila *“sang menstruel” et ekila
“tabou”.



932

Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

2.3. Les Baka du Cameroun

Dans la société baka, des aliments sont également I’objet d’évitement par les
parents de feetus et nouveaux-nés. Selon A. Hirasawa (2002) qui a analysé en détail
I’attention accordée aux enfants chez les Baka, les proscriptions alimentaires sont
rassemblées sous le terme générique fondi. Il existe par ailleurs une pratique,
dénommeée ki, selon laquelle parents et enfants doivent s’astreindre a quelques
interdits alimentaires pour s’assurer de la bonne santé des enfants. A. Hirasawa
signale vingt d’animaux transmetteurs de maladie et faisant I’objet d’un évitement
alimentaire, désignés comme ki, mais, plus récemment, S. Hattori (2003) rectifie a
27 le nombre d’items. Pour H. Sato (1998), qui a mené des recherches chez les
Baka de la République du Congo, tous les animaux de la forét seraient considérés
comme des transmetteurs potentiels de maladie. Trente types de maladies ont des
noms qui découlent directement de ceux d’animaux. Les Baka estiment que la
majorité de ces animaux exercent une influence sur les feetus et les nouveaux-nés.

| 3. La signification de I'évitement alimentaire :
crises au cours de la vie de 'homme et animaux
sources d’anxiété

Les coutumes d’évitement concernant la consommation de “mauvais” animaux est
largement rapportée chez les chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale. De tels
animaux nommés kuweri chez les Mbuti de la forét d’lturi, eke chez les Efe, ekila
chez les Aka du Congo, et fondi ou ki chez les Baka du Cameroun, représentent
entre 48 et 84 % (44 a 57 espéces) des mammiféres de moyenne et grande tailles
considérés comme comestibles (tabl. 1). Bien que dans le détail, des différences
émergent sur les coutumes d’évitement alimentaire, on peut noter de nombreux
points de convergence intéressants. Parmi les principaux se trouvent la croyance
dans le fait que ces “mauvais” animaux vont transmettre des maladies ou des
malformations a ceux qui les mangent ou a leurs enfants, et la croyance que les
types d’animaux ne pouvant étre consommeés varient au fil des différentes étapes de
la vie. Enfin, la décision d’éviter de consommer une espéce animale donnée est
affaire de choix individuel et hormis le danger de tomber malade, le transgresseur
n’encourt pratiguement aucune sanction sociale s’il consomme un animal interdit.

En ce sens, ces coutumes d’évitement se distinguent d’autres interdits alimentaires
tels que ceux qui ont trait aux relations sexuelles, aux régles de descendance et a
d’autres catégories sociales, lesquelles mettent en jeu des sanctions sociales et
“supranaturelles” —par exemple une censure par les autres membres de la
communauté, ou un échec a la chasse — qui puniront le transgresseur. Au regard des



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 933

coutumes d’évitement observées dans de nombreuses parties du monde, diverses
explications ont été formulées. On peut les envisager selon deux catégories :
explications qui privilégient le point de vue du sujet (les étres humains qui se
conforment au respect de I’interdit), et les explications qui privilégient le point de
vue de I’objet interdit, en I’occurrence les animaux qui sont I’objet d’un évitement.
La premiere catégorie d’explication interroge le fait que le danger cible les feetus,
les nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage. La seconde
catégorie cherche a savoir ce qui fait qu’une espéce animale donnée soit considérée
comme particulierement dangereuse.

Ayant observé dans les iles Andaman de la Baie du Bengale une coutume
d’évitement similaire a celles que nous venons de décrire, A.R. Radcliffe-Brown
(1922) se place d’un point de vue fonctionnaliste pour conclure que, grace a de
pareils interdits, les membres de la communauté ont acquis une conscience plus
profonde de la valeur sociale de I’aliment. En effet, chez les Andaman, les aliments
sujets a interdits sont importants soit sur le plan nutritionnel, soit sur le plan social.
Se basant sur le méme corpus de données, E. Leach (1971) se risque a une
interprétation alternative au point de vue structuraliste de A.R. Radcliffe-Brown.
Selon E. Leach, les femmes enceintes (qui ont donc une influence sur leur feetus),
les nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage sont tous
suspendus entre “vie” et “mort”, car leur état est une sorte d’*“anomalie” gravitant
hors des catégories basiques et opposeées.

Ces individus sont dans une position qui les rend vulnérables aux maladies et
autres dangers, et ils doivent étre attentivement surveillés.

Ces genres de tabous qui frappent des existences hors norme et jugées déviantes en
termes de classifications sociales se retrouvent dans les interprétations privilégiant
le point de vue des animaux.

Par exemple, le méme E. Leach évoqué plus haut (1964) suggére que les animaux
qui occupent une position non conventionnelle dans une classification indigene
donnée seraient plus souvent matiére a tabou dans la société concernée. Par
ailleurs, comme chacun sait, M. Douglas (1957) a bati sa fameuse théorie sur les
régulations d’aliments d’origine animale sur la base des tabous « associés a des
choses qui existent en marge de la société ». Dans les sociétés de chasseurs-
cueilleurs d’Afrique centrale, il apparait également clair que les feetus, les
nouveaux-nés et les jeunes gens subissant des rites de passage, sont tous dans des
situations anormales qui accroissent I’exposition aux maladies susceptibles d’étre
transmises par les animaux ; avec la différence toutefois que ces individus ne sont
pas les seuls exposés au danger, et que d’autres personnes peuvent alors étre
affectées. Il est généralement admis que plus I’individu est immature, plus il est
sensible au danger, et que sa capacité a résister augmente avec I’age, tandis que le
nombre d’objets passibles d’interdits décroit progressivement. En prolongement de
ceci, le cas de la “viande pour les ainés” souligne qu’a I’approche de la fin de son
existence, I’individu agé peut manger n’importe quelle viande, sans restriction
aucune. En d’autres termes, les objets a éviter sont régulés en fonction du stade
atteint par chaque individu dans I’accomplissement de sa vie. Si I’on se positionne



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
934 Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

selon cette perspective, I’évitement des “mauvais” animaux est un réveélateur de la
position atteinte par I’individu sur le chemin de la vie.

Le cas des plus &gés ayant le droit de manger n’importe quelle viande, méme les
trés dangereuses “viandes des ainés”, révele par ailleurs le lien entre I’évitement
alimentaire et la reproduction sexuelle. Parce que les personnes agées ne sont plus
concernées par I’acte de reproduction (perte de la fertilité), elles n’ont plus besoin
de s’interdire la consommation de viandes qui pourraient affecter leur progéniture.
Il pourrait donc y avoir une explication de reproduction pour rendre compte de
I’étendue des coutumes sociales d’évitements alimentaires.

Il conviendrait de préciser alors que I’évitement alimentaire sur la viande — une fois
combiné aux autres régulations alimentaires qui ont trait aux catégories sociales
telles que le groupe de descendance, les relations sexuelles et les activités de
subsistance et qui ont cours au méme moment — témoignerait de la place tenue dans
la société par I’individu concerné. En fait, pareille interprétation est apparue aux
yeux de bien des chercheurs. Mais pour la valider, il faudrait faire la démonstration
que I’évitement alimentaire est une norme sociale ; en d’autres termes, fournir la
preuve de I’existence d’une sorte de moralité de I’évitement alimentaire, alors que
nous avons argumenté plus haut que I’évitement sur la viande de “mauvais”
animaux est moins une norme sociale balisée par des sanctions qu’une affaire de
choix individuel. De plus, une telle interprétation se révele insuffisante en ce sens
gu’elle ne tient aucunement compte de I’identité des animaux sujets a interdit.

Plusieurs animaux apparaissant comme des “anomalies” dans les systemes de
classification des sociétés de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale, sont
considérés comme hautement dangereux et sont frappés d’évitement strict. Parmi
ces animaux figurent le pangolin arboricole — bien qu’étant un mammiféere, le
pangolin (cf. M. Walsh, cet ouvrage) est recouvert d’écailles comme un poisson et
vit dans les arbres comme un oiseau —, le potamogale — un mammifere a poils qui
vit exclusivement dans I’eau —, I’anomalure — écureuil planeur — et les chauve-
souris (cf. L. Strivay, cet ouvrage) — mammiferes capables de voler. Cependant,
rappelons qu’a la suite d’une naissance, la viande de n’importe quel mammifére ou
reptile est interdite. Ainsi, tous les animaux et non pas seulement ceux qui sont des
“anomalies” classificatoires, sont susceptibles d’infliger des maladies. Les animaux
“qui dégagent une forte odeur”, ceux qui ont des yeux féroces —notamment les
prédateurs — et ceux qui ont des cris ou des habitudes bizarres sont, au méme titre
que les “anomalies” classificatoires, des animaux dotés de caractéristiques qui sont
matiére a perplexité, et qui suscitent la méfiance (photo 8). Les chasseurs-
cueilleurs leur reconnaissent de puissants pouvoirs qui justifient d’autant leur
évitement alimentaire.

N’importe qui peut tomber malade n’importe quand au cours de son existence, et
tous les animaux peuvent rendre malade. Cependant le danger est maximal
lorsqu’un animal doté de pouvoirs particulierement puissants entre en contact avec
une personne se trouvant dans un état excessivement fragile. Lorsque pareille
rencontre se produit a travers la consommation alimentaire, la maladie pénétre dans
le corps humain tel un “flux naturel”. Le fait qu’un animal transmette une maladie
n’est nullement vécu comme une sanction opérant a I’initiative d’un agent social ou



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale)

935

“supranaturel”, mais comme un rapport de “cause a effet dans la nature”. Tout se
passe comme si quelgu’un était victime de brilures aprés avoir touché un feu. Pour
ces chasseurs-cueilleurs, “tomber malade aprés avoir consommé la viande d’un
animal dangereux” reléve du méme rapport de causalité que “prendre froid apres
avoir marche dans la neige ou été trempé par la pluie”. Cependant, une différence
majeure avec une “loi naturelle” est qu’il n’existe pas ici de fagcon de penser
universelle et pan-culturelle. Il s’agit plutét de la reconnaissance d’un rapport de
causalité de type métaphorique, et ce rapport ne prend sens que dans le contexte
culturel au sein duquel sa compréhension commune opére. Que peut-on donc
conclure d’une culture qui a élaboré un tel lien de cause a effet ?

| Conclusion
Un concept culturel de I'ingestion d’aliment :
I'assimilation métaphorique

Dans les sociétés de chasseurs-cueilleurs forestiéres, la faune sauvage détient une
valeur ambivalente qui a deux significations. Elle prodigue des ressources carnées
indispensables au bien-étre de ces peuples, mais elle représente également un
danger dans le sens ou elle peut provoquer des maladies et diverses autres
nuisances (cf. M. Fleury, cet ouvrage). Le pouvoir diabolique des animaux provient
de I’esprit de la forét qui, lui-méme, occupe une position ambivalente. Les animaux
de la forét sont des médiateurs des échanges entre I'esprit de la forét et les
hommes, car ces derniers sont en contact immédiat avec la faune a travers des
activités directes et concrétes telles que la chasse. Dans un autre article (Ichikawa
1998), nous avons argumenté que les activités cynégétiques de ces chasseurs-
cueilleurs constituent une forme de communication avec I’esprit de la forét et que
le succes de la chasse dépend de la bonne conduite de rituels dédiés a cet esprit (cf.
E. Dounias (sanglier), P. Roulon-Doko, cet ouvrage). Mais en conséquence de ce
type de communication, les animaux susceptibles d’étre en contact avec les
hommes portent en eux la dualité de la relation entretenue avec I’esprit. La maladie
contractée est le résultat de cette dualité alors que, du point de vue des chasseurs-
cueilleurs qui en sont les victimes, elle ne constitue pas une sanction consécutive a
un quelconque “mauvais” comportement de leur part. Comment se fait-il alors que
“manger I’aliment” représente un type de contact particulierement dangereux ?

La “prise alimentaire” consiste généralement en une succession d’étapes incluant le
débitage, la cuisson, la consommation et la digestion d’une viande qui, au bout du
compte, est réduite a I’état de substance insignifiante. Par conséquent, les matiéres
sont absorbées et assimilées a travers une autre procédure de signification. Chaque
animal, qui posséde au départ une forme bien déterminée, est alors démembré et
débité en piéces de viandes informes qui, une fois ingérées puis digérées, ne sont



Le symbolisme des animaux. L'animal, clef de voQte de la relation entre ’homme et la nature ?
936 Animal symbolism. Animals, keystone in the relationship between Man and Nature?

plus que des nutriments. Au cours de cette transformation, la matiere de base de
I’animal est préservée, en revanche sa forme (sa silhouette spécifique) est perdue.
Lorsqu’ils sont confrontés a I’animal vivant, les chasseurs-cueilleurs, bien que
parfaitement conscients des effets du démembrement, de la cuisson et de
I’ingestion sur le corps de la béte, pensent non pas digérer et absorber une matiere
informe, mais bien procéder a une totale assimilation de I’animal, incluant
I’absorption métaphorique du corps de ce dernier (cf. E. Motte-Florac (crotale), cet
ouvrage). Ainsi, ces sociétés éprouvent une réelle anxiété a I’idée de consommer
un animal pourvu d’yeux féroces ou dégageant une forte odeur, traits qui seront
absorbés comme le reste de la béte et qui finiront par s’exprimer sous forme de
maladie. Dans la méme perspective, il importe de souligner que, dans la langue des
Mbuti I’ajout du suffixe -lia aux mots signifiant “manger” restitue une absorption
qui ne se fait pas a proprement parler par le bouche. Considérons par exemple
I’expression alikulia mali yote “il a “mangé” toute la dot” soit, en termes moins
imagés, “il s’est approprié la totalité des biens versés (par d’autres) en paiement de
la dot”. Cette formulation appliquée a des objets exprime I’acte de “s’attribuer
quelque chose”. Pour ces chasseurs-cueilleurs, le fait d’ingérer de la nourriture
revient d’une certaine maniére a “s’attribuer quelque chose” ou, formulé autrement,
constitue un acte d’assimilation métaphorique. C’est la raison pour laquelle manger
des animaux sauvages est percu par ces peuples comme une entreprise
éminemment dangereuse.

Références bibliographiques

BAHUCHET S., 1985 — Les Pygmées Aka et la
forét centrafricaine. Paris, SELAF.

BAHUCHET S., 1992 — Dans la forét d’Afrique
centrale, les Pygmées Aka et Baka. (Histoire
d’une civilisation forestiére 1). Paris, Peeters-
SELAF, coll. Ethnosciences 8.

DoOuUGLAS M., 1957 — Animals in Lele religious
symbolism. Africa, 27 (1): 46-58.

HATTORI S., 2003 — Relationship of the Baka
Pygmies with the Forest World: A Preliminary
Report. Graduate School of Asian and African
Area Studies, Kyoto University.

HIRASAWA A., 2002 — Infant Care among the
Sedentarized Baka Pygmies in Southeastern
Cameroon. M.A. Thesis, Graduate School of
Asian and African Area Studies, Kyoto
University.

ICHIKAWA M., 1987 — Food Restrictions of the
Mbuti Pygmies. African Study Monographs,
supplementary issue, 6: 97-121.

ICHIKAWA M., 1993 — “ Diversity and
Selectivity in the Food of the Mbuti Hunter-
Gatherers in Zaire ”. In Hladik C.-M., Hladik A.,
Linares O.F., Pagezy H., Semple A.,

Hadley M. (eds): Tropical forests, people and
food. Biocultural interactions and applications
to development, Paris, Parthenon-

Unesco: 487-495.

ICHIKAWA M., 1998 — Ecology and the view of
nature of the Mbuti Pygmies in the African
Forest. Tropics, 8 (1/2): 119-129.

JoIRIs D.V., 2003 — The framework of central
African hunter-gatherers and neighboring
societies. African Study Monographs,
supplementary issue, 28: 57-79.

LEACH E., 1964 — “ Anthropological aspects of
language: Animal categories and verbal

abuse ”. In Lenneberg E.H. (ed.): New
Directions in the Study of Language,
Cambridge, MIT Press: 23-63.



M. Ichikawa — Animal food avoidance among Central African hunter-gatherers
L’évitement alimentaire des viandes d’animaux sauvages (Afrique centrale) 937

LEACH E., 1971 — “ Kimil: A category of
Andamanese thought ”. In Maranda R.,
Maranda E.K. (eds): Structural Analysis of Oral
Tradition, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press: 22-48.

LEWIS J., 2002 — Forest Hunter-gatherers and
Their World: A Study of the Mbendjele Yaka
Pygmies of Congo-Brazzaville and Their
Secular and Religious Activities and
Representations. Ph. D. Dissertation,
Department of Social Anthropology, London
School of Economics and Political Sciences.

MOTTE-FLORAC E., BAHUCHET S.,

THOMAS J.M.C., 1993 — “ The role of food in
the therapeutics of the Aka Pygmies of the
Central African Republic ”. In Hladik C.-M.,
Hladik A., Linares O.F., Pagezy H., Semple A.,
Hadley M. (eds): Tropical forests, people and
food. Biocultural interactions and applications
to development, Paris, Parthenon-

Unesco: 549-560.

PUTNAM P., 1948 — “ The Mbuti Pygmies of
the lturi Forest ”. In Coon C. (ed.): A Reader in
General Anthropology, Yale University Press,
New Haven: 322-342.

RADCLIFFE-BROWN A.R., 1922 (1956) —
Andaman Islanders. New York, Free Press.

SATO H., 1998 — Folk etiology among the
Baka, a group of hunter-gatherers in the
African rainforest. African Study Monographs,
supplementary issue 25: 33-46.

TAKEUCHI K., 1994 — Food avoidance among
the Aka hunter-gatherers of north-eastern
Congo. Afrika-Kenkyu, 44: 1-28 (in Japanese
with English abstract).

TERASHIMA H., 2001 — The relationships
among plants, animals and man in the African
tropical rain forest. African Study Monographs,
supplementary issue 27: 43-60.



| Figures

_ Chad
Nigeria
. . . . Central
Figure 1. Distribution of Central Affican Republic sudan
African hunting and gathering
groups / Distribution des groupes Cametzor A
de chasseurs-cueilleurs d’Afrique
KOLA MBUTI & EFE
Centrale Equatorial BAKA
Guinea TWA Uganda
Congo
(Edmond Dounias, 2007) Gabon
BONGO Democratic TWA
Rebublic Rwanda
of the Congo 3
Burundi
Tanzania
Angola
_ 60—
ﬂé 50
Figure 2. Number of mammals Y
species avoided in different life g 40—
stages / Nombre d’espéces de Tg 30_|
mammiferes évitées aux differentes g o
étapes de la vie 2
(Mitsuo Ichikawa, 2005) < 0 initiates
pre-fetu5¢fetus#nfant¢ juvenile ¢T¢youth¢ adult ¢ old ¢
pregnancy birth  weaning  circumcision marriage death

(menarche ritual)



! Photos

Photo 1. Giant genet, animal with
‘fierce eyes’ and ‘strong smell’
causing bad fever / La genette
géante, animal pourvu d*“yeux
féroces” et d'une “forte odeur”
provoquant de séveres fievres

(Mitsuo Ichikawa, 1980)

Photo 2. Dwarf antelope, causing
bad fever / Antilope de Bates,
provoquant de séveres fievres

(Mitsuo Ichikawa, 1980)

Photo 3. Dwarf crocodile, animal
with ‘fierce eyes’ causing severe
diarrea / Le crocodile nain, animal
a “yeux féroces” provoquant de
séveres diarrhées

(Mitsuo Ichikawa, 1980)




Photo 4. ‘Charm against kuweri’
angbe la bakuweri. Small pieces of
wood put on the waist to prevent
the diseases caused by kuweri /
“Filtre contre le kuweri” angbe la
bakuweri. Petites pieces de bois
fixées a la taille pour prévenir les
maladies dues au kuweri

(Mitsuo Ichikawa, 1987)

Photo 5. ‘Birds for the old’ — black
guineafowl (Agelastes niger
(Cassin), Numidae) / “Oiseaux
des ainés” — la pintade noire
(Agelastes niger (Cassin),
Numidae)

(Mitsuo Ichikawa, 1980)

Photo 6. Tree pangolin, an
example of ekoni avoided by
pregnant women and their
husbands / Le pangolin
arboricole, un exemple d’ekoni
évité par les femmes enceintes et
leurs maris

(Mitsuo Ichikawa, 1985)




Photo 7. Another example of
ekoni: The forest elephant avoided
by the initiates of circumcision /
Un autre exemple d’ekoni :
I'éléphant de forét évité par les
impétrants a la circoncision

(Mitsuo Ichikawa, 1980)

Photo 8. Brush-tailed porcupine,
animal with ‘spines’, causing skin
diseases / Athérure africain,
animal a “épines”, provoguant des
maladies de peau

(Mitsuo Ichikawa, 1985)




Table 1. Larger mammal species recorded among four hunter-gatherer groups in Central Africa

Tableau 1. Espéces de grands mammiferes recensées chez quatre groupes de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale

Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka
Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N e B N It - N It - - I -
3s 3= 3= 3s
=] - >3 - >3 - 5 3 -
3 3 - 3 3 -3 3 3 5D g & 5T
c £ o9 c £ ° 9 c £ ° 9 c £ o9
g2e 3 E e 3 E e 3 E e 3 E
Primates
Gorilla gorilla (Savage & Wyman) western gorille des - e.bobo A ebobo A
Pongidae lowland gorilla  plaines de
l'ouest
Pan troglodytes (Blumenbach) chimpanzee chimpanzé siko A ndato sumbu A seko A
Hominidae
Colobus angolensis (P. Sclater) Angolan colobe noir et mbela A moko - -
Cercopithecidae colobus blanc d'Angola
Colobus guereza Ruppel Guereza colobe guereza mbolo A Dbululu A kalu A kalu A
Cercopithecidae
Procolobus badius (Kerr) western red colobe bai aboi, masakpu aboi li.nyau A -
Cercopithecidae colobus d'Oustalet
Lophocebus albigena (Gray) grey-cheeked mangabey a akputu A akbutu ngatta A ngada
Cercopithecidae mangabey joues blanches
Cercocebus agilis Milne-Edwards agile mangabey angala A angara A esadu A tamba A
Cercopithecidae mangabey agile
Cercopithecus ascanius (Audebert) black-cheeked cercopithéque  mbeke ngema A - -
Cercopithecidae white-nosed ascagne
monkey
Cercopithecus cephus (L.) moustached moustac - gheti A mongenjo

Cercopithecidae

monkey



Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
\.8 B \.8 - \.8 N \.8 -
33 33 33 33
5 S - 5 S - 5 S - 35 3 —
Q O = Q O = Q O = o Q =
T © - © T © - © T © - O T @ - ©
cc S 3 cc R cc =R cc SO
e & E e g E g£e g E g£e & E

Cercopithecus denti Thomas dent's monkey cercopithéque mbengi. A chabira A - -

Cercopithecidae de dent chabira

Cercopithecus hamlyni Pocock owl-faced cercopithéque  mudukpu, aduu, - -

Cercopithecidae monkey d'Hamlyn kadui mondukpu

Cercopithecus mitis Wolf blue monkey cercopitheque  asaba asaba - -

Cercopithecidae a diadéme

Cercopithecus neglectus Schilegel de Brazza's cercopitheque - mo.sila A mambe

Cercopithecidae monkey de de Brazza

Cercopithecus nictitans (L.) white-nosed hocheur - nkoi koi

Cercopithecidae guenon

Cercopithecus pogonias Bennett crowned cercopithéque - mambe A belekese

Cercopithecidae guenon pogonias

Miopithecus talapoin (Schreber) talapoin talapoin - - kema na ngo A

Cercopithecidae

Papio hamadryas (L.) olive baboon babouin olive apula apula - -

Cercopithecidae

Euoticus elegantulus (Le Conte) elegant galago mignon - - funge A

Galagonidae needle-clawed sombre

galago

Galago matschiei Lorenz spectacled galago du ekpanga A 7 - -

Galagonidae galago congo

Galago alleni Waterhouse Allen's squirrel  galago d'Allen - - polo A

Galagonidae

galago



Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N o B N o - N o N - I -
33 33 33 33
5 S - 5 S - 5 S - 35 3 —
Q O = Q O = Q O = o Q =
T © - © T © - © T © - O T @ - ©
cc S 3 cc R cc =R cc SO
e & E e 3 E g 3 E g 3 E

Galago thomasi (Elliot) Thomas's galago de - - likunda A

Galagonidae galago Thomas

Galagoides demidovii (Fischer) Demidoff's galago de epinje A babenzikeke be.koto, njike A sengusengu A

Galagonidae galago Demidoff

Perodicticus potto Mdaller) potto potto de abaku A At inde A katu X

Loridae Bosman

Chiroptera

? bat chauve-souris ako eku A

? bat chauve-souris elubu

Insectivora

Potamogale velox (Du Chaillu) giant otter potamogale amepulu A apyebi jondo A ?

Tenrecidae shrew

Macroscelidea

Rhynchocyon cirnei Peters checkered macroscelide amapepepe A abeke A - -

Macroscelididae elephant tacheté

shrew

Rodentia

Epixerus ebii (Temminck) Ebian's palm écureuil de - joakajoaka A ?

Sciuridae squirrel wilson

Funisciurus isabella (Gray) Lady Burton's  écureuil - e.sende A sende

Sciuridae rope squirrel d'isabelle

Funisciurus spp. (Trouessart) squirrels écureuils akoda bekishi - - -

Sciuridae



Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N o B N o - N o N - I -
33 33 33 33
5 S - 5 S - 5 S - 35 3 —
g8 . g8 - g8 - g8 -
cc R cc R cc =R cc SO
e & E e g E g£e 3 E g 3 E

? squirrels écureuils makpikpi A - -

? squirrels écureuils petu

? squirrels écureuils amakakacha

? squirrels écureuils amakpikpikpi

Protoxerus stangeri (Waterhouse) African giant écureuil géant  pangu kao boko A mboko

Sciuridae squirrel de Stanger

Anomalurus sp. (Waterhouse) flying squirrel anomalure embulu A alopi bama A likuya x

Anomaluridae

Atherurus africanus Gray brushed-tailed  athérure njiko A fele A ngomba mboke

Hystricidae porcupine africain

Hystrix cristata L. crested porc-épic njingi A ikue A - -

Hystricidae porcupine

Thryonomys swinderianus Temminck cane rat aulacode - - kpia

Thryonomidae

Oenomys sp. (Thomas) rusty-nosed rat @ museau - - mbili

Muridae rats roux

Thryonomys gregorianus (Thomas) lesser cane rat  petit aulacode sengi taro - kpia

Thryonomidae

Cricetomys emini Wroughton giant rat rat de gambie apembe A apulu A gbe A ?

Nesomyidae

Artiodactyla

Hippopotamus amphibius (L.) hippopotamus  hippopotame asanda akpo ngubu A ?

Hippopotamidae

commun



Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka
Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N o B N o - N o N - I -
33 33 33 33
g8 -5 e & -5 8 & -5 3 8 -5
cc ] cc 53 cc 53 cc SO
g zE g 3 E g 3 E g 3 E
Potamochoerus porcus (L.) red river hog potamochére ngoya A ko A ngua pame
Suidae
Hylochoerus meinertzhageni Thomas giant forest hilochére ekuma balike A - bea
Suidae hog
Hyemoschus aquaticus (Ogilby) water chevrotain ahele bbefe A yekeke A geke (akolo)
Tragulidae chevrotain aquatique
Syncerus caffer caffer Sparrman African buffalo  buffle du cap njali tupi A  mboko A mboko A
Bovidae
Tragelaphus spekii Sclater sitatunga sitatunga - jomba, buluya A mbuli A
Bovidae
Tragelaphus eurycerus (Ogilby) bongo bongo syoli syori bongo A mbongo A
Bovidae
Okapia johnstoni Sclater okapi okapi mboti okapi
Giraffidae
Cephalophus callipygus Peters Peters's duiker céphalophe de  apole A raka A mosome ngendi
Bovidae peters
Cephalophus dorsalis Gray bay duiker céphalophe a kuha eti gbomu A ngbomu
Bovidae bande dorsale
noire
Cephalophus leucogaster Gray white-bellied céphalophe a seke A tau A senge A mie or mongala
Bovidae duiker ventre blanc
Cephalophus monticola (Thunberg) blue duiker céphalophe nbuku medi A mboloko dengbe
Bovidae bleu
Cephalophus nigrifrons Gray black-fronted céphalophe a nge munju mo.njombe A monjombe

Bovidae

duiker

front noir



Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N o B N o - N o N - I -
33 33 33 33
> > - >3 - >3 - > 3 -
Q O = Q O = Q O = o Q =
S @ - © S & - © S & - O c & - ©
cc =R cc 53 cc 53 cc SO
g zE g 3 E g 3 E g 3 E

Cephalophus silvicultor (Afzelius) ligit-backed céphalophe a moimbo A tochi A bemba bemba

Bovidae duiker dos jaune

Neotragus batesi De Winton dwarf antelope antilope de anbilo, teta A apopo A - eku A

Bovidae bates

Pholidota

Manis tricuspis Rafinesque tree pangolin pangolin a eboso A oku kadi A kokolo

Manidae écailles

tricuspides

Manis gigantea (llliger) giant pangolin  pangolin géant  tope A kate kelepa A kelepa A

Manidae

Manis tetradactyla L. long-tailed pangolin a - kokolo

Manidae pangolin longue queue

Proboscidea

Loxodonta cyclotis (Matschie)) African forest éléphant de mbongo A ooku A nzoku ya A

Elephantidae elephant forét

Tubulidentata

Orycteropus afer (Pallas) aardvark oryctérope ngibo A ingho A pinya A kpinya A

Orycteropodidae

Hyracoidea

Dendrohyrax arboreus (A. Smith) tree hyrax daman des shoka A yama A yoka A yoka

Procaviidae

arbres




Scientific name English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
N o B N o - N o N - I -
33 33 33 33
5 S - 5 S - 5 S - 35 3 —
g8 . g8 - g8 - g8 -
cc S 3 cc R cc =R cc SO
e & E e g E g£e g E g£e & E

Carnivora

Aonyx congicus Lénnberg Congo loutre du congo - - londo A

Mustelidae clawless otter

Hydrictis maculicollis (Lichtenstein) spotted- loutre a cou - joko A londo A

Mustelidae necked otter tacheté

Atilax paludinosus (G. Cuvier) Marsh mangouste des  apakekeke A - nganda A nganda A

Herpestidae mangoose marais

Bdeogale nigripes Pucheran black-footed mangouste a ndele A ndele, esdfi bushe A buse A

Herpestidae mongoose pattes noires

Crossarchus obscurus G. Cuvier long-nosed mangouste kpolokpolo A kborokboro ? nganda

Herpestidae cusimanse brune

Mellivora capensis (Schreber) honey badger  ratel kunbukunbu A kunbukunbu ? ebo A

Mustelidae

Civettictis civetta (Schreber) African civet civette d'afrique samo A chamu A ezo A liabo A

Viverridae

Profelis aurata (Temminck) African golden  chat doré esele aka A nduku A ebie A

Felidae cat africain

Genetta servalina Pucheran servaline genette asimbasimba A gobo - mboka A

Viverridae genet servaline

Genetta victoriae Thomas giant genet genette géante  pita A 7 - -

Viverridae

Genetta sp. (Baron) genet genette - ngele A -

Viverridae

Nandinia binotata (Gray) African palm nandinie - bebu A mboka A

Viverridae

civet



Scientific name

English name French name Mbuti Efe Aka Baka

Nom scientifique Nom anglais Nom francais
- o - - o - - o - - o -
T T T T T T B
B - B . B . S35 .
Q O = Q O = Q O = o Q =
T © - © T © - © T © - O T @ - ©
cc S8 £ £ 53 £ £ S8 £ £ S8
e s E e & E g£e & S g£e s E

Poiana richardsoni (Thomson) African linsang poiane - - ndjama A

Viverridae

Panthera pardus (L.) leopard léopard muli kau nkoi A sua A

Felidae

Crocuta crocuta (Erxleben) spotted hyéne tachetée piti A 7 ? ?

Hyaenidae hyaena

Note

x = non-food species / espéces non consommée

A =‘bad’ animals (see the text) / "mauvais" animal (voir le texte)

- = not recorded animals / animal non enregistré

Sources: Ichikawa 1987, Terashima 2001, Takeuchi 1994, Hattori 2003




Table 2. Occurrence of ‘bad’ animals among four hunter-gatherer groups in Central Africa
Tableau 2. Occurrence d’animaux “mauvais” chez quatre groupes de chasseurs-cueilleurs d’Afrique centrale

Pygmy group Country Language family Vernacular name  Nb food species Avoided species Source
Société pygmée  Pays Famille linguistique Nom vernaculaire Nb espéces Espéces évitées Référence
alimentaires nb (%)
Democratic
Mbuti Republic of the Bantu D kuweri 57 35 (61) Ichikawa 1987
Congo
Democratic
Efe Republic of the Sudanic eke 50 24 (48) Terashima 2001
Congo
Aka Congo, Central 5, ¢ ekila 44 37 (84) Takeuchi 1994

African Republic

Hattori 2003

Baka Cameroon Ubangian ki, fondi 52 27 (52) Hirasawa 2002




Le symbolisme des animaux

Editeurs scientifiques

Edmond Dounias
Elisabeth Motte-Florac
Margaret Dunham




Ouvrage issu du colloque
Le symbolisme des animaux
Villejuif, 12-14 novembre 2003

Le symbolisme des animaux

L'animal, clef de volte de la relation
entre 'homme et la nature ?

Animal symbolism

Animals, keystone in the relationship
between Man and Nature?

Editeurs scientifiques

Edmond Dounias, Elisabeth Motte-Florac, Margaret Dunham

IRD Editions
INSTITUT DE RECHERCHE POUR LE DEVELOPPEMENT

Collection Colloques et Séminaires

Paris, 2007



Conception et réalisation multimédia / Multimedia design and creation
Poisson soluble

Mise en page version PDF / PDF layout
Elisabeth Motte-Florac et Edmond Dounias

Maquette de couverture / Cover artwork
Michelle Saint-Léger

Coordination / Coordination
Elisabeth Lorne

Photos de couverture / Frontpage photos

Agouti (Marie Fleury, figure 1)

Basilic (Anne Behaghel-Dindorf, figure 23)

Caméléon panthére (Enzo Fuchs & Martin W. Callmander, photo 3)

Chauve —souris. Une “bonne mere” (Lucienne Strivay, figure 8)

Cheval (site Internet http://lechevalgagnant.chez-alice.fr)

Ciel de case wayana (Marie Fleury, photo 9)

Dessin de Lahi (Edmond Dounias [dessins d’enfants], figure 13)

Gecko géant de Madagascar (Enzo Fuchs & Martin W. Callmander, photo 9)
Lucane cerf-volant (Yves Cambefort, figure 2)

Moustique. Gravure en eau-forte d’André Meyer (Cécilia Claeys-Mekdade &
Laurence Nicolas, figure 1)

The basilisk (Anne Behaghel-Dindorf, figure 22)

Fond d’écran / CD-ROM wallpaper
Table divinatoire (devin par la souris) (Marc Egrot, figure 1)

Fond sonore / Background music
Chant nocturne baka en forét du sud Cameroun (Edmond Dounias 1994)

La loi du 1er juillet 1992 (code de la propriété intellectuelle, premiére partie) n'autorisant, aux termes des alinéas
2 et 3 de l'article L. 122-5, d'une part, que les « copies ou reproductions strictement réservées a I'usage du
copiste et non destinées a une utilisation collective » et, d'autre part, que les analyses et les courtes citations
dans le but d'exemple ou d'illustration, « toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite sans le
consentement de l'auteur ou de ses ayants droit ou ayants cause, est illicite » (alinéa 1" de l'article L. 122-4).
Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefacon
passible des peines prévues au titre Il de la loi précitée.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted, in
any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording, or otherwise, without the prior
permission of the copyright holders.

© IRD, 2007

ISSN : 0767-2896
ISBN : 978-2-7099-1616-5





