OFFICE DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE ET TECHNIQUE OUTRE-MER 47, bld des Invalides PARIS VII° COTE DE CLASSEMENT Nº 3283

SOCIOLOGIE - ETHNOLOGIE

LES MODALITES DE L'ORGANISATION DUALISTE ET LE SYSTÈME MATRIMONIAL EN NOUVELLE-CALEDONIE

par

J. GUIART

Nº 3283

## Les modalités de l'organisation dualiste et le système matrimonial en Nouvelle Calédonie

Après plus de huit ans de recherches sur le terrain, en particulier en Nouvelle Calédonie et aux Nouvelles Hébrides, l'auteur se propose, au cours d'une série d'études fondées sur ses propres matériaux et sur ceux de son maître Maurice Leenhardt, d'effectuer une mise à jour de nos connaissances sur l'Austro-Mélanésie. Tant de problèmes théoriques se posent à partir de ce que nous savons déjà de ces territoires, qu'une oeuvre d'information apparaît nécessaire, préalablement à toute discussion d'ordre général. Dès maintenant une partie non négligeable des lacunes de notre savoir local peuvent être comblées. Pour le reste il faudrait reprendre et analyser les documents originaux recueillis en langue Houailou par Maurice Leenhardt que la mort nous a enlevé trop tôt pour qu'il puisse en retirer lui-même toute la substance. Souhaitons en particulier la publication des cahiers rédigés par Boesou Eurijisi, un des premiers pasteurs de la "Grande Terre" après avoir été sculpteur de masques, informateur incomparable pour l'Universitaire de formation qu'était Maurice Leenhardt, missionnaire de grand coeur avant d'être un des premiers parmi les ethnologues de notre temps.

Sur le problème de l'organisation dualiste, récemment remise sur le tapis par le Professeur Claude Levi-Strauss, il n'est pas sans intérêt d'apporter le témoignage calédonien.

### Les "phratries politiques" du Nord de la Grande Terre

Dans ses "Notes d'Ethnologie Neo-Calédoniennes", Matrice Lee-

nhardt avait cité pour le Nord de l'île une division en deux catégories : Oote et Waap, catégories dont l'existence expliquait en grande partie les troubles de l'époque coloniale dans cette partie du territoire.

Les quelque vingt lignes consacrées à cette institution avaient attiré notre attention et nous avons cherché très tôt à compléter l'information apportée sur ce point par notre maître. L'exactitude des faits se vérifia aisément ainsi que la très grande difficulté de pousser l'analyse plus loin, situation qui expliquait le laconisme des Notes d'Ethnologie. Il ne s'agissait pas d'une institution ordonnée dont les informateurs puissent décrire le mécanisme avec un grand luxe de détails. Les mois n'apportaient guère que des précisions supplémentaires, surtout en ce qui concerne la localisation du systèms.

En effet, et sur ce point nous pouvons conpléter Maurice Leeocte ou Wospi
nhardt, les identifications portant sur les régions de Wunjo, Kone,
et Wanas ne reposent que sur l'interprétation des alliances traditionnelles des principaux clans locaux. Mais sur place les gens ne
reconnaissent pas appartenir à l'un ou l'autre des deux groupes.

Les Ohot (ou Oot) comprennent du nord au sud les régions de Belep, Nenema, Bonde, Pwebo, Tyambwèn, Wébia, Colnett, Wagem, quelques clans à Koumak et Gomèn, Pwanloch, Welis et le fond de la vallée de Temala, Gavatch et Tendo, Tipije.

Les Hwahwap (ou Hwaap) comprennent Tyabèt, Arama, la plus grande partie de Koumak et Gomèn, Tyari et Balade, les Pabwa, Dyawe, Tao, Panié, Hienghème et Kulna (Hwandeguč), Temala et Tieta.

De prime abord on pourrait croire, sur l'exemple de l'opposition entre la haute (Ohot) et la basse (Hwaap) vallée de Hienghène, à 12 rationalisation de l'opposition, traditionnelle en Mélanésie.

entre gens de la côté et gens de la montagne. Mais ni les Hwahwap, ni les Ohot ne sont exclusivement côtiers ou montagnards. On trouve les deux groupes imbriqués l'un dans l'autre, que ce soit sur la côte ou dans la montagne, la caractéristique principale de leur opposition étant la permanence géographique dans le temps de sa distribution.

La règle théorique des rapports entre les clans membres de l'une et l'autre phratrie est l'hostelité; hostilité de district à district puisque, hormis les cas de Koumak et Gomèn, les clans Ohot et Hwahwap sont groupés géographiquement. "Dans toutes les luttes et rebellions de l'histoire coloniale", nous dit Maurice Leenhardt. on retrouve les alliances et les inimitiés des Oote et Waap entre eux". Le plus bel exemple est l'affaire des troubles qui ensanglantèrent la réguon de Bonde et Pabwa en 1867.Les réquisitions abusives de main d'oeuvre employée, sans être nourrie, pour la construction d'ouvrages militaires à Pwebo et l'arrestation de notables indigènes de Bonde, sympathisants catholiques, poussèrent les gens de la région, Ohot comme les habitants de Pwebo. à se révolter. Suivant une tactique familière, qui devait se répéter en 1917, les responsables voulurent faire d'une pierre deux coups et se préserver d'une répression éventuelle en la dirigeant contre leurs ennemis traditionnels, les habitants de la région de Pabwa,

dans la haute vallée du Diahot, qui appartenaient au groupe des Hwahwap. Six soldats envoyés en mission de recrutement forcé à Webia, sur le versant sud du Panié, trompés par leurs guides indigènes, sont isolés sur un pic du versant de Gomèn et massacrés par les gens de Bonde. Aucun témoin n'ayant survéçu, les Webias sont accusés du fait par les Bonde, mais la répression militaire, menée par un officier anticlérical avant l'heure, s'appliquera autant aux catholiques de Bonde où il y aura de nombreux morts, qu'aux païens de Pabwa; une colonne militaire détruira les villages de ces derniers en croyant s'attaquer aux gens de Wébias protégés par leur éloignement. Il n'y aura pas de pertes en vie humaine dans le haut de la vallée, mais la crainte provoqua le départ de nombreuses familles sur la côte est de l'île où elles s'installèment à Pwebo et Yambe, compliquent dans leur nouvel habitat des appartenances sociologiques locales.

1

La guerre, ou du moins l'inimitié permanente, apparaîtrait ainsi la raison d'être de l'opposition Hwahwap-Ohot. Les informateurs précisent qu'il s'agissait de guerres statiques, n'impliquant jamais prise du territoire conquis. Il y a d'ailleurs des cas de changement d'appartenance par contact, correspondant à une émigration mandées sur le territoire adverse. D'ailleurs les guerres n'étaient pas liées uniquement à l'appartenance à l'une ou l'autre phratrie.

M. Leenhardt nous précise à ce propos : "Les Gote, lorsqu'ils guerroyaient entre eux, ne mangeaient pas les cadavres de leurs vainçus, tantis que les Waap mangeaient aussi bien des Waap". Citons émeans l'inimitié permanente entre la chefierie Hwaulo des Belep, et celle des Tijin de Nenema, se réclamant l'une et l'autre des Ohot. Il ap-

paraît was substitute que les renouveaux périodiques d'hostilité entre Chot et Ewahwap correspondaient avec la mort de chefs importants, en l'honneur de qui devait être organisé un raid de plus ou moins grande envergure sur les territoires ennomis.

L'opposition offre nonmoins un aspect plus positif. L'affirmation de l'aurice Leenhardt est encore valable qui dit : "Tout voyageur pouvant se réclamer de l'un ou l'autre de ces noms est bien accueilli dans les régions correspondant à l'une ou l'autre de ces divisions". C'est ainsi qu'on expliquers encore les relations permanentes d'hospitalité réciproque qui existe entre les l'ébia et les Bonde.

L'hostilité entre les Chot et les Ewahwap est compensée par des relations matrimoniales, elles aussi traditionnelles et permanentes. Les deux phratries peuvent alors être définies comme patrilinéaires, patrilocales, et intermarriantes, quoique non entièrement exogames; il s'agimpait plutôt d'une forme de mariage préférentiel, plus particulièrement dans les chefferies. C'est cette apparence nonstructurée de l'institution qui nous fait ici préférer le terme "phratrie" à celui trop précis de "moitié".

1

Les représentations collectives afférentes à la dualité Chot-Hwahwap ne nous apportent pas plus de précision. Reprenons encore, sur ce point, les termes de Haurico Leenhardt: "Les Rénéma racontent que lote serait "l'eau"; les gons de Rienghène prononcent Wafaf, au lieu de Raap, ce qui signific "corbonu". ". Chot ferait allusion, à la puissance de la multitude réunie, semblable au courant de la mer, ou à la rumour des vagues qui roulent sur le sable. Hwanp se réfère à une foule de corbeaux ; quand un corbeau chante ce serait le signe annonciateur de la mort d'un membre de la phratrie. Signalons que dans la langue Fienghène d'où vient le témoignage de cette assimilation symbolique Hwahwap = corbeau, l'appellation de la phratrie interessée (Ewahwap) diffère sensiblement du terme désignant le corbeau : hwêhwêk. Cette transformation phonétique et l'ignorance de bien des informateurs, correspond peut-être à un certain ésotérisme en ce qui concerne le symbolisme du nom même des phratries.

Lors des présentations cérémonielles, aux pilous de deuil par exemple, il s'opérait un regroupement des participants en Ohot et Hwahwap, les principaux de chaque camp établissant leur cortège dans le sens contraire à celui choisi par ceux de la phratrie opposée. On pourrait penser ainsi, dans ce double circuit autour du bois sculpté, "corps de la danse", à une vision émanant d'une cosmologie dualiste. Malheureusement aucun mythe ne viendrait justifier des développements sur le thème du double tourbillon. La danse des morts, que préside le dieu oscellé Pijeupač, offre un seul sens giratoire.

Aux discours de pilou, le terme <u>nayavehwangi</u> doit précéder l'énoncé du nom des chefs Ohot, regroupés deux par deux. Le terme signifie : étaler l'écorce de banian ; il s'agit d'une allusion au turban de balagor particulier aux Ohot, qui se distinguait de celui des Hwahwap par une longueur détachée et pendant sur la nuque. On disait ainsi :

nayavehwanci Teê Belep ma Teê Nonema (régions de Delep et de Poum)

11

- Teû Paik ma Teû Ewenebông (régions de Bonde et Pwebo)
- " Te? Patk ma <u>l'eê Dyanu</u> (régions de Bonde et Wébia)
- " <u>eû Pwêlos ma Veê Wneum</u> (régions entre Koumac et Voh)

Sur le plan du mythe, l'enquête offre peu de résultats. Un tableau des totems et des dieux rangés par localités et par phratries a été établi. Il n'en ressort pas de division bien marquée des appartenances totémiques entre les phratries, d'autant plus qu'il reste toujours l'inconnu des clans qui n'ent su dire leurs totems. Dans l'ensemble du nord calédonien, les totems, toujours plus ou moins les mêmes, ne se regroupent guère que suivant les possibilités de la géographie : il n'y aura pas de totem requin dans la montagne, etc.; le lézard maître de l'igname et le gecko maître des tarodières se retrouvent identiques tant chez les clans Chot que chez les clans Hwahwap.

Far contre, les dieux apparaissent plus partagés. On ne peut distinguer entre les ancêtres divinisés qui ont seulement une valeur locale. Mais par contre, il semble bien que l'ensemble du mythe du gardien du Pays des morts : Pijettpac, sinui que le cycle du masque appartiennent aux Mwahwap. Il n'y a en tout cas que des clans Mwahwap à révérer Pijepac comme divinité locale, en particulier comme dieu des prémices de la récolte d'ignames. Dans l'archipal Nenema, qui se prévalait de la possession des masques dits : Jawaraba, Wenawuri, Mapi, Bwalinyom et Alopwemwa (1), les informateurs affirment l'origine extérieure, Pwaap, de leurs masques - excepté Jawaraba sculpté sur

<sup>(</sup>i) Cf. Leenhardt (Taurice) awaraba Mapi. La signification du masque en Nouvelle Calédonie. Journal de la Soc. des Océa. T 1, Paris 1945 pp. 29-35

place - ils les auraient recu de Koumak, où l'on raconte le mythe de la venue de Bwaxat, le premier détenteur de la grande chefferie actuelle, depuis Hienghène sous forme du masque Ewandyam (1). Les Ohot eux se prévalent seulement du dieu Mapwangwa, dont les divers avatars locaux sont toujours maîtres des conduites d'eau, et de la déesse Torilié, qui dans la montagne, provoque les inondations en en se mouchant.

Le seul mythe d'origine qu'il ait été possible de recueillir, à Koumak, d'un informateur du clan Eweau, se réfère à l'existence de deux rochers sis à Hwido dans le fond de la vallée de ce nome Ces deux rochers sont dits Teô Hedya et Teô Hwanan. Le premier est le Teô, l'aîné; il est Chot. Le deuxième est le cadet, mweau; il est Hwan.

Une telle subordination dans le mythe des Hwahwap aux Ohot, considérés comme frères, peut correspondre à une origine plus récente, attribuée symboliquement du moins, des Hwahwap par rapport aux Ohot. Cela nous ramène à un problème d'ordre historique. L'analyse patiente de l'organisation classique, effectuée village après village au cours des années, nous apportera sur ce point des éclaircissements.

Le chassé-croisé des origines des clans et des migrations, permanentes à petite échelle, à l'intérieur de la Grande Terre, ne peut être analysé ici dans le détail. Nous nous arrêterons au cas des principales chefferies de la région, toutes originaires de l'extérieur, suivant un schéma général de façon quasi absolue en

<sup>(1)</sup> Cf. Ce mythe <u>in</u>: Guiart (Jean) - Contes et Legendes de la Grande Terre - Editions des Etudes Mélanésiennes. Nouméa 1956. pp. 43-46

Austro-Mélanésie. Cos chefferies se groupent elles aussi bien entendu, en Chot et Hwahwap. Les chefferies Chot apparaissent issues d'un même rameau et se réclament du même nom : Tidyit ou Tijin, soit directement, comme les grands chefs Nenema, les Teë Mwelebeng de Pwebo, les branches locales de Tyambwèn, Webwion (Gatop), Bweyen et Pwepaek (Voh), Tiedanit (Hienghène), Tegő(Comèn) et même Kulna (clan Nae Tneê, Ewaap), et Tieta (Ewaap); soit indirectement en tenant compte des assimilations coutumièrement reconnues, telles que :

Tijit = Pidyepae = Dyote: = Teë Janu (Chot) de Voh → Juat ma (Chot) à Wébia → Teë Gomèn (Hgêna au Yeti ma, Hwaap) → Teë Pa:k (Chot) à Bonde. La tradition les rattache aux chefferies établies plus au sud, les Tyidoowan dans la vallée de la Tipije et le nord du district de Tombo, les Wabeale de Kone, les Pwey de Tombo, les Wimyê et les Pwaole de Poindimié, les Na:tyuwe de Ponerihouan, les Bwewa et les Mi de Houailou.

Les chefferies principales des districts Hwaap offrent en général une origine extérieure name definie. Les Bwaxat, qui détiennent la préeminence à Koumake et dans la basse vallée de la Hienghène sont originaires en définitive des Iles Wallis, par la migration qui atteire en particulier Ouvea et Lifou des Iles Loyalty à la fin du dix-huitième siècle. On leur rattache directement la chefferie de Balade dont les titulaires et les sujets les plus proches sont classés Doy Lwaxat et qui semble avoir installé son autorité seulement après le passage de Cook qui lui, aurait été reçu par un chef Ohot.

Le clan Faluma qui détient l'autorité politique de principe sur le district montagneux de Pabwa, affirme don identité avec la chefferie Bahit du district de Wekiny (Weneki) dans le nord d'ouvéa ; lour origine commune serait un ancêtre dit Pwatyili, établi déjà à Pabwa avant de partir s'installer sur Uvea où son origine extérieure s'est transformée en un mythe des enfants sortis d'un trou. Les Maluma se rattachent aux Tao et aux Panié sur la côte est. Ils s'identifient aux grandes familles Pwatyili de Kone et Bëlëot de Touho et par ces dernières encore aux Naatyuwe de Ponerihouen. Ce sont au surplus des Pwatyili qui ont cédé le place aux Tidyin, les Tes Nenema actuels et qui ont recu Doy Bwaxat à Balade. On nous dit aussi que les Pwatyili, ancêtres des Faluma, étaient arrivés à Pabwa ensem ever les Tidyit qui devaient s'installer par la suite à Pwebo. On 62 Velorophorm. I existence au sud de la région, à Wunjo, entre Voh et Kone, d'un clan Pwatyili ma Tidyit, et à Koné, même (rapprochement cérémontel dans les discours de pilou des noms Pwatyili ma Tyidopwan. Ceffeit se rattache à toute l'histoire de l'établissement des chefferies de la Crande Terre, superposées à une structure politique plus ancienne. Jans la région qui nous préoccupe, la plus grande partie des principales familles, politiquement parlant, à l'arrivée des dans leur majorite"; Français du moins, étalent de même origine, a identificat en définitive les unes aux autres, mais partagées en deux camps ; les plus nombreuses étaient dites Ohot, les autres Hwahwap, ces dernières renforcées par des dynasties locales d'origine polynésienne récente. L'oppositiongentre les deux camps, à la fois cérémonielle, à l'occasion des pilous, et st politique, c'est-à-dire guerrière, aux mêmes occasions d'ailleurs, avait pour fonction de justifier en quelque sorte l'existence de chacune de ces chefferies à la fois vis à vis d'un adversaire permanent et d'alliés coutumiers. La conquête des

terres ne faisant pas partie, ici du moins, des normes et des buts politiques, l'organisation dualiste sur le seul plan politique et cérémoniel en découlait en quelque sorte. Fien ne prouve qu'elle ne serait pas plus fortement structurée par la suite sur le plan matrimonial. L'imprécision et les modalités peu systématiques des faits décrits tendrait à montrer qu'il s'agissait d'une institution en voie de formulation, dont les possiblités d'évolution (1) furent supprimées par la conquête et la christianisation.

Il n'est pas sans intérêt de remarquer le parallélisme des modalités de l'opposition Ohot-Hwahwap avec celle, décrite récemment pour Tanna, entre les Mumrukwen et les Moyometa (2). Que deux institutions ne se retrouvent qu'au nord de la Grande Terre et au sud des Nouvelles Hébrides, peut indiquer sur le plan comparatif, une direction de recherche peut-être plus féconde qu'on ne pourrait le penser à priori.

### L'organisation matrimoniale dualiste du centre-est de la Grande Terre.

Dès l'étitre il apparaîtra à tout ancien élève de Maurice Leenhardt, ou le lecteur de ses oeuvres, qu'il s'agit là de faits nouveaux pour l'ethnologie de la Grande Terre. Mous verrons plus loin
comment leur description s'harmonise avec l'interprétation déjà classique des règles matrimoniales calédoniennes.

(2) Cf. Guiart (3). Un siècle et demi de contacts culturels à Tanna. Publications de la Soc. des Océa. N°5 Paris 1956 pp. 90 ss.

<sup>(1)</sup> Les anciens habitants du bord de la côte ouest de l'île se réclamaient d'une troisième dénomination dite Gwalap. Les Gwalap, dispersés depuis Voh (Webwion) jusqu'à Gomèn et Kumak, affirment que leurs relations avec les deux autres camps étaient les plus pacifiques possibles.

La région qui nous intéresse correspond à l'aire de dispersion t'aire de la langue Payi; elle couvre une vaste région, comprenant les districts de loneo (1), Ponerihouen (Pwērēiriwē), Pwanda (Koné) et Gwapin (Poya). Il s'agit là aujourd'hui, sur le plan démographique, de la langue la plus important de la Crande Terre. Il s'y ajoute la zone du Tyamuki, c'est-à-dire la région de Touro.

Dans la partie orientale de la région : les districts de "oneo, Ponerihouen, Poindimié et Touko, chaque clan reconnait pour lui-même une de deux désignations possibles : Dwi ou Bay. Un homme d'un clan dit Bay ne peut épouser qu'une femme originaire d'un clan Dwi et réciproquement. Il y a dans chaque village des clans Dwi et des clans Bay, en proportion à chaque fois différente. Ces deux moitiés exogames et intermarriantes, sont ainsi patrilinéaires et patriloca les ; la théorie locale veut qu'elles soient l'une envers l'autre dans la relation d'oncle utérin à neveu ; ainsi le système Patyi incorpore dans son principe le mariage préférentiel décrit comme général dans l'ensemble de l'île, mais en permettant par cette rationalisation une extension du choix possible des époux ; si l'on ne s'attache plus absolument à épouser son "frère utérin", on se refuse à se marier à l'intérieur de la "moitié", que ce soit dans son village ou à l'extérieur. Signalons que si la notion de clan est bien établie, dans toutes les langues locales, par un terme d'acception similaire, aucun mot ne recouvre ce concept de "moitié", sinon la désignation particulière de chacune# d'elles.

<sup>(1)</sup> Moneo (Ewefeo) est en réalité un district triligue. La langue originelle est la langue de la région de Toumo(Tyamuki), que certains vieux parlent encore, mais elle a été en pratique supplantée à la fois par le ratyi et par la langue de Houailou (Ajië).

La précision du contour de l'institution correspond à un mythe d'origine bien établi. Voici la traduction de ce qu'un informateur de langue Patyi écrit sur les débuts de la constitution de son univers social, après l'apparition de l'homme par création spontanée à partir de vers qui s'étaient mis à pulluler dans une dent retirée par la lune de sa bouche et déposée sur la terre nue (1).

"(Le dieu) Bumê dit qu'il était bon que l'homme et la femme vivent ensemble. Il prit une femme pour épouse et tous pensèrent à en faire de même. Un fils premier-né naquit à Bumê qui le nomma : Teê Kanake ; le deuxième fils prit le nom de 3wae Bealo et le troisième Dwi Daulo. Ces trois hommes, nés de Bumê, sont à l'origine de tous les clans de Calédonie....

### L'alliance de sang

Voilà qu'ils décident d'établir l'alliance de sang parmi les hommes et parlent de se partager, eux les frères, suivant deux paroles, irrévocablement en Bay et Dwi. Cette alliance de sang se fonde sur la monnaie de perles. Du côté des Bay, c'est Bwae Bealo qui est leur chef; chez les Dwi, c'est Dwi Daulo. Les deux groupes se sont conservés et jusqu'aujourd'hui, pour tous les clans, on dit Bay et Dwi, Bwae Bealo et Dwi Daulo."

L'alternance entre Bay et Dwi est refletée plus généralement dans le mythe. On la retrouve dans le tableau des appartenances de chaque clan, du moins en ce qui concerne les totems. L'eau, en tant que totem est Bay, tandis que le feu et le tonnerre sont Dwi. Les

<sup>(1)</sup> Cf. L'ensemble du mythe in Guiart - Contes et Legendes de la Grande Terre - ouv. cit. pp. 60 ss.

deux moitiés se partagent en partie les espèces animales et végétales totémiques, certaines étant compunes

| Sont Bay :                        | Sont Dwi :                            |  |
|-----------------------------------|---------------------------------------|--|
| le gecko <u>arave</u>             | le lézard <u>engori</u>               |  |
| le petit crabe <u>ny&amp;nabi</u> | le crabe <u>ny ô</u>                  |  |
| la roussette meërë                | le hibou <u>ereu</u>                  |  |
| le notou de grande taille         | le notou ordinaire                    |  |
| le grillon                        | l'aigle malesdu                       |  |
| l'arraignée                       | la poule sultane                      |  |
| le requin <u>mbö</u>              | le poulpe et la tortue                |  |
| la loche                          | le requin sbey                        |  |
| le plature                        | la chenille et le mille-pattes        |  |
| la crevette                       | le coquillage <u>pwere</u> (bénitier) |  |
| le morpion et le pou              | le poisson mulet                      |  |
| le papillon                       | l'anguille                            |  |
| le bernard l'hermite              | l'arbre di                            |  |
| le bananier <u>nwêdü</u>          | l'igneme sauvage                      |  |
| le bourao                         | l'herbe et la paille                  |  |
| l'igname <u>nangori</u>           | nangori le roseau                     |  |
|                                   | la vague                              |  |

En ce qui concerne les dieux, la situation apparaît moins claire. On peut dire en gros que la mythologie Bay est plus complexe,
plus élôborée que celle des Dwi. Quelques clans Dwi se réclament de
Comawe et de Urupwe qui sont des dieux reconnus comme appartenant à
la moitié Bay. Par contre le masque en tant qu'objet matériel appartient aux Dwi, alors qu'il est la représentation de dieux Bay tels

que Gomawe, Urupwe, Goromô, Korimada.

Rappelons ici ce que dit Maurice Leenhardt sur le sujet dans ses "Notes d'Ethnologie néo-calédoniennes":

"Des noms excessivement communs dans diverses régions laissent à penser qu'ils désignaient une catégorie d'individus, avant de devenir le prénom d'un seul : Tabi, Maja, Kamba, We, Dwi. Le dernier, Dwi, désignerait, m'a t-on dit, le groupe fraternel de Ponerihouen qui se mariait avec le groupe fraternel Bayes. Bayes serait devenu un nom géographique; les Canaques montrent encore le tertre où était édifiée la case des Bayes, près du cap Bayes. Bayes est aujourd'hui un prénom répandu (1) dans toute la région où 1'on parle la langue Pati...(p. 99).

...La moule <u>pue</u> est avec le requin, le totem des Doui de Ponerihouen... Les Bayes appellent donc la moule aïeul ou oncle utérin, comme ils nomment le requin. Ils m'ont déclaré que ces deux totems étaient frères et ne pouvaient se marier entre eux.

Des Ponerihouen d'autre part, prétendent que la moule est la la femme du requin. Lorsqu'elle sent et est gluante, on sait, dissent-ils, qu'elle a reçu la visite du requin.

Cependant il y a dans la mer deux pierres en rapport, dit-on, avec le requin. Elles sont appelées de noms d'hommes. L'une est Tein Weta (2) et l'autre Tein Pwie (3). Tein est le nom des fils aînés en langue Pati et désigne donc ici deux chefs. Tein Weta sacrifie à l'autel de la moule et accomplit tous les rites qui la

<sup>(1)</sup> En réalité le prénom qui correspond dans l'usage des Bay à celui de Dwi est Tyau, et non Bay.

<sup>(2)</sup> Ancêtre-dieu du clan Weta (Dwi),

<sup>(3)</sup> Ancêtre-dieu du clan Pwiyé (Dwi), établi à l'embouchure de la rivière de Ponerihouen, dans une position symétrique à l'habitat des Weta, siç lui, sur la rive nord.

concernent. Tein Pwie ne peut l'assister en ces moments. C'est donc dire que ces deux Tein appartiennent à deux groupes différents et puisque ces pierres sont en rapport aved le requin, cela indiquerait, que Tein Pwie est en rela tion de neveu utérin avec Tein Weta et que le requin serait le neveu de la moule.

Les gens du <u>Moaro</u> Gorendé, du clan qui se flatte d'avoir le requin pour totem, m'ont déclaré que la moule était leur totem le plus ancien, que le requin lui était postérieur et qu'il était le neveu de la moule. Effectivement, dit-on, le requin, après sa naissance, va frotter ses yeux contre le tranchant de la valve du mollusque pour fendre une peau qui les recouvre...

... L'information des Gorendé confirme donc celle des Bayes qui appellent la moule leur oncle ou afeul maternel. Les jeunes générations de Ponerihouen semblent ne retenir aujourd'hui du totem moule que l'image sexuelle qu'il est censé représenter. Si les Bayes en quête de mariage demandent aux Doui où sont leurs femmes, ceux-ci répondent, en manière de plaisanterie, qu'elles sont dans la mer... (p. 195-6)."

Il s'en fallait ainsi de peu que Maurice Leenhardt ne reconnaisse les modalités exactes de notre institution. La localisation géographique trop nette qu'il attribuait aux Dwi et aux Bay est ce qui semble avoir empêché son analyse de progresser sur ce point. Hais tout le texte sur les relations entre le requin et la moule vaut bien la peine d'être cité, illustrant comment le détail du mythe s'applique à se modeler sur le système matrimonial dualiste. Il s'agit ici de l'abey du, le requin noir, totem particulier du clan Weta de Ponerihouen, que mes informateurs m'ont précisé être, comme

d'ailleurs tous les requins. (abey) Dwi, le neveu utérin du gecko arawe, totem du clan Bay Gorotêdo mê Na: tyuwe. L'information reque par Maurice Leenhardt provient du vieux pasteur Philippe Gorode, à l'époque étudiant à la Mission de Do Neva. Or ceux qui se disent aujourd'hui Gorode, affirme-t-on en dehors de leur présence, n'auraient été que des Aramoto du fond de la vallée, qui, ayant descendu la rivière, auraient jugé nécessaire de changer de nom patronymique, ce qui leur permettait de prétendre à la possession des terrains des Gorode, clan éteint sur place et dont les seuls véritables représentants se rencontrent aujourd'hui dans les tribus montagnardes de la région de Kone (1). Cela explique les contradictions de l'affaire, les clans Pwiye et Gorode étant tous les deux comptés comme Dwi en réalité, et leurs dieux ne pouvant par conséquent être dans la relation d'oncle utérin à neveu.

Le commentaire à propos du requin est beaucoup plus net et correspond mieux à la réalité sociologique: "... Dans ses vengeances, (le requin) envoie à terre des maladies, notamment des enflures des membres. On se garde d'inciser le malade, ce serait inciser le requin; on se contente de crachoter l'herbo spécifique. Mais la possession des simples en rapport avec le requin et la puissance curative n'appartient pas aux Dwi, mais aux Bayes... Actuellement, le chef des Bayes est le "neveu du requin", il est protégé par lui, il détient le pouvoir de guérir les enflures provenant de la malveillance du requin en étendant la main sur elles, il détient les simples en rapport avec ce totem. Les Doui ont recours aux Bayes quand ils sont frappés par le requin (p. 191)..."

<sup>(1)</sup> Pwanda, Nečaot, Pwanfwap, Konyambu, Ateu-

Ainsi, sur le versant est de cette partie de l'île, chaque village comporte des clans Bay et des clans Dwi qui s'intermarrient tant sur le plan local que sur le plan du district ou de la région. La proportion de clans Bay par rapport aux clans Dwi varie suivant les lieux, mais on ne peut sur ce plan opposer la région de Ponerihoven à celle de Bayes, d'autant plus que dans cette dernière région les clans Dwi et les clans Bay représentent les uns et les autres des groupes immigrés. Les clans les plus anciens, ceux des maîtres de la terre (Kapu no) ont été en général assimilés aux Bay, excepté plus au nord où certains se réclament de la dénomination de Wakë. Dans la région de Toubo, encore plus au nord, les clans Wakë acceptent l'assimilation Dwi. Dans cette dernière région, le système Bay = Dwi est appliqué de façon systematique et l'on ne note qu'un seul cas aberrant : dans la tribu de Pwey (Poyes), les sous-clans dépendant du clan Bölöot se rattachent les uns aux Bay, les autres aux Dwi ; le système matrimonial vient ainsi réglementer l'endogamie possible à l'intérieur d'un même clan (1). Les informateurs se réfèrent à une décision de l'ancêtre qui aurait choisi de définir à l'ori gine les relations matrimoniales possibles entre ses fils et ses filles. Cet exemple vient donc ici plutôt confirmer la valeur d'obligation du système.

Par contre au sud de Ponerihouen, dans la région de Moneo, des clans originaires de la vallée de Houailou se réclament du nom de Wêkumè, nom qui ne serait pas réductible à l'un ou l'autre des termes classiques. Il y a donc des cas d'aberrance aux franges de la zone où la division dualiste Bay-Dwi semble s'être constituée. Même au

<sup>(1)</sup> On verre plus loin à Houailou d'autres cas d'endogamie à l'intérieur du clan.

centre de la région, d'ailleurs, Wes clans réclamant d'une origine, sud ou nord, plus ou moins ancienne, les Goro Èu, les Gara Atê, les Azya et las Wake, sans prétendre à une appartenance définie de façon absolument autonome sur le plan matrimonial, se comptent Bay ou Dwi suivant leur intérêt et se marient éventuellement chez les uns ou les autres. Nous sommes donc en présence d'une organisation matrimoniale de deux moitiés patrilinéaires et exogames, exprimée de façon systématique et rigoureuse dans la conscience des intéressés, mais qui dans la pratique admet des dérogations, correspondant à des circonstances d'ordre historique.

# L'organisation matrimoniale tripartite

du Centre-Ouest de la Grande Terre.

Record to possible de Populate sur le plan des regroupements sociologiquement constitués à l'intérieur du système des clans, les hautes région de Koné, et Poya devaient réserver des surprises. L'inventaire sociologique une fois achevée, la division dualiste disparaissait à première vue remplacée par une liste de cinq noms, à l'un desquels tout clan pouvait se réfèrer, étant ainsi soit <u>Goyèta</u>, soit <u>Dwi</u>, soit <u>Bay</u>, soit <u>Nêdü</u>, soit <u>Corotê</u>, soit <u>Uruwê</u>. Et pourtant il s'agissait des mêmes gens que sur la côte est, de langue Patyi ou Tyamuki. En approfondissant l'enquête sur les mariages possibles et surtout sur les mariages impossibles, une certaine clarté apparaissait, permettant de classer par paires les possibilités de mariage sur lesquelles les informateurs étaient d'accord.

| Goyèta | = | Bay    | Dwi    | = | Gorotê |
|--------|---|--------|--------|---|--------|
| Dwi    | = | Eay    | Bay    | = | Goratê |
| Goyèta | = | nêdu   | Nêdu   | = | Bay    |
| Goyèta | = | Gorot8 | Uruwe  | = | Bay    |
| Gorotê | = | neau   | Corotê | = | UPuwê  |

Ainsi, dans toute la région envisagée, que ce soit à Ateu (Koné) ou Gwapê (Poya) : Nêdü ne peut épouser Dwi, non plus que Goyèta, Ufuwê ne peut épouser Nêdü, non plus que Dwi

On peut alors considérer que du point de vue matrimonial les interdits définissent en quelque sorte une assimilation. Si nous nous réfèrens pour la comparaison au système en vigueur sur la côte est et faisons les assimilations en conséquence :

Nous ne nous trouvons plus qu'en présence de trois groupes matrimoniaux :

Ce système tripartite, connu seulement sur le versant occidental de la double région linguistique Patyi-Tyamuki, n'est lui aussi, pas aussi absolu que les informateurs le voudraient. Il ya des cas de mariage entre Goyèta et Nêdü du moins dans le sud de la région, alors qu'à Aten on ne sait pas très bien si Bay et Gorotê s'dentifient ou non. Dans les tribus voisines de la côte, il s'y ajoute la possibilité d'avoir recours à des conjoints de langue Aekè, Hmwaekè ou même Havekè, mais sans que cette ouverture possible se soit tra-

duite par une assimilation aux catégories existantes du système ou pri la conception d'une quatrième catégorie.

Le système Patyi, qu'il soit binaire ou ternaire, s'il revêt sur le plan matrimonial sa fonction essentielle, n'en recouvre pas moins l'existence passée de fluctuations d'ordre historique. A regarder à l'ouest, l'origine des clans se réclament de l'une ou l'autre phratrie, on s'aperçoit que les clans Gorotê proviennent tous de la vallée de la Tyamba, sur la côte est de l'Île, et à date assez ancienne. A leur point d'origine, il n'y a aujourd'hui que des Dwi et des Bay. Il n'est guère possible aujourd'hui de savoir s'ils y étaient déjà Corotê; mais cela est peu probable, leurs parents éloignés restés là-bas étant considérés comme Dwi.

Quoiqu'il en soit de cette appartenance ancienne, à l'arrivée des Français dans la région de Koné, sur le versant ouest de l'fle, les luttes intestines qui désolaient la région, et où furent impliquées avant 1870 les troupes impériales du Gouverneur Guillain, s'établissaient sur la base d'une rivalité entre la chefferie Pwadya ma Nabumè (Gorotê) résidant actuellement à Pwanda, et les Nêdü (Dwi) de Nobli, chacun de ces deux clans voulant s'assurer localement la préeminence politique et militaire. Les Bay, considérés comme oncles par les deux partes comm, conservaient une neutralité douteuse, jouant les intermédiaires et les informateurs au bénéfice de l'un et l'autre camp; eux se réclamaient, pour le principe du moins du prestige de la chefferie Napwe, à la pointe Bayés sur la côte est

La manifestation la plus connue de ce rôle fut la trahison au profit des Français du dernier chef Nêdü, Godu, qui avait réussi à assurer son autorité sur les Gorotê en chassant d'abord leur chef, puis l'allié de ce dernier, Mangu, chef de la basse rivière de Koné.

L'autorité trop pesantede Godu lui valut alors la colère de ses utérins et l'hostilité cachée du principal d'entre eux, Maynanè, chef de Bayes, On dit même que ce dernier détruisit au profit de ses alliés Français la source de la puissance de son neveu, en lui faisant couper une mèche de cheveux pendant son sommeil (sic).

Il apparaît ainsi que le dualisme ou le tripartisme matrimonial ne sont pas sans rejaillir sur le plan politique. Dans l'ancienne tribu de Tyimwê, au fond de la vallée de la Tyamba, habitat abandonné au début de ce siècle, un fossé légèrement tracé sur l'herbe, à travers la ligne de crête, sépare la zone d'habitat des Bay de celle des Dwi. Il semble bien, d'après les déclarations des plus vieux informateurs, que cette disposition topographique régissant l'implantation des cases était respectée généralement. On ne retrouve plus que des souvenirs de ce schéma dans les villages modernes.

# Le schéma classique de l'organisation matrimoniale de la Grande Terre.

Notre exposé apporte-t-il des lumières nouvelles pour compléter l'analyse classique de l'aurice Leenhardt ? Certainement pour ce qui concerne le versant ouest de l'île entre Poya et Voh, mais pas en ce qui concerne la côte est. Voici pourquoi.

Le cas étudié en détails par notre maître est celui de Nerhë et

Rheko, deux hommes qui épousent chacun la soeur de l'autre, et des mariages entre leurs descendants. A la regarder de près, la généalogie publiée dans les "Notes d'Ethnologie", ne comporte ni nom de clan ni indication de lieu. Il n'y a que des noms personnels. Confrontés avec ceux d'un inventaire complet des habitants de la région linguistique Ajië, réalisé vers 1920 par l'aurice Leenhardt avec l'aide du pasteur Apu Hmae, les noms de cette double généalogie apparaissent typiques de la région de l'onéo (1), dont on sait la triple appartenance linguistique : Ajië, Tyamuki, Patyi. On peut même préciser que les noms de la lignée de Merhë sont des noms de Mondo (Ajië ou Tyamuki) tandis que les noms de la lignée de Rheko sont des noms typiques de la région de Ponerihouen (Patyi) (2). Nous avons vu que la région de Monéo est partie intégrante de l'aire de distribution du dualisme matrimonial Dwi-Bay. Le schéma de Maurice Leenhardt, avec sa belle alternance constitue ainsi peut-être la meilleure illustration de notre exposé; les "fraternités" de l'auteur sont samui desmoitiés patrilinéaires du type le plus classique.

Mais alors qu'en est-11 du mariage là où les moitiés n'existent pas, au sud de Monéo ?

A défaut d'une enquête générale difficile à effectuer dans l'ensemble du pays au sud de la ligne Monéo-Poya, zone ayant été en
grande partie dépeuplée lors de la répression de l'insurrection de
1878, nous nous référerons aux documents mêmes de Maurice Leenhardt,
à cet inventaire établi pour près de 3.000 habitants, clan par clan,

<sup>(1)</sup> Une information verbale de Madame Maurice Leenhardt confirme cette interprétation.

<sup>(2)</sup> Il s'agit probablement d'un mariage entre les clans Kwerhô (totem <u>kaveê</u>, ver de terre) de la région Monéo-Neavin, qui sont Bay et les Aramoto (totem : <u>u</u>, chenille) de Ponerihouen, qui sont Dwi.

individu par individu, en tenant compte des mariages et des ascendances. Les insuffisances dues aux informateurs font qu'il n'est possible d'en tirer que vingt-cinq généalogies comportant trois générations de mariages. Em como sur la base de ces faits, bien plus intéressants que ce que nous pourrions recueillir aujourd'hui, poser la cuestion : le cycle matrimonial défini par le schéma auxquels président Merhë et Eheko constitue-t-il, comme on l'a affirmé dans une thèse récente, la règle du mariage néo-calédonien ?

A défaut d'une indication précise sur le degré de parenté entre les intéressés à la troisième génération, la répétition de la même alliance entre deux clans suffirait à justifier le schéma de Maurice Leenhardt. Sur les vingt-cinq généalogies obtenues à partir de son inventaire, seules deux rentrent dans le cadre classique, ramenant à la deuxième génération une femme au clan d'origine de la première épouse.

2. Village de Neweo : Nedyê = Bwere

(2) l'ariage entre cousins parallèles.

<sup>(1)</sup> Seuls les nome de clans sont pris ici en ligne de compte ; les traits verticaux marquent l'importance au clan en lignée pater-nelle; les nons en italique sont clan du clan des éponses.

Neuf cas par contre présentent la répétition d'un mariage identique d'une génération sur l'autre, sans exclure toutefois la réalisation d'autres alliances :

3. Village de lewa:

<sup>(1)</sup> Les clans Cowe et Cowe meu ne s'identifient pas.

Il y a deux cas apparemment aberrants, si tant est que ce

<sup>(1)</sup> Mariage entre cousins parallèles.

<sup>(2)</sup> Mariage entre cousins croisés.

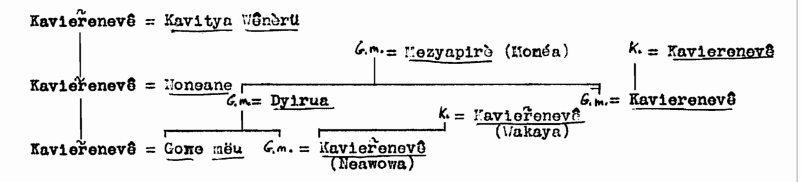
terme est ici valable, des mariages à l'intérieur du même clan :

15. Village de Bwerare :

Un autre cas est celui du mariage entre clans considérés comme "frères" (Ledyê gwêè et Medyê pwêdi)

Un quinzième cas montre une timide reprise de la même alliance et surtout une belle série de mariges endogames à l'intérieur du clan :

#### 15. Village de Wakaya :



Tous les autres cas de mariages sont atypiques et semblent faire état d'une volonté d'utiliser, d'une génération à l'autre, toutes les ouvertures possibles au mieux des circonstances :

### 17. Village de Code :

### 23. Village de Nerheughakwea:

Meyikweo Teuveyü = <u>Ewemera</u>
Meyikweo Teuveyü = <u>Negov</u>ê

Meyikweo Teuveyü = <u>Ewane</u>

Il fallait ce déploiement de faits indiscutables pour en arriver à corriger l'exposé de l'aurice Leenhardt: Vu sous l'angle du
système dualiste établi dans les régions linguistiques Patyi-Tyamuki, le schéma Rheko-Nerhë reste valable; plus au sud il ne l'est
pas.

Encore une fois, on peut proposer de cette discontinuité une explication d'ordre historique. La région de Ponerihouen - Touko peut, sur le dernier siècle, être considérée comme une zone ayant atteint un certain équilibre dans la composition de sa population. On en est parti plus souvent qu'on y est venu.

C'est certainement une des principales aires de dispersion des éléments qui constituent aujourd'hui les autochtones de la Grande Terre. Par contre les zones marginales ont été jusqu'à une date fort récente très affectées par le processus d'expansion, souvent guerrier, des gens de langue Patyi. En particulier, la vallée de Houailou a été, au cours du dernier siècle, le lieu d'un double mouvement de populations. L'un venu de Moindou et Bourail, descen-

dant la vallée pour s'établir enfin à son embouchure (1). L'autre, originaire de la côte sud-est de l'île, remontant la vallée pour aller wour aller se perdre dans les plaines de Poya, où il s'est heurté aux éléments Patyi (4). Cette vallée, en continuel mouvement A d'une génération à l'autre, n'était guère un lieu propice à l'éclosion d'une institution aussi spécialisée et systématique que l'or ganisation matrimoniale dualiste. La relative stabilité sociale plus au nord à permis à la dualité Bay-Dwi de se conserver, ou plutôt de s'établir. & Houailou, il faut ou bien considérer que le système a éclaté, ou qu'il n'a pas eu la possibilité de s'affirmer, même si la terminologie et le mythe en présentent un reflet. On sait maintement à la fois l'importance théorique pour les informateurs du mariage entre cousins croisés et le fait que dans la réalité il se révèle peu fréquent, et en tout cas pas plus fréquent que le mariage entre cousins parallèles. Il y a bien là matière à méditation (3).

Jean GUIART

Institut Français d'Océanie Ecole Pratique des Hautes Etudes

<sup>(1)</sup> L'ensemble des clans Nedye, # Bweowe et leurs alliés.

<sup>(2)</sup> Les Fanarhë, Kavitya et autres grands clans de la région de Poya

<sup>(3)</sup> D'un point de vue théorique, on pourrait considérer qu'il n'y a pas là opposition entre un système à l'absence d'organisation, mais plutôt passage de la forme la plus simple d'un système matrimonial fermé (alliance entre deux groupes, clans ou moitiés) à un système ouvert qu'est la seule possibilité si l'on refuse la première formule.