
A hora do tacacá.
Consumo e valorisação de alimentos tradicionais amazônicos em um
centro urbano (Belém – Pará)

La hora del tacacá. Consumo y valorización de alimentos tradicionales

amazónicos en un centro urbano (Brasil)

Pascale de Robert et Lucia van Velthem

1 O tacacá, um prato à base de mandioca brava (Manihot esculenta), consumido nas ruas de

diversas cidades amazônicas é considerado tradicional e classificado pela população local

como sendo «típico daqui». Para numerosos paraenses (habitantes do Estado do Pará, cuja

capital é Belém), o tacacá é preparado por especialistas (as tacacazeiras), consumido de

preferência no cotidiano, em lugares e momentos bem específicos, e sempre associado a

uma comensalidade extra-familiar.  Há alguns anos,  o tacacá é alvo de campanhas de

revalorização  pelo  viés  do  turismo  e  de  políticas  públicas  relacionadas  com  as

recomposições  urbanas.  Mais  recentemente,  foi  incluído  na  lista  dos  produtos

selecionados e inventariados pelo «Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional»

(IPHAN)1.  Reconhecido  como  sendo  um  «alimento  típico»,  participa  do  processo  de

construção de uma identidade paraense, e mesmo amazônica. Comparece na publicidade

televisiva regional e nos bilhetes de loteria («Tacacá da Sorte»); serviu de modelo para uma

escultura cênica, destinada a abrigar telefones públicos (orelhões)e figura nos prospectos

turísticos2. Neste artigo, propomos examinar as transformações nas formas de preparar,

consumir e perceber o tacacá na cidade de Belém, assim como discutir a pertinência da

noção de «modelo alimentar» em relação a este prato.

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

1



Foto 1

Mercado Ver-o-Peso, Belém, à beira do rio.

P. de Robert@IRD

 

O tacacá: para beber ou para comer?

2 Consumir um tacacá pela primeira vez pode virar aventura gastronômica. Depois de ter

escolhido um ponto ou banca de tacacá, quer dizer, um lugar de venda na rua, o cliente se

instala  em um assento  de  plástico,  colocado  na  calçada,  para  degustar  uma mistura

escaldante  que  lhe  é  servida  em uma cuia.  Os  ingredientes,  retirados  de  recipientes

distintos em una ordem precisa, são misturados na sua frente segundo as proporções que

deseja3:pimenta, tucupi (sumo de mandioca brava, fervido com ervas), goma (preparado

viscoso  e  transparente  feito  de  amido  de  mandioca),  jambú (folhas  cozidas  que

entorpecem  os  lábios),  camarões  secos.  O  cliente  compõe  livremente  seu  prato,

especificando suas preferências,  “pouca goma”, “sem pimenta” etc.,  mas sob todas as

variantes possíveis, um tacacá é sempre um tacacá.… 

3 Que prato é este? Uma sopa, um caldo, uma bebida? As opiniões estão divididas entre os

consumidores e os escritores (Orico,  1972;  Tocantins,  1987;  Câmara Cascudo, 2004) na

hora de categorizar este alimento que acumula paradoxos: ele é uma bebida que se come,

um caldo quente que refresca, uma especialidade do interior4, mas que é especificamente

urbana. Todos concordam, contudo, ao reconhecerem que o tacacá é um dos pratos mais

«típicos»,  uma «especialidade  fundamental  do  Pará»,  mesmo se  ele  é  consumido em

outros estados da Amazônia (Amazonas, Amapá, Roraima, Rondônia, Maranhão, Acre). 

 

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

2



Foto 2

Dona Theodora, tacacazeira.

P. de Robert@IRD

4 Os livros de receitas regionais não se furtam de mencioná-lo e a elaboração do prato pode

parecer muito simples aos leitores (Fernandes, 2000). Entretanto, a receita do tacacá exige

todo um savoir-faire,  « uma mão »,  ou seja,  conhecimentos e qualidades reservados às

especialistas locais, as tacacazeiras, que vendem o prato nos pontos de rua. O segredo de

um bom tacacáreside tanto nessas qualidades, que tornaram célebres certas tacacazeiras

de Belém, como na escolha dos ingredientes, os quais exigem um tratamento elaborado.

Uma dessas especialistas, a Dona Teodora, nos revela seu processo de preparação: 

“Eu compro a mandioca lá no Ver-o-Peso. O Seu Moacir guarda a mandioca amarela
pra mi. Sabe, tem que comprar mandioca amarela. A melhor vem do Acara. Antes eu
ia  duas  vezes  por  semana  no  mercado,  ou  mais.  Também  compro  camarões,
chicória,  jambú,  pimenta,  todo,  eu  compro  todo  no  Ver-o-Peso.  Eles  já  me
conhecem, a minha comadre esta lá. Escolho a mandioca, Moacir manda ralar no
seu caititu para tirar o tucupi, é assim rala, coloca a massa no saco e na prensa, viu?
Aqui no mercado só homens ralam mandioca, as mulheres ficam com vergonha,
mas lá no interior elas fazem. Eu ralava mandioca quando era moça... Chegando a
casa, deixo descansar varias horas até a goma ficar no fundo, tem que tirar, sai suja,
tem que lavar bem até ela ficar branquinha. Depois ainda tem que filtrar várias
vezes o tucupi antes de colocar no fogo e depois mexer sem parar até ferver. Si não
fazer desse jeito fica cheio de bolinhas, fica feio. A gente deixa ferver muito com
alho e chicória, pois tem que tirar o veneno do tucupi. Quando eu lavo o jambú eu
tiro a florzinha amarela; têm outros que deixam, mas eu tiro uma parte. Si não tirar,
vai tremer, a freguesia não gosta que treme muito. Depois cozinho o jambú na água
do tucupi para que o jambú fique amarelinho, bonito. Pode cozinhar  parte, mas eu
não gosto porque então fica verde, parece cru, entendeu? Os camarões, você tem
que lavar, tirar o sal, ferver também. Eu cozinho eles e tiro a cabeça mas tem que

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

3



deixar o rabo para os fregueses poder pegar com os dedos sem se queimar... O mas
difícil e fazer a goma. Aí sim tem que ter mão boa. Se faz na última hora. Veja só,
você mistura a goma com água e faz ferver com fogo alto mexendo sempre para não
fazer bolinhas até ficar liso e cremoso, bonito, no ponto. A gente vê que está no
ponto deixando cair da colher. Assim viu? Das quantidades isso eu não sei, não, tem
que ter  uma mão,  mão boa.  Tem que ter  pimenta  de  cheiro,  viu?  Porque ela  é
amarela e todo precisa ser amarelo exceto a goma que deve ser branca. Aqui têm
alguns  que  colocam  corante  para  o  tucupi  ficar  mais  amarelo,  mas  em  outros
lugares não é assim, em Manaus usam mandioca branca para fazer tucupi! Tem
mais, você sabe qual é a única coisa no mundo que vira doce quando você coloca
sal? E o tucupi!” (Dona Teodora, 2005).

5 O tucupi, ingrediente de base do prato, é « o mais importante » e sua qualidade «faz toda a

diferença». Exige um longo e complexo processo de transformação a partir das raízes da

mandioca. Entretanto, pode ser comprado diretamente das tacacazeiras nas feiras de

Belém e, há uma dezena de anos, em certos supermercados. Para a obtenção do tucupi,

ralam-se os tubérculos de mandioca brava, se espreme o sumo que se deixa repousar em

seguida.  Depois  de  se  extrair  o  amido,  ferve-se  longamente  para  eliminar  o  ácido

cianídrico que ele contém5. O liquido amarelo alaranjado obtido desenvolve sabores que

podem  variar  segundo  as  variedades  de  mandioca  utilizadas:  as  de  Santarém,  por

exemplo, resultam em um tucupi de sabor doce (algumas tacacazeiras de Belém procuram

imitar esse gosto adicionando açúcar ao tucupi). 

 
Foto 3

Garrafas de tucupino mercado Ver-o-Peso.

P. de Robert @IRD

6 O gosto do tucupi varia, ainda, em função das ervas e temperos que são acrescentados ao

sumo de mandioca em ebulição:  alho,  pimenta (denominada de cheiro, uma variedade

pouco ardente de Capsicum frutescens)  e duas ervas que são utilizadas conjuntamente,

formando  um  «casal»  inseparável:  a  chicória(Eryngium  foetidum)e  a  alfavaca, um

manjericão regional. Para desgosto dos puristas, certas cozinheiras acrescentam também

urucum  (Bixa  orellana)  para  colorir  o  tucupi.  Outro  ingrediente  indispensável  e

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

4



característico  do  tacacá  é  o  jambú ( Spilanthes  acmella),  cujas  folhas  são  preparadas

separadamente e acrescentadas no momento de servir. O jambú é célebre por causa da

sensação de formigamento que ocasiona nos lábios e a leve anestesia da boca6 que é

sentida, por alguns, como se fosse « a mordida de um beijo »… 

7 Enfim, o tacacánão pode ser apresentado em nenhum outro recipiente que não seja a cuia

(Crescenta cujete) ou a cuia pitinga, que é pintada de preto com a resina do cumaté, ou com

as próprias folhas fermentadas da mandioca, para impermeabilizá-la. Atualmente a cuia

utilizada pode estar decorada com desenhos gravados na face exterior.

8 Os componentes do prato são, entretanto, suscetíveis de variar segundo os lugares e as

épocas. Segundo Ruth Cortez, as tacacazeiras de Boa Vista (Roraima) substituem o jambú

por folhas de couve cortadas em tiras. Apresentado como sendo uma «criação da mulher

amazônica»,  o  tacacá  contém  ocasionalmente  alguns  ingredientes  surpreendentes,

segundo Nunes Pereira (1974: 9): grãos de farinha de tapioca misturados ao tucupi, peixes,

camarões, rãs, folhas de jambúe pimenta murupi. O folclorista Câmara Cascudo (2004: 135)

menciona antigas receitas nas quais outros ingredientes integram o tacacá, tais como «

peixe, carne, alho, pimenta, sal, camarões secos». 

 

Um alimento mestiço

9 No trabalho intitulado « Historia da alimentação no Brasil» (1967), Câmara Cascudo indica

que o tacacáprovém do mani poi, que é constituído por uma mistura de tucupi,de beiju de

mandioca  esmigalhada  e  de  suco  de  frutas,  saboreado  quente.  A  receita,  escreve  o

folclorista,  foi  mencionada  no  século  XVI  pelo  padre  capuchinho  Abbeville  em  sua

descrição das  práticas  alimentares  indígenas  (Câmara Cascudo,  2004 :  135). A palavra

tacacá  provém certamente do nheengatu ou língua geral,  o  tupi  veicular  da Amazônia, 

falado em Belém até o fim do século XIX. Na atualidade, entre os Wayãpi de língua tupi, o

takaka  é«um  caldo  aveludado  de  amido,  apimentado  e  enriquecido  com  carne  e,

sobretudo,  com  peixe»  consumido  pela  manhã  (Grenand,  2006:  13).  Vários  povos

ameríndios, entre os quais os índios do Rio Negro, consomem as variações de uma receita

composta de um caldo espesso, devido à presença de amido, fortemente apimentado e

contendo, ocasionalmente,  migalhas de peixe (Ribeiro,  1995).  Esse prato é geralmente

denominado de  mujeca (cf.  Eloy,  nesse  número).  Na  literatura,  assim como na  mídia

destinada aos turistas, o tacacá quase sempre é apresentado como sendo um «alimento de

índio». 

10 «A culinária amazônica, especialmente a do Pará, se distingue pela sua autenticidade, o seu caráter

nativo, pelo fato de que seus ingredientes e condimentos serem autóctones e o que há de mais

selvagem: picante e aromática. Em suma, ela é tudo o que nos resta de nossas origens tribais »

(Orico, 1972:180).

11  « Todo o sabor da selva em seu prato», «Dentre  todas as delícias da região, de sabores selvagens e

exóticos, o mais estranho é o tacacá » (folders turísticos).

12 «A  língua  adormece  e  o  lábio  treme  levemente.  É  desta  forma  que  a  velha  receita  indígena

manifesta a sua magia:  entorpecendo o céu da boca.  Faça a experiência de qualquer uma das

especialidades culinárias famosas do Pará e você vai ver que a comida é comida de índio» (web

site)7.

13 Os consumidores interrogados sublinham igualmente o caráter exótico e «selvagem» do

tacacá:

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

5



14 « Eu digo que deve ser uma comida de índio,  porque para aquele que não está acostumado é

realmente estranha, não é? Eles não comem como nós. Eu não poderia comer o que eles comem. Mas

o  tacacá  é  diferente;  nós  os  paraenses,  estamos  habituados  ao  tacacá,  gostamos  demais!»

(Eduardo, 2005).

15 «É ótimo para curar uma ressaca, eu lhe garanto; também dizem que é afrodisíaco, é um verdadeiro

alimento, completo, quase um remédio, isso nos veio da sabedoria indígena, com certeza» (Márcia,

2005). 

16 Muito embora esteja reconhecido o tacacá como um alimento ameríndio, sua origem é

difusa  e  revela  provavelmente  uma  situação  de  convergência  em  conseqüência  da

colonização européia. Durante todo o século XVIII e o início do XIX, centenas de índios

foram transferidas do interior para os estabelecimentos do litoral, entre os quais a cidade

de Pará (atual  Belém),  onde foram reduzidos à escravidão e empregados em diversos

trabalhos8.  A  reunião  de  etnias  muito  diferentes  no espaço urbano,  onde já  estavam

estabelecidos os colonos e, com eles, numerosos escravos de origem africana, fizeram da

Belém de  então um lugar  de  permuta  cultural.  Muito  provavelmente  nesta  época  se

elaborou o que hoje é designado sob o nome de comida paraense. 

17 No tacacá podem ser reconhecidos elementos ameríndios: sua denominação (língua tupi),

sua composição (derivados da mandioca brava), seu consumo (tucupi quente, associado à

carne ou pescado) e o recipiente onde é servido (a cuia). Contudo é possível identificar

igualmente elementos portugueses e/ou africanos: alho do mediterrâneo, camarões do

mar, secos e salgados, trazidos do Estado do Maranhão e, talvez, o próprio jambú 9, muito

embora este seja de cultivo local. É provável que a receita original do tacacá tenha sido

justamente valorizada pelo acréscimo desses ingredientes que são estranhos à cozinha

indígena. A substituição do peixe ou da carne por camarões importados adviria, assim, de

um duplo movimento de transformação econômica - através da valorização de redes de

troca inovados na época colonial com a costa nordestina - e de transformação simbólica,

através da exclusão mencionada que é uma marcade distinção das origens ameríndias.

Assim, os ingredientes de um mesmo prato, escolhidos entre uma gama de possibilidades,

permite confirmar um elo identitário ou, au contrário, de se distinguir do mesmo (cf.

Fajans, nesse numero). O tacacá parece-nos, neste sentido, exemplar na medida em que se

impõe  sucessivamente  como  um alimento  mestiço  e  urbano,  emancipado  de  alguma

forma  de  suas  origens  indígenas,  e  também  como  uma  especialidade  regional  cuja

promoção passa, ao contrário, pela adoção de uma herança ameríndia. 

 

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

6



Foto 4

“Vendedora de Tacacá”

Antonieta Santos Feio, 1937, óleo sobre tela, 94,6 x 118,2cm, Acervo do Museu de Arte de Belém
@MABE

18 Um quadro exposto no Museu de Arte de Belém, pintado por Antonieta Santos Feio em

1937 e intitulado «Vendedora de Tacacá», mostra uma tacacazeirada época, sentada atrás

de uma bancada improvisada,  no momento em que acrescenta molho de pimenta ao

tacacá. A cozinheira é mestiça, cabocla, e traja uma blusa branca, larga e decorada com

rendas, sobre a qual pendem longos colares vermelhos e dourados. Esta vestimenta evoca

as roupas do século XIX e o indispensável aparato das conhecidas baianas10. Até a década

de 1960, o traje das tacacazeiras era semelhante ao das baianas, mas subsiste, hoje, apenas

de forma simplificada, nas cidades da ilha de Marajó, próxima a Belém11. Na época, os

utensílios e os alimentos já estavam colocados sobre uma mesa que se imagina disposta

para os clientes, e em um lugar público, a rua, assinalando que se trata de uma banca, um

ponto de venda semipermanente, ou mesmo permanente. No quadro de Santos Feio é

possível ver que a tacacazeira se serve de uma comprida bandeja, recoberta de toalhas

brancas, para dispor os recipientes que contêm os ingredientes, os quais, misturados no

momento de servir,  permitem a confecção e  a  apresentação do tacacá:  duas  grandes

panelas de argila,  igualmente envoltas por panos brancos e recobertas com pratos de

latão, uma contém o tucupi, a outra a goma; uma panelinha para o molho de pimenta;

uma grande cuia decorada para acondicionar o sal e pequenas cuias pretas para servir o

tacacá. No chão está um cesto para guardar as cuias e uma bacia que serve para lavá-las.

Enfim,  uma moringa ou talha de  argila,  para manter a água fresca,  está depositada no

parapeito do muro. 

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

7



19 O que restou, hoje, desta imagem romântica da vendedora de rua com trajes de um branco

imaculado? Sem dúvida, permanece a ostentação da limpeza, o que éreferido como limpo.

Entretanto, essa qualidade não se manifesta mais no vestuário, mas através dos utensílios

de alumínio que são sempre de uma limpeza irrepreensível12, sem vestígio de terem sido

empregados, pois são reservados para servir o tacacá. A imagem da limpeza se manifesta

igualmente  na  utilização  de  numeroso  panos  de  pratos,  outrora  brancos,  mas  agora

coloridos, e que envolvem as caçarolas, forram a banca e permitem enxugar os líquidos

que escorrem da concha empregada para servir a goma e da cuia com a qual é servido o

tucupi.  Enfim, há cerca de dez anos,  a cuia de tacacá é apresentada em um pequeno

trançado, evitando que o consumidor queime as mãos. É ainda digno de nota o uso de um

palito ou de um garfo de madeira que permite espetar os camarões e as folhas e impede

que os dedos fiquem molhados. 

 

Os modos de consumir o tacacá 

20 Nos  quiosques  (barraca  ou barraquinha )  móveis  ou  semi-permanentes  alinhados  nas

calçadas em meio ao burburinho dos bairros do centro de Belém é possível almoçar a

baixo  preço,  escolhendo-se  uma  porção  de  vatapá,  de  caruru,  de  maniçoba13ou  então

espetos de carne ou frango, salgadinhos, bolinhosdoces, cachorro quente ou hambúrguer.

Assim como essas outras especialidades, o tacacá se consome na rua, mas ele é servido

pela tacacazeira, única profissão de vendedor de rua que possui denominação específica.

Apesar do serviço ser rápido, é inconveniente comer em pé ou andando: a maioria dos

vendedores se apropria, portanto, do espaço público, provendo as calçadas de assentos. Os

pontos de venda de tacacá se concentram nos lugares mais freqüentados da cidade e da

periferia,  de  preferência  as  esquinas  no  cruzamento  de  duas  ruas.  Os  entendidos

lembram-se das barracas de tacacá evocando um endereço, um nome de rua, um lugar da

cidade,  ou então se referindo ao nome da tacacazeira.  Lembrança que perdura muito

tempo após o seu desaparecimento, como é o caso do «Tacacá da Elaine», atualmente

mantido por seu filho14. Aparentemente, não existe nenhuma correlação entre a duração

de vida de um ponto de venda e a natureza física – barraca móvel ou edificação - de sua

instalação. Assim, certas tacacazeiras mantiveram seus pontos durante mais de 30 anos

com uma simple barraquinha, que seus sucessores herdaram ao mesmo tempo que a sua

reputação15. 

 

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

8



Foto 5

Ponto detacacá perto de Belém.

P. de Robert@IRD

21 De um modo geral, os pontos de venda se multiplicaram nos últimos anos, procurando

atender, por um lado, à demanda de uma população urbana crescente e, por outro, a

escolha, cada vez mais numerosa, daquelas mulheres que, para sobreviver, se tornaram

tacacazeiras. Uma cartografia do tacacá mostraria, além disso, o deslocamento dos pontos

de venda da periferia - ou das zonas populares - para o centro da cidade. Este movimento

estava relacionado com as medidas de revalorização deste prato «típico da região», indo,

assim, ao encontro da política do então prefeito de Belém que empreendeu a valorização e

regulamentação do comércio de rua em fins dos anos de 1990.  As barracas de tacacá

ocuparam, desta forma, uma zona privilegiada, próxima do antigo forte da cidade, o Forte

do  Presépio, tornado  «pólo  turístico»,  e  também  as  imediações  da  zona  portuária,

remanejada em espaço de  entretenimento,  a Estação  das  Docas .  Essa  dinâmica explica

porque os preços da cuia de tacacá variam significativamente em função da localização

dos pontos de venda, e podem custar até seis vezes mais caro entre um bairro pobre da

periferia e o centro da cidade, e também segundo a reputação de quem o prepara. Como

ocorre  com  os  restaurantes,  uma  revista  de  grande  difusão  nacional,  publicou  uma

classificação anual dos melhores tacacás, em um número especial, consagrado a Belém

(www.vejabelem.com.br).  É  desta  forma  que  esse  prato,  originário  do  interior  e

recomposto na cidade, progressivamente adquiriu status elevado e se impôs no centro da

cidade. 

22 Como existem lugares reservados para o tacacá, há os momentos propícios para o seu

consumo. Em Belém, todos sabem que a hora ideal para se saborear um tacacá é no fim da

tarde, depois do calor intenso e da inevitável chuva, isto é, um pouco antes do anoitecer

que tem início por volta das 18 horas.  A maioria das bancas,  aliás,  começam a abrir

somente a partir das 17 horas. Além dos transeuntes e dos turistas, a tacacazeira serve a

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

9



sua freguesia, sua clientela mais assídua, quase sempre composta por aficionados do prato,

capazes  de  dar  longas  voltas  na  cidade  para  tomar  o  seu  tacacá  cotidiano.  Alguns

fregueses  conhecem  e  interpelam  a  tacacazeira  pelo  nome,  mas  a  recíproca  não  é

sistemática, a cozinheira responde utilizando o termo genérico de freguês, ou um termo de

referência que remete a imaginários laços de parentesco (meu filho, mana ou irmã, etc.). O

ponto de tacacá encarna assim um importante local de convivência local, essencialmente

porque se fala e se come junto, sob a mesma bandeira. Como enfatiza Nogueira Pinto

(2006: 14), as barracas espalhadas pela cidade constituem lugares de encontro onde são

«reforçadas a sociabilidade e a amizade ao mesmo tempo em que se saboreia uma cuia de

tacacá»16.  É  neste  sentido  que  esta  especialidade  representa  igualmente  um alimento

identitário.

 

Redes de troca, especialistas e «modelo alimentar»

23 Apesar de haver evolução na distribuição das barracas nos espaços urbanos, o centro de

referencia da origem dos ingredientes do tacacá permanece sendo a feira do Ver-o-Peso,

situada num dos portos da porção antiga da cidade.  É neste local  que a maioria das

tacacazeiras compram a mandioca e seus derivados, da mesma forma que os temperos

frescos e os camarões secos que entram na confecção do prato.  O fato de elas terem

relações privilegiadas com os produtores e/ou com os vendedores da feira, suscetíveis de

atestarem  a  origem  dos  produtos,  constitui  uma  garantia  de  qualidade  para  os

consumidores. Os vendedores, instalados na beira do rio, onde encostam os barcos vindos

do interior, tem cada qual as suas tacacazeiras titulares. Eles reservam certas variedades e

qualidades de mandioca especialialemente para elas. Eles são auxiliados por uma equipe

composta de homens que transformam (descascagem, lavagem, raspagem, prensagem) a

mandioca, no local.  Em sua casa, a tacacazeira transformará o sumo da mandioca em

tucupi e em amido. 

24 Para se fazer um bom tacacá, é indispensável a plena inserção nesta rede de relações que

tanto  são  comerciais  como  sociais  e  que  unem,  de  modo  mais  ou  menos  intimo,

tacacazeiras  da  cidade,  intermediários  da  feira,  habitantes  das  ilhas  próximas  e  das

cidades  do  interior.  Esses  últimos  são  os  que  plantam  a  mandioca  e  são,  as  vezes,

aparentados das primeiras.  Entretanto,  no conjunto desses especialistas,  a tacacazeira

ocupa um lugar central. Desde o momento em que ela escolhe a mandioca na feira até

aquele em que ela apresenta uma cuia fumegante à sua freguesia, dizendo «minha filha»,

é ela que orquestra, quase sempre sozinha, um complexo processo de transformação que

vai  da  raiz  venenosa ao prato que alimenta.  Cada ingrediente  exige  para  isso  várias

operações sucessivas e coordenadas, sobretudo a mandioca que é submetida a processos

de separação para a obtenção de subprodutos completamente distintos e comestíveis.

Apresentados  em  recipientes  separados  no  ponto  de  venda,  esses  ingredientes  são

novamente reunidos na cuia do cliente, sob suas vistas, no momento de servir. Porem eles

se  tornaram  alimento  inofensivos  e  bons  para  serem  comidos,  ou  seja,  em  suma,

domesticados pelas mãos da tacacazeira. 

25 Longe  de  ser  um  alimento  «selvagem»,  o  tacacá  constitui,  ao  contrário,  um  prato

extremamente  elaborado.  Dona  Teodora  (ver  acima)  tem  um  cuidado  particular  em

retirar dos ingredientes todo e qualquer atributo que possa ser percebido como «cru» e

«sujo». O uso recente do palito de dentes participa igualmente desse distanciamento com

o «selvagem».  “Enfim,  oferecendo um prato isento de veneno,  a  tacacazeira aparece,

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

10



segundo um consumidor, «como uma mãe para nós”, na qual se pode confiar. Aliás o

papel  de  mãe  é  sempre  colocado  pelas  próprias  tacacazeiras  quando  relatam  suas

trajetórias.  Assim  fazem  referência  ao  ofício  que  elas  aprenderam  de  suas  mães  ou

madrinhas,  na  casa  das  quais  trabalharam  longo  tempo  (seria  mesmo  possível  a

reconstituição  de  linhagens  de  tacacazeiras).  Outras  vezes,  elas  lembram  que,  mães

solteiras obrigadas a trabalhar desde cedo, elas conseguiram «criar seus filhos com o

tacacá».  Essas  mulheres,  que  se  viram  marginalizadas  em  certos  períodos  de  sua

existência,  valorizam  a  independência  da  profissão  e  evocam  trajetórias  de  vida

ascendentes no seio das quais a fabricação e venda de tacacá as permitiram « ficar na

luta», e até mesmo fundar uma empresa que se perpetua por várias gerações.

26 É possível falar-se de «modelo alimentar», a saber, de uma forma idealizada de consumo

do tacacá? Esse prato, tomado em comum, nas calçadas da cidade e depois da chuva,

permanece, aos olhos de todos, uma especialidade regional,  de origem «longínqua». É

neste sentido que hoje ele é valorizado para fins turísticos e históricos, como testemunha

sua inscrição no inventário patrimonial (cf. nota 1). O tacacá é igualmente um prato cuja

preparação requer a participação de diferentes especialistas entre os quais a tacacazeira

está  em  primeiro  lugar.  Do  aprendizado  à  venda  para  a  freguesia,  passando  pela

preparação propriamente dita, as redes de troca tecidas em torno do tacacá superpõem

relações  comerciais  e  relações  de  parentesco,  reconstruídas  ou  imaginárias.  Na

atualidade, a profissão de tacacazeira encarna uma possibilidade de inserção social e de

ascensão econômica, sobretudo para as mulheres das classes desfavorecidas. 

 

Conclusão: o tacacá, umacelebração do local? 

27 O tacacá não é mais consumido somente nas ruas movimentadas de Belém. Os migrantes

amazônicos que se instalaram nas grandes cidades do sul do Brasil levaram consigo seus

pratos  preferidos,  tornando  possível  saborear-se,  hoje,  um  tacacá  em  restaurantes

especializados  do  Rio  de  Janeiro,  São  Paulo  ou  Brasilia.  Ademais,  chefes  de  cozinha

renomados  propõem  diversas  especialidades  regionais  da  Amazônia,  mais  ou  menos

reelaboradas. Neste quadro de múltiplas recomposições é possível degustar um «tacacá

chique» em um ambiente refrigerado na Estação das Docas em Belém ou um «mini tacacá»

entre um e outro salgadinho em recepções oficiais nesta cidade. Esses diferentes fatores

desempenharam  e  continuam  a  desempenhar um  papel  importante  no  processo  de

valorizarão  das  especialidades  culinárias  locais  e  na  ampliação  de  suas  virtudes

identitárias. Tendo saído das calçadas da cidade, o tacacáadquire desta forma um outro

patamar.

28 É lícito questionar se esses novos modos de consumir o tacacá podem representar uma

ruptura  com  as  práticas  observadas  nos  pontos  de  venda.  O  «alimento  de  rua»  se

transformou  em  «especialidade  típica»,  mas  permanece  sendo  considerado  como

representativo  da  cultura  local  e  da  criatividade  regional,  evidentemente  com  uma

insistência  mais  marcada sobre suas  origens indígenas.  Em Belém,  essa  especialidade

continua sendo consumida entre várias pessoas, em espaços públicos ou semipúblicos, em

lugares precisos, e sempre de preferência no fim da tarde, na «hora do tacacá». Contudo,

as jovens que servem o tacacá aos clientes daEstação das Docas não são  tacacazeiras: elas

não confeccionaram o prato, ignoram a proveniência de seus ingredientes, não sabem se o

tucupi veio do supermercado ou do vizinho Ver-o-Peso e menos ainda com qual variedade

de mandioca foi  produzido.  O «tacacá chique» está isento de autenticidade a não ser

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

11



aquela, muito vaga, dos indígenas de outrora ou então a dos chefes de cozinha que se

impõem como os novos especialistas. 

29 Elaborado a partir de um alimento de base ameríndia, o tacacá se constituiu na zona

urbana com a incorporação de novos ingredientes, estabelecendo um distanciamento de

suas origens. E quando, recentemente, suas raízes indígenas foram revalorizadas, o prato

continuou  sendo  um elemento  essencial  da  culinária  paraense  e  amazônica.  É,  pois,

devido ao fato de ser tanto mestiço como indígena, urbano e interiorano, refeição de

pobre que se come na rua, quitute da elite local ou curiosidade turística que o tacacá

progressivamente se impôs como um prato emblemático, marcador de uma identidade

regional. Entretanto, julgamos que é no momento em que o caráter local do tacacá se

valoriza na cena pública que ele se distancia algo dessa identidade, talvez porque as redes

de troca a ele associadas não são colocadas em destaque17.  Na Estação das Docas a figura

da tacacazeira desapareceu e, com ela, os compadres e comadres da feira. Os clientes,

entretanto,  continuam a  afluir,  mas  não  constituem mais  uma  verdadeira  freguesia.

Ademais, é dificilmente imaginável que este novo espaço, cujo acesso permanece filtrado

por agentes de segurança uniformizados, possa oferecer as mesmas oportunidades das

ruas do centro da cidade para essas  mulheres que gostariam de «continuar na luta»

vendendo tacacá. Devido a esse fato, o modelo do «tacacá chique», o tacacá da distinção,

está longe de se impor completamente em Belém. Finalmente, é ainda necessário ressaltar

que, nas diversas políticas públicas baseadas na celebração do local é precisamente este

último aspecto que parece estar excluído18.

BIBLIOGRAPHIE

BELÉM, Prefeitura Municipal, 1997, Tempo passado, tempo presente, Acervo do Museu de Arte de

Belém, Belém, MABE/MINC. 

CAMARA CASCUDO L, 2004, História da alimentação no Brasil, Global Editora, São Paulo. 

CUNHA, M. M. C. e  ALMEIDA, M. (ed.). 2002. Enciclopédia da Floresta. O alto Juruá: práticas e

conhecimentos das populações. São Paulo: Cia das Letras.

ELOY L, (nesse número), « Diversidade alimentar e urbanização: o papel das migrações circulares

indígenas no Noroeste amazônico ».

EMBRAPA, 2005, Mandioca, o pão do Brasil, Embrapa, Brasilia, 279 p.

FAJANS J, (nesse número), « Seria a moqueca apenas uma peixada? Alimentação e identidade em

Salvador, Bahia ».

FERNANDES C, 2000, Viagem gastronômica através do Brasil, SENAC São Paulo/Estúdio Sônia Robato,

São Paulo.

FRIKEL P, 1975, Os Tiriyó. Seu sistema adaptativo, Kommissionsverlag Münsterman-Druck KG,

Hannover. 

GRENAND F, FERREIRA E.H, 1989. Pequeno dicionário da língua geral, Núcleo de Recursos

Tecnológicos, Manaus.

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

12



GRENAND F, 2006, « Cachiri : un art de vivre chez les Waiãpi de Guyane ». In Erikson P, (ed.), La

pirogue ivre. Bières traditionnelles en Amazonie,Saint Nicholas de Port, Musée Français de la

Brasserie, pp. 13-24. 

IPHAN, 2006, Os sambas, as rodas, os bumbas, os meus e os bois. A trajetória da salvaguarda do patrimônio

cultural imaterial no Brasil, IPHAN-Ministério da Cultura, Brasilia.

KATZ E, de ROBERT P, van VELTHEM L, de ALMEIDA M, SANTILLI J, ELOY L, RIZZI R,EMPERAIRE L, 2008, “La

valorización del patrimonio culinario amazónico a través de las Indicaciones Geográficas”, In : M.

Álvarez & F.X. Medina (ed.), Identidades en el plato. El patrimonio cultural alimentario entre Europa y

América. Barcelona, Ed. Icaria, Observatorio de la Alimentación, pp. 97-117.

MEIRA M, (ed.),1993, Livro das Canoas: documentos para a história indígena da Amazônia, NHII/USP-

FAPESP, São Paulo. 

NOGUEIRA M.D, 2006, « Lugares de Mani: casas de farinha, feiras e barracas de tacacá em Belém »,

Inventário da farinha de mandioca,IPHAN/CNFCP-CD-Rom, Rio de Janeiro. 

NOGUEIRA M.D, WALDECK G, 2006, Mandioca: saberes e sabores da terra. Catálogo de exposição,

IPHAN/CNFCP, Rio de Janeiro.

NUNES PEREIRA M, 1974, Panorama da alimentação indígena.Comidas, bebidas e tóxicos na Amazônia

brasileira, Livraria São José, Rio de Janeiro, 412 p. 

ORICO O, 1972, CozinhaAmazônica (Uma autobiografia do paladar), UFPA, Belém. 

RIBEIRO B, 1995, Os índios das águas pretas. Modo de produção e equipamento produtivo, EDUSP/Cia das

Letras, São Paulo.

SILA C, 1972, « Tacacá: todo mundo de cuia na mão », Folha do Norte, Belém, 2/1/1972.

TOCANTINS L, 1987. Santa Maria de Belém do Grão Pará: instantes e evocações da cidade, Itatiaia, Belo

Horizonte. 

VELTHEM van, L.H, 1996, « ‘Comer verdadeiramente’: produção e preparação de alimentos entre

os wayana », Horizontes Antropológicos, 4, 10-26.

NOTES

1.  Instituição publica encarregada de reconhecer, legitimar e proteger os patrimônios materiais

e imateriais no Brasil, em particular os « saberes da cultura popular» e, entre estes, os «sistemas

culinários» (IPHAN, 2006; Katz et al., 2008).

2.  São  conhecidos,  no  mundo todo,  exemplos  de  alimentos  inicialmente  categorizados  como

«comida de pobre» e que se tornaram pratos fundamentais da cozinha regional, apreciados pelo

seu valor patrimonial e identitário (Nogueira et al., 2006 : 34-35).

3.  O tacacádeve ser composto na cuia segundo uma seqüência bem orquestrada: um pouco de

tucupi, uma pitada de sal, uma concha de goma previamente «cortada» com uma colher para ser

embebida pela mistura, depois recoberta por uma generosa porção de tucupi fumegante. Com o

auxílio  de  um  garfo  são  em seguida  dispostos  ramos  e  folhas  de  jambu,  alguns  camarões  e,

finalmente, o molho de pimenta.

4.  O interior designa de forma indiferenciada tudo o que não é da capital do Estado: espaços rurais

ou pequenas cidades e, por extensão, seus habitantes e costumes.

5.  No século XVII, o sumo da mandioca ralada e prensada era denominado de manipueira pelos

índios de língua tupi(termo ainda empregado no Estado do Acre pelos agricultores familiares) e

como«água de mandioca» pelos portugueses; o termo tucupi designaria igualmente esse líquido

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

13



que,  uma vez  fervido,  fica  livre  do  veneno  que  contém (Embrapa,  2005:  105).  Ribeiro  (1995:

241-243) descreve, contudo, que os índios do Rio Negro identificam como tukupi apenas o sumo

venenoso extraído da mandioca ralada; depois de fervido, se torna então, para esses índios, a

manicuera.  Entre  os  índios  Wayãpi  do  Amapá  e  da  Guiana  Francesa,  o tukupi  é  «o  caldo  de

cozimento de todas as carnes e peixes» (Grenand, 2006: 13). Atualmente, em Belém, emprega-se

geralmente o mesmo termo para os dois líquidos, tanto o cru como o cozido.

6.  A planta contém uma substancia com efeitos anestésicos, o espilantol. 

7.  http://www1.uol.com.br/bibliot/turismo/belem.htm

8.  Esse movimento forçado de deslocamento das populações indígenas do alto curso dos rios

amazônicos é conhecido sob o nome de descimentos (Meira, 1993).

9.  Ainda  hoje,  as  verduras  e  sobretudo  os  camarões  são  pouco  ou  não  consumidos  pelas

populações indígenas da região. Por exemplo, os homens Wayana do Rio Paru de Leste (Pará)

evitam os camarões e caranguejos de água doce, pois sua absorção trás «azar» (noção de panema)

para as atividades de caça e pesca (Velthem, 1996).

10.  O termo designa as vendedoras de rua da Bahia e de outras grandes cidades do Brasil que

oferecem à clientela os conhecidos acarajés, (Fajans, neste número), cocadas e outros quitutes.

11.  Sila  (1972)  descreve  uma  célebre  tacacazeira de  Belém  em  seu  «grande  avental  de  uma

brancura imaculada». Hoje, os filhos e netos de Dona Bené servem o tacacá vestidos de um avental

branco onde é possível ler, bordado em um bolso, o nome do ponto «Tacacá da Vileta» e um

número de telefone para chamá-los.

12.  No  Estado  do  Acre  também  são  mencionadas  as  panelas  que  «brilham  como  espelhos»

(Cunha e Almeida, 2002: 242). 

13.  O vatapá é uma espécie de purê de farinha de trigo ou de pão com camarões secos, azeite de

dendê, ervas e outros condimentos. O caruru é feito à base de quiabos, camarões secos, azeite de

dendê, ervas e condimentos diversos. A maniçoba é um ragú de folhas de mandioca moídas e

longamente  cozinhadas  com pedaços  de  carne  de  gado  e  de  porco.  Certos  pontos  de  tacacá

propõem  esses  pratos, mas  esse  acréscimo  é  recente  e  limitado.  A  maioria  das  tacacazeiras

continua a vender somente sua especialidade e também fatias de bolo de macaxeira (mandioca

mansa) e de rosquinhas ou bolinhos de tapioca com coco.

14.  Mais raramente e recentemente, a tacacazeira pode ser, assim, um homem (tacacazeiro).

15.  Quando a  reputação está  solidificada,  não se  muda mais  de  endereço:  se  a  estrutura  da

barraquinha é móvel, a localização (ponto) não é nômade. 

16.  Para este autor: «o processo ritualizado de sua preparação e de seu consumo constitui um

dos mais importantes símbolos identitários da cidade de Belém».

17.  Pelo menos para o turismo. Por outro lado, o IPHAN reconhece que o lugar do tacacá está no

seio de um sistema de práticas e de trocas locais. Por exemplo, considerando seus laços com os

outros «lugares da mandioca» como o Ver-o-Peso e encorajando as tacacazeiras a formarem uma

associação (Nogueira, 2006). 

18.  As autoras agradecem Jean-Louis Guillaumet pelos comentários de uma versão anterior do

texto e a todos os seus amigos belemenses pelo tacacá compartilhado.

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

14



RÉSUMÉS

No fim da tarde, numerosos citadinos saboreiam um tacacá em barracas instaladas nas calçadas

de Belém e em outras grandes cidades amazônicas.  Confeccionado com derivados da mandioca e

exigindo  uma  preparação  elaborada,  reservada  às  especialistas  locais,  e  associado  a  uma

comensalidade urbana,  o  tacacá constitui  um exemplo paradigmático das  comidas de rua,  às

quais se conectam valores identitários. O artigo descreve as permanências e as mudanças nas

formas de produzir,  de consumir e  de se  perceber esse quitute que se  impõe enquanto uma

 «especialidade regional». 

En Belém y otras grandes ciudades de Amazonia, se suele tomar tacacá  al final de la tarde en

puestos callejeros. Hecho a partir de varios productos de la yuca, el tacacá exige preparaciones

elaboradas por parte de especialistas locales.  Representando la comensalidad urbana, el plato

tiene fuertes  valores  identitarios  como se  observa  también con otras  comidas  de  la  calle.  El

artículo describe las continuidades y las transformaciones en las maneras de produzir, consumir

y perceber el tacacá que está imponiéndose como “especialidad regional”.

INDEX

Palabras claves : Brasil, cocina amazónica, comida callejera, identidad, patrimonialización

Palavras-chave : Brasil, comida de rua, cozinha amazônica, identidade, patrimonialização

AUTEURS

PASCALE DE ROBERT

IRD-MNHN/MPEG, pascale.derobert@ird.fr

LUCIA VAN VELTHEM

MPEG/SCUP - MCT, lhussak@mct.gov.br

A hora do tacacá.

Anthropology of food, S6 | December 2009

15


	A hora do tacacá.
	O tacacá: para beber ou para comer?
	Um alimento mestiço
	Os modos de consumir o tacacá
	Redes de troca, especialistas e «modelo alimentar»
	Conclusão: o tacacá, umacelebração do local?


