Revue de | Ooceddont Mussluron et oo lafledilerranie
wed4,4% Semeshe 19,

L'EVOLUTION DES RELATIONS DE DEPENDANCE
DEPUIS LA PERIODE PRE-COLONIALE
JUSQU’A NOS JOURS
CHEZ LES IJULLEMMEDEN KEL DINNIK

par E. BERNUS

La société touarégue a presque toujours été étudiée & travers les imajeghen,
c’est-a-dire en focalisant Pattention sur I'aristocratie guerriére, détentrice, non
seulement du pouvoir, mais du savoir. En ce qui concerne le langage, le Pére de
Foucauld, dans I’Avertissement de son Dictionnaire, signale 4 propos du dialecte
de I’Ahaggar que ‘‘les nobles seuls le parlent correctement. Les plébéins (imrad et
isekkemdren) y introduisent des incorrections et des expressions spéciales plus ou
moins nombreuses qui varient de tribu 4 tribu. Les esclaves le parlent de fagon
tout & fait défectueuse” (de Foucauld, 1951-52, t. I, p. 2). Dans le domaine de
Porganisation politique et sociale, les imajeghén, détenteurs de tous les pouvoirs,
ont été la source de l'information, de méme que dans le cadre de I'étude de la
parenté, ol les problémes de filistion interféraient avec ceux de la chefferie. La
société touarégue a souvent été considérée comme un ensemble pyramidal, qui va
d’un sommet aristocratique 4 une base servile, en passant par les échelons
intermédiaires d’imghad et Q’ineslemén, d’une situation idéale de la pureté de la
“race”, de la valeur et de la connaissance, & une dégradation progressive vers le
bas, non seulement dans le domaine du langage, mais, dans tous les autres secteurs
de l’activité humaine, voire de la morale. E. Nicolas dans ce sens attribue les
prérogatives des imajeghd¢n “4 la pureté de la race et aussi 4 la valeur, 4 la
perfection” (Nicolas, 1950, p. 189).

Cette vision “aristocratique” du monde touareg est due au fait que les
premiers écrits sur les Touaregs étaient Uceuvre de militaires eux-mémes issus ou
nostalgiques de la ci-devant noblesse européenne (et c’était précisément le cas du
Pére de Foucauld), et préoccupés avant tout de questions d’autorité politique,
donc en relation avec les groupes dominants. C’est en cela qu’il faut trouver
Porigine d’un relatif abandon de I'étude des “plébéiens” ou des dépendants de
toutes sortes, qui forment pourtant la plus grande partic du monde touareg,
c’est-d-dire de I’ensemble des populations parlant la langue touarégue, sous ses
différents dialectes, et .de la totalité des groupes humains rassemblés dans les
cadres politiques de chaque “drum-group” ou “eftdbgl”. Si le réle politique
prépondérant des imajeghén au moment de la conquéte coloniale francaise a

ORET.Q M~

-

=5 AVR, 1977 Collection de Ré%r@ﬁﬁ@!
n® ggc\o %Qc%\’

~




86 ) E. BERNUS

donné naissance 4 P'image du “Targui” idéal, noble, gardant jalousement sa pureté
raciale par une endogamie quasi exclusive, il ne faut pas oublier qu’ils ne
constituent en définitive qu’une part infime du monde touvareg proprement dit.

Il est apparu d’autre part 4 bien des auteurs que les imghad ne constituaient
pas seulement une version dégradée des imajegh¢n, et Nicolaisen (1963, p. 436)
précise : “Even to-day there is a certain cultural distinction between noble Tuareg
and vassals of Ahaggar”. Cela est vrai pour tous les autres dépendants, ineslemgn,
iboghollit¢n, etc. qui possédent des caractéristiques culturelles propres, qu’il ne
faut peut-étre pas considérer uniquement par référence avec la culture sans défaut
recueillie aux sources d’une aristocratie restée d I’écart de tout emprunt extérieur.

Notre propos est donc de situer rapidement ces ““dépendants’™ dans la société
tovarégue et d’examiner les liens passés qui les unissaient 4 leurs “maitres”, et
I’évolution présente de ces relations.

1. LES DEPENDANTS LIBRES

Les dépendants appartiennent au groupe des “hommes libres”, désignés par le
terme tamaSeq ilellan (sing. elelli, Clauzel, 1962, p. 130) pris dans son sens large.
Ce terme concerne en fait tous les hommes qui ne sont ni suzerains (imajegh¢n),

ni captifs (iklan), c’est-d-dire les deux termes extrémes de la pyramide sociale. Les
" premiers ont depuis toujours été étudiés au microscope, les derniers ont été I'objet
d’un travail collectif récent (Meillassoux, 1975).

Dans la société pré-coloniale traditionnelle, chaque ensemble politique était
dirigé par un chef —amenifikal— choisi dans P'une des tribus d’imajegh¢n du
groupe, qui détenait I'ettgbel ou tambour de guerre. Chez les Iullemmeden Kel
Dinnik, il n’existait qu’un seul efz¢bel, dans la tribu des Kel Nan, et aucune tribu
ne pouvait posséder de tambour particulier. L’ett¢b¢l était ’insigne du pouvoir qui
s’étendait 4 un ensemble politique regroupant tous les hommes placés sous sa
protection. Les autres tribus appartenant & la méme catégorie sociale acceptaient
le pouvoir sans partage de cet ett¢b¢l général. L'ameniikal était si jaloux de son
ett¢b¢l quil ne voulait entendre aucun son qui puisse le rappeler : on raconte
qu’un jour un amenitkal (Muda ou Ghattutu ? ) ayant entendu une outarde dont
le cri évoquait le roulement de I'ett¢b¢l, dépécha ses gens pour la saisir et la tuer.

Lett¢bdl était fait d’un trés grand récipient (fazawat) en bois d’ates (Acacia
albida) ou de tuwila (Sclerocarya birrea), recouvert d’une peau de vache blanche
(“el¢m n tést mellet ghas”, la peau d’une vache blanche seulement). Ses parois
étaient couvertes d’inscriptions de sourates du Coran écrites 4 la plume. A
Pintérieur, se trouvaient des amulettes, textes coraniques sur papier, recouverts
d’une enveloppe de cuir, et de Por en petites pépites rondes, qui faisaient du bruit
en roulant chaque fois que I'on déplacait on frappait le tambour. L’ett¢b¢l dans
la tente, était suspendu 4 deux piquets. On le sortait lorsqu’il fallait s’en servir :
en le tenant chacun par la poignée opposée, deux forgerons le frappaient avec
deux battoirs souples de cuir tressé, dont Pextrémité renflée était bourrée de
chiffons (atakor, pl. it¢gkar). L'un d’eux portait 'eft¢b¢l sur son chameau pendant




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK ) 87

AIRES DE NOMADISATION EN SAISON SECHE DES HUIT GROUPES IULLEMMEDEN KEL DINNIK
Sous.Préfecture de Tchin Tabaraden_République du Niger

o]
Tegidda.n.Tesemt

L ]
%“'« ,InGall Agadez

MALI

16°

==
3

A = :
baial(d:-'
!
| RIEe= =
L i H }e
! b
! 4 L L L by Ta;;oua Lm"
) 13°
| 14° Madaoua
PR
e \_\_\.\ |
// AN ® Maradi
[ NIGERIA \ T~
| \. P
H e
/ 0 50 100 km
/
Wl o] 4
* LEGENDE

Q‘LHIB) Groupe & commandement imajeghgn {avec ne du groupe) et limite de l'aire de nomadisation én saison séche
{ Le groupe 8 @ deux aires de nomadisation )

P ""__..' Groupe & commandement ineslemgn wnnu  Falaise de Tigiddit
YIes e

@) Groupe arabe rattaché aux lullemmeden Kel Dinnik




88 E. BERNUS

les déplacements; le velum d’une tente, plié @ la place de la selle servait de
réceptacle et de support a I'ett¢bdl, solidement arrimé 4 I'animal ; le forgeron se
placait en arriére, de facon 4 pouvoir le frapper au cours du déplacement, de
coups réguliérement espacés qui signalaient sa position. A I’étape, ettdb¢l était
descendu et déposé provisoirement sur un plat de bois pour qu’il ne soit jamais
placé directement au contact du sol. Pour rassembler les guerriers, les coups se

succédaient 4 une cadence accélérée.

L'amentikal, ou ett¢bdl, car le terme désigne aussi bien I'insigne du pouvoir
que celui qui en est détenteur, était avant tout un chef de guerre, toujours choisi
chez les Kel Nan en ce qui concerne les Iullemed¢n Kel Dinnik. De plus, il est le
véritable et unique propriétaire de tous les troupeaux confiés 4 1a garde des divers
groupes de dépendants. Aucune autre tribu ne posséde de chef titulaire. S’il existe
parfois un homme 4gé (amghar) jouissant de prestige et de respect, qui s’occupe
des affaires intérieures de la tribu et peut arbitrer un certain nombre de conflits
mineurs, ‘ce n’est quwa Parrivée des colonisateurs que des chefs furent nommés
dans chaque tribu, pour étre dés lors responsables devant ’administration. Cette
parcellisation du pouvoir est d’origine récente, et on a pris I’habitude de nommer
ces chefs de petites unités, tribus ou fractions de tribus, khakemi (1), terme
emprunté 4 la langue arabe. Chez les Illabakan, imghad des Iullemmedén, le
premier chef de tribu (khakémi) fut Inshilkin, cousin paralléle patrilatéral (ara-
medd¢n) du pére de Najim, le chef actuel, aujourd’hui 4gé de 75 ans.

Qui sont ces dépendants qui constituent la masse des “homme libres” au sein
de la société touarégue ? Tout d’abord les imghad, tributaires, appelés souvent
“vassaux’ par analogie avec la société féodale médiévale : guerriers, ils se sont
remis sous la protection des imajeghén, soit qu’ils aient connu des revers de
fortune 4 la guerre, soit qu’ils appartiennent 4 une couche distincte du peuple-
ment imajegh¢n dominant, 4 une autre vague migratoire. Dans 1’Ahaggar, ils
portent le nom de Kel Ulli “ceux des chévres”, par référence a ’élevage qui leur
était réservé, ou qui était traditionnellement le leur & une époque antérieure &
Parrivée des imajeghén (Nicolaisen, 1963) alors que ’élevage camelin était 'apanage
exclusif des nobles: dichotomie traduisant un rapport de force, et peut-étre
civilisations différentes rassemblées dans un cadre politique unique. Certains
auteurs (Nicolas, 1950, p. 189) ont vu une racine_commune aux termes d’amghid
(pl. imghad) et d’egheyd, le chevreau. Cette dénomination de Kel Ulli est connue
chez les Iullemmeden, mais peu utilisée, car il ne semble pas que les imghad aient
été particuliérement des éleveurs caprins, mais qu’ils aient pratiqué de longue
date un élevage plus varié au service des imajeghén.

S—

- (1) Ci. Foucauld (de), 1951-52, T.II, p. 950 : elkdkem (pl. elkokkdm), gouverneur. Peu
us. dans le sens “gouverncur”. Les gouverneurs de n’importe quel pays sont désignés par le mot
amenotikal, “chef supréme, chef puissant”, ou le mot amrar, chef./[p. ext. “chef européen (civil
ou militaire, d*un grade un peu élevé)”. S’emploie dans ce sens pour désigner les officiers de
tous grades des armées européennes et les administrateurs civils européens. On se sert aussi,
pour désigner les chefs européens des mots amenoiikal et amrar, mais ces noms leur sont
communs avec les autres chefs, tandis que le mot elkdkem leur est presque réservé.”

On voit que ce mot, d’origine arabe, a été utilisé dans un sens différent par les Kel
Ahaggar et les Iullemmeden.




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK 89

Si les irmghad participaient tous aux guerres,leur situation sociale, ou plutét le
degré de comnsidération dont ils jouissent est trés variable d’une confédération a
'autre, ou méme au sein d’un méme ett¢b¢l. Il semble notamment que les imghad
de 1’Ahaggar sont peu considérés (Foucauld, 1951-52, Clauzel, 1962), puisque le
terme- lui-méme est malsonnant dans la bouche d’un “noble” qui préfére user de
la périphrase de Kel Ulli Par contre, on connait des imghad qui se désignent
eux-mémes comme tels, sans doute méme parfois avec fierté, et qui jouissent de la
considération générale de la société. Sur la rive Gurma, les Kel Serere et les Kel
Gossi, (Clauzel, 1962, p. 130) qui appartiennent au grand groupe des Immededré¢n,
relévent de cette catégorie; c’est le cas également des Illabakan, dans I’Azawaq,
qui historiquement appartiennent a la méme souche (Bernus, 1974).

Puisqu’il est fait ici surtout référence aux Iullemmedén, on citera les ifagan
(sing. ataga). Foucauld (1951-52, t.IV, p.1 886) définit l'atafa comme un
“homme appartenant & une classe particuliére, entre les amerid et les esclaves ; les
ataga passent pour descendre d’un croisement d’amerid et d’esclave. Il n’y en a
pas dans I’Ahaggar. Il en existe dans I’Adrar et I'Air. Leur condition est
misérable.” Il existe des ifagan chez les Iullemmed¢n Kel Dinnik et chez les Kel
Fadey, qui, les uns et les autres sont d’anciens dépendants des Kel Telatay
(Tullemmedén Kel Attaram). Ils sont quasiment assimilés aux imghad et leur statut
est tout a4 fait comparable. Les premiers ont été placés sous la protection des Kel
Nan, les seconds des Iralgaw¢n (Kel Fadey). Ces derniers, fait prisonniers prés de
Menaka et emmenés par leurs vainqueurs dans la région d’In Gall, ont épousé des
femmes des imghad Ikherkherén (2), Igamayén et Ifareyén, et ont formé une tribu
(tausit) qui porte le nom d’Itagan. “Hommes libres”, pris 4 la guerre et restés chez
leurs vainqueurs ou ils auraient fait souche, telle serait ’origine des Itagan.

On renconire, ici ou 13, des tribus dénommées ihayawan : chez les
Tullemmed¢n Kel Attaram, prés de Tillabery, chez les Kel Dinnik, dans le premier
groupe prés de Télemseés, dans le deuxiéme groupe prés de Mayatta, au sud de
‘Shadawanka. Des Jhayawan sont aussi présents sur la rive Gurma. Barral (1970,
p. 44), en étudiant les populations du nord-ouest de I’Oudalan, fait des ihayawan
une catégorie sociale & part: ils seraient des imghad d’imnghad, c’est-d-dire des
“vassaux au deuxiéme degré”. Certains de ces ihayawan dépendent des imghad
Warag-warag, d’autres des Immadedr¢n.

Les religieux, ineslem¢n (sing. aneslgm) “ceux de lIslam” forment de trés
nombreuses tribus chez les Iullemmedé¢n Kel Dinnik. Leur principal role au sein de
la confédération consistait & soutenir les guerriers en leur fabriquant des amulet-
tes. On faisait appel & eux pour connaitre les jours fastes ou il convenait
d’attaquer Pennemi. Enfin, certains grands marabouts, particuliérement instruits,
rendaient la justice et on venait porter devant eux des différends entre particuliers
ou entre familles. Trois tribus religieuses de I’Azawaq ne portaient jamais les
armes : les Darmena, les ljawanjawat¢n et les Igdalén. Pacifiques, tournés exclusi-

(2) Les Ikherkher¢n des Kel Fadey, qui nomadisent au Nord-Ouest d’In Gall sont des
imghad, 3 ne pas confondre avec les Ikherkhergn, imajeghgn des Kel Dinnik qui nomadisent au
Sud d’Abalak.




90 , E. BERNUS

vement vers 1’étude, ils ne pouvaient se défendre, et par conséquent dépendaient
étroitement de la protection de leurs suzerains. Leur caractére paisible est bien
souvent tourné en dérision par les guerriers : ne dit-on pas que les Darmena ont
peur des chiens ? De nombreuses histoires plaisantes leur donnent un réle ridicule,
ol ils sont floués par plus malins qu’eux. Certaines tribus religieuses, par contre,
tels les Kel Eghal, les Ait Awari, et partiellement les ISerif¢n, pouvaient porter les
armes, et certains de leurs hommes participaient aux combats. El Jelani, le célébre
marabout qui, au début du XIX® siécle, réduisit 4 merci les imajeghén du Dinnik
était Ait Awari.

Ces groupes religieux sont souvent dénommés imazwaghén (sing. amazwagh)
“les rouges”. Pour Clauzel (1962, p.134), ce terme désigne dans I’Azawaq les
imghad, mais nous ne l'avons jamais entendu énoncer dans ce sens ; au contraire,
les imazwaghg¢n désignent les religieux au teint clair, (Nicolas, 1950, p. 107,
note 1). Mais ce terme posséde un contour peu précis, et se définit souvent par
opposition 4 un autre : Kel jekkad “ceux qui se tressent les cheveux”, les guerriers
(imajeghgn et imghad), alors que les ineslem¢n ont le plus souvent le crine rasé ;
ou alors, il se définit par rapport aux iberkoregn (sing. aberkorey) terme quelque
peu péjoratif, utilisé pour désigner les gens peu versés dans 1’étude du Coran. Il est
possible qu’a Porigine ce terme se soit appliqué aux populations qui se trouvaient
dans P'Azawaq avant larrivée des Iullemmed¢n, et formaient peut-étre des ilots
demeurés a I"écart de I'Islam (3). Aujourd’hui, ce terme a pris un sens trés général
et ne désigne pas de groupe humain constitué.

Imazwaghdn et iberkoredn se rtetrouvent au sein des mémes tribus
d’ineslemén, et ces termes servent plutdt a qualifier des individus en fonction de

Y

Pattitude adoptée vis a4 vis de la vie religieuse. Peut-8tre s’agissait-il 4 Porigine de
-deux strates distinctes de population, comme semble le suggérer l’indication
contenue dans les chroniques d’Agadez. Mais le terme d’iberkore¢n a aujourd’hui
perdu tout sens ethnique, et n’a conservé qu’une signification connotant un
certain désintérét pour I'Islam, correspondant sans doute 4 celui de groupes
disparus ou assimilés (4).

Enfin, ce terme d’imazwaghén “les rouges”, s’il désigne uniquement des
ineslemen, ne les englobe pas tous: il ne concerne que ceux au teint clair. Les

(3) Les Ikherkher¢n en tant que fribu, sont cités par les Chroniques d’Agadés (Urvoy,
1934, p. 156) : “Ainsi ces quatre tribus sont (comprennent ? ) les Lissaouanes, les Balkorays, les
Amiskikines et les Amassoufanes”. P.F. Lacroix suggére 1’étymologie suivante pour Iberkore¢n,
Balkorays et autres transcripfions: boro/kworey (cf. zarma: boro kwaray, homme blanc),
étymologie a consonnance songhay. Or on sait que les Igdalgn, qui sont aussi 'une des
premiéres populations connues dans le Sud de I’Air, parlent avec les Iberogan la tagdalt, langue
a substrat proto-songhay, avec de nombreux apports lexicaux berbéres, comme la tasawaq parlée
par les habitants d’In Gall, dont certains sont les descendants des Amassoufanes cités dans les
Chroniques d’Agadés.

(4) Dans le Nord de la Cobte d’lvoire, da{ns les régions de colonisation mandingue, les
Dioula venus du Mali appellent “Bambara™ tous les petits peuples non musulmans, Senoufo,
Koulango, Komono (cf. Bernus, 1960, p. 252). Ce terme ne sert, ici encore, qu’a désigner une
attitude négative, avec une nuance péjorative, devant 1’Islam, en se référant i une ethnie réputée
paifenne.




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK . 91

“religieux noirs”, comme les Ikadamat¢n par exemple, de condition libre, qui sont
.célébres pour leur esprit d’aventure et parcourent toute I’Afrique pour vendre
Jleurs amulettes, ne sont jamais désignés sous le nom d’imazwaghén.

Les ineslem¢n ont parfois leurs propres dépendants, qui ont un statut
d’hommes libres: ainsi les iberogan (5) de couleur noire qui vivent en tribus
constitués dans PAzawaq sous la dépendance des Igdal¢gn au teint clair; ils
forment de nombreux groupes qui vivent en pleine zone nomade ou au contact
des cultivateurs dans la région de Shadawanka, Barmou et Kao. Certaines
traditions d’origine témoignent d’un mariage d’une tagdalt (femme des Igdal¢n)
avec un eghaw¢! (affranchi), qui aurait donné naissance aux Iberogan, d’ol leur
statut particulier, libre, mais dans une situation trés proche de celle des affranchis.
Ils possédent souvent des captifs, comme les Igdalgn. Iis ont donc une position de
dépendance vis 4 vis de groupes religieux non guerriers, eux-mémes assujettis aux
imajegh¢n . dépendance au second degré, avec une communauté culturelle, et
surtout linguitique avec les Igdal¢n.

Les ineslemdn participent de cette diversité de la société touarégue: ils
possédent parfois leurs parlers propres, fagdalt des Igdal¢n et des Iberogan, sinsar
des Ait Awari et des Kel Eghlal Enniger. La situation de la femme est également
trés spéciale dans ces groupes, puisqu’elle ne peut se montrer hors de la tente sans
étre recouverte d’une natte, ou voyager sans un palanquin surmonté d’arceaux
recouverts d’un fin tissu blanc qui la protége des regards indiscrets des hommes.

Par ces traits de civilisation particuliers, les ineslemén sont les Kel TamaSeq
qui s’éloignent peut-étre le plus du “modéle” des imajegh¢n. Iis constituent chez
les Tullemmed¢n 'une des faces originales de la société touarégue. Leur rdle est
d’autant plus important qu’ils constituent la catégorie de dépendants “libres™ la
plus nombreuse.

On peut aussi classer parmi les dépendants les Ibogliollit¢n (sing. abogholli),
groupes métis 4 titre collectif, issus du mariage entre partenaires dont l'un est
libre et lautre captif. Les “iribus” se retrouvent chez les Iullemmed¢n et chez les
Touaregs de la rive Gurma. Les Izelitdn (sing. az¢li) que on rencontre chez les
Kel Fadey, aux environs d’In Gall, appartiennent 4 la méme catégorie sociale.
Foucauld les définit ici trés exactement (1940, p.266): “Nom propre d’un
groupement d’Ibourelliten habitant PAlr et ’Azaouar”.

Toutes les catégories d’affranchis, que ce soit ceux dont 'affranchissement se
perd dans la nuit des temps (eghawdl, plur. Ighawell¢n), ou ceux dont on garde le
souvenir de leur libération (ederf, pl. iderfan) appartiennent aux hommes libres,
mais leur origine connue, inscrite dans le terme qui les désigne, leur conserve une
connotation servile (6). Les iklan-n-egef “captifs de dune”, qui, chez les Kel

(5) Nicolas (1950, p.46) fait un rapprochement entre le terme d’iberogan et celui
d’iberkoregn. T fait I'hypothése qu’il s’agirait précisément d’un groupe résiduel habitant
I’Azawaq avant l’arrivée des Iullemmedé¢n (cf. note 1 page précédente).

(6) On peut noter ici la terminologie concernant les hiérarchies sociales, utilisée en pays
Songhay, et qui est parfois portée sur les recensements :

— Surgu : imajeghén "= Garasa : inadan

— Daga : imghad — Sawani : iderfan — Bella : iklan.




97 - E. BERNUS

Dinnik, pratiquaient agriculture et I'élevage au sud de {a zone nomade, avaient
un statut trés; comparable ; ils participaient aux guerres et constituaient le corps
de bataille, 4 pied ou montés, encadrés par les imajegh¢n et les imghad. Tous ces
groupes pouvaient posséder des captifs, distribués par 'ameniikal, comme part de
butin 4 I'issue d’une campagne heureuse.

Ces dépendants étaient étroitement liés 4 lettdbdl et 4 laristocratie des
imajeghén, et il convient maintenant de définir la nature de ces rapports.

2. LES LIENS DE DEPENDANCE PASSES

Dans le cadre d’'une “confédération”, tous les “dépendants™ étaient placés
sous lautorité absolue de 'ett¢bdl L'amenitkal avait avant tout un réole politique :
il décidait des campagnes a entreprendre et rassemblait les guerriers pour les
attaques ou pour la défense contre les incursions étrangéres en faisant frapper
lett¢b¢l Egalement, lorsque I'été, on se rendait 4 la cure salée” dans les plaines
d’In Gall, t011fs les dépendants se groupaient autour de Ieft¢b¢l qui donnait le
signal du départ pour la nomadisation estivale.

Mais en ‘dehors de cette autorité politique, chaque tribu dépendante était
rattachée a uhe tribu d’imagjeghdn. Chez les Iullemmed¢n Kel Dinnik, on peut
facilement fajre IPinventaire de ces rattachements: en ce qui concerne les
ineslem¢n, aux Kel Nan étaient associés les Kel Eghlal, les Darmend, les Aijt
Awari, les Kel es Sug. Aux Tiggirmat, les Ijawanjawatén (7). Aux Irreulén, les
Izawit¢n, les Igdal¢n de I’Ouest, les Ikadamat¢n ; aux Ikherkhergn les Ierif¢n et
les Igdal¢n ; a1:1x Tellemidez les Imilial¢n et Idaber¢n.

Pour les imghad, aux Kel Nan étaient associés les Inamagraw¢n, les
Ibedeydayé¢n, les Itagan, les Tarfa. Aux Tiggirmat, les Illabakan, aux Irreul¢n, les
Thayawan.

Si les imiquegh¢n étaient propriétaires de fait des troupeaux de leurs dépen-
dants, ces derniers gardaient sur leurs biens un contréle qui variait selon les
catégories sociales. En réalité, les.imajeghén ne gardaient que peu de troupeaux
autour d’eux, seulement les femelles laitiéres nécessaires 4 leur subsistance et les
montures et bétes de somme. Ils les laissaient en gérance dans le campement de
leurs dépendants. A tout moment, cependant ils pouvaient venir se saisir des ani-
maux dont ils avaient besoin, et cette contrainte (tarkdpt) ne pouvait étre contes-
tée par qui que ce soit.

» Le rapport global de P'ettébdl 4 ses dépendants, et de la tribu suzeraine 4 la
tribu vassale, .que I'on a pu appeler relation eft¢bdl (Foucauld, 1951-52, t. IV,
p. 123 ; Bourgeot, 1972, p.535) se double d’un rapport personnel : le “dépen-
dant” posséde par ailleurs un protecteur attitré qui prend sa défense chaque fois
qu'un tort lui’ est causé. En contre-partie, I'amajegh peut disposer des biens de ses
vassaux en venant puiser dans leurs troupeaux. Plus qu'une redevance réguliére

(7)_ Tous 'ces groupes religieux sont constitués de nombreuses tribus: les seuls
Ijawanjawat¢n en comportent quatorze. ’




——

LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK 93

(tiuse), tarkdpt permet de jouir en toute liberté des troupeaux des dépendants, en
donnant la possibilité d’y puiser 4 tout moment. Mais ces liens entre suzerains et
dépendants ne doivent pas étre confondus avec ceux qui unissent maitres et
captifs. Un dépendant libre, quel qu’il soit, peut changer de protecteur et
chercher  ailleurs un amajegh qui lui semble plus apte 4 le défendre. Cette
relation personnelle, appelée dans I’ Ahaggar temazlait (Foucauld, 1951-52, t. IV,
p. 1965 ; Nicolaisen 1963, p. 403-404 ; Gast, 1972 ; Bourgeot, 1972, p. 535) n’est
pas connue sous ce nom chez les Iullemmedén. Dans I’ Ahaggar, le dépendant a le
droit et la possibilité de nouer une relation de ce type avec un “noble” extérieur
4 Tettébgl, c’est-d-dire appartenant 4 une tribu dont celle du dépendant n’est pas
vassale 4 titre collectif. Il peut donc y avoir une dualité entre une suzeraineté
politique coliective et une dépendance personnelle.

Chez les ITullemmeden, nous n’avons eu aucun écho d’une telle liberté de
choix. Au sein de lett¢bdl général des Iullemmede¢n, il y avait une répartition des
dépendants entre tribus d’imajeghén et une distribution personnelle qui . cadrait
presque toujours avec la précédente.

Les exemples abondent oil la protection des imajeghén a joué en faveur de
leurs dépendants. Les ineslemén, qui ne combatiaient pas, étaient des proies
faciles : ainsi, dans la seconde partie du XIX® siécle, les Isikiliban (tribu des
religieux Ijawanjawat¢n), dont les chamelles avaient été razziées par les Kel
Attaram, furent défendus et vengés, non seulement par leurs protecteurs
Tiggirmat, mais par ’ensemble de la confédération : la bataille d’Afarag, prés de
Menaka, opposa les Kel Attaram et leurs parents Kel Dinnik, et ces derniers furent
vainqueurs.

Ici, la défense du patrimoine commun donna lieu 4 une guerre générale, car
les animaux avaient été saisis par un étranger a l'eft¢b¢l des Tullemmeddgn Kel
Dinnik. )

Sur le plan individuel, la protection s’exerce également et peut amener des
imajegh¢n d’un méme e_t;‘¢‘b¢l i s’opposer, voire a se battre (anammenghey, fait de
se combattre I'un lautre). Ainsi, un amajegh des Ikhekherén, de passage dans la
région de Tchin Tabaraden se saisit-il un jour de chamelies appartenant aux
religieux Jjawanjawat¢n : ces derniers firent appel 4 leur protecteur Etal, des
Tiggirmat (8), qui poursuivit et rattrapa 4 In Tusan (10 km au sud de Tchin
Tabaraden) le voleur, et lui coupa les tresses d’un coup de sabre, puis lui reprit les
chamelles. Par cet acte, il avait déshonoré son adversaire car on dit d’un noble a
qui Pon a coupé les tresses qu'on.'a “dénudé” (izaf).

Lorsqu’un dépendant vient réclamer l'aide de son protecteur, il lui dit:
“ekkds i tekareyt”, litt. “enléve-moi cette injustice”, c’est-d-dire : “répare le tort
qui m’a été causé” (9).

(8) Ftal est le pére d’Ere¥id, et le grand-pére de Binas ag Erefid, homme 4gé d’environ
* 45 ans, qui aujourd’hui encore est le protecteur attitré de nombreux religieux Ijawanjawat¢n et
imghad Ilabakan.

(9) Le terme de tekareyt est irés bien analysé in Foucauld, 1951-52, t. I, p. 853-54:
tekerit : “‘contrainte injuste — fait de contraindre quelqu’un injustement a quelque chose,




94 E. BERNUS

Ainsi, deux termes: farkdpt et tekareyt, désignent une contrainte, presque
toujours matérialisée par la prise d’animaux ; mais si fekareyt est une contrainte
injuste, 4 laquelle on essaiera par tous les moyens de se sousiraire, en ayant
recours au protecteur qui doit alors faire la preuve de sa force et de Ia réalité de
son soutien, fark¢pt est une contrainte licite, 4 laquelle on est forcé de se
soumettre, puisqu’elle représente en définitive le prix payé pour la protection et le
soutien : un cheval rapide, un chameau réputé, peuvent étre saisis 4 tous moments
par un amajegh désireux de parader ou de partir au combat. Ces liens de
dépendance impliquent donc 'acceptation de la souveraineté des suzerains, et ne
peuvent donc se perpétuer que dans la mesure ol ceux-ci possédent un réel
pouvoir, les moyens de régner sans partage sur leurs sujets, et de se faire
respecter des ennemis extérieurs. La limitation de souveraineté des imajeghén ne
peut que mettre en cause les liens de protection ; cette évolution est celle qu’il
faut maintenant examiner au travers de la conquéte, de la révolte, de la
colonisation et de I'indépendance.

3. PEVOLUTION DES LIENS DE DEPENDANCE

L’arrivée des premiéres colonnes frangaises (1901) ne mit pas en cause
directement I'organisation traditionnelle de la confédération des Iullemmed¢n Kel
Dinnik. En 1903, cependant, 4 l'occasion du choix d’un nouvel ameniikal, une
sourde lutte opposa les partisans des deux candidats, Ikhezi et Ismaril (Bernus,
1970, p. 471-475). Devant cette rivalité, le Colonel Noél convoqua une assemblée
ol,, devant les oppositions irréductibles des deux parties, il trancha en faveur
d’Ismaril. Ikhezi, éliminé, entra en dissidence. Pour la premiére fois, le colonisa-
teur intervenait dans une affaire intérieure, et donnait sa caution d un parti.

En 1908, 4 la mort d’Ismaril, El Khorer fut intronisé. Mais en 1916-17, la
révolte devait soulever la plupart des Iullemmed¢n, et les guerriers surpris a
Tanout de la Tadarast, en avril 1917, furent massacrés par la colonne du Capitaine
Sadoux. El Khorer, qui s’était joint aux Kel Air révoltés, avait suivi dans leur
fuite Kaosen et le sultan Tegama. It fut tué par un rezzou en 1918, et avec lui
disparut le dernier ameniikal des Kel Dinnik.

La révolte vaincue, le colonisateur trouva en face de Iui une population
décimée, appauvrie. Les guerriers avaient été tués en si grand nombre que
certaines tribus d’imajegh¢n étaient réduites 4 quelques unités. Pour éviter qu’une
telle révolte ne se renouvelle, eff¢b¢dl des Kel Dinnik fut supprimé et divisé en

donner qque ch., se laisser prendre qque ch., se laisser faire un tort quelconque. [/ Par
extension, violence injuste, acte de violence quelconque, meurtre, pillage, viol, enlévement, prise
de vive force du bien d’autrui,

ekkes tekerit. Oter une contrainte injuste. Signifie délivrer d’une contrainte injuste, soit en
faisant rendre les biens pris par force injustement, soit en faisant donner une indemnité
proportionnée au dommage ; soit en infligeant un chitiment, ou en tirant une vengeance
proportionnée 4 la violence faite”.




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK 95

“groupes” sur le modeéle des ““cantons™ sédentaires. Dés 1918, on assiste 4 une
compléte réorganisation administrative des Iullemmed¢n, et 4 des rattachements de
“dépendants” 4 des suzerains qui n’étaient pas les leurs auparavant.

Les six premiers ‘‘groupes” sont créés autour des cinq tribus d’/majeghén :
Irreuldn (1°F groupe), Kel Nan et Tiggirmat regroupés (3° groupe), Ikherkher¢n
(4° groupe) et Tellemidez (5° groupe). Le 2° groupe est constitué autour de la
riche tribu religieuse des Kel Eghlal, qui est restée 4 1’écart de la révolte, et trouve
13 sa récompense. Le 6° groupe comprend des tribus arabes, incorporées depuis peu
dans la confédération. Deux nouveaux “groupes’” sont donc formés de dépen-
dants, religieux ou arabes, qui jusque 14, vivaient sous la protection de Pett¢bdl. A
cette bréche ouverte dans lautorité des suzerains, qui ne sont plus les seuls
détenteurs du pouvoir, s’en ajoute bientdt une autre, par la redistribution des
dépendants. Les tribus Kel Azar (quelques nobles avec de trés nombreux captifs),
Termamia (Iderfan), Tar¢d Bahu (Iderfan), Eklan-n-egef, absents lors de la réunion
tenue par le Colonel Commandant le Territoire, sont incorporés au 1°f groupe
commandé par les Irreul¢n et retirées 4 leurs suzerains Kel Nan. Ces tribus, qui
nomadisent au sud des mares de Kehehe-Tabalak, dans le sud-est de I’Azawaq,
sont rattachées 4 des nobles vivant 4 125 km de 13, prés de Telemsés, aux
frontiéres du Mali. Ces mémes tribus, en 1946, sont transférées au$® groupe, sous
le contréle des imajeghén Tellemidez, qui nomadisent 4 une soixantaine de
kilométres & I’Est de leurs terrains de parcours. Elles changent donc trois fois de
suite de chefferie en moins de trente ans, par le fait de manipulations administrati-
ves destinées 4 affaiblir un chef peu coopérant. En 1918, les suzerains Ikherkher¢n
s’étant saisis des chamelles de leurs dépendants religieux Igdalén, ceux-ci leur sont
retirés et incorporés au 3¢ groupe commandé par les Kel Nan-Tiggirmat. En 1921,
les Igdal¢n et les iSerifdn deviennent indépendants, et avec les Iberogan, fondent
le 7° groupe, nouvelle chefferie religieuse. Vers 1945, les Ait Awari sont retirés au
2¢ groupe pour former le 8° groupe. Les ineslem¢n Kel Eghlal, constitués en
groupes autonomes dés 1918, sont jugés plus tard néfastes, et “il convient”, dit en
1944 le gouverneur Toby, “loin de consolider ces hégémonies artificielles et
néfastes, de les combattre de Iintérieur en favorisant le développement de
chefferies autonomes du groupe, telle que celle, si riche et si vivante, des Ait
Awari” (Toby, 1944). On détruit donc ce que lon a créé de toutes picces.
Lorsque les chefs traditionnels s’opposérent aux volontés de 'administration, on
les menaga de leur retirer leurs dépendants : en 1945, devant la résistance du chef
du 3° groupe 4 la création d’une école, 'administration songe un moment a créer
un 9° groupe avec les religieux [jawanjawatgn. Dés lors, le processus d’émiettement
a acquis sa propre dynamique et les Jjawanjawat¢n n’hésitent pas 4 s’adresser
directement 4 Niamey pour demander la création de ce nouveau groupe qui avait
été envisagée par les autorités locales. Ils n’ont pas satisfaction, et renouvellent
sans plus de succés, cette tentative aprés 'indépendance.

Ces exemples, pris parmi bien d’autres, suffisent 4 démontrer le désir de
Pautorité colonjale d’établir une chefferic docile par un jeu de punitions et de
récompenses. Le chef désormais.est exclusivement responsable du maintien de
Pordre, et chargé d’exécuter les décisions administratives et de recueillir I'impét.




96 E. BERNUS

En 1930, dans un rapport sur le commandement indigéne, 'administrateur de
Loppinot écrit : “Pour conquérir le pays, nous nous servions des chefs hérédi-
taires, aprés les avoir battus, achetés, ou dressés les uns contre les autres. Au
début, nous avons fermé les yeux sur leur procédé d’administration, car nous
avions besoin d’eux. Puis notre pouvoir se consolidant, nous les invitdmes,
timidement d’abord, ensuite 4 l'aide d’arguments décisifs (tribunaux et révoca-
tions) 4 se transformer de Mandrin en Saint Francois d’Assise”.

Les liens de dépendance sont donc détruits dans la mesure ol 'autorité des
chefs a été réduite. Désormais les suzerains n’ont plus la libre disposition des biens
de leurs dépendants. Chaque tribu a maintenant son propre chef, a qui 'on donne
le nom d’origine arabe de khakemi. Les animaux ne peuvent plus étre saisis par les
nobles selon les besoins de I’heure, mais deviennent partie intégrante de I’héritage
personnel de chaque famille dépendante. Tark¢pt, contrainte licite, devient
illégale, et lorsque les imajegh¢n veulent selon la coutume prendre des animaux, ils
sont punis comme des voleurs. Dés 1918, les Ikherkher¢n qui s’étaient emparés des
chamelles des Igdal¢n furent punis: le pouvoir colonial confondit tarképt et
tekareyt. Dans la mesure ol les dépendants jugent que la protection n’est plus
assurée par les suzerains (et c’était le cas puisqu’ils avaient été vaincus par les
Francais), ils contestent fark¢pt, et cherchent protection auprés des nouveaux
maitres, I'autorité coloniale.

L’administration, 4 partir de ce moment-ld, s’interposa entre suzerains et
dépendants : ces derniers ayant rarement ’occasion de réclamer la protection de
leurs maitres traditionnels, contestent tarképt, notion associée 4 celle de biens
collectifs dont ils ne sont que les gestionnaires. Les troupeaux qui ne peuvent plus
étre renouvelés par des parts de butin, s’accroissent exclusivement par un élevage
bien compris, et les anciens dépendants se sentent responsables d’animaux qui leur
appartiennent. Les liens avec les suzerains ne sont pas pour autant entiérement
disparus, et .dans les conflits internes, le vassal peut encore aller réclamer
Iassistance de son amajegh, et lui demander de laider a réparer une injustice. Mais
désormais, chaque tribu, chaque famille gére son bien 4 son propre profit, et
cherche 4 diversifier les types d’animaux élevés. La dépendance économique a
disparu, seule subsiste une certaine dépendance d’ordre politique et personnelle
qui n’est pas réellement contestée. De nouveaux rapports s’élaborent, dans un

cadre économique différent.

CONCLUSION

La suppression de left¢b¢l, la création des “groupes” constamment modifiés,
toujours sous la meance d’éclatement pour punir un chef ou en récompenser un
autre, ont provoqué des bouleversements profonds dans les rapports de dépendan-
ce traditionnels des Iullemmed¢n Kel Dinnik.

Bouleversements tout d’abord liés 4 la dispersion: lorsqu’une tribu est
rattachée arbitrairement & des suzerains vivant 4 150 km, il est évident que les




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK o7

rapports deviendront trés liches, et souvent ne concerneront plus que les
questions fiscales. Les liens anciens subsisteront malgré les décisions administrati-
ves : Kel Azar, Termamia, Tar¢d Bahu, Eklan-n-egef, cités précédemment, ratta-
chés aux Irreul¢gn (1°F groupe) continueront 4 entretenir des rapports avec les Kel
Nan (3° groupe), facilités par la proximité, et ravivés par le rattachement
arbitraire.

La dispersion géographique s’est d’autre part opérée naturellement par le
forage de puits cimentés profonds et de stations de pompage. Les Illabakan se
sont éloignés de 150 km de leurs suzerains Tiggirmat, et les Inamagrawan d’une
distance équivalente de leurs maitres Kel Nan. Ici, Pouverture de paturages, par de
nouveaux points d’eau, a provoqué une dispersion rendue possible par la paix. Les
rapports anciens n’ont pas disparu, et les imghad gardent une fidéle déférence
(Bernus, 1970) pour leurs imajegh¢n & qui ils rendent visite réguliérement. Mais ils
restent désormais propriétaires de leurs animaux, et n’acceptent plus que l'on
vienne se saisir de leurs biens. Le cadeau librement consenti (tenafut) a remplacé
la prise licite (tarképt). En cas de difficultés et- de disputes, comme cela arriva
entre imajeghdn Irreul¢n (1°F groupe) et Kel Nan — Tiggirmat (3° groupe), les
imghad sont préts a4 venir A I'aide de leurs imajeghén respectifs : vers les années
1941-42, des rivalités allerent jusqu’d quelques affrontements.

Les groupes créés pour former des entités géographiques, & I'image des
cantons sédentaires, sont 4 l'’exception du premier, enchevétrés les uns dans les
autres, et rares sont les points d’eau ol ne s’abreuvent pas des troupeaux relevant
de deux, trois ou quatre “groupes’ différents. Ainsi, des relations de dépendance
passées subsistent celles qui sont librement consenties, mais désormais dans un
contexte économique qui voit chaque tribu, chaque famille, pratiquer un élevage a
son propre profit, et pour cela 'adapter 4 ses possibilités et 4 ses besoins propres.

Les dépendants, avec chacun leur originalité culturelle .propre, avaient tissé
des rapports étroits avec leurs suzerains, en fonction de leurs capacités et de leurs
traditions, et possédaient un r6le bien défini et plus ou moins fixé dans le cadre
de I'ensemble politique. L’évolution présente laisse subsister les rapports person-
nels. Au niveau idéologique, le prestige des imajeghdn est resté vif aux yeux-de
toutes les catégories de la population, pour qui ils restent un modéle, -entretenu
par le souvenir des héros dont les hauts faits illustrent ’histoire, et sont encore les
références de toute la société.

Edmond Bernus
O.R.S.T.OM.
PARIS




98 E. BERNUS

OUVRAGES CITES

Barral (H.), 1970, Etude socio-géographique pour un programme d'aménagement pastoral dans
le Nord-Ouest de 1’'Oudalan. ORSTOM, Centre de Ouagadougou, 92 p., 5 cartes h.t.

Bernus (E.), 1960, Kong et sa région. Etudes Eburnéennes VIII, Abidjan, pp. 239-324.

Bernus (E.),1970, Récits historiques de I’Azawag. Traditions des IullemmedenKel Dinnik. Buil
IFAN, t. XXXIL, série B, n° 2, 1970, pp. 434-485.

" Bernus (E.), 1970, Espace géographique et champs sociaux chez les Touareg Hlabakan. Etudes

rurales, 37-38-39, Janv.-Sept. 1970, pp. 46-64.

Bernus (E.), 1975, Les composantes géographiques et sociales des types d’élevage en milien
touareg, in Pastoralism in Tropical Africa. Edited by Théodore Monod. International

African Institute, Oxford University press, pp. 229-244,

Bernus (E.), 1974, Les Illabakan (Niger). Une tribu touarégue sahélienne et son aire de no-
madisation. Atlas des structures agraires n° 10, 116 p., 11 fig. 14 cartes h.t. ORSTOM —
Mouton. Paris. :

Bernus (E. et 8.), 1975, L’évolution de la condition servile chez les Touaregs sahéliens. in :
L’esclavage en Afrique pré-coloninle, sous la direction de C. Meillassoux. Maspero, Paris.
pp. 27-47. .

Bourgeot (A.), 1972, Idéologie et appellation ethniques: l’exemple twareg. Analyse des
catégories sociales. Cahiers d’Etudes africaines, n° 48, vol. XII, 4, pp. 533-554,

Clauzel (J.), 1962, Les hiérarchies sociales en pays touareg. Trav. de l'Inst. de rech. sahariennes,
t. XXI, 1% sem. 1962, pp. 120-175.

Foucauld (Ch. de), 1940, Dictionnaire des noms propres. Larose, Paris, 362 p.
Foucauld (Ch. de), 1951-52, Dictionnaire touareg-frangais, 4 vol., Paris, Impr. Nat. 2028 p.

Gast (M.), 1972, Temazlait (contrat de protection chez les Kel Ahaggar), Encyclopédie berbére,
&dit. prov., Cahier n° 7, 2 p.

Meillassoux (C.), 1975, L’esclavage en Afrique pré-coloniale, Paris Maspero. 582 p.

Nicolaisen (3.), 1963, Ecology and culture of the pastoral tuareg, with particular reference to
the Tuareg of Ahaggar and Ayr. The Nat. Mus. of Copenhagen. 548 p.

Nicolas (F.), 1947, La transhumance chez les Iullemmeden de ’Est. Travaux de lInstitut de
Recherches Sahariennes T.1IV. pp. 111-126. 1 carte.

Nicolas (F.), 1950, Tamesna. Les Ioullemmeden de IEst ou Touareg Kel Dinnik, cercle de
' Tawa, colonie du Niger, Imp. Nat. Paris, 279 p.

Urvoy (Y.), 1934, Chroniques d’Agadez. Journal de Ila Sté des Africanistes, t.1IV, 1934,
pp. 145-172.
Rapports administratifs — Archives Niamey.

Loppinot (de), 1930, Rapport sur le commandement indigéne. Cercle de Tahoua
Toby (Gouv.), 1944, Lettre 3 M. le Commandant de cercle de Tahoua.




LES IULLEMMEDEN KEL DINNIK

Résumé

La société touarégue a presque toujours été étudiée i travers I’aristo-
cratie guerriére. Les dépendants — hommes libres, ni suzerains, ni captifs —
qui constituent la part majoritaire de la société chez les Iullemmeden Kel
Dinnik, sont ici passés en revue. La nature des liens de dépendance est
analysée. L’arrivée du colonisateur, laffrontement, furent suivie d’une
“remise en ordre” : suppression de l'etz¢b¢l ou chefferie générale, morcelle-
ment en “groupes” autonomes, création de nouvelles chefferies redistribu-
tion arbitraire de dépendants. Dés lors, les liens de dépendance passés
s’estompent dans la mesure ol la protection assurée par le suzerain est
remplacée par celle de lautorité administrative.

Abstract

99

The study of Tuareg society has nearly always been focused on the

warrior aristocracy. The dependents — free men, neither overlords nor
captives — who constitute the majority of society among the Iullemeden
Kel Dinnik, are studied in this article. The nature of dependency
relationships are also examined. The intrusion of colonialism and the
subsequent struggle against it were followed by a general social restructur-
ing: suppression of the ettebel or general chieftaincy, break-down into
autonomous ‘‘groups’, creation of mew chieftaincies, arbitrary redistribu-
tion of dependents. Thus, past relationships of dependency disappear,
insofar as the protection guaranteed by the overlord is replaced by that of
the administrative authorities.



