Psychopathologie Africaine,
1988-1989, XXII, 3 : 293-325

DESORDRES PSYCHIQUES,
ETIOLOGIES MOOSE
ET CHANGEMENT SOCIAL

Doris BONNET

_1. Introduction

L'étude présentée ici s'inscrit dans le cadre des actions de
recherche programmées par le Ministere de la Santé et de
I’Action Sociale burkinabé dans son « Projet de développement

de la Santé Mentale au Burkina Faso » (BURKINA Faso 1986-87).

Elle répond plus précisément au souci des psychiatres de
mieux connaitre les représentations culturelles des désordres
psychiques ainsi que les logiques individuelles et sociales qui
organisent les itinéraires thérapeutiques « dans le but d’aug-
menter Pefficacité de l'assistance psychiatrique sans déstabili-
ser les organisations d’assistance non biomédicales » (BURKINA
Faso 1986-87).

Au lieu de dresser un inventaire des différents recours
thérapeutiques auxquels les malades mentaux s’adressent au-
jourd’hui, puis d’appréhender séparément les représentations
culturelles de la maladie mentale, il m'a paru plus dynamique
d’observer d’une maniére transversale, la facon dont une caté-
gorie causale, celle 'qui met en cause. les « génies » !, est com-

1. La littérature anthropologique n’est pas tirés précise quant 2
I'utilisation du terme « génie». Emile Durkheim, par exemple, l'utilise
surtout pour désigner un esprit négatif (les « génies malins »). Marcel
Mauss parle d’esprits ou d'étres magiques, rarement de génies. Selon
Guy Le Moal 'emploi du terme « génie » est préférable a celui d’« esprit »
lorsqu'il s’accompagne dune description anthropomorphique, alors que
T’esprit n’a aucune représentation physique (communication personnelle).
Enfin, pour Jean-Pierre Olivier de Sardan, l'utilisation du terme « génie»
est peut-&ire le produit d'une contamination des chercheurs au contact
d'un parler local, lui-méme influencé par l'extension du terme islamique
« jinn » (communication .personnelle).

fole 2 }FD:

ORSTOM Fonds Documentaire

293

N 20 2304k

A

Cote = B 3590 exd Qﬂ/




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

munément ou différemment utilisée dans trois types d'inter-
prétations et de recours (animistes, islamiques, pentecétistes).
En effet, l'usage de la catégorie « génie », si elle est Jargement
proposée comme explication du désordre mental, ne l'est pas
de Ia méme facon selon que le dispositif interprétatif se référe
3 la religion du terroir, 4 I'Islam ou & la Bible des pentec6tistes.

Avant d’engager cette réflexion, il m'a paru utile de camper
la place qu'occupe cette catégorie par rapport aux princi-
pales autres étiologies moose 2 de la maladie (ancétre, sorciers)
et d'analyser son contenu sémantique afin de mieux l'articuler
a4 la globalité du systéme de pensée de cette société et
de dégager les implications sociales de ces représentations
symboliques Vs,

Au terme de 'analyse, le référent « génie » apparait comme
un révélateur du changement social, permettant aux malades
d’adhérer &4 de nouveaux systémes de représentations sans avoir
a renoncer entierement aux anciens 3.

2. Les agents sociaux du désordre

Les troubles mentaux ont, pour les Moose du Burkina Faso,
deux origines principales: la possession par les génies4 ou la
sorcellerie. Ces deux types d'interprétation sont évoqués aussi
bien chez les devins animistes que par les marabouts musul-
mans ou les pasteurs protestants pentecOtistes aux offres de
soins de plus en plus recherchées au Burkina Faso.

2. Moose est le terme qui désigne le groupe ethnique dans son ensem-
ble. Moose est le pluriel de moaga utilisé plutét en tant qu'adjectif au
singulier. La langue des Moose est le moore. ’

2bis Je remercie René Collignon, Michel Izard, Oger Kabore, Jean-Pierre
Olivier de Sardan et Albert de Surgy pour leurs annotations et commen-
taires 4 la suite de la lecture de cet article.

3. D'un point de vue géographique, les données recueillies auprés des
devins qui officient par communication médiumnique avec les génies ont
été collectées au cours denquétes menédes depuis 1975 dans différentes
régions du pays (Yatenga, Sanmatenga, Zounweogo et vallée du Kou). Les
observations effectuées auprés des marabouts ont éié essentiellement
réalisées dans la région de Manga en 1986. Enfin, les informations ras-
semblées, la méme année, auprés des protestants pentecdtistes provien-
nent du village de Poukin ol vivent plus de cent personnes (malades et
accompagnants), dans la région de Sapone, au sud de Ouagadougou.

4, 11 s'agit ici de ce que Andras Zempléni nomme une * possession
incontrélée ¥ « qui se spécifie par la croyance & l'investissemnent continu
de la personne par un é&tre invisible et identifiable qui en est normalement
séparé par une limite externe ou interne » (ZEMPLENI- 1986).

294




-DESORDRES PSYCHIQUES-.

La folie, considérée comme une agression. du monde exté-
rieur tant humain (sorcier) que surnaturel (génie), ne résulte
pas de la volonté des morts. En effet, la catégorie causale dés
ancétres pourtant abondamment utilisée dans Il'interprétation
de la maladie de I'enfant (BoNNET 1988) est rarement évoquée
dans le cas de la folie (genga, en moore). Les devins moose jus-
tifient cette non intervention des ancéires par le fait qu'«ils
ne peuvent pas donner ce qu’ils ne sont pas capables d’arréter ».
La folie est ainsi présentée comme échappant & leur contréle.

‘Pourtant les sorciers moose sont censés agir avec plus
d’efficacité lorsque l'individu n'est plus protégé par ses ancé-
tres, c’est-a-dire apreés qu'il ait commis une transgression a
Pordre social. Cette conceptlon n’'est pas spécifique 4 la mala-
die’ mentale ni méme & la société moaga — chez les Akan par
exemple une faute sociale affaiblit la force vitale et attire les
sorciers (AUGE 1981) —, Chez les Moose ils occupent ainsi un
statut d’auxiliaire auprés des ancétres (ils sont comparés 2 des
« chiens de chasse »). Certains génies moose assument aussi
cette fonction. On les considére comme des « gendarmes » 5
employés au service des ancétres ¢, Néanmoins, au moment de
Iinterprétation, le devin ne désigne pas l'ancétre mais le sorcier
ou le génie comme agents pathogénes actifs.

.

L'interprétation spontanée des malades & I'édgard des
ancétres est moins formelle que celle des devins. La catégorie
« ancétre » est souvent associée dans l'esprit des « profanes »
a de nombreux états anxieux. Cela signifie que la maladie, d'une
maniére générale, est souvent vécue comine un avertissement,
une sorte de «feu orange » qui précéde la punition mortifére
de l'ancéire. Les ascendants apparaissent souvent dans les

5. Les génies que les Moose appellent bi-bese «les enfants -récalci-
trants » peuvent aussi utiliser les éléments atmosphériques tel que le vent
comme auxiliaires. De nombreuses maladies sont ainsi interprétées comme
étant transmises par les vents. Chez les Haoussa, les génies soni méme
appelés «vent». Dans la possession, il est dit qu'on «chevauche les
vents » (J.-P. Olivier de Sardan, communication personnelle).

6. Sorciers et génies entretiennent aussi des rapports d’allégeance. Un
malade au service de psychiatrie de I'hépital de Ouagadougou dit que les
sorciers lui ont envoyé de mauvais génies. L’anthropologue allemand
W. Pfluger déclare que les sorciers peuvent, 2 la suite d’'un endettement,
promettre des enfants a un autel dédié aux gemes (communication
personnelle).

295,




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

réves en qualités d’agents anxiogénes ou persécuteurs. Il s'agit
généralement de défunts récents, susceptibles de se réincarner.
Un réve anxiogéne peut ainsi déclencher un itinéraire divina-
toire qui correspond pour le sujet & une quéte de sens. Mais
toute manifestation nocturne des ancétres, présage d'un matheur
4 venir, ne témoigne pas nécessairement d'un désordre psychi-
que. L'apparition de 'ancétire au moment du réve n’est pas, non
plus, systématiquement négative. L'ancétre peut, & cette occa-
cion, transmettire des connaissances & un de ses descendants :
la charge de thérapeute est ainsi souvent héritée au moment
d’un réve.

Les esprits ancestraux moose ne sont, par contre, jamais
associés & la possession contrairement & ce qui se passe chez les
Wolof ou dans d’autres sociétés sahéliennes. Les ancétres moose
ont pour principale fonction d’assurer la maitrise de 'ordre et
de I'espace social. Ils ne peuvent donc avoir, conjointement, le
pouvoir de désocialiser leurs descendants. Or, la folie est pré-
cisément congue chez les Moose comme une désocialisation, un
retour & un état pré-social d’avant la maftrise de la Nature par
les ancétires. Les génies symbolisent un registre temporel
d'avant les hommes (cf. mythe de lautochtonie), stade infra-
social susceptible de réapparaltre & 'occasion de désordres psy-
chiques. Ancétres et génies représentent donc deux catégories
distinctes de I'univers: ordre/désordre, fixité territoriale/er-
rance spatiale (IzarD 1983). Les uns ont un pouvoir de vie et de
mort sur leurs descendants, les autres essentiellement un pou-
voir de désocialisation.

La sorcellerie, & l'origine des troubles du comportement,
est plus de type instrumental (sorcery) que psychique (witch-
craft). L'individu pris dans ses rets est victime d’une incapacité
intellectuelle et/ou d'une impuissance sexuelle. Il est affaibli
et dans l'impossibilité d’atteindre la performance ou la tiche
qu'il s’est assignée (interprétation de l'échec scolaire, profes-
sionnel ou amoureux). Il est devenu une personne «sous in-
fluence ». Dans tous les cas, il s’agit d'une remise en cause de
la position sociale de l'individu, soit de son identité sociale.

Alors que dans l'interprétation de la maladie de l'enfant en
bas Age, il ne fait pas de doute qu'il s'agit d'une représentation

296




DESORDRES PSYCHIQUES

de type witchcraft ol la sorciére « mange » l'dme de l'enfant
(d’ot I'appellation de « mangeuse d'dmes »), dans l'interpréta-
tion du trouble mental, par contre, on rencontre aussi bien des
actes de magie maléfiqgue avec supports matériels (poisons,
nceuds sur une cordelette, philires, talismans divers, etc.) n’atta-
quant pas 1'dAme mais une autre composante de la personne (le
yam, symbole de la raison et de la volonté), que des « poisons
psychiques » 7, transmis par des individus au pouvoir charisma-
tique — ce qu'on appelle depuis peu au Burkina Faso la
« SONABEL sans fil »8 — qui attaquent soit 'Ame ou énergie
vitale de la personne (siiga) soit le yam. La aussi, on observe
certaines disjonctions entre le discours des devins et celui des
malades. Les devins considérent, dans la majeure partie des
cas, qu'il s’agit d'une attaque du yam, tandis que les malades
parlent indifféremment d'une détérioration du yam ou du siiga.

Les agresseurs sont les rivaux directs des ensorcelés:
consanguins, compagnons de classe d'age, voisins, collégues de
travail, concurrents en amour, compétiteurs sportifs, etc. Les
« victimes » évitent généralement d’accuser publiquement leur
agresseur de crainte que le sorcier ne se venge ou que l'accusa-
tion ne suscite un remaniement social aux trop lourdes consé-
quences (déménagements, demandes de changements d’affecta-
tion) 9. Lorsque les persécuteurs ne sont pas, dans le discours du
malade, situés a des places culturellement attendues (par exem-
ple, lorsque le malade nomme son pére ou sa meére comme
agents persécuteurs), la famille peut se désolidariser alors de
Iinterprétation de son parent. En fait, V'attitude de la famille dé-
pend de l'état d’esprit et du comportement général du malade
(état délirant, agressivité, tentative d’homicide).

7. Expression de R. RaNDAU dans sa préface 4 l'ouvrage de D.AA.
Derossom (1934 : 27).

8. SONABEL : Société nationale burkinabé d’électricité.

9. Selon un médecin du service de psychiatrie de 1'hopital Ouedraogo
de Ouagadougou, le pére d'une patiente affirme connaitre la personne
responsable des maux de sa fille mais avoue qu'il n'a pas la force d’assu-
mer les effets d’'une accusation publique. En d'autres termes, il préfére
garder le symptdéme de sa fille plutét que d'affronter le bouleversement
social d'une accusation de sorcellerie.

297.




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE
3. Les génies et leurs qualifications

" Un unique terme moore désigne 2 la fois les génies de lieux,
les génies tutélaires et les individus nés jumeaux (kinkirga,
pluriel : kinkirse), alors que ‘la plupart des sociétés voisines
(Bobo, Bisa, Dogon) possédent deux ou méme plusieurs mots
pour nommer les uns et les autres. Ceci ne signifie pas pour
autant que le panthéon des Moose en soit plus simple. Selon
Anne-Marie ScHWEEGER-HEFEL (1986), les kinkirse seraient les
enfants de Dieu (Wende) et de sa sceur la Terre (Tenga). Ce
couple incestueux n'engendrerait que des étres gémellaires.
Sans mettre en doute les informations recueillies par cet auteur
qui peuvent constituer un savoir fragmentaire en région
kurumba (au nord-ouest du Burkina), je précise que je n'ai
jamais collecté d’informations relatives a4 cet inceste originel.
Neanmoms des formules sacrificielles font souvent référence
3 « Dieu et son épouse la Terre ». D'autre part, la gémellité m'a
01u51eurs fois été présentée en rapport avec l'inceste. Les Moose
conmderent notamment que « deux hommes qui partagent une
méme femme provoquent en elle une grossesse gémellaire ».
Dans ce cas, l'accent est mis non pas sur les relations sexuelles
prohibées entre un homme et sa consanguine mais entre un
individu et I'épouse d'un pere biologique ou classificatoire. Est
alors jugé incestueux le fait de coucher avec la femme d'un
homme dont on partage le méme sang (selon la filiation patri-
linéaire). Cette prohibition s'annule au déces du pére biolo-
gique ou classificatoire (les Moose pratiquent le 1évirat).

Pour l'ensemble des Moose animistes, les génies (au sens
générique du terme) sont & Yorigine de la procréation, du destin
individuel et de la possession.

Les génies ont, en effet, la possibilité de s’introduire dans
l'utérus d’'une femme et d’adopter une corporéité foetale. Leur
aspect est du reste décrit comme celui d'un enfant, voire méme
d'un avorton : grosse téte rouge, petit corps. Tout individu est
ainsi un ancien génie « de la cour de Dieu » (theorle de la mé-
tamorphose).

Chaque lignage dispose pour procréer d'une espece de
«pool » de génies alliés (descendants de ceux qui se sont alliés
aux premiers ancétres au moment de la premiere occupation

298




" DESORDRES PSYCHIQUES

du sol) que certaines femmes tentent de s’approprier au détri-
ment d'autres & l'intérieur du lignage (interprétation de I'hypo
ou de I'hyperfécondité). Cette idée témoigne d’une représenta-
tion lignagere et non individuelle de la reproduction humaine.
En cas de stérilité, des sacrifices peuvent étre accomplis a
Iadresse de kinkirse qui ne sont pas nécessairement localisés
4 l'autel de la terre (tengkugri) du lignage de I'époux 10 mais a
celui du lignage de la femme, ou méme encore sur un autel
réputé pour sa fécondité, mais desservi par un lignage sans
lien de parenté avec celui du couple infécond . L’époux est
tenu de demander & ses génies lignagers l'autorisation d’effec-
tuer un sacrifice propitiatoire sur un autre autel de la terre
que celui de son groupe lignager. Si une naissance s’ensuit,
I'enfant portera comme nom individuel le nom du lieu sacrificiel
(arbre, roche granitique, marigot, colline, etc.).

Iy

Le kinkirga a lorigine de la conception de la personne
devient son génie tutélaire. Appelé zu-kinkirga, le « génie de la
téte », il protége l'individu tout au long de sa vie, notamment
lorsque ses ancétres patri-lignagers cherchent & le punir 2 la
suite d’'une transgression & l'ordre social. A la mort de la per-
sonie, le kinkirga retourne dans « 'autre monde » et détermine
& nouveau avec Dieu (Wende) les conditions de sa future vie
terrestre (&tre riche, stérile, avoir telle maladie ou tel malheur)
et de sa future mort (mourir jeune ou vieux, de mort naturelle
ou accidentelle). Cette promesse prénatale (appelée pulemde
en moore) engage donc le destin de l'individu et révele que les
Moose comme les Ewe et les Yoruba lient le destin individuel
a leur théorie des origines.

Dieu n’ayant créé, pour les Moose, que de bons kinkirse,
certains sont devenus mauvais lors d'un passage terresire ot
leur promesse prénatale n'a pas été respectée. Il s’'agit généra-
lement d'individus décédés a la suite d'une agression en sor-
cellerie non « programmée ». Ils sont du reste appelés des

10. La femme n’a pas le droit d’effectuer & titre personnel des démar-
ches qui impliqueraient des sacrifices avec écoulement de sang. Elle peut,
par contre, faire individuellement des offrandes.

11. Aux autels cultuels sont souvent associés des spécialiiés : maladies
de peau, cécité, infécondité, etc.

299,




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

« morts forcés ». Dans la région de Kaya, des personnes interro-
gées disent qu'il s’agit d'individus morts stériles, « venus sur
terre pour rien ». D'autres parlent de jumeaux décédés. L'inter-
prétation différe selon linterlocuteur et les régions mais dans
tous les cas on signale une vie passée insatisfaisante et mar-
quée de rancceur. Ces mauvais génies sont & distinguer des
« esprits rouges » (traduction littérale de kim-miugu) 12, dmes
errantes d’individus décédés de mort violente (pendaison,
noyade, foudroiement, accident de la route, etc.) qu'ils rejoi-
gnent néanmoins dans un méme espace topographique
imaginaire.

Les mauvais génies (kinkirse wense) n'ont pas la fonction
de féconder les femmes mais ils en possédent néanmoins la
faculté. Leur amertume les conduit parfois & le faire afin de se
venger de celles qui les auraient impunément agressés. La
femme qui a le malheur d'avoir été pénétrée par l'un d’entre
eux va accoucher d'un malformé. Cette interprétation des mal-
formations congénitales s’illustre généralement par le scénario
suivant : la femme part hicher du bois en brousse et coupe
involontairement le bras ou le pied d'un génie qui se reposait
sur l'arbre. Le génie mécontent suit la femme et la pénétre afin
gu'elle accouche de I'étre qu'elle a agressé, méme par
inadvertance.

La subdivision anthropomorphique des génies en « bons»
et « mauvais », dans la langue moore, ne peut pas nous per-
mettre de les classer d'un c6té en lares domestiques et de
I'autre en esprits sauvages, selon un découpage résidentiel ol
les premiers habiteraient le village et les seconds hanteraient
la brousse. De la méme facon que des étres humains bons et

12. Les Moose nomment kiima (pluriel: kiimse) & la fois Vancétre et
I'ame du mort (le ghost anglais ou le fantdme francais) avant la réalisa-
tion de ses funérailles, période pendant laquelle il est susceptible de
rapter ce qu'il chérissait de son vivant; ceci se traduit dans la vie d’ici-
bas par la détérioration de ses objets personnels et le déces de ses
proches. Une fois les funérailles accomplies, son dme part chez les an-
cétres, Si l'individu est mort de maniére violente, son &me ne peut rejoin-
dre celle de ses ascendants et reste éternellement errante. Elle est appelée
kim-miugu. Si la personne meurt de maladie, son &me se fixe dans un
licu connu de tous (colline, généralement) ol il est possible de l'entendre
(bruits de. voix ou de vaisselle) : il s’agit d’interprétations essentiellement
auditives.

300




DESORDRES PSYCHIQUES

méchants circulent dans un méme espace géographique, les
génies positifs et négatifs « proviennent tous de la brousse ».
La divergence existe au niveau des relations qu'ils engagent
avec les humains. Les uns ont des relations d’alliance et consé-
cutivement des droits et des devoirs (prestations alimentaires,
protection) envers les humains; les autres ont des relations
d'agression et/ou d’évitement. Mais & l'intérieur de chaque
groupe, co-existent des éléments a la fois positifs et négatifs.

L’emplacement des autels dédiés aux génies est multiple et
varié. Il s'agit soit de lieux naturels tels que buttes, fourmiliéres,
termitiéres, arbres (cailcédrat, baobab, néré et karité principa-
lement), rochers, marigots, bosquets, croisées de chemins13;
soit d'édifications humaines telles que jarres renfermant des
morceaux de poterie, pierres hautes entourées de cailloux,
mottes de terre parfois accompagnées de petites poteries, pour
la plupart localisées & l'extérieur de l'enclos familial (& coté
d'un champ, sous les greniers & céréales, prés d'un marigot ou
d’'un bosquet, & proximité d’un marché, etc.). Ces matérialisa-
tions humaines symbolisent l'alliance des génies de la terre
avec les ancétres fondateurs du patrilignage. Ils sont donc
censés abriter aussi bien les ancétres que les génies.

s

On rencontre également, cette fois & lintérieur des enclos
familiaux et accolées aux cases des épouses du chef de famille,
de petites moties de terre doubles appelées « cases de génies »
(kinkirs-doogo) censées favoriser les grossesses gémellaires.
Elles peuvent étre aussi construites en remerciement d'une nais-
sance de jumeaux. L’édification de ces « cases de génies » parait
plus fréquente dans les cours de lignages de chefs. Ceci peut
s’expliquer par le fait que les populations Dagomba (dont sont
issus les actuels lignages de chefs) venues & l'actuel Burkina
Faso aux xve-xvrie siécles considéraient les naissances de ju-
meaux comme un bienfait social, tandis que les populations
autochtones (notamment les uionionse) les jugeaient, au
contraire, maléfiques, apportant la foudre ou la maladie. Les
jumeaux étaient exposés en brousse (a l'intérieur de termitieres
ou de troncs d’arbre), soit rendus a leur lieu d'appartenance

13. Certains lieux peuvent acquérir le statut d’autel uniquement « pen-
dans une saison ou pour une seule offrande » (BRUYER ‘1987 : 108).

301




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

d'origine. Notons aussi que la gémellité¢, dans de nombreuses
sociétés africaines, est associée au pouvoir politique (symbole de
la dialectique du discours).

s,

Les génies, positifs comme négatifs, sont & l'origine de
la possession. A l'instar de nombreuses sociétés africaines, les
Moose reconnaissent deux types de possession. L'un est jugé
bénéfique et productif, introduisant la connaissance aupres des
hommes alors que Yautre est maléfique et improductif. Le pre-
mier représente une élection pour le sujet, tandis que le second
est vécu comme une intrusion agressive et persécutrice. Dans le
prémier cas, la possession est physiquement décrite en terme de
« chevauchement » (le possédé sert de monture au génie) ; dans
le second cas, il s’agit d'un «accompagnement » (le sujet est
suivi dans ses faits et gestes).

~ Les génies lignagers sont & l'origine de la procréation et de la
possession-élective, qui du reste est présentée comme une
contrepartie 4 la maternité. Certains interlocuteurs disent
méme que « ceux qui he mettent pas les femmes en grossesse,
les chevauchent pour les avoir comme méres ». Qu'elle enfante
ou qu'elle soit possédée, la’ femme est présentée comme étant
la mére des kinkirse.

Dans les deux types de relation (mére/enfant, femme/génie),
il s'agit d'un rapport symbiotique qui s’achéve par la socialisa-
tion de l'enfant (dation du nom individuel, sevrage, acces
au langage) ou par linitiation de la femme. En cas d’échec,
T'enfant retourne chez les siens (interprétation de la mortj ou
la femme redevient folle (interprétation de la rechute).

4. Les signes de la possession

Bien qu'il ne semble pas que les troubles considérés comme
provenant des « bons » ou des « mauvais » génies correspondent
& des pathologies spécifiques, le « syndrome de possession » tel
que le décrit A. ZEMPLENI (1966) chez les Wolof du Sénégal est
relativement proche du cas décrit par les devins moose a l'oc-
casion de la possession élective: anorexie, mutisme, apathie,
amalgrlssement Chez les Moose, l’eplsode pathologique dé-
marre generalement comme dans le cas wolof _par un état

302




.- DESORDRES PSYCHIQUES

mutique ¥ -suivi d'une fugue en brousse. Le malade vit une
période d’errance olt I'on suppose qu’il communique avec les
génies: Puis, il réapparait au village ol il suit son traitement et,
peut a son terme devenir devin thérapeute (kinkirs-baga). L'épi-
sode pathologique de l'élu fait songer a linitiation d'un autre
devin de la société moaga appelé .bugo. En effet, celui-ci doit
parcourir la brousse silencieusement pendant deux semaines
afin de rapporter une gourde (soaga) cachées par les ainés de
son groupe familial. Lorsqu’il la retrouve, il doit la ramasser
avec sa bouche, les deux bras croisés derriere le dos, et la dé-
poser ainsi au pied d'un autel (tiibo), situé a l'extérieur de son
enclos familial, aprés en avoir fait trois fois le tour. Au terme
de cette quéte, il entre dans une période de transe rituelle qui
s’achéve par l'intervention des autres devins qui le resituent
dans sa filiation, le resocialisent. Contrairement au devin appelé
kinkirs-baga qui officie par communication avec les génies et
sans effectuer de transe, le devin bugo, qui est de par son statut
en relation avec les génies, n'officie pas dans ses consultations
quotidiennes par communication médiumnique avec eux mais
généralement a l'aide des cauris. De plus, il recoit souvent ses
consultants sous un arbre a Vextérieur de la cour, soit de fagon
publique alors que le kinkirs-baga fait .sa .consultation & 1'in-
térieur d'une case derriere un mur ou un rideau, soit de ma-
niere privée.- :

Le théme de la fugue et de lerrance existe aussi dans la
maladie-sanction, mais dans ce cas, il ne s’agit pas d'une « pro-
menade guidée » dont on revient avec un ensemble de connais-
sances magiques comme dans le cas de la folie-€lective. La dé-
socialisation du sujet est, cette fois, sans retour. La mort so-
ciale symbolisée par l'errance en brousse n'est pas suivie d'une
renaissance avec possibilité d’acces a la charge de thérapeute,
soit d'un changement de statut social comme dans la maladie-
élection, Dans les deux types de possession, le theme de l'er
rance est donc commun mais l'issue du parcours n’est pas la
méme.

Les autres symptOmes du malade sont souvent présentés
comme l'expression du caractére du génie. Ainsi, un guérisseur

14. Cet état peut étre rapproché de celui de Venfant en bas dge dont
on dit qu’'« il n'a pas de bouche » (Cf. KaBorRe 1985). c .

303




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

de la région de Manga présente quatre types de malades cor-
respondant & quatre caractéres de génies: l'agressif, le muet,
le logorrhéique, l'errant. Le « couple » génie/malade est censé
entretenir une relation en miroir qu'on peut appeler, en réfé-
rence 2 la terminologie de J.G. FrRazeRr (1981 : 41), une « relation
de similitude » par contiguité symbolique entre le génie et le
malade 15,

Néanmoins, les signes de la possession ne provoquent pas
systématiquement des troubles d'ordre psychique. Comme chez
les Songhal, il peut s’agir de stérilité, d’hémiplégie ou de cécité
(OLIVIER DE SARDAN, communication personnelle).

5. La causalité insirumentale

Le génie, comme le sorcier, agresse le principe vital de la
personne yam, généralement traduit en frangais par « volonté »
ou « désir » et aussi par « vésicule biliaire » puisque les Moose,
comme les autres sociéiés africaines, associent les sentiments
aux organes du corps humain. Le yam donne a lindividu la
capacité a formuler un choix. Il permet « d’apprécier les situa-
tions avant d'ordonner l'action » (KABORE 1985). Sa perturbation
Ote a la personne la maitrise d’elle-méme et désorganise son
discours. On dit alors que le yam est «gité» ou «ren-
versé », ou encore « qu'il se léve » lorsque la crise apparait. La
nouvelle lune (ki-ponsgo, lune pourrie) a la possibilité de per-
turber le yam des fous et des épileptiques. Elle occasionne pour
les uns des épisodes féconds et pour les autres des crises
convulsives.

Dans ]a sorcellerie instrumentale, le sorcier exerce également
une action sur le yam de la personne mais l'opération est néan-
moins quelque peu différente. Le sorcier « travaille» le yam,
c’est--dire qu'il le manipule afin que la personne soit sous sa
dépendance mais en restant & distance, alors que le génie entre-
tient une relation beaucoup plus fusionnelle avec le possédé.
On dit que le génie « colle » son propre yam i celui de I'individu.

15. Dans le méme ordre d'idée, les malformations congénitales de
l'enfant sont associées a la physionomie du génie procréateur (manchot,
boiteux, etc). '

304




DESORDRES PSYCHIQUES

Selon Walter Pfluger le yam du génie et celui du malade se
mélangent. Le génie se lie & l'individu et se transmet dans le
lignage du kinkirs-baga en ligne utérine, contrairement & ce qui
" se passe dans le cas du devin appelé bugo possédé par un génie
transmis en ligne agnatique.

L’ensorcelé et le possédé sont considérés comme étant sous
influence. Dans le premier cas, la victime n’est plus maitre de
ses choix, de ses décisions, de ses désirs (souvent dans le do-
maine amoureux). Dans l'autre, tous ses actes sont effectués
sous la directive des génies (par exemple, un individu se jette
dans un puits «parce que les génies le lui ont demandé »).
Dans tous les cas, la volonté de la victime est soumise a celle
d'un autre étre.

Le malade possédé par une entité extérieure a lui-méme
n'est en aucun cas dépossédé de son Ame (siiga) qui ne quitte
Yindividu qu’a 'occasion d'un réve, avant la mort ou durant un
état comateux.

Le yam et le siiga ont tout de méme une influence réciproque
car la détérioration de I'un peut avoir des effets sur la qualité
de l'autre. Ainsi un individu dont le siiga a été agressé par un
sorcier mais qui parvient a se « libérer » — soit parce que les
pouvoirs du sorcier ne sont pas suffisamment puissants, soit
parce qu'un clairvoyant ou le génie tutélaire de l'agressé est
intervenu en sa faveur — a peut-&tre la vie sauve mais souvent
le yam perturbé. C’est tout au moins ainsi que le devin peut
expliquer certains désordres mentaux, parfois consécutifs a
une maladie organique. Cette idée présente aussi les troubles
mentaux comme une « mort manquée ».

6. L'origine

L’événement qui est & l'origine des deux types de possession
prend toujours l'aspect d'une rencontre entre la personne et
les génies. 11 s’agit dans tous les cas d'une relation duelle.

Dans la possession-élective, la rencontre ou choix de I'élu(e)
ne s'effectue pas au hasard. Les personnes prédisposées a &tre
désignées sont généralement les jumeaux et les femmes, mé-

305




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

diateurs entre le mornde matériel des humains-et le monde sur-
naturel : les premiers parce qu'ils sont considérés comme étant
eux-mémes en partie des génies de par la singularité de leur
naissance, et les secondes & l'occasion de la procréation (I'esprit
de brousse se métamorphose en étre humain dans l'utérus de
la femme durant la gestation).

On observe aujourd’hui un troisieme groupe particulié-
rement exposé: les musulmans hostiles & la croyance aux
kinkirse et au culte des ancétres et qui manifestent par-
fois' des attitudes agressives 4 I'égard de leur entourage
paien. S'ils présentent, par la suite, - des ‘troubles psychi-
ques, ils peuvent subir en retour la pression de leurs parents
et étre conduits aupres d'un kinkirs-baga qui recommande, bien
sr, une initiative (soit. une re-conversion) pour accéder a la
guérison. Le diagnostic de la maladie imputé aux génies fami-
liaux constitue en ce cas une revendication de l'entourage en
faveur de la religion du terroir, celle qui fonde son idéologie
sur le culte des ancétres 6. Si dans les représentations cultu-
relles moose, les ancétres et-les génies entretiennent des rap-
ports de force; on voit qu'ils peuvent également étre vécus
comme solidaires d'une méme idéologie (résistance a l'assimi-
lation, retour des exigences traditionnelles). Chez les Wolof et
les Haoussa, la possession peut étre aussi-considérée comme
le résultat d'une vengeance des esprits- délaissés par. 1'Islam.
Ce qui a conduit certains auteurs & distinguer la possession-
tradition de la possession-acculturation (TmoMas & LUNEAU
1975 : 178). Mais d’autres ont fait valoir T'aspect déja syncréti-
que de ces premiers systémes de possession dits traditionnels
(OL1VIER DE SARDAN 1986). :

Ce dernier groupe est largement représenté 4 la vallée du
Kou ol la migration suivie d'une conversion religicuse, géné-
ralement &4 1'Islam, est souvent un moyen pour les cadets de
s'émanciper des ainés. La vallée du Kou compte du reste de
nombreux kinkirs-bagba (pluriel de kinkirs-baga). Il ne semble
pas qu'il s'agisse dans tous les cas d’anciens musulmans repen-

16. Pour les marabous, au contraire, les devins qui- officient par
communication médiumnique avec les génies sont des charlatans qui
exploitent I'imagination des villageois et des citadins.

306




DESORDRES PSYCHIQUES

tis. Les habitants de cette région expliquent plut6t leur grand
nombre par l'expansion de la riziculture et la rareté croissante
dés espaces libres: «ce qui conduit les génies, selon les mi-
grants, & s'installer chez les gens et consécutivement 2 les ren-
dre malades ». Cette méme explication est donnée & Ouagadou-
gou pour les quartiers récemment lotis & la périphérie de la
ville. Génies et humains sont présentés dans un rapport concur-
rentiel vis-a-vis de l'environnement spatial. Cette idée réapparait
dans la possession-sanction puisque celle-ci est la conséquence
d’'un empiétement de l'espace physique des génies par les
humains. V

Dans la possession-sanction, la rencontre est déclarée for-
tuite. Elle provient d'une agression involontaire du ou des gé-
nies par le (ou la) malade. Un guérisseur de Manga retrace ainsi
I’histoire d’une de ses patientes qui avait par inadvertance fait
du tort & des génies. Le schéma de la narration est trés repré-
sentatif de ce type de possession.

En voici la traduction :
Une malade chantait le nom de plusieurs génies. -
— Le guérisseur : D'ou viennent-ils ?

“— La malade : Ceux qu1 m’ont donné la maladie sont un couple
de génies. .

— Le G.: Demande a ces génies d'ou ils viennent.

— La M Ils viennent de Bakou (vers le Ghana). Il v a une
clairiére a codté de la riviére et ils résident sous le tamarinier.
La malade reprend sa chansomn : « Lorsque la cruche est cassée,
on ne peut pas la recoudre ».

— Le G: Pourquoi dis-tu que la. cruche ne se recoud pas ?.

— La M.: Je me suis fichée avec mon mari. J'ai attendu tard,
la nuit, p'our’ m’enfuir chez mes parents. Sur le chemin, j'ai
renconiré un homme-génie et sa femme. Elle portait une cruche
sur sa téte. Sans le vouloir, je l'ai cognée et j'ai fait tomber la
cruche de sa téte. Elle m’a réclamé sa cruche, et depuis me la
réclame.toujours.. C'est pourquoi je pleure et dis & la femme
qu'il m'est impossible -de la lui réparer. - .- .. '

‘v

807




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

— Le G.: Demande & la femme-génie oi1 elle va ?

— La M.: Elle dit qu’elle vient de Bakou et va 4 Balollé d'ol
elle est originaire. ‘

— Le G.: Combien sont-ils, au total ?

— La M. : Sur la route de P9, il y a des roches granitiques, les
dix autres viennent de la.

— Le G.: Comment se faitil qu'ils soient venus jusqu'ici ?

— La M.: Je suis partie & Pd (elle travaille & crépir les cases
des Gurunse) et arrivée & la hauteur des roches, les génies ont
voulu me suivre en disant que leur ancétre était dans ma cour.
« Notre sceur se trouve chez toi », ont-ils dit.

— Le G.: Demande leur de préciser la relation qu'ils ont avec
ton. village. Pourquoi leur sceur est venue se marier dans ce
village ?

— La M. : C'est I'ancétre sceur qui a peuplé le village.

— Le G. (a Uadresse du mari de la malade) : Est-il vrai que
I'ancétre de votre village est une femme gurunse qui vient de
P65 ?

— Le mari: Oui, lancétre fondateur est une femme gurunse
qui a été vendue ici au temps de l'esclavage. Les dix génies
sont donc venus voir si les descendants de leur ancétre les
entretenajent bien. L’ayant constaté, ils ont décidé de rester
ici. Si les deux autres ont rendu ma femme folle, c’est parce
qu'elle a cassé la cruche.

= Le G.: Les génies sont-ils noirs, rouges ou blancs ?
— La M.: 1l y en a des rouges, des noirs et des blancs.

— Le G.: Peux+tu les décrire ?

— La M.: Un a des sabots, un autre une corne, un autre deux
cornes, un auire un ceil, un autre deux yeux, un autre une oreille,
un autre deux oreilles, un est sourd, un est manchot, un est
Iépreux, un n'a qu'une narine, un est unijambiste.

Le guérisseur interrompt son récit et ajoute le commentaire
suivant : « j'ai préparé un rémeéde et ai donné un fouet 4 la

308




DESORDRES PSYCHIQUES

femme pour qu'elle chasse les génies ». Ils sont partis et depuis
elle est guérie. En fait, elle est devenue folle a la naissance de
son deuxiéme enfant, quand son mari a voulu reprendre les
relations sexuelles.

Si I'histoire de la rencontre entre la femme et le génie différe
d’une narration a l'autre, le lieu (route, croisements de che-
mins) et les modalités (fortuites) ~— soit des symboles du
hasard — sont dans la plupart des cas les mé&mes. Notons que
le guérisseur, méme s'il reconnait l'existence de troubles psy-
chiques chez la femme, « entre» dans son histoire comme si
celle-ci n’était en rien exceptionnelle, car elle est culturellement
plausible. Malade, guérisseur et conjoint de la consultante sont
solidaires d’une méme logique de pensée. Il n’est pas fou, en
soi, de converser avec des gémies mais il est jugé nécessaire
de rompre cette relation (thérapie de type exorcisme) puis-
qu'elle fait perdre & la consultante tout lien social avec
I’entourage.

7. La cure

La cure de la maladie-élective des kinkirse est une thérapie
de la fixation. Une devineresse de la vallée du Kou dit que
«les kinkirse 4 qui l'on a donné une maison ne poussent plus

leur mere a aller en brousse ». Une autre dit aussi «si tu ne
donnes pas de case aux génies, ils t'entrainent a errer ».

Le traitement, qui consiste a « descendre » la folie (gaemdo
sigisgu: la folie descendue), peut éire suivi d'une initiation
de quarante quatre jours 17 au terme de laquelle le malade peut,
s'il le désire, devenir thérapeute et entretenir une relation mé-
diumnique avec les génies (sans état de transe). Il officie der-
riere un muret ou un rideau, a I'intérieur d’une case, et dialo-
gue avec les génies en imitant leur voix, c’est-a-dire avec une
tonalité haute et stridente et un débit extrémement rapide. I1
scande sa divination par des mouvements de calebasse en forme
de gourde (killi) contenant des graines. La consultation s’achéve,
comme dans les autres types de divination, par une série d’of-

17. Les kinkirse sont associés au chiffre quatre, symbole de la gémellité
et de la féminité, ’

309




o

PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

frandes et de sacrifices & accomplir, ceux-ci étant -conformes
aux golts alimentaires des génies friands de nourritures grasses
et sucrées (arachide, sésame).

L’initiation au kinkirs-baga représente une charge dont le
colit est relativement onéreux 18, Peut-étre s'agit-il d'un obstacle
destiné a éprouver les capacités d'investissement du sujet ou
d'un «numerus clausus ».ou encore d'une interprétation plau-

sible en cas de rechute si l'initiation est restée inachevée.

Quoi qu'il en soit, l'individu qui devient, par « achat », devin
par communication médiumnique avec les génies (kinkirs-baga)
s'integre au culte des génies (kinkirs-tiibo) et transmet sa charge
par herltage en ligne utérine. L'héritier « élu » est identifié par
I'entourage familial & I'occasion de « 51gnes » qui peuvent s'ap-
parenter, mais- pas systemathuement a des troubles du’ com-
portement. Plusieurs devins déclarent que la succession va
obligatoirement déclencher un épisode pathologique chez celui
qui hérite de la charge. L'intégration au culte des kinkirse se
fait donc, comme dans le cas haoussa décrit par Jacqueline
BrousTRA-NIcoLAs (1973), « par héritage ou par maladie ».

Les rituels thérapeutiques moose, dans le cas du kinkirs-
baga, n'engagent pas une mise en scéne collective comme dans
celui du ndépp sénégalais décrit par Andras ZEMPLENI. (1966).
Une seule exception peut étre relevée dans la région de Koupéla,

N

a I'Est de Ouagadougou, out le rituel du kindri, qui peut faire
songer a celui du kinkirs-baga, implique I'ensemble de la com-
munauté villageoise. Aucune explication n'en a été donnée a ce
jour. La thérapie du kinkirs-baga est donc de nature individuelle
et «intimiste », qu'elle conduise 4 la charge de thérapeute ou
pas.

"18. A titre d'exemple, il s'agissait en 1984 4 la vallée du Kou du don de
deux chévres, deux moutons, une tine de petit mil, de sorgho rouge,
de haricots, de pois de terre, de sésame, quatorze poules, quatre pintades,
une- plaque de sel, un boubou blanc, deux caisses de biere et 20000 F
CFA en billets .de banque, I'ensemble évalué a 50000 F CFA. Cette somme
est considérée comme un investissement car la.charge de kinkirs-baga
est assez lucrative. « C'est une sécurité pour ta cour », disent les devins
de la vallée du Koéu. Cette région est une zone de migration et de circula-
tion monétaire. Il est probable que dans des campagnes plus reculées
T'acceés & cette charge soit moins dispendieuse. On m'a donné comme
exemple de dons pour, d/autres. régions, .4 titre jndicatif: deux tines de
mil, trois chévres, un mouton, de la farine et un poulet.; - .-

310




+"DESORDRES PSYCHIQUES

e’ i

Transmission de la maladie (schéma extralt de KABORE 1981)

Alors que la possessmn—elec’mve nece551te une thérapie de
type «adorciste » (de Heuscu 1971); la-possession-sanction im:-
plique une thérapie de type « exorciste » -dans le but de rompre
la relation génie/possédé. L'exorcisme est Iui aussi non seule-
mént individuel mais égalément sans iise en scéne spectacu-
laire. Dans certains cas, le malade n'est méme pas conduit au-
pres du thérapeute.. Un patent (conjoint ou germain) ‘recherche
souvent & sa place le reméde, surtout si I'agressivité de l'inté-
ressé a conduit sa famille 2 immobiliser ce dernier au domicile
familial. La thérapie -consiste a metire fin aux hallucinations
auditives et visuelles du malade & l'aide de bains ou d'infusions
et a éloigner les génies par des fumigations aux exhalaisons dé-
plaisantes ou a les chasser par des objets divers (couteau,
balai). Des remédes annexes sont administrés afin de corriger
les comportements anti-sociaux du malade : 'agressivité, l'er-
rance, etc.

Voici un exemple de thérapie de type exorciste relatée par
le méme guérisseur que dans I'étude de cas précédente :

« Une petite fille de cing ans avait été « faite» par les
génies. Elle ne cessait de crier trés fort « tummaa, tummaa »,
qui est une réponse donnée par les filles des lignages de chefs
quand on les interpelle. Avant de lui donner un remede pour
chasser les génies, j’ai voulu lui parler : :

311




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

— Le Guérisseur : Qui t'a appelée ?
~ La petite fille: Ce sont les génies.
— Le Guérisseur : Ou sont-ils ?

La petite fille indique une direction ol1 se trouve une colline
éloignée de vingt kilometres environ. Subitement, elle bondit
et fuit vers la colline pour répondre & l'appel des génies. Le
quartier alarmé cherche a la rattraper. L'enfant est maitrisée
et ramenée au village. Je lui donne alors un remeéde afin qu’elle
n'entende plus et ne voit plus les génies. Elle le boit et se lave
avec le reste du liquide.

— Le G.: Si les génies t’appellent, ne pars plus.

— La M.: Ils m'ont appelée, j'ai refusé d'y aller et ils sont
venus me rejoindre.

— Le G.: Qu'estce qu'ils disent ?
— La M.: 1ls veulent que je vienne.
— Le G.: Ou sont-ils ?
La petite fille montre un lieu distant de trois cents meétres.

J'ai déposé dans sa main un remede qui chasse les génies et
lui ai dit d'aller répondre aux génies en tenant bien serré le
produit dans sa main.

— Le G.: Estce que tu les vois toujours? Avec ce que tu
tiens, ils ne resteront pas.

— La M.: Non, je ne les vois plus.

Le guérisseur termine 14 son récit et ajoute que depuis cet
événement la petite fille a grandi, s’est mariée et a eu trois
enfants.

La thérapie de type exorciste a pour but de rompre un lien
imaginaire avec l'au-dela et de rétablir une relation symbolique
avec le groupe familial et social, mais sans changement de statut
pour le sujet. Elle ne s'intégre pas a une association cultuelle.
Elle est, en cela, peu différentiable des pratiques d’exorcisme
des marabouts musulmans, qui, du reste, accaparent de plus
en plus le « marché» de l'exorcisme pour laisser aux kinkirs-

312




DESORDRES PSYCHIQUES

bagba celui de l'adorcisme. Cette répartition des thérapies
laisse penser que la construction de l'interprétation des mala-
dies est aussi soumise au choix du thérapeute par le malade.

8. Les guérisseurs musulmans

Pour les Musulmans, Dieu est entouré d’esprits messagers,
appelés « anges » et présentés dans le Coran comme des « &tres
ailés, asexués, créés a partir de la lumiere » (SAMUEL 1987 : 227).
Au plus prés de Dieu, il y a les quatre archanges Gibril,
Mikhail, Israfil et Izrail. Sur terre, chaque homme est entouré
de deux anges gardiens mais aussi de mauvais anges, création de
feu et non de lumiere, regroupés sous l'appellation de jinn
« Invisibles, rusés et malfaisants, capables de procréer et de
s'unir aux humains, ils les tentent et les tourmentent ». Néan-
moins, seuls les mauvais génies ont la capacité de posséder les
étres humains. La possession par les génies n'a donc jamais
une valeur positive comme dans le systéme paien. Elle n'est
pas l'expression d'une idéologie de l'autochtonie comme le
« culte aux génies » des animistes.

Selon le psychiatre Ibrahima Sow (1977 : 58), il faut des
« techniques spéciales provoquant des états psychiques spé-
cifiques » pour que les marabouts puissent voir les génies, les
entendre et prendre contact avec eux. Dans la région de Manga,
sur la dizaine de guérisseurs musulmans consultés, aucun n’ef-
fectuait ce type de communication avec les génies.

Le terme zin-demba utilisé par les marabouts pour désigner
les génies provient du mot « jinn » auquel les Moose ont ajouté
demba qui marque le pluriel. Lors d’enquétes précédentes me-
nées dans la région de Kaya, des devins animistes désignaient
‘par zin-demba des esprits étrangers a la physionomie allongée
(contrairement aux kinkirse décrits comme étant nains). Par-
fois les zin-demba étaient confondus aux « mauvais kinkirse ».
Quant aux marabouts, ils parlent rarement de kinkirse; ils
utilisent les termes zina ou zin-demba, maniére d’exprimer leur
refus du culte des kinkirse.

Les guérisseurs musulmans de la région de Manga ressem-
blent par de nombreux points aux thérapeutes et devins non
islamisés : utilisation des mémes catégories causales (sorcelle-

313




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

rie, génies), des mémes procédés thérapeutiques d’exorcisme
(fumigations, bains de plantes), le maintien de la divination
dans quelques cas. Certains d’entre eux, néanmoins, utilisent
les versets du Coran — soit, la parole écrite — comme recours
thérapeutique. La technique est commune et connue: le ma-
rabout écrit 4 l'encre sur une tablette de bois des versets du

Coran, lave a4 l'eau la tablette, recueille I'eau qu'il fait boire
au patient.

Les guérisseurs musulmans -avaient, pour la plupart d'entre
eux, effectué de longs voyages durant plus d'une dizaine d’an-
nées, souvent au Ghana (la frontiere est & proximité de cette
région) ou en CoOte d'Ivoire, avant de s'installer comme thé-
rapeute. Il s’agit généralement d'un périple initiatique effectué
auprés de maftres qui transmettént la connaissance du Coran
et celle des remédes (plantes et versets coraniques). Néan-
moins, en retracant l'histoire familiale de chacun d’entre eux,
on observe des lighées de guérisseurs, tout au moins sur trois
générations, dont l'origine est souvent liée au’souhait’de irotver
des remedes pour soigner une parente ou une alliée épileptique
ou malade mentale. C'est ainsi qu'on observe dans les familles
de guérisseurs un certain nombre de malades mentaux et/ou
d'épileptiques ; ceci crée une configuration familiale qui fait
songer aux analyses du destin effectuées par Léopold Szonpi
(1972) dans des familles européennes.

On nous présenta, & I'occasion de cette prospection de gué-
risseurs dans la région de Manga, un homme qui était désigné
par le village comme thérapeute car possesseur d'un remeéde
contre la folie, alors que lui-méme ne se définissait pas comme
tel, sa quéte correspondant pour lui uniquement & une histoire
personnelle (la maladie de sa sceur). Pour les villageois, le fait
d’avoir entrepris cette quéte devait permettre & chacun de venir
le solliciter pour obtenir le remede et consécutivement de le
désigner comme thérapeute pour le groupe.

Les modalités de la prise en charge des malades par les
marabouts sont sensiblement les mémes que celles de leurs
confréres non islamisés. Les malades mentaux agités, cherchant
&4 s'enfuir et sans communication verbale intelligible avec leur
entourage sont rarement conduits chez les thérapeutes. Parfois,
un parent vient consulter et se charge de rapporter le traite-

314




- DESORDRES PSYCHIQUES

ment. Au moment de l'enquéte, les guérisseurs consultés n’hé-
bergeaient aucun malade chez eux. Certains prétendaient I'avoir
déja fait mais ils se plaignajent de la charge que cet héberge-
ment représentait pour eux et leurs épouses. Notons que chez
les Pentecotistes étudiés au point suivant la famille assume la
prise en charge du malade pendant le séjour au village du pro-
phete. Néanmoins, le pasteur reconnaissait recevoir des dons
de farine qu'il distribuait aux accompagnants des malades.

Les .procédures thérapeutiques décrites par les anthropo-
logues ne représentent souvent qu'un des aspects de la prise
en charge du malade & un moment donné de I'évolution de ses
troubles. La gestion au quotidien de cette prise en charge par
les familles s’accompagne parfois de leur mise a 1'écart dans
des cases ot ils sont immobilisés le temps de leur antisociabilité.
Les moyens de contention utilisés (billot.de bois, menottes ou
chaine en fer aux pieds) et I'incurie dans laquelle ils sont lais-
sés ne sont pas sans violence sur le corps et la psyche
des malades. :

9. Les prophetes pentecétistes

Le mouvement pentecOtiste existe au Burkina Faso depuis
1921, date. d'arrivée des premiers missionnaires venus des
Etats- Unis. La formation d'une Eglise nationale avec l'organisa-
tion d'une constitution a eu lieu en 1955. En 1967, un programme
d’évangélisation -appelé « Croisade de la Bonne Nouvelle » est
lancé, suivi par la création d’écoles, de dispensaires, de pou-
ponniéres et de stations radiophoniques. L’organisation qui ne
repose pas sur une autorité centrale regroupe un ensemble
d’institutions locales appelées « Assemblées de Dieu ».

Les pentecotistes pratiquent les rites décrits dans le Nou-
veau Testament : le baptéme dans le Saint-Esprit, la Commu-
nion, et l'imposition des mains pour la guérison divine des
malades lors de réunions publiques. L’aspect thérapeutique des
Assemblées de Dieu a pris un essor considérable ces derniéres
années au Burkina Faso, principalement dans le cas de la ma-
ladie mentale et des handicaps psycho-moteurs (paralysie, cé-
01te, qpllepsw etc.). A Ouagadougou durant” certalnes ,séarces,
on compte jusqu'a “millé personnes (une: majorlte de femmes

315




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

en age de procréer et de jeunes gens de 15 & 25 ams, soit en
age de se marier). La soirée commence généralement par des
chants de louange, suivis de commentaires de textes bibliques,
d'une confession publique des fautes (relatives & des pratiques
de sorcellerie), d'un repentir (moment de lamentations et de
pleurs a haute voix), enfin d'une profession de foi conduisant
a la conversion et consécutivement 4 la guérison. Amulettes et
autres talismans doivent étre jetés. Dieu seul opére la guérison.
Certains participants font référence & des groupes occultes
auxquels ils auraient appartenu avant leur conversion. Ceux qui
ont déja été guéris de leurs maux se présentent & 'assemblée et
témoignent de l'action du Saint-Esprit. Ils sont recensés afin
qu'on leur rende visite ultérieurement.

Selon les pasteurs interrogés, la maladie est Peffet de la
présence de Satan (sufana, en moore) ou des « démons » dans
le corps du sujet. La lutte de I'Esprit Saint avec Satan se tra-
duit par un échauffement du corps du malade. Le départ du
diable apporte au corps un rafraichissement qui se caractérise
par une paix intérieure. Le sujet devient alors la « demeure »
du Seigneur.

L’appellation sutana, dans les Assemblées de Ouagadougou,
est systématiquement remplacée par celle de zina dans le village
de Poukin o1 j'ai mené des enquétes durant un an 19, Ce village
rassemble plus de cent personnes (malades et familles), qui y
résident le temps du traitement. Certaines d’entre elles, arrivées
dans un état d’agitation intense, sont immobilisées durant plu-
sieurs semaines, un pied entravé dans un trou creusé a l'in-
térieur d'un tronc d’arbre ; d'autres circulent librement. Le but
du séjour est d'exorciser lesprit &4 l'origine du trouble. L'exor-
cisme est toujours individuel. Les malades mobiles se rendent
au temple, & la tombée de la nuit, environ deux fois par semaine,
tandis que les entravés regoivent la visite des trois officiants
(le pasteur, le prophéte et un secrétaire) derri¢re un enclos de
paille ou ils sont individuellement installés.

19. Les pentecdtistes moose utilisent le mot moore zina pour désigner
les esprits maléfigues dans le prolongement.d'un des sens moore initiaux
qui fait des zina des esprits errants. Pour les animistes, zina et kinkirsi
relevent de catégories différentes.

316




DESORDRES PSYCHIQUES

Les séances nocturnes sont effectuées au temple sous la
direction de ces trois personnes. Le secrétaire de séance assure
la tenue des registres (identité des malades, date d'arrivée,
identification de l'agent causal). Il procéde a l'appel des mala-
des, durant l'office, afin qu'ils se présentent les uns aprés les
autres au pasteur et au prophéte, assis & l'avancée du temple.
Le pasteur établit le contact avec la personne, l'interroge par-
fois sur les raisons qui I'ont amenée & se rendre au village, et
engage un dialogue direct avec Dieu pour solliciter une inter-
vention en faveur du malade. Le propheéte, quant 4 lui, commu-
nique avec l'esprit perturbateur et identifie la nature de 1'agent
causal : s’agit-il d'un « simple » esprit (zina) ou bien celui-ci
atil été « envoyé » par quelqu'un (yaa neda tumde, «c'est le
travail d’'une personne », dit-il) ? Le prophete pratique a cette
occasion la glossolalie, communément appelée le «parler en
langues ». Il est alors possédé par l'esprit qui parle par l'inter-
médiaire de sa bouche. Cette réceptivité des prophétes les
conduit parfois & avoir des difficultés & se libérer des esprits.
Une des séances a ainsi débuté par une sollicitation du prophéte
a I'égard du pasteur afin que ce dernier I'aide par la priere a
expulser des démons récalcitrants.

Chaque séance compte en moyenne plus d’une dizaine d’exor-
cismes individuels. Voici la traduction de I'un d’entre eux qui
ne reproduit pas, malheureusement, la dimension spectaculaire
de la séance (tonalité élevée et rythmes saccadés de la voix du
prophete, positions du corps des officiants et du malade au
moment de V'exorcisme et de l'imposition des mains, réactions
de lassistance, cadre architectural, etc.):

— Le secrétaire de séance (s'adressant au pasteur) : Il s’agit
de A. B. (Il nomme le consultant dont nous conservons ici
I'anonymat).

~— Le pasteur: A. dites-vous ? d’accord. Viens ici, approche toi
de la. (Le malade quitte sa place, et vient s’agenouiller aux
pieds du pasteur et du prophéte).

Seigneur Dieu qui &tes au ciel, nous sommes auprés de votre
lit. Vous pouvez le guérir. Nous vous supplions de porter votre
regard bienfaisant sur le malade. Tendez lui votre aimable main
qui a souffert sur la croix afin qu'il ait la santé et le bonheur.

.

317




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

Dieu des firmaments, nous vous louons. Christ plein d'amour,
nous vous rendons grice. Accomplissez votre ceuvre, nous n'y
sommes pour rien. Manifestez votre présence, votre amour,
votre miséricorde et votre loyauté. Vous &tes descendu avec
la grace. Nous louons votre saint nom. Faites que toute chose
devienne meilleure,

— Le propheéte: « Lora maribra, zesu, tokalagromonor danziri-
dumini wayirikroa lulabé danetulé leriza od-de-de-de-de dare-
magema. » 20

Alors Seigneur, kiawugigruanorabé waye kute lefone domini
dumini we o. Voila, il faut partir. Le Seigneur est Dieu. Rien ne
saurait étre a l'abri, rien ne saurait lui étre caché. Le départ
est certain.

(L'’esprit parle alors par la bouche du prophéte). « Clest
quelqu'un qui m’a envoyé chez lui. Je vais le rejoindre. Par
contre, si je ne parvenais pas a rester la-bas, je chercherais
quelqu'un d’autre car je ne dois pas errer dans la nature. Voila
ce que j'ai & déclarer avant de m’en aller. Je ne peux plus

attendre. »
Merci Seigneur. Dieu Eternel, tout est ainsi clair avec vous.
(S'adressant au malade) : Prie, I’Eternel agira.

— Le pasteur: (s'adressant au malade et lui imposant les
mains) « Baisse la téte ».

(Le prophete est suivi par son épouse et celle du pasteur qui
imposent, elles aussi, leurs mains sur les épaules et la téie du
malade) : « Dieu des firmaments, nous lui imposons les mains
au nom du Christ afin que vous fassiez perdre sa force a I'esprit.
Qu'il libére cet homme. La victoire est en vous. Esprit, sors,
retourne chez celui qui t'a envoyé. Nous vous rendons grice,
Dieu des firmaments. Vous étes le tout-puissant, vous pouvez
tout accomplir. Barrez la route a l'esprit afin qu’il ne puisse
pas revenir ». )

(S'adressant au malade) : « Remercie le Seigneur ».

20. La transcription des passages en glossolalie suit la phonie du
discours.

318




DESORDRES PSYCHIQUES

— Le .mualade : « Merci Seigneur ».

—.Le pasteur (s’'adressant au secrétaire de séance) : « C'était
un esprit. Il a été envoyé. Il a déclaré qu'il ne saurait errer
dans la nature ».

Le secrétaire note sur son cahier.
Le malade se releve et regagne sa place.
Le secrétaire appelle le malade suivant.

Les malades qui se rendent & Poukin s'engagent a ne plus
croquer la cola, & ne plus consommer d'alcool et & ne plus
consulter de devins ou autres  « charlatans ». L'infraction & ces
régles doit entrainer un retour de la maladie (interprétation de
la rechute). Mais de nombreux malades se soumettent aux in-
terdits. De toutes faconms, le principe de l'interdit conjoint au
traitement existe aussi dans la thérapeutique animiste. La plu-
part des remédes y sont donnés avec une série d'interdits
alimentaires.

La guérison est associée a la conversion religieuse. Des ma-
lades issus de grandes familles musulmanes n’hésitent pas a
se convertir au pentecdtisme dans l'espoir d’obtenir la gué-
rison. Il apparait, d’aprés des interrogatoires menés auprés
d’épileptiques, que la famille ne ressent pas cette conversion
comme une agression ou une marginalisation de leur parent
mais comme une tentative thérapeutique supplémentaire face
a une situation jugée désespérée. Cette observation fait valoir
I'aspect instrumental de la conversion religieuse. La rechute,
dans cette logique de pensée, est interprétée comme une non-
observance des rites et pratiques. La possession par les démons
a toujours, dans le sysitme pentecdtiste, une valeur négative
pour le malade. Il n'existe pas d’esprits positifs et négatifs :
ils sont tous négatifs. Le malade n'accede a aucun état magique
qui pourrait lui conférer des pouvoirs exceptionnels ou qui le
conduirait & un changement de statut social.

Dans 1'étude de cas citée, s’exprime 'idée d'une domiciliation
nécessaire des esprits (ici dans le corps de la personne), qui
peut faire songer a la territorialisation du génie animiste:. Selon
le pasteur, V'esprit ne peut pas rester « dans la nature », il doit
&tre « hébergé » par quelqu'un. Mais dans la pensée dite paienne

319




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

cette territorialisation est la marque d’une relation d’alliance
entre les hommes et les génies, symbole de la premiére occupa-
tion du sol par les hommes. La possession du prophéte par les
démons n'engage aucune convivialité entre les hommes et les
esprits.

Le pasteur n'accompagne pas son discours, aprés I'identifica-
tion de la catégorie causale (simple esprit, ou esprit envoyé
par un sorcier), d'un commentaire sur les conditions de la ren-
conire entre les esprits et le malade. Ce dernier livre peu de
renseignements sur sa vie personnelle, Ce qui lui est demandé
s'applique plus spécifiquement & une remise en cause de sa vie
passée (consultation de devins, pratiques de sorcellerie, consom-
mation d’alcool, etc.).

_ La maladie ne s'inscrit pas dans une histoire lignagere ; elle
est d’avantage individualisée. Mais le systéme pentecdtiste d'in-
terprétation du mal reste, par certains aspects, de type per-
sécutif (la cause est extérieure au sujet) puisque l'identification
de l'agent causal est l'esprit ou le sorcier et non pas un péché
ou un microbe. Le passage de la persécution & la culpabilité du
sujet, tel que nous l'ont décrit les auteurs de l'étude sur la
communauté de Bregbo (ZEMPLENI 1975), intervient ici non pas
au moment de linterprétation de l'origine de la maladie mais
au moment de celle de la rechute, celleci étant associée au
« charlatanisme » aprés la conversion (notons que la « culpabili-
sation» du sujet semble plus prégnante en ville qu'a la
campagne).

On peut s'interroger sur les raisons pour lesquelles les
pentecdtistes suscitent un tel engouement au Burkina Faso.
Une récente enquéte a montré que sur cent malades hospitalisés
en psychiairie, 25 % d’entre eux s'étaient rendus au préalable
dans les Assemblées de Dieu. Cela signifie-t-il aussi que les thé-
rapeutes habituellement consultés ne répondent plus 4 tous
les besoins exprimés par les malades ? On peut penser d’abord
que toute offre de soins suscite une demande de traitement.
L'institution peut donc créer un besoin la olt des systémes
d'auto-régulation existaient auparavant. L'institution révéele
aussi un certain choix idéologique. Le systéme pentecOtiste
semble un bon compromis entre les techniques thérapeutiques
animistes (recherche de l'agent causal, exorcisme, contention

320




DESORDRES PSYCHIQUES

des malades, paiement différé des soins) et une relation théra-
peutique individualisée s’appliquant & des sujets plus ou moins
acculturés (maladie sans référence au lignage, recours mnon
systématique aux consultations divinatoires, croyance dans les
miracles).

10. Conclusion

La recherche de la guérison conduit les malades & utiliser
différents systémes thérapeutiques. Chacune de ces alternatives
se référe a un modéele de santé et exerce un prosélytisme idéolo-
gique auquel le malade n'adhére pas nécessairement. Dans
litinéraire thérapeutique d'un malade, la religion de celui qui
détermine le choix du recours est souvent plus déterminante
que celle du malade. On observe une gestion familiale de la
maladie ot apparait un ensemble d'individus qui exercent tous
une influence dans les critéres de choix du recours (SIRANYAN
1988) : celui qui conseille, celui qui décide, celui qui conduit
le malade chez le thérapeute, celui qui paye les soins, celui qui
loge, celui qui propose un autre traitement, celui qui reste
en tant qu'accompagnant auprés du malade chez le thérapeute
ou dans le service de santé, etc. Toutes ces personnes, méme
si elles appartiennent & la méme famille, ne sont pas obliga-
toirement de la méme religion. Des rapports de forces peuvent
alors s’exercer & l'occasion de la maladie d'un parent, chacun
cherchant &4 imposer un type de recours selon sa place dans la
famille.

Si l'appartenance religieuse de la famille du malade est
déterminante dans la sélection du recours, l'émergence du
choix individuel chez l'affligé peut se manifester 4 l'occasion
d'une conversion religieuse a but thérapeutique, conversion
légitimée alors par l'entourage.

Mais quel que soit la religion oir le malade (ou sa famille)
puise l'explication de son mal, les catégories causales sont les
mémes : sorcellerie et possession par les génies.

Dans les trois cas (animiste, islamiste et pentecOtiste) la
catégorie «ancétre » n'est guére pertinente en ce qui concerne
le registre des désordres psychiques: chez les Animistes parce

321




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

que l'ancétre n'a pas le pouvoir de désocialiser ses descendants
(on a vu que tel est la définition du désordre psychique), chez
les Musulmans et les Pentecdtistes parce qu'il n'y a pas de culte
des ancétres.

Si la catégorie « génie » est largement utilisée dans les trois
systémes, son contenu sémantique cependant différe. Déja,
I'unique terme de kinkirga témoigne d'une évolution probable
de cette catégorie au cours de I'Histoire.

Dans le systéme animiste, le génie représente une vaste
catégorie explicative du monde (origine de la vie, notion de des-
tin, théories eschatologiques, représentations de la procréation,
interprétation des malformations congénitales, de la maladie
mentale ou de la mort des enfants en bas 4ge, etc.), s'inscrivant
dans une cohérence globale de l'univers. La catégorie « génie »
y est un systéme de représentations total.

- Chez les Musulmans et les Pentecotistes, la catégorie se
fragmente et n'a, de plus, qu'une valeur sociale négative. Les
hommes n’ont aucune alliance 4 engager avec les esprits puis-

qu'ils ne sont pas associés a cette idéologie de I'autochtonie.

Le génie est un élément commun aux trois systémes. Il
devient donc aujourd’hui un support de la transition, se pré-
sentant comme un signifiant susceptible d'&tre manipulé par
glissements de signifiés. Il permet ainsi le passage de l'un
aux autres, autrement dit une transition cognitive par une
certaine isotopie des images mentales.

Doris BONNET,

Centre ORSTOM, B.P. 182
Ouagadougou (Burkina Fa;o).

BIBLIOGRAPHIE

AUGE Marc
. 1975 « Logique lignagére et logique de Bregbo », In Prophétisme et

thérapeutique. Albert Atcho et la communauté de Bregbo. Paris :.

Hermann : 219-236, (Savoir).

1981 « Sorciers noirs et diables blancs. La notion de personne, les
croyances a la sorcellerie et leur évolution dans les sociétés
lagunaires de basse Codte d'Ivoire (Alladian et Ebrié) ». In La
notion de personne en Afrique noire. Paris: Editions du
CNRS : 519-529. (Colloques Internationaux du CNRS, N° 544).

322.




DESORDRES PSYCHIQUES

BonNET Doris . . i
" 1988 Corps biologigue, corps social. Procréation et maladies de
'enfant en pays mossi, Burkina Faso. Paris : Editions de
PORSTOM, 138 p., bibliogr., index, ill. (Mémoire ORSTOM,
Ne 110).

BRrouUsTRA-MONFOUGA Jacqueline
1973 « Approche ethnopsychiatrique du phénoméne de possession. Le
Bori de Konni (Niger). Etude comparative». Journal de la
Société des Africanistes, XLIII, 2 : 197-220.

BRUYER Annie
1987 Que font en brousse les enfants du mort 2 Morphologie et rituels
" chez les Mossi. Paris : EHESS (These de 3° cycle en ethnologie).

BURKINA FAs0. Ministére de la Santé Publique et de I’Action Sociale.
Concu et élaboré collectivement par les Docteurs Zezouma SANOU, Arouna
OueDRAOGO, Gérard MITELBERG (Rédacteur: Gérard MITELBERG).
1986-87. « Projet de développement de la santé mentale au Burkina
Faso ». Psychopathologie Africaine, XX, 1 : 19-65.

DeLossom Dim A.A.

* 1934 Les secrets des sorciers noirs. Paris : Librairie E. Nourry
(Science et Magie, N° 5).

Frazer James George

1981 «La magie sympathique ». In Le rameau d’or. Le roi magicien

dans la société primitive. Tabou et les périls de I'Ame. Tome I.
Paris : Robert Laffont : 41-140 (Bouquins). (I™ édition anglaise:
1890; 1™ édition francaise, Paris Librairie Orientaliste Paul
Geuthner 1935, 1927).

HruscH Luc de
1971 «La folie des dieux et la raison des hommes ». In Pourquoi
I'épouser ? et autres essais. Paris: Gallimard: 245-285. (Biblio-
théque des sciences humaines).

IzarDp Michel
1983 « Engrammes du pouvoir. L’autochtonie et I'ancestralité». Le
Temps de la réflexion, 4 : 299-323.

KaBore Oger
1981 Contribution & Uétude d’um rite d’initiation mossi. Le kindri,
dans la région de Koupela. Ouagadougou : CNRST, 92 p. multigr.
1985 Niuli zamzam. Essai d'étude ethnolinguistique des chansons
enfantines moose de Koupela. Burkina Faso (ex Haute-Volta).
Paris : Université Paris III (Theése de 3¢ cycle en ethnologie).

OLIVIER DE SARDAN Jean-Pierre
1986 « Des cultes de possession comme phénoménes syncrétiques... ».
In Afrique plurielle, Afrigue actuelle. Hommage & Georges
Balandier. Paris : Karthala : 232-239.

PFLUGER Walter
1988 Ronga. Ein Beispiel Politischer Organisation als System der
Komplementaritat. Wiesbaden, GMBH-Stutgart : Franz Steiner
Verlag, XII-424 p. (Arbeiten aus den Feminar fiir Volker-kunde
der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main).

SAMUEL A.
1987 Les religions d’aujourd’hui. Paris: Les éditions ouvriéres.

323,




PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE

SIRANYAN
1988 Etude des itinéraires thérapeutiques empruntés par les malades
mentaux. Ouagadougou : Université, ESSSA (Thdse de doctorat
en médecine).

Sow Ibrahima
1977 Psychiatrie dynamique africaine. Paris : Payot, 280 p. (Biblio-
théque scientifique).
SCHWEEGER-HEFEL Anne-Marie
1986 Kinkirsi-boghoba-saba. Das Weltbild der nyonyose in Burkina
Faso (ehemals Obervolta,West-Afrika). Wien : A. Schaendl Verlag.

Szonpr Léopold
1972 Introduction & lanalyse du destin. Tome I: psychologie géné-
rale du destin. (Traduit par Claude Van Reeth). Louvain/Paris :
Editions Nauwelaerts, 156 p.

Tuomas Louis-Vincent, LUuNEAU René
1975 La terre africaine et ses religions. Paris : Larousse, 336 p.

ZEMPLENI Andras
1975 «De la persécution a la culpabilité ». In Prophétisme et théra-
peutique. Albert Atcho et la communauté de Bregbo. Paris:
Hermann : 153-218. (Savoir).
1986 « Possession et sacrifice ». In Transe, chamanisme et possession
(Actes des 1le rencontres Internationales des 2428 avril 1985),
Nice : Editions Serre : 245-253.

324




DESORDRES PSYCHIQUES

RESUME:

La catégorie causale « génie» représente chez les Moose du Burkina
Faso, un vaste systéme d’explication du monde : origine de la vie, notion
de destin, théories eschatologiques, interprétation de la procréation et
des malformations congénitales, de certaines morts d'enfants en bas age
et des désordres psychiques de l'enfant comme de l'adulte, etc. Dans les
troubles mentaux, le génie se manifeste en possédant la raison ou Ja
volonté de la personne qui, pour guérir, doit s’en faire un allié ou l'exor-
ciser. Le rituel de l'alliance entre le malade et le génie est spécifique aux
animistes. Pour les musulmans et les pentecbtistes — qui occupent une
place prépondérante dans les quétes de soins des malades mentaux ~—
il ne s’agit pas d'une alliance mais uniquement d’un exorcisme, puisque
les esprits de la brousse sont aussi démons envoyés par Satan ou par ses
suppodts. Ce pluralisme médical est, tout compte fait, trés convivial au
Burkina Faso, méme si les thérapeutes affirment que les divers recours
thérapeutiques sont exclusifs les uns des autres. Dans la vie courante, les
malades en font un usage composite, n’hésitant pas 4 se convertir pour
obtenir la guérison.

Mots clés : Désordres: psychiques -— Changement social — Moose —
Burkina Faso — Culte de possession — Génies de la brousse
Composantes de la personne — Sorcellerie — Marabouts —
Cure — Prophetes pentecdtistes.

SUMMARY :

PSYCHIC DISORDERS, MOOSE ETIOLOGIES AND
SOCIAL CHANGES

The causal category ’spirit’ represents among the Moose of Burkina
Faso, an important sysiem of thought to explain the world: the origin
of life the notion of destiny, the eschatological theories, the interpretation
of the procreation and of the congenital deformations of some causes of
infant mortality and to the psychic disorders of children as well those of
adults. In the mental disorders, the spirit makes itself known by pos-
sessing the mind and the will of the person who, to be cured, must
make it to an ally or exorcise it. The ceremonial of the alliance between
the patient and the spirit is specific to the animists. For the moslems
and the pentec6tists—who occupy a predominant place nowadays in the
quest for care by mental handicapped persons—it’s not a question of an
alliance but only an exorcism, as the spirits of the bush are comparable
to different jinn or demons sent by Satan or by devil servants. This
medical pluralism is, generally considered, very convivial in Burkina Faso,
even if the therapeutists assert the therapeutical proceedings being exclu-
sive one from the other. In everyday’s life, the patients make a compo-
site use ofe it, not hesitating, if necessary, to become converted in order
to get cured.

Key words: Psychic disorders — Social changes — Moose — Burkina
Faso — Spirit possession — Spirits of the bush — Concept
of the person — Witchcraft — Shaikh (Muslem religious
notable) — Therapy — Pentecotist prophets.

325




