
Psychopathologie Africaine, 
1988-1989, XXII, 3 : 293-325 

DÉSORDRES PSYCHIWES, 
aTIOLOGIES MOOSE 

ET CHANGEMENT SOCIAL 

Doris BONNET 

, 1. Introduction 

L’étude présentée ici s’inscrit dans le cadre des actions de 
recherche programmées par le Ministère de la Santé et de 
l’Action Sociale burkinabè dans son (( Projet de développement 
de la Santé Mentale au Burkina Faso >> (BURKINA FASO 1986-87). 

Elle répond plus précisément au souci des psychiatres de 
mieux connaître les représentations culturelles des désordres 
psychiques ainsi que les logiques individuelles et sociales qui 
organisent les itinéraires thérapeutiques (( dans le but d’aug- 
menter l’efficacité de l’assistance psychiatrique sans déstabili- 
ser les organisations d’assistance non biomédicales D (BURKINA 
FASO 1986-87). 

Au lieu de dresser un inventaire des différents recours 
thérapeutiques auxquels les malades mentaux s’adressent au- 
jourd’hui, puis d’appréhender séparément les représentations 
culturelles de la maladie mentale, il m’a paru plus dynamique 
d’observer d‘une manière transversale, la façon dont une caté- 
gorie causale, celle qui met en cause les (( génies )) 1, est com- 

1. La littérature anthropologique n’est pas très précise quant B 
l’utilisation du terme (( génie )). Emile Durkheim, par exemple, l’utilise 
surtout pour désigner un esprit négatif (les (( génies malins P). Marcel 
Mauss parle d’esprits ou d’êtres magiques, rarement de génies. Selon 
Guy Le Moa1 l’emploi du terme <( génie x est préférable B celui d’a esprit D 
lorsqu’il s’accompagne d‘une description anthropomorphique, alors que 
l’esprit n’a aucune représentation physique (communication personnelle). 
Enfin, pour Jean-Pierre Olivier de Sardan, l’utilisation du terme G gdnie D 
est peut-être le produit d‘une contamination des chercheurs au contact 
d’un parler local, lui-même influencé par l’extension du terme islamique 
v jinn x (communication personnelle). 

293 
ORSTOM Fonds Documentaire 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE . . .  

munément ou différemment utilisée dans trois types d’inter- 
prétations et de recours (animistes, islamiques, pentecôtistes). 
En effet, l’usage de la catégorie c( génie >>, si elle est largement 
proposée comme explication du désordre mental, ne l’est pas 
de la même façon selon que le dispositif interprétatif se réfère 
à la religion du terroir, à l’Islam ou à la Bible des pentecôtistes. 

Avant d‘engager cette réflexion, il m’a paru utile de camper 
la place qu’occupe cette catégorie par rapport aux princi- 
pales autres étiologies moose 2 de la maladie (ancêtre, sorciers) 
et d’analyser son contenu sémantique afin de mieux l’articuler 
à la globalité du système de pensée de cette société et 
de dégager les implications sociales de ces représentations 
symboliques 2bis. 

Au terme de l‘analyse, le référent <( génie D apparaît comme 
un révélateur du changement social, permettant aux malades 1 

d’adhérer à de nouveaux systèmes de représentations sans avoir 
à renoncer entibrement aux anciens 3. 

2. Les agents sociaux du désordre 

Les troubles mentaux ont, pour les Moose du Burkina Faso, 
deux origines principales : la possession par les génies 4 ou la 
sorcellerie. Ces deux types d’interprétation sont evoqués aussi 
bien chez les devins animistes que par les marabouts musul- 
mans ou les pasteurs protestants pentecôtistes aux offres de 
soins de plus en plus recherchées au Burkina Faso. 

2. Moose est le terme qui désigne le groupe ethnique dans son ensem- 
ble. Moose est le pluriel de moagn utilisé plutôt en tant qu’adjectif au 
singulier. La langue des Moose est le moore. 

2bis Je remercie René Collignon, Michel Izard, Oger Kabore, Jean-Pierre 
Olivier de Sardan et Albert de Surgy pour leurs annotations et commen- 
taires B la suite de la lecture de cet article. 

3. D’un point de vue géographique, les données recueillies auprès des 
devins qui officient par communication médiumnique avec les génies ont 
été collectées au cours d’enquêtes menées depuis 1975 dans différentes 
régions du pays (Yatenga, Sanmatenga, Zounweogo et vallée du Kou). Les 
observations effectuées auprès des marabouts ont été essentiellement 
réalisées dans Ia région de Manga en 1986. Enfin, les informations ras- 
semblées, la même année, auprès des protestants pentecôtistes provien- 
nent du village de Poukin où vivent plus de cent personnes (malades et 
accompagnants), dans la région de Sapone, au sud de Ouagadougou. 

4. I1 s’agit ici de ce que Andras Zempléni nomme une “possession 
incontrôlée ” (( qui se spécifie par la croyance B l’investissement continu 
de la personne par un être invisible et identifiable qui en est normalement 
séparé par une limite externe ou interne >> (ZEMPLENI 1986). 

294: 



.‘ DESORDRES PSYCHIQUES. 

La folie, considérée comme une agression du monde exté- 
rieur tant humain (sorcier) que surnaturel (génie), ne résulte 
pas de la volonté des morts. En effet, la catégorie causale des 
ancêtres pourtant abondamment utilisée dans l’interprétation 
de la maladie de l’enfant (BONNET 1988) est rarement évoquée 
dans le cas de la folie (genga, en moore). Les devins moose jus- 
tifient cette non intervention des ancêtres par le fait qu’<< ils 
ne peuvent pas donner ce qu’ils ne sont pas capables d‘arrêter D. 
La folie est ainsi présentée comme échappant à leur contrôle. 

Pourtant les sorciers moose sont censés agir avec plus 
d‘efficacité lorsque l’individu n’est plus protégé par ses ancê- 
tres, c’est-à-dire après qu’il ait commis une transgression à 
l’ordre social. Cette conception n’est pas spécifique à la mala- 
die mentale ni même à la société moaga - chez les Akan par 
exemple une faute sociale affaiblit la force vitale et attire les 
sorciers (AUGE 1981) -. Chez les Moose ils occupent ainsi un 
statut d’auxiliaire auprès des ancêtres (ils sont comparés à des 
(c chiens de chasse D). Certains génies moose assument aussi 
cette fonction. On les considère comme des c gendarmes >) 5 
employés au service des ancêtres 6. Néanmoins, au moment de 
l’interprétation, le devin ne désigne pas l’ancêtre mais le sorcier 
ou le génie comme agents pathogènes actifs. 

L’interprétation spontanée des malades à I’égard des 
ancêtres est moins formelle que celle des devins. La catégorie 
cc ancêtre >) est souvent associée dans l’esprit des <e profanes >) 

2 de nombreux états anxieux. Cela signifie que la maladie, d’une 
manière générale, est souvent vécue comme un avertissement, 
une sorte de <( feu orange D qui précède la punition mortifère 
de I’ancêtre. Les ascendants apparaissent souvent dans les 

5. Les génies que les Moose appellent bi-bese eles enfants récalci- 
trants )> peuvent aussi utiliser les Cléments atmosphériques tel que le vent 
comme auxiliaires. De nombreuses maladies sont ainsi interprétées comme 
étant transmises par les vents. Chez les Haoussa, les génies sont même 
appelés (( vent >>. Dans la possession, il est dit qu’on ((chevauche les 
vents >> (J.-P. Olivier de Sardan, communication personnelle). 

6.  Sorciers et génies entretiennent aussi des rapports d’allégeance. Un 
malade au service de psychiatrie de l’hôpital de Ouagadougou dit que les 
sorciers lui ont envoyé de mauvais génies. L’anthropologue allemand 
W. Pfluger déclare que les sorciers peuvent, à la suite d’un endettement, 
promettre des enfants à un autel dédié aux génies (communication 
personnelle). 

295, 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

rêves en qualités d’agents anxiogènes ou persécuteurs. I1 s’agit 
généralement de défunts récents, susceptibles de se réincarner. 
Un rêve anxiogène peut ainsi déclencher un itinéraire divina- 
toire qui correspond pour le sujet à une quête de sens. Mais 
toute manifestation nocturne des ancêtres, présage d’un malheur 
à venir, ne témoigne pas nécessairement d’un désordre psychi- 
que. L’apparition de l’ancêtre au moment du rêve n’est pas, non 
plus, systématiquement négative. L‘ancêtre peut, à cette occa- 
cion, transmettre des connaissances à un de ses descendants : 
la charge de thérapeute est ainsi souvent héritée au moment 
d‘un rêve. 

Les esprits ancestraux moose ne sont, par contre, jamais 
associés à la possession contrairement à ce qui se passe chez les 
Wolof ou dans d’autres sociétés sahéliennes. Les ancêtres moose 
ont pour principale fonction d‘assurer la maîtrise de l’ordre et 
de l’espace social. Ils ne peuvent donc avoir, conjointement, le 
pouvoir de désocialiser leurs descendants. Or, la folie est pré- 
cisément conçue chez les Moose comme une désocialisation, un 
retour à un état pré-social d‘avant la maîtrise de la Nature par 
les ancêtres. Les génies symbolisent un registre temporel 
d’avant les hommes (cf. mythe de l’autochtonie), stade infra- 
social susceptible de réapparaître à l’occasion de désordres psy- 
chiques. Ancêtres et génies représentent donc deux caîégories 
distinctes de l’univers : ordreldésordre, fixité territoriale/er- 
rance spatiale (IZARD 1983). Les uns ont un pouvoir de vie et de 
mort sur leurs descendants, les autres essentiellement un pou- 
voir de désocialisation. 

La sorcellerie, à l’origine des troubles du comportement, 
est plus de type instrumental (sorcery) que psychique (witch- 
craft). L’individu pris dans ses rets est victime d’une incapacité 
intellectuelle et/ou d’une impuissance sexuelle. I1 est affaibli 
et dans l’impossibilité d‘atteindre la performance ou la tâche 
qu’il s’est assignée (interprétation de l’échec scolaire, profes- 
sionnel ou amoureux). I1 est devenu une personne (c sous in- 
fluence,,. Dans tous les cas, il s’agit d’une remise en cause de 
la position sociale de l’individu, soit de son identité sociale. 

Alors que dans l’interprétation de la maladie de l’enfant en 
bas âge, il ne fait pas de doute qu’il s’agit d’une reprksentation 

296 



DESORDRES PSYCHIQUES 

de type witchcraft où la sorcière G mange )) l’âme de l’enfant 
(d’où l’appellation de cc mangeuse d’âmes >>), dans l’interpréta- 
tion du trouble mental, par contre, on rencontre aussi bien des 
actes de magie maléfique avec supports matériels (poisons, 
nœuds sur une cordelette, philtres, talismans divers, etc.) n’atta- 
quant pas l’âme mais une autre composante de la personne (le 
yam, symbole de la raison et de la volonté), que des <(poisons 
psychiques N 7, transmis par des individus au pouvoir charisma- 
tique - ce qu’on appelle depuis peu au Burkina Faso la 
c( SONABEL sans fil >?8 - qui attaquent soit l’âme ou énergie 
vitale de la personne (siiga) soit le y a m  Là aussi, on observe 
certaines disjonctions entre le discours des devins et celui des 
malades. Les devins considèrent, dans la majeure partie des 
cas, qu’il s’agit d’une attaque du yam, tandis que les malades 
parlent indifféremment d’une détérioration du yarn ou du siiga. 

Les agresseurs sont les rivaux directs des ensorcelés : 
consanguins, compagnons de classe d’âge, voisins, collègues de 
travail, concurrents en amour, compétiteurs sportifs, etc. Les 
t( victimes )? évitent généralement d‘accuser publiquement leur 
agresseur de crainte que le sorcier ne se venge ou que l’accusa- 
tion ne suscite un remaniement social aux trop lourdes consé- 
quences (déménagements, demandes de changements d’affecta- 
tion) 9. Lorsque les persécuteurs ne sont pas, dans le discours du 
malade, situés à des places culturellement attendues (par exem- 
ple, lorsque le malade nomme son père ou sa mère comme 
agents persécuteurs), la famille peut se désolidariser alors de 
l’interprétation de son parent. En fait, l’attitude de la famille dé- 
pend de l’état d’esprit et du comportement général du malade 
(état délirant, agressivité, tentative d’homicide). 

7. Expression de R. RANLIAU dans sa préface A l’ouvrage de D.A.A. 
DELOBSOM (1934 : 27). 

8. SONABEL : Société nationale burkinabè d’électricité. 
9. Selon un médecin du service de psychiatrie de l’hôpital Ouedraogo 

de Ouagadougou, le père d’une patiente affirme connaître la personne 
responsable des maux de sa fille mais avoue qu’il n’a pas la force d’assu- 
mer les effets d’une accusation publique. En d’autres termes, il préfère 
garder le symptôme de sa fille plutôt que d‘affronter le bouleversement 
social d‘une accusation de sorcellerie. 

297 



PSYCHOPATHOLQGIE AFRICAINE 

3. Les génies et leurs quali€ications 

Un unique terme moore désigne à la fois les génies de lieux, 
les génies tutélaires et les individus nés jumeaux (kinkirga, 
pluriel : kinkirse), alors que la plupart des sociétés voisines 
(Bobo, Bisa, Dogon) possèdent deux ou même plusieurs mots 
pour nommer les uns et les autres. Ceci ne signifie pas pour 
autant que le panthéon des Moose en soit plus simple. Selon 
Anne-Marie SCHWEEGER-HEFEL (1986), les kinkirse seraient les 
enfants de Dieu (Wende) et de sa sœur la Terre (Tenga). Ce 
couple incestueux n’engendrerait que des êtres gémellaires. 
Sans mcttre en doute les informations recueillies par cet auteur 
qui peuvent constituer un savoir fragmentaire en région 
kurunzba (au nord-ouest du Burkina), je précise que je n’ai 
jamais collecté d’informations relatives à cet inceste originel. 
Néanmoins, des formules sacrificielles font souvent référence 
& (< Dieu”et son épouse la Terre >>. D’autre part, la gémellité m’a 
plusieurs fois été présentée en rapport avec l’inceste. Les Moose 
considèrent notamment que << deux hommes qui partagent une 
même femme provoquent en elle une grossesse gémellaire >>. 
Dans ce cas, l’accent est mis non pas sur les relations sexuelles 
prohibées entre un homme et sa consanguine mais entre un 
individu e.t l’épouse d’un père biologique ou classificatoire. Est 
alors jugé incestueux le fait de coucher avec la femme d’un 
homme dont on partage le même sang (selon la filiation patri- 
linéaire). Cette prohibition s’annule au décès du père biolo- 
gique ou classificatoire (les Moose pratiquent le lévirat). 

Pour l’ensemble des Moose animistes, les génies (au sens 
générique du terme) sont à l’origine de la procréation, du destin 
individuel et de la possession. 

Les génies ont, en effet, la possibilité de s’introduire dans 
l’utérus d‘une femme et d’adopter une corporéité foetale. Leur 
aspect est du reste décrit comme celui d’un enfant, voire même 
d‘un avorton: grosse tête rouge, petit corps. Tout individu est 
ainsi un ancien génie <( de la cour de Dieu D (théorie de la mé- 
tamorphose). 

Chaque lignage dispose pour procréer d‘une espèce de 
<( pool )> de génies alliés (descendants de ceux qui se sont alliés 
aux premiers ancêtres au moment de la première occupation 

298: 



’ DESORDRES PSYCHIQUES 

du sol)’ que certaines femmes tentent de s’approprier au détri- 
ment d’autres à l’intérieur du lignage (interprétation de I’hypo 
ou de l’hyperfécondité). Cette idée témoigne d’une représenta- 
tion lignagère e t  non individuelle de la reproduction humaine. 
En cas de stérilité, des sacrifices peuvent être accomplis à 
l’adresse de kinkirse qui ne sont pas nécessairement localisés 
à l’autel de la terre (tengkugri) du lignage de l’époux 10 mais à 
celui du lignage de la femme, ou même encore sur un autel 
réputé pour sa fécondité, mais desservi par un lignage sans 
lien de parenté avec celui du couple infécondIl. L’époux est 
tenu de demander à ses génies lignagers l’autorisation d’effec- 
tuer un sacrifice propitiatoire sur un autre autel de la terre 
que celui de son groupe lignager. Si une naissance s’ensuit, 
l’enfant portera comme nom individuel le nom du lieu sacrificiel 
(arbre, roche granitique, marigot, colline, etc.). 

Le kinkirga à l’origine de la conception de la personne 
devient son génie tutélaire. Appelé zu-kinkirga, le (( génie de la 
tête B, il protège l’individu tout au long de sa vie, notamment 
lorsque ses ancêtres patri-lignagers cherchent à le punir à la 
suite d’une transgression à l’ordre social. A la mort de la per- 
sonne, le kinkirgu retourne dans (( l’autre monde U et détermine 
à nouveau avec Dieu (Wende) les conditions de sa future vie 
terrestre (être riche, stérile, avoir telle maladie ou tel malheur) 
et de sa future mort (mourir jeune ou vieux, de mort naturelle 
OLI accidentelle). Cette promesse prénatale (appelée pulemde 
en rnoore) engage donc le destin de l’individu et révèle que les 
Moose comme les Ewe et les Yoruba lient le destin individuel 
5 leur théorie des origines. 

Dieu n’ayant créé, pour les Moose, que de bons kinkirse, 
certains sont devenus mauvais lors d‘un passage terrestre oh 
leur promessè prénatale n’a pas été respectée. I1 s’agit généira- 
lement d’individus décédés à la suite d’une agression en sor- 
cellerie non (( programmée >>. Ils sont du reste appelés des 

10. La femme n’a pas le droit d‘effectuer à titre personnel des démar- 
ches qui impliqueraient des sacrifices avec écoulement de sang. Elle peut, 
par contre, faire individuellement des offrandes. 

11. Aux autels cultuels sont souvent associés des spécialités : maladies 
de peau, cécité, infécondité, etc. 

299. 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

morts forcés D. Dans la région de Kaya, des personnes interro- 
gées disent qu'il s'agit d'individus morts stériles, cc venus sur 
terre pour rien D. D'autres parlent de jumeaux décédés. L'inter- 
prétation diffère selon l'interlocuteur et les régions mais dans 
tous les cas on signale une vie passée insatisfaisante et mar- 
quée de rancœur. Ces mauvais génies sont à distinguer des 
c( esprits rouges x (traduction littérale de kim-mbgu) 12, âmes 
errantes d'individus décédés de mort violente (pendaison, 
noyade, foudroiement, accident de la route, etc.) qu'ils rejoi- 
gnent néanmoins dans un même espace topographique 
imaginaire. 

Les mauvais génies (kinkirse wense) n'ont pas la fonction 
de féconder les femmes mais ils en possèdent néanmoins la 
faculté. Leur amertume les conduit parfois à le faire afin de se 
venger de celles qui les auraient impunément agressés. La 
femme qui a le malheur d'avoir été pénétrée par l'un d'entre 
etur va accoucher d'un malformk. Cette interprétation des mal- 
formations congénitales s'illustre généralement par le scénario 
suivant: la femme part hacher du bois en brousse et coupe 
involontairement le bras ou le pied d'un génie qui se reposait 
sur l'arbre. Le génie mécontent suit la femme et la pénètre afin 
qu'elle accouche de l'être qu'elle a agressé, même par 
inadvertance. 

La subdivision anthropomorphique des génies en <( bons )) 
et cmauvais )), dans la langue moore, ne peut pas nous per- 
mettre de les classer d'un côté en lares domestiques et de 
l'autre en esprits sauvages, selon un découpage résidentiel oÙ 
les premiers habiteraient le village et les seconds hanteraient 
Ia brousse. De la même façon que des êtres humains bons et 

12. Les Moose nomment kiima (pluriel: kiimse) B la fois l'ancêtre et 
l'âme du mort (le ghost anglais ou le fantôme français) avant la réalisa- 
tion de ses funérailles, période pendant laquelle il est susceptible de 
rapter ce qu'il chérissait de son vivant ; ceci se traduit dans la vie d'ici- 
bas par la détérioration de ses objets personnels et le décès de ses 
proches. Une fois les funérailles accomplies, son âme part chez les an- 
cêtres. Si l'individu est mort de manihre violente, son âme ne peut rejoin- 
dre celle de ses ascendants et reste éternellement errante. Elle est appelée 
kim-miugu. Si la personne meurt de maladie, son âme se fixe dans un 
lieu comu de tous (colline, généralement) oh il est possible de l'entendre 
(bruits de. voix ou de vaisselle) : il s'agit d'interprétations essentiellement 
auditives. 

300 



DESORDRES PSYCHIQUES 

méchants circulent dans un même espace géographique, les 
génies positifs et négatifs << proviennent tous de la brousse n. 
La divergence existe au niveau des relations qu’ils engagent 
avec les humains. Les uns ont des relations d‘alliance et consé- 
cutivement des droits et des devoirs (prestations alimentaires, 
protection) envers les humains; les autres ont des relations 
d’agression et/ou d’évitement. Mais A l’intérieur de chaque 
groupe, Co-existent des Cléments à la fois positifs et négatifs. 

L’emplacement des autels dédiés aux génies est multiple et 
varié. I1 s’agit soit de lieux naturels tels que buttes, fourmilières, 
termitières, arbres (cailcédrat, baobab, néré et karité principa- 
lement), rochers, marigots, bosquets, croisées de chemins 13 ; 
soit d‘édifications humaines telles que jarres renfermant des 
morceaux de poterie, pierres hautes entourées de cailloux, 
mottes de terre parfois accompagnées de petites poteries, pour 
la plupart localisées à l’extérieur de l’enclos familial (& côté 
d’un champ, sous les greniers à céréales, près d’un marigot ou 
d‘un bosquet, à proximité d’un marché, etc.). Ces matérialisa- 
tions humaines symbolisent l’alliance des génies de la terre 
avec les ancêtres fondateurs du patrilignage. Ils sont donc 
censés abriter aussi bien les ancêtres que les génies. 

On rencontre également, cette fois à l’intérieur des enclos 
familiaux et accolées aux cases des épouses du chef de famille, 
de petites mottes de terre doubles appelées <( cases de génies D 
(kirzkirs-doogo) censées favoriser les grossesses gémellaires. 
Elles peuvent être aussi construites en remerciement d‘une nais- 
sance de jumeaux. L’édification de ces (( cases de génies D paraît 
plus fréquente dans les cours de lignages de chefs. Ceci peut 
s’expliquer par le fait que les populations Dagomba (dont sont 
issus les actuels lignages de chefs) venues à l’actuel Burkina 
Faso aux xve - X V I ~  siècles considéraient les naissances de ju- 
meaux comme un bienfait social, tandis que les populations 
autochtones (notamment les nionionse) les jugeaient, au 
contraire, maléfiques, apportant la foudre ou la maladie. Les 
jumeaux étaient exposés en brousse (à l’intérieur de termitières 
ou de troncs d’arbre), soit rendus à leur lieu d’appartenance 

13. Certains lieux peuvent acquCrir le statut d’autel uniquement apen- 
dans une saison ou pour une seule offrander, (BRUYER 1987 : 108). 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

d'origine. Notons aussi que la gémellité, dans de nombreuses 
sociétés africaines, est associée au pouvoir politique (symbole de 
la dialectique du discours). 

Les génies, positifs comme négatifs, sont à l'origine de 
la possession. A l'instar de nombreuses sociétés africaines, les 
Moose reconnaissent deux types de possession. L'un est jugé 
bénéfique et productif, introduisant la connaissance auprès des 
hommes alors que l'autre est maléfique et improductif. Le pre- 
mier représente une élection pour le sujet, tandis que le second 
est vécu comme une intrusion agressive et persécutrice. Dans le 
premier cas, la possession est physiquement décrite en terme de 
c( chevauchement x (le possédé sert de monture au génie) ; dans 
le second cas, il s'agit d'un << accompagnement )> (le sujet est 
suivi dans ses faits et gestes). 

Les génies lignagers sont à l'origine de la procréation et de la 
possession-élective, qui du reste est présentée comme une 
contrepartie à la maternité. Certains interlocuteurs disent 
même que (( ceux qui ne mettent pas les femmes en grossesse, 
les chevauchent pour les avoir comme mères D. Qu'elle enfante 
ou qu'elle soit possédée, la femme est présentée comme étant 
la mère des kinkirse. 

Dans les deux types de relation (mère/enfant, femmelgénie), 
il s'agit d'un rapport symbiotique qui s'achève par la socialisa- 
tion de l'enfant (dation du nom individuel, sevrage, accès 
au langage) ou par l'initiation de la femme. En cas d'échec, 
l'enfant retourne chez les siens (interprétation de la mort) ou 
la femme redevient folle (interprétation de la rechute), 

4. Les signes de la possession 

Bien qu'il ne semble pas que les troubles considérés comme 
provenant des <( bons >) ou des <( mauvais >> génies correspondent 
a des pathologies spécifiques, le c syndrome de possession >> tel 
que le décrit A. ZEMPLENI (1966) chez les Wolof du Sénégal est 
relativement proche du cas décrit par les devins moose à l'oc- 
casion de la possession élective : anorexie, mutisme, apathie, 
amaigrissement. Chez les Moose, l'épisode pathologique dé- 
marke généralement, comme dans le ,cas wolof, par un état 

302 



DESORLYRES PSYCHIQUES 

mutique14-suivi d‘une fugue en brousse. Le malade vit une 
période d’errance oh l’on suppose qu’il communique avec les 
génies. Puis, il réapparaît au village où il suit son traitement et, 
peut à son terme devenir devin thérapeute (kinkin-baga). L’épi- 
sode pathologique de l’élu fait songer à l’initiation d’un autre 
devin de la société moaga appelé bugo. En effet, celui-ci doit 
parcourir la brousse silencieusement pendant deux semaines 
afin de rapporter une gourde (songa) cachées par les aînés de 
son groupe familial. Lorsqu’il la retrouve, il doit la ramasser 
avec sa bouche, les deux bras croisés derrière le dos, et la dé- 
poser ainsi au pied d’un autel (tiibo), situé à l’extérieur de son 
enclos familial, après en avoir fait trois fois le tour. Au terme 
de cette quête, il entre dans une période de transe rituelle qui 
s’achève par l’intervention des autres devins qui le resituent 
dans sa filiation, le resocialisent. Contrairement au devin appelé 
kiizkirs-baga qui officie par communication avec les génies et 
sans effectuer de transe, le devin bugo, qui est de par son statut 
en relation avec les génies, n’officie pas dans ses consultations 
quotidiennes par communication médiumnique avec eux mais 
généralement à l’aide des cauris. De plus, il reçoit souvent ses 
consultants sous un arbre à l’extérieur de la cour, soit de façon 
publique alors que le kinkivs-baga fait .sa consultation à l’in- 
térieur d‘une case derrière un mur ou un rideau, soit de ma- 
nière priyée. 

Le thème de la fugue et de l’errance existe aussi dans la 
maladie-sanction, mais dans ce cas, il ne s’agit pas d’une <( pro- 
menade guidée )) dont on revient avec un ensemble de connais- 
sances magiques comme dans le cas de la folie-élective. La dé- 
socialisation du sujet est, cette fois, sans retour. La mort so- 
ciale symbolisée par l’errance en brousse n’est pas suivie d’une 
renaissance avec possibilité d’accès à la charge de thérapeute, 
soit d‘un changement de statut social comme dans la maladie- 
élection. Dans les deux types de possession, le thème de l’er. 
rance est donc commun mais l’issue du parcours n’est pas la 
même. 

Les autres symptômes du malade sont souvent présentés 
comme l’expression du caractère du génie. Ainsi, un guérisseur 

14. Cet état peut être rapproché de celui de l’enfant en bas âge dont 
on dit qu’a il n’a pas de bouche )) (Cf. KABORE 1985). 

:3D3 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRTCMNE' 

de la région de Manga présente quatre types de malades cor- 
respondant à quatre caractères de génies : l'agressif, le muet, 
le logorrhéique, l'errant. Le << couple B gbnie/malade est censé 
entretenir une relation en miroir qu'on peut appeler, en réfé- 
rence à la terminologie de J.G. FRAZER (1981 : 41), une <( relation 
de similitude x par contiguité symbolique entre le génie et le 
malade 15. 

Néanmoins, les signes de la possession ne provoquent pas 
systématiquement des troubles d'ordre psychique. Comme chez 
les Songhaï, il peut s'agir de stérilité, d'hémiplégie ou de cécité 
(OLIVIER DE SARDAN, communication personnelle). 

5. La causalit6 instnunentale 

Le génie, comme le sorcier, agresse le principe vital de la 
personne yam, généralement traduit en français par <( volonté x 

ou <( désir )) et aussi par G vésicule biliaire )) puisque les Moose, 
comme les autres sociétés africaines, associent les sentiments 
aux organes du corps humain. Le yam donne à l'individu la 
capacité à formuler un choix. I1 permet (( d'apprécier les situa- 
tions avant d'ordonner l'action x (KABORE 1985). Sa perturbation 
ôte à la personne la maîtrise d'elle-même et désorganise son 
discours. On dit alors que le yam est <c gâté )> ou <( ren- 
versé >>, ou encore U qu'il se lève >> lorsque la crise apparaît. La 
nouvelle lune (Ici-ponsgo, lune pourrie) a la possibilité de per- 
turber le yam des fous et des épileptiques. Elle occasionne pour 
les uns des épisodes féconds et pour les autres des crises 
convulsives. 

Dans la sorcellerie instrumentale, le sorcier exerce également 
une action sur le yam de la personne mais l'opération est néan- 
moins quelque peu différente. Le sorcier (< travaille D le yam, 
c'est-à-dire qu'il le manipule afin que la personne soit sous sa 
dépendance mais en restant à distance, alors que le génie entre- 
tient une relation beaucoup plus fusionnelle avec le possédé. 
Qn dit que le génie c( colle )> son propre yam B celui de l'individu. 

15. Dans le même ordre d'idée, les malformations congénitales de 
l'enfant sont associées ?a la physionomie du génie procréateur (manchot, 
boiteux, etc). 



DESORDRES PSYCHIQUES 

Selon Walter Pfluger le yam du génie et celui du malade se 
mélangent. Le génie se lie à l’individu et se transmet dans le 
lignage du kinkirs-baga en ligne utérine, contrairement à ce qui 
se passe dans le cas du devin appelé bugo possédé par un génie 
transmis en ligne agnatique. 

L’ensorcelé et le possédé sont considérCs comme étant SOUS 

influence. Dans le premier cas, la victime n’est plus maître de 
ses choix, de ses décisions, de ses désirs (souvent dans le do- 
maine amoureux). Dans l’autre, tous ses actes sont effectués 
sous la directive des génies (par exemple, un individu se jette 
dans un puits ((parce que les génies le lui ont demandé .). 
Dans tous les cas, la volonté de la victime est soumise à celle 
d’un autre être. 

Le malade possédé par une entité extérieure à lui-même 
n’est en aucun cas dépossédé de son âme (siiga) qui ne quitte 
l’individu qu’à l’occasion d’un rêve, avant la mort ou durant un 
état comateux. 

Le yam et le siiga ont tout de même une influence réciproque 
car la détérioration de l’un peut avoir des effets sur la qualité 
de l’autre. Ainsi un individu dont le siiga a été agressé par un 
sorcier mais qui parvient à se cc libérer D - soit parce que les 
pouvoirs du sorcier ne sont pas suffisamment puissants, soit 
parce qu’un clairvoyant ou le génie tutélaire de l’agressé est 
intervenu en sa faveur - a peut-être la vie sauve mais souvent 
le yam perturbé. C’est tout au moins ainsi que le devin peut 
expliquer certains désordres mentaux, parfois consécutifs à 
une maladie organique. Cette idée présente aussi les troubles 
mentaux comme une (( mort manquée >>. 

6. L’origine 

L’Cvénement qui est à l’origine des deux types de possession 
prend toujours l’aspect d‘une rencontre entre la personne et 
les génies. I1 s’agit dans tous les cas d’une relation duelle. 

Dans la possession-élective, la rencontre ou choix de l’élu(e) 
ne s’effectue pas au hasard. Les personnes prédisposées à être 
désignées sont généralement les jumeaux et les femmes, mé- 

305 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

diateurs entre le monde matériel des humains et le monde sur- 
naturel : les premiers parce qu'ils sont considérés comme étant 
eux-mêmes en partie des génies de par la singularité de leur 
naissance, et les secondes à l'occasion de la procréation (l'esprit 
de brousse se métamorphose en être humain dans l'utérus de 
la femme durant la gestation). 

On observe aujourd'hui un troisième groupe particuliè- 
rement exposé: les musulmans hostiles à la croyance aux 
kinkirse et au culte des ancêtres et qui manifestent par- 
fois' des attitudes agressives à l'égard de leur entourage 
païen. S'ils présentent, par €a suite, des troubles psychi- 
ques, ils peuvent subir en retour la pression de leurs parents 
et être conduits auprès d'un kinkirs-baga qui recommande, bien 
sûr, une initiative (soit une re-conversion) pour accéder à la 
guérison. Le diagnostic de la maladie imputé aux génies fami- 
liaux constitue en ce cas une revendication de l'entourage en 
faveur ae la religion du terroir, celle qui fonde son idéologie 
sur le culte des ancêtresls. Si dans les représentations cultu- 
relles moose, les ancêtres et les génies entretiennent des rap- 
ports de force, on voit qu'ils peuvent également être vécus 
comme solidaires d'une même idéologie (résistance à l'assimi- 
lation, retour des exigences traditionnelles). Chez les Wolof et 
les Haoussa, la possession peut être aussi considérée comme 
le resultat d'une vengeance des esprits délaissés par l'Islam. 
Ce qui a conduit certains auteurs a distinguer la possession- 
tradition de la possession-acculturation (THOMAS & LUNEAU 
1975 : 178). Mais d'autres ont fait valoir l'aspect déjà syncréti- 
que de ces premiers systèmes de possession dits traditionnels 
(OLIVIER DE §ARDAN 1986). 

Ce dernier groupe est largement représenté à la vallée du 
Kou où la migration suivie d'une conversion religieuse, géné- 
ralement B l'Islam, est souvent un moyen pour les cadets de 
s'émanciper des aînés. La vallée du Kou compte du reste de 
nombreux kinkirs-bagba (pluriel de kinkirs-baga). I1 ne semble 
pas qu'il s'agisse dans tous les cas d'anciens musulmans repen- 

16. Pour les marabous, au contraire, les devins qui officient par 
communication médiumnique avec les génies sont des charlatans qui 
kxploitent l'imagination des villageois et des citadins. 

306 



DESORDRES PSYCHIQUES 

tis. Les habitants de cette région expliquent plutôt leur grand 
nombre par l’expansion de la riziculture et la rareté croissante 
des espaces libres: <(ce qui conduit les génies, selon les mi- 
grants, B s’installer chez les gens et consécutivement à les ren- 
dre malades )>. Cette même explication est donnée à Ouagadou- 
gou pour les quartiers récemment lotis à la périphérie de la 
ville. Génies et humains sont présentés dans un rapport concur- 
rentiel vis-à-vis de l’environnement spatial. Cette idée réapparaît 
dans la possession-sanction puisque celle-ci est la conséquence 
d’un empiktement de l’espace physique des génies par les 
humains. 

Dans la possession-sanction, la rencontre est déclarée for- 
tuite. Elle provient d‘une agression involontaire du ou des gé- 
nies par le (ou la) malade. Un guérisseur de Manga retrace ainsi 
l’histoire d‘une de ses patientes qui avait par inadvertance fait 
du tort à des génies. Le schéma de la narration est très repré- 
sentatif de ce type de possession. 

En voici la traduction : 

Une malade chantait le nom de plusieurs génies. 

- Le guérisseur .- D’oÙ viennent-ils ? 

- La malade : Ceux qui m’ont donné la maladie sont un couple 
de génies. 

- Le G. : Demande à ces génies d’où ils viennent. 

- La M. : Ils viennent de Bakou (vers le Ghana). I1 v a une 
clairière à côté de la rivière et ils résident sous le tamarinier. 
La malade reprend sa chanson : <( Lorsque la cruche est cassée, 
on ne peut pas la recoudre >>. 
- Le G : Pourquoi dis-tu que la cruche ne se recoud pas ? 

- La M .  : Je me suis fâchée avec mon mari. J’ai attendu tard, 
la nuit, pour m’enfuir chez mes parents. Sur le chemin, j’ai 
rencontré un homme-génie et sa femme. Elle portait une cruche 
sur sa tête. Sans le vouloir, je l’ai cognée et j’ai fait tomber la 
cruche de sa tête. Elle m’a réclamé sa cruche, et depuis me la 
.réclame ,toujours. C’est -pourquoi je pleure et dis à la femme 

. - -  qu’il m’est impossible -de-la lui réparer: . . 
- L  



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

- Le G. : Demande à la femme-génie oh elle va ? 

- La M . :  Elle dit qu’elle vient de Bakou et va à Balollé d’où 
elle est originaire. 

- Le G. : Combien sont-ils, au total ? 

- La M. : Sur la route de PÔ, il y a des roches granitiques, les 
dix autres viennent de là. 

- Le G. : Comment se fait-il qu’ils soient venus jusqu’ici ? 

- La M. : Je suis partie à Pô (elle travaille à crépir les cases 
des Gurume) et arrivée B la hauteur des roches, les génies ont 
voulu me suivre en disant que leur ancêtre était dans ma cour. 
((Notre sœur se trouve chez toi,,, ont-ils dit. 

- Le G.: Demande leur de préciser la relation qu’ils ont avec 
ton village. Pourquoi leur sœur est venue se marier dans ce 
village ? 

- La M. : C’est l’ancêtre sœur qui a peuplé le village. 

- Le G. (ir l’adresse du mari de la malade) : Est-il vrai que 
l’ancêtre de votre village est une femme gurunse qui vient de 
Pô ? 

- Le mari: Oui, l’ancêtre fondateur est une femme gurunse 
qui a été vendue ici au temps de l’esclavage. Les dix génies 
sont donc venus voir si les descendants de leur ancêtre les 
entretenaient bien. L’ayant constaté, ils ont décidé de rester 
ici. Si les deux autres ont rendu ma femme folle, c’est parce 
qu’elle a cassé la cruche. 

- Le G. : Les génies sont-ils noirs, rouges ou blancs ? 

- La M. : I1 y en a des rouges, des noirs et des blancs. 

- Le. G. : Peux-tu les décrire ? 

- La M. : Un a des sabots, un autre une corne, un autre deux 
cornes, un autre un œil, un autre deux yeux, un autre une oreille, 
un autre deux oreilles, un est sourd, un est manchot, un est 
lépreux, un n’a qu’une narine, un est unijambiste. 

Le guérisseur interrompt son récit et ajoute le commentaire 
suivant : (( j’ai préparé ‘un remède et ai donné un fouet h la 

308 



DESORDRES PSYCHIQUES 

,femme pour qu’elle chasse les génies n. Ils sont partis et depuis 
elle est guérie. En fait, elle est devenue folle à la naissance de 
son deuxième enfant, quand son mari a voulu reprendre les 
relations sexuelles. 

Si l’histoire de la rencontre entre la femme et le génie diffère 
d’une narration à l’autre, le lieu (route, croisements de che- 
mins) et les modalités (fortuites) - soit des symboles du 
hasard - sont dans la plupart des cas les mêmes. Notons que 
le guérisseur, même s’il reconnaît l’existence de troubles psy- 
chiques chez la femme, cc entren dans son histoire comme si 
celle-ci n’était en rien exceptionnelle, car elle est culturellement 
plausible. Malade, guérisseur et conjoint de la consultante sont 
solidaires d’une même logique de pensée. I1 n’est pas fou, en 
soi, de converser avec des génies mais il est jugé nécessaire 
de rompre cette relation (thérapie de type exorcisme) puis- 
qu’elle fait perdre à la consultante tout lien social avec 
l’entourage. 

7. La cure 

La cure de la maladie-élective des kinkirse est une thérapie 
de la fixation. Une devineresse de la vallée du Kou dit que 
-les kinkivse à qui l’on a donné une maison ne poussent plus 
leur mère à aller en brousse >>. Une autre dit aussi cc si tu ne 
donnes pas de case aux génies, ils t’entraînent à errer D. 

la folie (gaemdo 
sigisgtl : la folie descendue), peut être suivi d’une initiation 
de quarante quatre jours 17 au terme de laquelle le malade peut, 
s’il le désire, devenir thérapeute et entretenir une relation mé- 
diumnique avec les génies (sans état de transe). I1 officie der- 
rière un muret ou un rideau, à l’intérieur d’une case, et dialo- 
gue avec les génies en imitant leur voix, c’est-à-dire avec une 
tonalité haute et stridente et un débit extrêmement rapide. I1 
scande sa divination par des mouvements de calebasse en forme 
de gourde (kilZi) contenant des graines. La consultation s’achève, 
comme dans les autres types de divination, par une série d‘of- 

Le traitement, qui consiste à cf descendre 

17. Les kinkirse sont associés au chiffre quatre, symbole de la gémellité 
et de la f6minité. 

309 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

frandes et de sacrifices à accomplir, ceux-ci étant conformes 
aux goûts alimentaires des génies friands de nourritures grasses 
et sucrées (arachide, sésame). 

L’initiation au kinkirs-baga représente une charge dont le 
coût est relativement onéreux 18. Peut-être s’agit-il d’un obstacle 
destiné à &prouver les capacités d‘investissement du sujet ou 
d‘un cc numerus clausus )> ou encore d’une interprétation plau- 
sible en cas de rechute si l’initiation est restée inachevée. 

. Quoi qu’il en soit, l’individu qui devient, par (c achat >>, devin 
par communication médiumnique avec les génies (kinkirs-baga) 
s’intègre au culte des génies (kinkius-tiibo) et transmet sa charge 
par héritage en ligne utérine. L’héritier (< élu x est identifié par 
l’entourage familial à l’occasion de << signes )> qui peuvent s’ap- 
parenter, mais pas systématiquement, à des troubles du com- 
portement. Plusieurs devins déclarent que la succession va 
obligatoirement déclencher un épisode pathologique chez celui 
qui hérite de la charge. L‘intégration au culte des kinkirse se 
fait donc, comme dans le cas haoussa décrit par Jacqueline 
BROUSTRA-NICOLAS (1973)’ << par héritage ou par maladie )>. 

Les rituels thérapeutiques moose, dans le cas du kinkirs- 
baga, n’engagent pas une mise en scène collective comme dans 
celui du ndëpp sénégalais décrit par Andras ZEMPLENI (1966). 
Une seule exception peut être relevée dans la région de Koupéla, 
à l’Est de Ouagadougou, où le rituel du kindui, qui peut faire 
songer à celui du kinkirs-baga, implique l’ensemble de la com- 
munauté villageoise. Aucune explication n’en a été donnée à ce 
jour. La thérapie du kinkius-baga est donc de nature individuelle 
et ((intimiste),, qu’elle conduise à la charge de thérapeute OU 

pas. 

18. A titre d‘exemple, il s’agissait en 1984 à la vallée du Kou du don de 
deux chèvres, deux moutons, une tine de petit mil, de sorgho rouge, 
de haricots, de pois de terre, de sésame, quatorze poules, quatre pintades, 
une plaque de sel, un boubou blanc, deux caisses de bière et 20000 F 
CFA en billets de banque, l’ensemble évalué à 50000 F CFA. Cette somme 
est considérée comme un investissement car la charge de kinkirs-baga 
est assez lucrative. G C’est une sécurité pour ta cour disent les devins 
de la vallée du Kou. Cette région est une zone de migration et de circula- 
tion monétaire. I1 est probable que dans des campagnes plus reculées 
l’accès à cette charge soit moins dispendieuse. On m’a donné comme 
exemple de dons pour- d,’autres régions, à titre indicatif: deuxe!ines de 
mil, trois chèvres, un mouton, de la farine et un poulet., 



1_ . DESORDRES PSYCHIQUES 

1 =. r. . 

Transmission de la maladie (schéma extrait de KABORE 1981) 

Alors que la possession-élective nécessite une thérapie de 
type <( adorciste )) (de HEUSCH 1971)j la possession-sanction im- 
plique une thérapie de type << exorciste x dans le but de rompre 
la relation génielpossédé. L'exorcisme est lui aussi non seule- 
ment individuel mais également sans mise en scène spectacu- 
laire. Dans certains cas, le malade n'est même pas conduit au- 
près du thérapeute. Un parent (conjoint ou germain) recherche 
souvent à sa place le remède, surtout si l'agressivité de l'inté- 
ressé a conduit sa famille à immobiliser ce dernier au domicile 
familial. La thérapie consiste à mettre fin aux hallucinations 
auditives et visuelles du malade à l'aide de bains ou d'infusions 
et à éloigner les génies par des fumigations aux exhalaisons dé- 
plaisantes ou à les chasser par des objets divers (couteau, 
balai). Des remèdes annexes sont administrés afin de corriger 
les comportements anti-sociaux du malade : l'agressivité, l'er- 
rance, etc. 

Voici un exemple de thérapie de type exorciste relatée par 
le même guérisseur que dans I'étude de cas précédente: 

<<Une petite fille de cinq ans avait été ((faite D par les 
génies. Elle ne cessait de crier très fort << tummaa, tunzmaa >>, 
qui est une réponse donnée par les filles des lignages de chefs 
quand on les interpelle. Avant de lui donner un remède pour 
chasser les génies, j'ai voulu lui parler : 

311 



FSYCHOFATHOLDGIE AFRICAINE 

- Le Guérisseur: Qui t‘a appelée? 

- La petite fille: Ce sont les génies, 

- Le Guérisseur : OÙ sont-ils ? 

La petite fille indique une direction où se trouve une colline 
éloignée de vingt kilomètres environ. Subitement, elle bondit 
et fuit vers la colline pour répondre à l’appel des génies. Le 
quartier alarmé cherche à la rattraper. L’enfant est maitrisée 
et ramenée au village. Je lui donne alors un remède afin qu’elle 
n’entende plus et ne voit plus les génies. Elle le boit et se lave 
avec le reste du liquide. 

- Le G. .- Si les génies t’appellent, ne pars plus. 

- La M.: Ils m’ont appelée, j’ai refusé d’y aller et ils sont 
venus me rejoindre. 

- Le G. : Qu’est-ce qu’ils disent? 

- La M.: Ils veulent que je vienne. 

- Le G. .- Où sont-ils ? 

La petite fille montre un lieu distant de trois cents mètres. 

J’ai déposé dans sa main un remède qui chasse les génies et 
lui ai dit  d’aller répondre aux génies en tenant bien serré le 
produit dans sa main. 

- Le G.: Est-ce que tu les vois toujours? Avec ce que tu 
tiens, ils ne resteront pas. 

- La M.  .- Non, je ne les vois plus. 

Le guérisseur termine 18 son récit et ajoute que depuis cet 
Cvénement la petite fille a grandi, s’est mariée et a eu trois 
enfants. 

La thérapie de type exorciste a pour but de rompre un lien 
imaginaire avec l’au-delà et de rétablir une relation symbolique 
avec le groupe familial et social, mais sans changement de statut 
pour le sujet. Elle ne s’intègre pas à une association cultuelle. 
Elle est, en cela, peu différentiable des pratiques d’exorcisme 
des marabouts musulmans, qui, du reste, accaparent de plus 
en plus le marché D de l’exorcisme pour laisser aux kinkirs- 

312 



DESORDRES PSYCHIQUES 

bugba celui de l’adorcisme. Cette répartition des thérapies 
laisse penser que la construction de l’interprétation des mala- 
dies est aussi soumise au choix du thérapeute par le malade. 

8. Les gudrisseurs musulmans 

Pour les Musulmans, Dieu est entouré d’esprits messagers, 
appelés U anges B et présentés dans le Coran comme des <c êtres 
ailés, asexués, créés à partir de la lumière )) (SAMUEL 1987 : 227). 
Au plus près de Dieu, il y a les quatre archanges Gîbril, 
Mikhâïl, Isrâfîl et Izrâïl. Sur terre, chaque homme est entour6 
de deux anges gardiens mais aussi de mauvais anges, création de 
feu et non de lumière, regroupés sous l’appellation de jinn 
((Invisibles, rusés et malfaisants, capables de procréer et de 
s’unir aux humains, ils les tentent et les tourmentent D. Néan- 
moins, seuls les mauvais génies ont la capacité de posséder les 
êtres humains. La possession par les génies n’a donc jamais 
.une valeur positive comme dans le système païen. Elle n’est 
pas l’expression d’une idêologie de l’autochtonie comme le 
G culte aux génies )) des animistes. 

Selon le psychiatre Ibrahima SOW (1977 : 58), il faut des 
(( techniques spéciales provoquant des états psychiques spé- 
cifiques )) pour que les marabouts puissent voir les génies, les 
entendre et prendre contact avec eux. Dans la région de Manga, 
sur la dizaine de guêrisseurs musulmans consultés, aucun n’ef- 
fectuait ce type de communication avec les génies. 

Le terme zin-demba utilisé par les marabouts pour désigner 
les génies provient du mot << jinn )) auquel les Moose ont ajouté 
demba qui marque le pluriel. Lors d’enquêtes précédentes me- 
nêes dans la région de Kaya, des devins animistes désignaient. 
‘par zin-demba des esprits &rangers à la physionomie allongée 
(contrairement aux kinkirse décrits comme étant nains). Par- 
fois les zin-dembn étaient confondus aux <( mauvais kinkirse D. 
Quant aux marabouts, ils parlent rarement de kinkirse : ils 
utilisent les termes zina ou zin-dembu, manière d’exprimer leur 
refus du culte des kinkirse. 

Les guérisseurs musulmans de la région de Manga ressem- 
blent par de nombreux points aux thérapeutes et devins non 
islamisés : utilisation des mêmes catégories causales (sorcelle- 

313 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

rie, génies), des mêmes procédés thérapeutiques d’exorcisme 
(fumigations, bains de plantes), le maintien de la divination 
dans quelques cas. Certains d‘entre eux, néanmoins, utilisent 
les versets du Coran - soit, la parole écrite - comme recours 
thérapeutique. La technique est commune et connue: le ma- 
rabout écrit à l’encre sur une tablette de bois des versets du 
Coran, lave à l’eau la tablette, recueille l’eau qu’il fait boire 
au patient. 

Les guérisseurs musulmans avaient, pour la plupart d’entre 
eux, effectué de longs voyages durant plus d’une dizaine d’an- 
nées, souvent au Ghana (la frontière est à proximité de cette 
région) ou en Côte d’Ivoire, avant de s’installer comme t h 8  
rapeute. I1 s’agit généralement d‘un périple initiatique effect& 
auprès de maîtres qui transmettent la connaissance du Coran 
et celle des remèdes (plantes et versets coraniques). Néan- 
moins, en retraçant l’histoire familiale de chacun d’entre eux, 
on observe des lignées de guérisseurs, tout au moins sur trois 
générations, dont l’origine est souvent liée au’ souhäit’de troÛver 
des remèdes pour soigner une parente ou une alliée épileptique 
ou malade mentale. C’est ainsi qu’on observe dans les familles 
de guérisseurs un certain nombre de malades mentaux et/ou 
d’épileptiques ; ceci crée une configuration familiale qui fait 
songer aux analyses du destin effectuées par Léopold SZONDI 
(1972) dans des familles européennes. 

On nous présenta, à l’occasion de cette prospection de gué- 
risseurs dans la région de Manga, un homme qui était désigné 
par le village comme thérapeute car possesseur d‘un remède 
contre la folie, alors que lui-même ne se définissait pas comme 
tel, sa quête correspondant pour lui uniquement B une histoire 
personnelle (la maladie de sa sœur). Pour les villageois, le fait 
d’avoir entrepris cette quête devait permettre à chacun de venir 
le solliciter pour obtenir le remède et consécutivement de le 
désigner comme thérapeute pour le groupe. 

Les modalités de la prise en charge des malades par les 
marabouts sont sensiblement les mêmes que celles de leurs 
confrères non islamisés. Les malades mentaux agités, cherchant 
B s’enfuir et sans communication verbale intelligible avec leur 
entourage sont rarement conduits chez les thérapeutes. Parfois, 
un parent vient consulter et se charge de rapporter le traite- 

314 



DESORDRES PSYCHIQUES 

ment. Au moment de l'enquête, les guérisseurs consultés n'hé- 
bergeaient aucun malade chez eux. Certains prétendaient l'avoir 
déjà fait mais ils se plaignaient de la charge que cet héberge- 
ment représentait pour eux et leurs épouses. Notons que chez 
les Pentecôtistes étudiés au point suivant la famille assume la 
prise en charge du malade pendant le séjour au village du pro- 
phète. Néanmoins, le pasteur reconnaissait recevoir des dons 
de farine qu'il distribuait aux accompagnants des malades. 

Les procédures thérapeutiques décrites par les anthropo- 
logues ne représentent souvent qu'un des aspects de la prise 
en charge du malade à un moment donné de l'évolution de ses 
troubles. La gestion au quotidien de cette prise en charge par 
les familles s'accompagne parfois de leur mise à l'écart dans 
des cases oh ils sont immobilisés le temps de leur antisociabilité. 
Les moyens de contention utilisés (billot de bois, menottes ou 
chaîne en fer aux pieds) et l'incurie dans laquelle ils sont lais- 
sés ne sont pas sans violence sur le corps et la psyché 
des malades. 

9. Les prophètes pentecôtistes 

Le mouvement pentecôtiste existe au Burkina Faso depuis 
1921, date d'arrivée des premiers missionnaires venus des 
Etats-Unis. La formation d'une Eglise nationale avec l'organisa- 
tion d'une constitution a eu lieu en 1955. En 1967, un programme 
d'évangélisation appelé << Croisade de la Bonne Nouvelle D est 
lancé, suivi par la création d'écoles, de dispensaires, de pou- 
ponnières et de stations radiophoniques. L'organisation qui ne 
repose pas sur une autorité centrale regroupe un ensemble 
d'institutions locales appelées << Assemblées de Dieu n. 

Les pentecôtistes pratiquent les rites décrits dans le Nou- 
veau Testament : le baptême dans le Saint-Esprit, la Commu- 
nion, et l'imposition des mains pour la guérison divine des 
malades lors de réunions publiques. L'aspect thérapeutique des 
Assemblées de Dieu a pris un essor considérable ces dernières 
années au Burkina Faso, principalement dans le cas de la ma- 
ladie mentale et des handicaps psycho-moteurs (paralysie, cé- 
cité, $p$lepsie, etc.). A Ouagadougou, durant 'certaines ~ séances, 
on compte jusqu'à- mille personnes (une majorité de femmes 

.315 



PSYCHOPATHOLOGIE .AFRICAINE 

en âge de procréer et de jeunes gens de 15 à 25 ans, soit en 
âge de se marier). La soirée commence généralement par des 
chants de louange, suivis de commentaires de textes bibliques, 
d'une confession publique des fautes (relatives à des pratiques 
de sorcellerie), d'un repentir (moment de lamentations et de 
pleurs à haute voix), enfin d'une profession de foi conduisant 
à la conversion et consécutivement à la guérison. Amulettes et 
autres talismans doivent être jetés. Dieu seul opère la guérison. 
Certains participants font référence à des groupes occultes 
auxquels ils auraient appartenu avant leur conversion. Ceux qui 
ont déjà été guéris de leurs maux se présentent à l'assemblée et 
témoignent de l'action du Saint-Esprit. Ils sont recensés afin 
qu'on leur rende visite ultérieurement. 

Selon les pasteurs interrogés, la maladie est l'effet de la 
présence de Satan (sutanu, en moore) ou des crilémons~ dans 
le corps du sujet. La lutte de l'Esprit Saint avec Satan se tra- 
duit par un échauffement du corps du malade. Le départ du 
diable apporte au corps un rafraîchissement qui se caractérise 
par une paix intérieure. Le sujet devient alors la <c demeure )) 
du Seigneur. 

L'appellation sutana, dans les Assemblées de Ouagadougou, 
est systématiquement remplacée par celle de zina dans le village 
de Poukin oÙ j'ai mené des enquêtes durant un an 19. Ce village 
rassemble plus de cent personnes (malades et familles), qui y 
résident le temps du traitement. Certaines d'entre elles, arrivées 
dans un état d'agitation intense, sont immobilisées durant plu- 
sieurs semaines, un pied entravé dans un trou creusé à l'in- 
térieur d'un tronc d'arbre ; d'autres circulent librement. Le but 
du séjour est d'exorciser l'esprit à l'origine du trouble. L'exor- 
cisme est toujours individuel. Les malades mobiles se rendent 
au temple, à la tombée de la nuit, environ deux fois par semaine, 
tandis que les entravés reçoivent la visite des trois officiants 
(le pasteur, le prophète et un secrétaire) derrière un enclos de 
paille oÙ ils sont individuellement installés. 

19. Les pentec6tistes moose utilisent le mot moore zina pour designer 
les esprits malkfiques dans le prolongement d'un des sens moore initiaux 
qui fait des &a des esprits errants. Pour les animistes, zina et kinkirsi 
relkvent de categories differentes. 

.3 16 



DESORDRES PSYCHIQUES 

Les séances nocturnes sont effectuées au temple sous la 
direction de ces trois personnes. Le secrétaire de séance assure 
la tenue des registres (identité des malades, date d’arrivée, 
identification de l’agent causal). I1 procède à l’appel des mala- 
des, durant l’office, afin qu’ils se présentent les uns après les 
autres au pasteur et au prophète, assis h. l’avancée du temple. 
Le pasteur établit le contact avec la personne, l’interroge par- 
fois sur les raisons qui l’ont amenée & se rendre au village, et 
engage un dialogue direct avec Dieu pour solliciter une inter- 
vention en faveur du malade. Le prophète, quant à lui, commu- 
nique avec l’esprit perturbateur et identifie la nature de l’agent 
causal : s’agit-il d’un (( simple )> esprit (zina) ou bien celui-ci 
a-t-il été N envoyé >> par quelqu’un (yaa izeda tumde, << c’est le 
travail d‘une personne n, dit-il) ? Le prophète pratique à cette 
occasion la glossolalie, communément appelée le (( parler en 
langues >). I1 est alors possédé par l’esprit qui parle par l’inter- 
médiaire de sa bouche. Cette réceptivité des prophètes les 
conduit parfois à avoir des difficultés à se libérer des esprits. 
Une des séances a ainsi débuté par une sollicitation du prophète 
à l’égard du pasteur afin que ce dernier l’aide par la prière & 
expulser des démons récalcitrants. 

Chaque séance compte en moyenne plus d’une dizaine d’exor- 
cismes individuels. Voici la traduction de l’un d’entre eux qui 
ne reproduit pas, malheureusement, la dimension spectaculaire 
de la séance (tonalité élevée et rythmes saccadés de la voix du 
prophète, positions du corps des officiants et du malade au 
moment de l’exorcisme et de l’imposition des mains, réactions 
de l’assistance, cadre architectural, etc.) : 

- Le secrétaire de séance (s’adressant au pasteur) : I1 s’agit 
de A. B. (I1 nomme le consultant dont nous conservons ici 
l’anonymat). 

- Le pasteur: A. dites-vous ? d’accord. Viens ici, approche toi 
de là, (Le malade quitte sa place, et vient s’agenouiller aux 
pieds du pasteur et du prophète). 

Seigneur Dieu qui êtes au ciel, nous sommes auprès de votre 
lit. Vous pouvez le guérir. Nous vous supplions de porter votre 
regard bienfaisant sur le malade. Tendez lui votre aimable main 
gui a souffert sur la croix afin qu’il ait la santé et le bonheur. 

317 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

Dieu des firmaments, nous vous louons. Christ plein d’amour, 
nous vous rendons grâce. Accomplissez votre œuvre, nous n’y 
sommes pour rien. Manifestez votre présence, votre amour, 
votre miséricorde et votre loyauté. Vous êtes descendu avec 
la grâce. Nous louons votre saint nom. Faites que toute chose 
devienne meilleure. 

- Le prophète : (c Lora nzaribra, zesit, tolcalagromonor danzirì- 
dztrnìni wayirìkron ltilabè danetulè leriza od-de-de-de-de dare- 
magema. )> 20 

Alors Seigneur, kiawugìgruanounbè waye kitte lefone domini 
dumini we o. Voilà, il faut partir. Le Seigneur est Dieu. Rien ne 
saurait être à l’abri, rien ne saurait lui être caché. Le départ 
est certain. 

(L’esprit parle alors par la bouche du prophète). ((C’est 
quelqu’un qui m’a envoyé chez lui. Je vais le rejoindre. Par 
contre, si je ne parvenais pas à rester là-bas, je chercherais 
quelqu’un d’autre car je ne dois pas errer dans la nature. Voilà 
ce que j’ai à déclarer avant de m’en aller. Je ne peux plus 
attendre. )) 

Merci Seigneur. Dieu Eternel, tout est ainsi clair avec vous. 

(S’adressant au malade) : Prie, l’Eterne1 agira. . 

- Le pasteur: (s’adressant au malade et lui imposant les 
mains) (( Baisse la tête B. 

(Le prophète est suivi par son épouse et celle du pasteur qui 
imposent, elles aussi, leurs mains sur les épaules et la tête du 
malade) : (( Dieu des firmaments, nous lui imposons les mains 
au nom du Christ afin que vous fassiez perdre sa force à l’esprit. 
Qu’il libère cet homme. La victoire est en vous. Esprit, sors, 
retourne chez celui qui t’a envoyé. Nous vous rendons grâce, 
Dieu des firmaments. Vous êtes le tout-puissant, VOUS pouvez 
tout accomplir. Barrez la route à l’esprit afin qu’il ne puisse 
pas revenir D. 

(S’adressant au malade) : (( Remercie le Seigneur n. 

20. La transcription des passages en glossolalie suit la phonie du 
discours. 

318; 



* DESORDRES PSYCHIQUES 

- Le malade : << Merci Seigneur B. 

-.Le pasteur (s’adressant au secrétaire de séance) : << C’était 
un esprit. I1 a été envoyé. I1 a déclaré qu’il ne saurait errer 
dans la nature B. 

Le secrétaire note sur son cahier. 

Le malade se relève et regagne sa place. 

Le secrétaire appelle le malade suivant. 

Les malades qui se rendent à Poulcin s’engagent à ne plus 
croquer la cola, à ne plus consommer d’alcool et à ne plus 
consulter de devins ou autres << charlatans )). L’infraction à ces 
règles doit entraîner un retour de la maladie (interprétation de 
la rechute). Mais de nombreux malades se soumettent aux in- 
terdits. De toutes façons, le principe de l’interdit conjoint au 
traitement existe aussi dans la thérapeutique animiste. La plu- 
part des remèdes y sont donnés avec une série d’interdits 
alimentaires. 

La guérison est associée à la conversion religieuse.’ Des ma- 
lades issus de grandes familles musulmanes n’hésitent pas à 
se convertir au pentecôtisme dans l’espoir d’obtenir la gué- 
rison. I1 apparaît, d’après des interrogatoires menés auprès 
d’épileptiques, que la famille ne ressent pas cette conversion 
comme une agression ou une marginalisation de leur parent 
mais comme une tentative thérapeutique supplémentaire face 
à une situation jugée désespérée. Cette observation fait valoir 
l’aspect instrumental de la conversion religieuse. La rechute, 
dans cette logique de pensée, est interprétée comme une non- 
observance des rites et pratiques. La possession par les démons 
a toujours, dans le système pentecôtiste, une valeur négative 
pour le malade. I1 n’existe pas d‘esprits positifs et négatifs : 
ils sont tous négatifs. Le malade n’accède à aucun état magique 
qui pourrait lui conférer des pouvoirs exceptionnels ou qui le 
conduirait à un changement de statut social. 

Dans l’étude de cas citée, s’exprime l’idée d’une domiciliation 
nécessaire des esprits (ici dans le corps de la personne), qui 
peut faire songer à la territorialisation du génie animiste. Selon 
le pasteur, l’esprit ne peut pas rester << dans la nature D, il doit 
être (c hébergé )> par quelqu’un. Mais dans la pensée dite païenne 

319: 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

cette territorialisation est la marque d'une relation d'alliance 
entre les hommes et les génies, symbole de la première occupa- 
tion du sol par les hommes. La possession du prophète par les 
démons n'engage aucune convivialité entre les hommes et les 
esprits. 

Le pasteur n'accompagne pas son discours, après l'identifica- 
tion de la catégorie causale (simple esprit, ou esprit envoyé 
par un sorcier), d'un commentaire sur les conditions de la ren- 
contre entre les esprits et le malade. Ce dernier livre peu de 
renseignements sur sa vie personnelle. Ce qui lui est demandé 
s'applique plus spécifiquement à une remise en cause de sa vie 
passée (consultation de devins, pratiques de sorcellerie, consom- 
mation d'alcool, etc.). 

La maladie ne s'inscrit pas dans une histoire lignagère ; elle 
est d'avantage individualiste. Mais le système pentecôtiste d'in- 
terprétation du mal reste, par certains aspects, de type per- 
sécutif (la cause est extérieure au sujet) puisque l'identification 
de l'agent causal est l'esprit ou le sorcier et non pas un péché 
ou un microbe. Le passage de la persécution à la culpabilité du 
sujet, tel que nous l'ont décrit les auteurs de l'étude sur la 
communauté de Bregbo (ZEMPLENI 1975), intervient ici non pas 
au moment de l'interprétation de l'origine de la maladie mais 
au moment de celle de la rechute, celle-ci étant associée au 
cc charlatanisme )) après la conversion (notons que la N culpabili- 
sations du sujet semble plus prégnante en ville qu'à la 
campagne). 

On peut s'interroger sur les raisons pour lesquelles les 
pentecôtistes suscitent un tel engouement au Burkina Faso. 
Une récente enquête a montré que sur cent malades hospitalisés 
en psychiatrie, 25 % d'entre eux s'étaient rendus au préalable 
dans les Assemblées de Dieu. Cela signifie-t-il aussi que les thé- 
rapeutes habituellement consultés ne répondent plus à tous 
les besoins exprimés par les malades ? On peut penser d'abord 
que toute offre de soins suscite une demande de traitement. 
L'institution peut donc créer un besoin là OÙ des systèmes 
d'auto-régulation existaient auparavant. L'institution révèle 
aussi un certain choix idéologique. Le système pentecbtiste 
semble un bon compromis entre les techniques therapeutiques 
animistes (recherche de l'agent causal, exorcisme, contention 

320 



DESORDRES PSYCHIQUES 

des malades, paiement différé des soins) et une relation théra- 
peutique individualisée s’appliquant à des sujets plus ou moins 
acculturés (maladie sans référence au lignage, recours non 
systématique aux consultations divinatoires, croyance dans les 
miracles). 

10. Conclusion 

” La recherche de la guérison conduit les malades à utiliser 
différents systèmes thérapeutiques. Chacune de ces alternatives 
se réfère à un modèle de santé et exerce un prosélytisme idéolo- 
gique auquel le malade n’adhère pas nécessairement. Dans 
l’itinéraire thérapeutique d’un malade, la religion de celui qui 
détermine le choix du recours est souvent plus déterminante 
que celle du malade. On observe une gestion familiale de la 
maladie où apparaît un ensemble d’individus qui exercent tous 
une influence dans les critères de choix du recours (SIRANYAN 
1988) : celui qui conseille, celui qui décide, celui qui conduit 
le malade chez le thérapeute, celui qui paye les soins, celui qui 
loge, celui qui propose un autre traitement, celui qui reste 
en tant qu’accompagnant auprès du malade chez le thérapeute 
ou dans le service de santé, etc. Toutes ces personnes, même 
si elles appartiennent à la même famille, ne sont pas obliga- 
toirement de la même religion. Des rapports de forces peuvent 
alors s’exercer à l’occasion de la maladie d’un parent, chacun 
cherchant à imposer un type de recours selon sa place dans la 
famille. 

Si l’appartenance religieuse de la famille du malade est 
déterminante dans la sélection du recours, l’émergence du 
choix individuel chez l’affligé peut se manifester à I’occasion 
d’une conversion religieuse à but thérapeutique, conversion 
légitimée alors par l’entourage. 

Mais quel que soit la religion oÙ le malade (ou sa famille) 
puise l’explication de son mal, les catégories causales sont les 
mêmes : sorcellerie et possession par les génies. 

Dans les trois cas (animiste, islamiste et pentecôtiste) la 
catégorie cc ancêtre >> n’est guère pertinente en ce qui concerne 
le registre des désordres psychiques : chez les Animistes parce 

321 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICdNE 

que l’ancêtre n’a pas le pouvoir de désocialiser ses descendants 
(on a vu que tel est la définition du désordre psychique), chez 
les Musulmans et les Pentecôtistes parce qu’il n’y a pas de culte 
des ancêtres. 

Si la catégorie N génie )) est largement utilisée dans les trois 
systèmes, son contenu sémantique cependant diffère. Déjà, 
l‘unique terme de kinkirga témoigne d’une évolution probable 
de cette catégorie au cours de l’Histoire. 

Dans le système animiste, le génie représente une vaste 
catégorie explicative du monde (origine de la vie, notion de des- 
tin, théories eschatologiques, représentations de la procréation, 
interprétation des malformations congénitales, de la maladie 
mentale ou de la mort des enfants en bas âge, etc.), s’inscrivant 
dans une cohérence globale de l’univers. La catégorie <( génie )> 

y est un système de représentations total. 

Chez les Musulmans et les Pentecôtistes, la catégorie se 
fragmente et n’a, de plus, qu’une valeur sociale négative. Les 
hommes n’ont aucune alliance à engager avec les esprits puis- 
qu’ils ne sont pas associés à cette idéologie de I’autochtonie. 

Le génie est un Clément commun aux trois systèmes. I1 
devient donc aujourd’hui un support de la transition, se pré- 
sentant comme un signifiant susceptible d’être manipulé par 
glissements de signifiés. I1 permet ainsi le passage de l’un 
aux autres, autrement dit une transition cognitive par une 
certaine isotopie des images mentales. 

Doris BONNET, 
Centre ORSTOM, B.P. 182 

Ouagadougou (Burkina Faso). 

BIBLIOGRAPHIE 

AUGE Marc 
1975 <(Logique lignagère et logique de Bregbo,. In Prophétisme et 

thérapeutique. Albert Atcho et la communauté de Bregbo. Paris : 
Hermann : 219-236. (Savoir). 

1981 ((Sorciers noirs et diables blancs. La notion de personne, les 
croyances à la sorcellerie et leur évolution dans les sociétés 
lagunaires de basse Côte d‘Ivoire (Alladian et Ebrié) D. In La 
notion de personne. en Afrique noire. Paris : Editions du 
CNRS : 519-529. (Colloques Internationaux du CNRS, No 544). 

322. 



' DESORDRES PSYCHIQUES 

BONNET Doris 
1988 Corps biologique, corps social. .Procréation et maladies de 

l'enfant en pays mossi, Burkina Faso. Paris : Editions de 
I'ORSTOM, 138 p., bibliogr., index, ill. (Mémoire ORSTOM, 
N" 110). 

BROUSTRA-MONFOUGA Jacqueline 
1973 (( Approche ethnopsychiatrique du phénomène de possession. Le 

Bori de IConni (Niger). Etude comparatives. Journal de la 
Société des Africanistes, XLIII ,  2 : 197-220. 

1987 Que font en brousse les enfants du mort ? Morphologie et rituels 
chez les Mossi. Paris : EHESS (Thèse de 3 cycle en ethnologie). 

BURKINA FASO. Ministère de la Santé Publique et de l'Action Sociale. 
Conçu et élaboré collectivement par les Docteurs Zezouma SANOU, Arouna 
OUEDRAOGO, Gérard MITELBERG (Rédacteur : Gérard MITELBERG) . 

1986-87 ((Projet de développement de la santé mentale au Burkina 

BRUYER Annie 

Faso D. Psychopathologie Africaine, X X ,  1 : 19-65. 
DELOBSOM Dim A.A. 
: 1934 Les secrets des sorciers noirs. Paris : Librairie E. Nourry 

FRAZER James George 
(Science et Magie, No 5). 

<(La magie sympathique),. In Le rameau d'or. Le roi magicien 
dans la société primitive. Tabou et les périls de l'âme. Tome I. 
Paris : Robert Laffont : 41-140 (Bouquins). ( P  édition anglaise : 
1890 ; 1" édition française, Paris Librairie Orientaliste Paul 
Geuthner 1935, 1927). 

1981 

HEUSCH Luc de 
1971 c( La folie des dieux et la raison des hommes,. In Potrrquoi 

Z'épouser ? et autres essais. Paris : Gallimard : 245-285. (Biblio- 
thèque des sciences humaines). 

IZARD Michel 
1983 c< Engrammes du pouvoir. L'autochtonie et l'ancestralité n. Le 

Temps de la réflexion, 4 : 299-323. 
KABORE Oger 

1981 Contribution ¿i l'étude d'un rite d'initiation mossi. Le kindri, 
dans la région de Koupela. Ouagadougou : CNRST, 92 p. multigr. 

1985 Niuli zamzam. Essai d'étude ethnolinguistique des chansons 
enfantines moose de Koupela. Burkina Faso (ex Haute-Volta). 
Paris : Université Paris III (Thèse de 3e cycle en ethnologie). 

1986 cc Des cultes de possession comme phénomènes syncrétiques ... )>. 
In Afrique plurielle, Ajriqzie actuelle. Hommage B Georges 
Balandier. Paris : ICarthala : 232-239. 

OLIVIER DE SARDAN Jean-Pierre 

PFLUGER Walter 
1988 Ronga. Ein Beispiel Politischer Organisation als System der 

Komplententaritat. Wiesbaden, GMBH-Stutgart : Franz Steiner 
Verlag, XII-424 p. (Arbeiten aus den Feminar für Völker-kunde 
der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main). 

SAMUEL A. 
1987 Les religions d'aujourd'hui. Paris : Les éditions ouvrières. 

323, 



PSYCHOPATHOLOGIE AFRICAINE 

SIRANYAN 
1988 Etude des itinéraires thérapeutiques empruntés par les malades 

mentaux. Ouagadougou : Universitk, ESSSA (Th¿?se de doctorat 
en médecine). 

SOW Ibrahima 
1977 Psychiatrie dynamique africaine. Paris : Payot, 280 p. (Biblie 

thhque scientifique). 
SCKWEEGER-HJZFEL Anne-Marie 

1986 Kinkirsi-boghoba-suba. Das Weltbild der nyonyose in Burkina 
Faso (ehemals Obervolta,West-Afrika). Wien : A. Schaendl Verlag. 

1972 Introdtiction à l'analyse du destin. Tome I :  psychologie génk- 
rale du destin. (Traduit par Claude Van Reeth). Louvain/Paris : 
Editions Nauwelaerts, 156 p. 

1975 La terre africaine et ses religions. Paris : Larousse, 336 p. 

1975 N De la persécution à la culpabilité D. In Prophktisme et théra- 
peutiqwe. Albert Atcho et la communaute de Bregbo. Pans: 
Hermann : 153-218. (Savoir). 

Possession et sacrifice n. In Transe, chamanisme et possession 
(Actes des II0 rencontres Internationales des 24-28 avril 1985). 
Nice : Editions Serre : 245-253. 

SZONDI Léopold 

THOMAS Louis-Vincent, LUNEAU René 

ZEMPLENI Andras 

1986 

324 



DESORDRES PSYCHIQUES 

R E S U M E :  

La catégorie causale <( génie )) représente chez les Moose du Burkina 
Faso, un vaste système d’explication du monde: origine de la vie, notion 
de destin, théories eschatologiques, interprétation de la procréation et 
des malformations congénitales, de certaines morts d’enfants en bas âge 
et des désordres psychiques de l’enfant comme de l’adulte, etc. Dans les 
troubles mentaux, le génie se manifeste en possédant la raison ou Ia 
volonté de la personne qui, pour guérir, doit s’en faire un allid ou I’exor- 
ciser. Le rituel de l’alliance entre le malade et le génie est spécifique aux 
animistes. Pour les musulmans et les pentecôtistes - qui occupent une 
place prépondérante dans les quêtes de soins des malades mentaux - 
il ne s’agit pas d’une alliance mais uniquement d‘un exorcisme, puisque 
les esprits de la brousse sont aussi démons envoyés par Satan ou par ses 
suppôis. Ce pluralisme médical est, tout compte fait, très convivial au 
Burkina Faso, même si les thérapeutes affirment que les divers recours 
thérapeutiques sont exclusifs les uns des autres. Dans la vie courante, les 
malades en font un usage composite, n’hésitant pas à se convertir pour 
obtenir la guérison. 

Mots clés: Désordres~ psychiques - Changement social - Moose - 
Burkina Faso - Culte de possession - Génies de la brousse 
Composantes de la personne - Sorcellerie - Marabouts - 
Cure - Prophètes pentecôtistes. 

S U M M A R Y :  

PSYCHIC DISORDERS, MOOSE ETIOLOGIES AND 
SOCIAL CHANGES 

The causal category ‘spirit’ represents among the Moose of Burkina 
Faso, an important system of thought to explain the world: the origin 
of life the notion of destiny, the eschatological theories, the interpretation 
of the procreation and of the congenital deformations of some causes of 
infant mortality and to the psychic disorders of children as well those of 
adults. In the mental disorders, the spirit makes itself known by pos- 
sessing the mind and the will of the person who, to be cured, must 
make it to an ally or exorcise it. The ceremonial of the alliance between 
the patient and the spirit is specific to the animists. For the moslems 
and the pentecôtists-who occupy a predominant place nowadays in the 
quest for care by mental handicapped persons-it’s not a question of an 
alliance but only an exorcism, as the spirits of the bush are comparable 
to different jinn or demons sent by Satan or by devil servants. This 
medical pluralism is, generally considered, very convivial in Burkina Faso, 
even if the therapeutists assert the therapeutical proceedings being exclu- 
sive one from the other. In everyday’s life, the patients make a compo- 
site use ofe it, not hesitating, if necessary, to become converted in order 
to get cured. 

Key words: Psychic disorders - Social changes - Moose - Burkina 
Faso - Spirit possession - Spirits of the bush - Concept 
of the person - Witchcraft - Shßikh (Muslem religious 
notable) - Therapy - Pentecotist prophets. 

325 


