
Les services de sante 
du cercle de Bandiagara 

.par Sidiki TINTA 

Le difficile contexte national et international pour les pays d’ Afri- 
que au sud du Sahara (poids de la dette, ajustement structurel, sous-. 
développement économique et social.. .) est au premier plan des obs- 
tacles actuels pour faire fonctionner des services de santé censément 
accessibles aux populations : témoin, au cours de la dernière décen- 
nie, une fréquentation non seulement faible, mais encore décroissante. 
Nous avons essayé de préciser les causes de ce phénomène en obser- 
vant le cas du cercle de Bandiagara, au Mali (voir carte p. 250). Ce ter- 

. cle, d’une superficie de 7 500 km2 compte environ 183 O00 habitants, 
dont 95 % de Dogon. L’agriculture constitue la base de ‘l’économie et 
occupe 93 % de la population. I1 s’agit essentiellement de la culture 
du petit mil, bien que, depuis 1970, le maraîchage se développe autour 
de petits barrages construits avec l’aide de diverses organisations non 
gouvernementales (ONG). La sécheresse persistante a rendu plus que 
jamais capital le problème de l’eau, et entraîné un exode rural de plus 
en plus massif. L’infrastructure routière est très mal développée. Le 
plateau est rocailleux avec une altitude moyenne de 300 à 600 mètres 
(Anonyme, 1985). 

C’est dans le cadre d’une étude entreprise, en 1989, à la demande 
et grâce à un financement de la GTZ (agence allemande de coopéra- 
tion apportant son appui aux soins de santé primaires dans le cercle 
de Bandiagara) que nous avons rassemblé les données nous permet- 
tant une réflexion sur le thème de la fréquentation des centres de santé 
du cercle de Bandiagara. 

Les responsables du programme de soins de santé primaires se sont 
en effet inquiétés de la faible fréquentation des services de santé 
moderne et se sont interrogés sur ses causes. Afin d’orienter leur 

1 



212 SE SOIGNER AU MALI 

Le5 arrnndissements du cercle da Bandiagara 

1 = Bandiagara 
2= Dourou 
3= Goundaka 
4= Kani-Gogouna 
5= Kendi6 
6= Ningari 
7= Quo 
a= Sangha 

programme, ils ont souhaité avoir de plus amples informations sur le 
fonctionnement de ces services, mais aussi sur les conduites habituelles 
de la population dogon en matière de santé. I1 faut souligner ici que, 
malgré l’abondance de la littérature sur la civilisation dogon, bien des 
points restent encore à élucider sur les représentations et comporte- 
ments des Dogon en matière de santé. 

De nos investigations il ressort que deux catégories essentielles 
de motifs sont à la base d’une faible fréquentation des formations sani- 
taires. Les premiers, bien connus, concernent le manque de moyens 
engendrant une mauvaise qualité des prestations fournies dans les ser- 
vices de santé, et nous n’y reviendrons qu’à la fin de ce chapitre. Car 
nous estimons plus importantes les raisons d’ordre culturel, qui tien- 
nent à ce que la médecine moderne n’intervient pas sur un terrain 
vierge, mais s’est installée dans un milieu qui avait ses propres prati- 
ques en matière de santé. Dans cette cohabitation, il semble qu’il y 
ait de grandes difficultés réciproques d’adaptation, qui se manifestent 
de multiples façons : à travers le processus de prise de décision en 
matière de santé, dans les représentations autochtones de la maladie, 
dans les conduites habituelles en cas de maladie, et dans les formes 
de la concurrence entre médecine moderne et médecine traditionnelle. 
Ces divers aspects de la situation méritent un examen attentif. 

La prise de décision en matière de santé 

Dans la communauté dogon, c’est en famille que sont affrontés 
les problèmes de la santé individuelle et collective. I1 existe un réseau 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 213 

de responsabilité, fondé sur les liens de parenté, et cette solidarité se 
manifeste à l’occasion de certains événements comme, par exemple, 
la prise en charge d’un malade. 

La prise de décision incombe le plus souvent au chef du lignage, 
ginna bagna (l), ou au chef de famille, ginè bagna ! (2) .  Mais d‘autres 
facteurs tels que le statut social du malade (position de parenté et d‘âge), 
sa capacité d’assumer directement les dépenses, de mobiliser ses pro- 
pres ressources ou celles d‘autrui, la nature du mal, etc., peuvent inter- 
venir dans la désignation sociale du décideur. La décision peut aussi 
être collective, par exemple dans le cadre d‘un conseil de famille )) (3). 
Ce dernier intervient en particulier dans les cas d‘impuissance sexuelle, 
de sortie inopinée de la K maison des femmes menstruées )) (4), de 
(( maladie incurable )) (3, ou en cas de maladie d’un vieillard. 

Ainsi, le statut social du-(de la) malade et les rapports de domina- 
tion/dépendance qui s’y rattachent prédéterminent la désignation du 
(( décideur B (Tinta, Pairault, 1990 : 17-19) et l’importance des ressources 
à mobiliser. Par exemple, l’enfant qui n’a pas atteint quatre ou cinq 
ans n’est pas considéré comme une “personne” (6), et l’assistance fami- 
liale dont il bénéficiera en cas de maladie sera moins importante que 
celle qui sera régulièrement accordée à un vieillard de 80 ans. Ne dit- 
on pas, d’ailleurs, lorsqu’un enfant meurt en bas âge, <( Si l’eau est ver- 
sée mais que reste la jarre, Dieu merci ! B, pour signifier que la mort 
de l’enfant importe moins que la vie des parents, car s’ils restent en 
vie, ils auront d‘autres enfants ? De même, la décision de recours con- 
cernant l’enfant, jusqu’à I’âge du mariage, appartient d’abord à sa mère, 
qui doit tout de même prendre conseil auprès de certaines personnes 
(mère, ou sœur aînée du mari...). Le père n’interviendra qu’en cas de 
recours externe entraînant des dépenses importantes. Au contraire, dans 
le cas d’un aîné social, la décision de recours est généralement prise 
soit par le chef de famille soit par le chef de lignage, ou même par le 
conseil de fämille. Les ressources mobilisées sont celles du malade et/ou 
de la famille, ginè, ou du lignage, ginna. Ainsi, plus on s’élève dans 

(1) Contraction de ginè na bagna, de ginè, maison, famille, na = grand, mère, originel, 
bagna = maître ; la formule désigne donc le responsable de la grande famille lignagère.,Sur 
les graphies dogon ici utilisées, voir la note (18). 

(2) C’est le chef d‘un groupe domestique indivis (cf. Tinta, Pairault, 1990). 
(3) ba-ulum moondu, de ba-ulum = pluriel de ba-i = enfant du père ; le syntagme dési- 

gne principalement les hommes ayant une ascendance paternelle commune ; et moondu = 
assemblée. 

(4) ya punun ginè, de ya-punum = femmes en règles + ginè = maison ; cette sortie a 
lieu en cas de règles si douloureuses qu’on redoute une issue fatale. 

(5)jun bajugu bèmoo lè, de juiz = mal, maladie + bajugu = guérir + bèmoo = pouvoir 
+ lè ’= négation (exemples : la lèpre ; I’épilepsie). 

(6) Cet âge est celui auquel l’enfant considéré acquiert son gim-gim ; le gim-gim est l’enfant 
qui suit son aîné immédiat à deux ou trois ans d‘intervalle. 



214 SE SOIGNER AU MALI 

l’échelle des statuts, plus la structure sociale et les ressources mobili- 
sées sont importantes, et inversement? le niveau de cette mobilisation 
diminue d’autant plus que le malade est plus jeune. 

L’explication de ce phénomène est simple. Normalement, la prise 
en charge d‘un enfant malade incombe d’abord à ses ascendants directs, 
père et mère, puisqu’on suppose que ce malade n’a encore ni ressour- 
ces propres ni descendants susceptibles de lui venir en aide. Eventuel- 
lement, si ses ascendants directs n’ont pas de moyens, et si dans sa 
parenté certains ont les moyens d’intervenir mais refusent de le faire, 
on peut user de la force de pression que sont les neveux utérins (enfants 
des sœurs et cousines) : ces derniers peuvent obliger le chef de lignage 
à prendre en charge, dans la mesure de ses moyens, l’enfant malade. 
Eventuellement, les neveux utérins (qui peuvent être les petits neveux 
du chef) pourraient menacer ce dernier, s’il ne s’exécutait pas, de cas- 
ser la jarre des ancêtres. Comme il en est le gardien, il mourra si on 
la casse, et par conséquent il préférera s’exécuter. 

Mais ce chef de lignage est lui-même, dans la société traditionnelle, 
responsable des biens et personnes de toute la communauté. S’il vient 
à tomber malade, il peut dans certaines conditions faire usage de tous 
les biens sous sa garde, et tous ses descendants sont moralement tenus 
de lui apporter leur concours, au risque de subir une lourde réproba- 
tion sociale dans le cas contraire. Certes, sous l’effet de l’islam et du 
christianisme? la grande famille s’effrite au profit de la famille nucléaire. 
Même dans ce contexte, cependant, les relations parentales se réacti- 
ventà l’occasion de la solidarité qui se manifeste pour la prise en charge 
d’une vieille personne malade. Et cette solidarité peut aussi jouer en 
défaveur du malade, lorsqu’il est l’auteur d’une faute grave mettant en 
danger la vie de la société : ainsi, à Dourou, un homme qui devint fou 
après avoir détruit la (c maison des femmes menstruées )), dont I’invio- 
labilité est sacrée, mourut sans aucune assistance familiale. 

A cela, il faut cependant ajouter que, chez les Dogon comme dans 
beaucoup d‘autres sociétés, le statut social de (( malade )) n’est reconnu 
que par référence aux valeurs qui, dans ladite société, définissent le 
normal et le pathologique, en l’occurrence les représentations de la 
maladie. 

Des représentations de la maladie 

Dans la pensée populaire dogon, la maladie est un (( étranger )) (7) 
qui trouble la quiétude des hommes. Généralement, la maladie est inter- 
prétée comme le signe d’un désordre social : elle serait la négation de 

(7)jun OZU galan8i, de jun  = mal, maladie + OZU = route + gulanèi = passant. 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 215 

l’état de paix ou (( paix-santé )) (selon l’expression de J. Bouju, in Tinta, 
Pairault, 1990) dans un système circulaire qu’on peut se représenter 
comme suit : 
... la paix-santé (jam) > engendre la force (pagna, sèmbè) > généra- 
trice de l’ordre des choses de la vie et du monde. (aZupè) et de pureté 
(pecroolu, ZègèZi) > entretenant la paix-santé (jam). . . 

. . . l’impureté, la souillure @ama) > engendre le désordre (aZapè Loo- 
roo) > générateur de faiblesse (pagna/sèmbè kooroo) > créant l’état 
de douleur (jun) > détruisant la paix-santé ... 

Le rétablissement de la paix rompue résulte de l’intervention du 
(( tradipraticien )) (8), chargé de diagnostiquer (lorsqu’il est devin) et /ou 
de traiter (lorsqu’il est devin-guérisseur ou seulement guérisseur) la mala- 
die, de prévenir tout autre malheur ou de favoriser le bonheur de son 
client. I1 doit rétablir la paix-santé, en traitant le mal qui l’avait chas- 
sée. Alors, la nature sociale de la maladie justifie qu’on y apporte une 
cure sociale. L’exemple de l’interdit du python le montre bien. 

Le python (na) est le (( grand interdit )) (dama gara) du clan 
Karambé : ce serpent fut, semble-t-il, un allié de l’ancêtre Karambé, 
et pour cette raison, aucun membre du clan ne doit faire de mal à un 
python ; au contraire, il doit lui offrir un sacrifice chaque fois qu’il en 
rencontre un. En contrepartie, le python ne mord pas un membre du 
clan. Si cela se produit, alors le mal sera beaucoup plus profond qu’une 
simple morsure, et il signifiera que la victime ou l’un de ses ascendants 
aura violé l’interdit et se sera donc rendu (( impur )). Cette notion d‘impu- 
reté, de souillure, est culturelle : elle signifie que celui par la faute duquel 
le désordre social est arrivé paye sa culpabilité de la perte de sa qualité 
d‘c( homme )) auprès de ses concitoyens ; et il ne la retrouvera que lors- 
que la faute à l’origine de la (( souillure )) aura été réparée. I1 s’agit d’une 
souillure lourde de conséquences, car elle est contagieuse : si l’auteur 
ne répare pas, ses descendants, dans certains cas, et tout le lignage dans 
d’autres, pourraient être porteurs de Y(( impureté D. 

On peut appliquer ici la théorie de la (( pluralité causale )) exposée 
par A. Zempléni (1986 : 15 sq.), qui distingue cause, agent et origine 
de la maladie. Dans l’exemple du boa, la cause est la morsure du ser- 
pent, l’agent est le serpent lui-même, mais l’origine est la transgression’ 
de l’interdit du boa. Dans ces conditions, il faut non seulement traiter 
la blessure, mais surtout réparer, par des rites appropriés, la faute qui 
l’a provoquée. Par suite, le rôle du spécialiste traditionnel sera d’assu- 
rer à la fois le traitement symptomatique (par exemple soigner la plaie 

Inversement : 

(8) Selon les cas, on parle communément de a guérisseurs (hommes ou femmes), de u prê- 
tres d‘autel ancestral ’Y, de (c marabouts U, de u matrones )), ou d‘. accoucheuses D, etc. (Tinta, 
Pairault, 1990 : 7). 



216 SE SOIGNER AU MALI 

laissée par la morsure du serpent) et le traitement étiologique (faire dis- 
paraître la cause de la morsure). Ce dernier est le plus important, il pré- 
sage des moyens et du résultat de la lutte contre la maladie, car (( les 
thérapies que l’on trouve dans toute société découlent généralement 
des principales croyances en matière de causalité qui sont à l’origine 
du traitement )) (Foster, 1983). 

I1 faut souligner que la théorie de A. Zempléni s’applique d‘abord 
aux maladies dues à la transgression d’un interdit (notre exemple) et, 
dans certains cas, aux maladies dues aux sorciers et aux génies. Mais, 
alors, l’origine de la maladie peut être une simple contingence (rencontre 
avec un vent chargé de mauvais génies) ou bien une faute de la victime 
(qui par exemple sera entrée délibérément dans un lieu (( hanté B). Tou- 
tefois, même dans le cadre des maladies de transgression où la théorie 
s’applique systématiquement, la sanction est tempérée suivant que la 
faute est intentionnelle ou découle d’une simple inattention. 

L’étiologie dogon renvoie principalement à quatre catégories 
a causales )) (cf. Zempléni, 1986 : 27-28) : Dieu (Amba), le sorcier (dauru 
ou dugo), la transgression d‘un interdit ancestral et les génies. Ces caté- 
gories se combinent avec un classement en causes chaudes et causes 
froides ; et selon que la cause est (( chaude )) ou (( froide )), la maladie 
est dite (( chaude )) (oogu) ou (( froide )) (kelu). L e  consensus local déve- 
loppe cette dichotomie de la façon suivante : 
cause chaude > maladie chaude = maladie mâle > décours rapide ; 
cause froide > maladie froide = maladie femelle > décours lent. 

Chaque maladie a une forme (( chaude )) et une forme (( froide D. 
S’il est sûr que cette forme n’a pas un impact direct sur le type de recours 
(moderne ou traditionnel), elle influe sur la rapidité du recours, puis- 
que la consultation de spécialistes (traditionnels ou /et modernes) est 
beaucoup plus prompte dans le cas d’une maladie (( chaude )) que dans 
celui d’une maladie (( froide >). 

Les spécialistes tiennent grand compte de cette distinction dans 
leur diagnostic, puisqu’elle est fondamentale pour le traitement : la mala- 
die (( chaude )) appelle un traitement (( chaud )) qui en viendra rapide- 
ment à bout, alors que pour la maladie (( froide )), qui s’installe lente- 
ment, le traitement (( chaud % paraît inefficace, puisque la maladie durera 
avant d’être vaincue. I1 faut donc un traitement adapté au rythme de 
la maladie. 

La forte proportion de recours à l’automédication peut s’expliquer 
en partie par l’idée répandue que la maladie est honteuse, ou source 
de honte, mais aussi par la façon brutale dont les spécialistes tradition- 
nels ont été traités (nous reviendrons sur ce dernier point). 

La maladie est honteuse justement parce qu’elle peut être causée 
par la transgression d’un interdit. Dès lors qu’on se décide à consulter 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 217 

un devin, on sait que la faute commise sera connue de tous, ne serait- 
ce que par les procédures de purification qu’implique la thérapie. La 
maladie est source de honte, aussi, dans la mesure oÙ le diagnostic du 
devin risque de l’avérer contagieuse : ceci peut conduire, dans le plus 
bénin des cas, à des mesures d’évitement à l’égard du malade (et de 
sa famille), et au pire à son exclusion du village. 

Pour cette raison, les Dogon tardent 3 se déclarer malades ; ils pré- 
fèrent prévenir. La prévention est assurée principalement par l’a évi- 
tement des interdits )) (9) et le respect des (( pratiques ancestrales )) (10). 
En respectant ces règles de prévention, on se protège de la (( souillure )) 
(pzma), ce qui permet d’augmenter sa propre force et aide à ne pas 
tomber malade. Ainsi, comme la maladie exprime généralement le viol 
d’un interdit, le respect des traditions est en soi une garantie contre 
la maladie, laquelle n’est pas seulement un dysfonctionnement physi- 
que, mais le signe d’un désordre social. 

Des interprétations aux conduites en cas de maladie 

En cas de maladie, l’itinéraire normal commence par l’automédi- 
cation et se poursuit, si la situation ne s’est pas améliorée, par la 
consultation de spécialistes traditionnels ou/et d’agents de la santé 
moderne. Les taux de recours à l’automédication, aux spécialistes 
traditionnels et aux services modernes de santé ont été estimés 
respectivement à 50,7%, 16,i % et 19,4% (Coppo, Keita, 1990 : 
20,31,32). 

Le substrat des traditions ancestrales continue de fonder, à‘Ban- 
diagara, les pratiques concernant la santé humaine. Le Dogon de Ban- 
diagara est un rural sédentaire, fréquentant peu les services de santé 
modernes. I1 reste confiant dans la médecine traditionnelle, dont les 
fondements socio-culturels reposent sur une expérience ancestrale. La 
(( médecine du Dogon )) s’est longtemps suffi à elle-même pour tenter 
de protéger, maintenir et améliorer la qualité de la vie de ce peuple. 
Elle est pratiquée par des spécialistes, que leur communauté estime 
compétents. Dans cette communauté, n’est pas tradipraticien qui veut, 
comme le signale clairement la distinction entre le (( guérisseur )) (‘jognu- 
gnoognoonè) et (( celui qui mime )) ou dabu kananè (1 1) : le premier 

~ 

(9) dama ta, de dama = interdit + ta = éviter, dans le sens de respecter ce qu’il faut 

(10) oze yege, de oze = ensemble des pratiques, coutumes + yege = arranger, organiser. 
(1 1) La distinction porte sur le mode d‘acquisition du savoir : le guérisseur acquiert son 

savoir par hérédité ou révélation (assimilCe à un don de Dieu). Celui qui mime “fait semblant” ; 
il est généralement considéré comme un simple marchand ambulant : tout juste lui achète-t- 
on quelques plantes médicinales connues du milieu. 

faire ou ne pas faire. 



218 SE SOIGNER AU MALI 

bénéficie d’un don conféré par Dieu, ou d’un héritage légué par ses 
ancêtres, alors que l’autre n’est qu’un intrus dans un domaine qui n’est 
pas habituellement le sien dans la société. 

La situation du second est semblable à celle que décrit G.M. Foster 
dans un autre contexte : celui des (( phytothérapeutes et autres théra- 
peutes tels que les curanderos de la pathologie humorale latino- 
américaine )), dont les connaissances des propriétés des plantes et les 
compétences en matière de traitement sont acquises généralement 
auprès de tradipraticiens plus âgés ; leurs soins sont cependant consi- 
dérés comme strictement limités par le fait que (( l’Clément surnaturel 
ou magique n’appartient pas à leur répertoire, ce qui est significatif du 
point de vue de ce que le malade attend du thérapeute )) (Foster, 1983 : 
20). Considéré comme bénéficiaire d’un don conféré par les ancêtres 
ou par Dieu pour le bien de la communauté, le guérisseur et son patient 
se trouvent dans une communion de croyances partagées. C’est pour- 
quoi, par exemple, les incantations proférées par le tradipraticien, ou 
les gestes qu’il accomplit, sont admis par les consultants comme ceux- 
là même d‘une autorité connue pour jouer le rôle d’intermédiaire entre 
les forces du mal et les puissances surnaturelles. Pour certains (Koumaré, 
1983), d’ailleurs, il faut parler de (( puissance du verbe )) plutôt que 
d‘(( incantation )), ce dernier terme étant jugé péjoratif, alors que la pre- 
mière serait une des particularités de la médecine traditionnelle africaine. 

L’. efficacité )) (12) thérapeutique est ici avant tout d’origine symbo- 
lique, puisque l’attente du malade va au-delà du traitement sympto- 
matique. Quand il consulte, c’est pour rétablir un certain équilibre social 
rompu à travers sa personne. Pour ce faire, il faut rechercher 1’(( ori- 
gine )) de la maladie, et la vaincre, car un traitement symptomatique 
n’aurait qu’un effet temporaire ; il faut donc un traitement radical, qui, 
dans des (( communautés oÙ domine le modèle de l’équilibre )) (Fos- 
ter, 1983 : 20), sera toujours l’occasion de cérémonies et de gestes 
rituels. 

Considérons le cas d’une femme qui décède en couches en milieu 
dogon. Cet événement est éminemment grave, parce qu’il fait peser 
une menace sur toute la communauté : une telle mort est interprétée 
comme la sanction des ancêtres à l’égard d’une communauté qui a failli 
àses obligations vis-à-vis d’eux, par exemple en omettant de faire les 
sacrifices qu’ils attendent. Ainsi offensés, les ancêtres choisissent de 
rappeler à l’ordre cette communauté, à travers l’un de ses membres ; 
pour ce faire, ils jettent la (( souillure )) sur un homme marié qui sera 
atteint jusqu’aux organes de procréation, et cette (( semence souillée )) 
transmettra alors une pathologie mortelle à l’occasion de chaque rapport 

(12) Le mot est pris ici au sens de (I résultats obtenus n ; l’efficience concerne Economie 
des moyens mis en œuvre pour atteindre ces résultats (voir l’épilogue de ce livre). 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 219 

sexuel avec une femme, cette dernière n’ayant aucune chance de sur- 
vivre. Pour arrêter la propagation du mal, deux mesures s’imposent ; 
il faut d‘abord que l’homme se débarrasse de sa (( semence souillée )’, 
ce qu’il ne pourra faire qu’en parvenant à violer une femme d’une autre 
communauté dans la brousse (jadis, une femme peul ; aujourd’hui il 
se rendra à la ville dans une maison de tolérance) ; il faut ensuite (( puri- 
fier )) le corps souillé lui-même, ce qui sera fait par des rites appropriés, 
godujalè (de godu, corps, et jalè, effleurer pour purifier). 

Cet exemple montre bien la différence entre l’interprétation de 
la maladie par la tradition et par la biomédecine. Alors que le médecin 
moderne interroge le corps biologique pour comprendre la maladie 
dans l’ordre biologique, le tradipracticien interpelle le corps social. A 
partir de là, d’aucuns affirmeront (Foster, 1983 : 22) que, dans le dia- 
gnostic et le traitement, la médecine traditionnelle, éventuellement 
regardée comme (( holistique )), prend en compte aussi bien les facteurs 
psychosociaux que les facteurs cliniques, cependant que la médecine 
moderne privilégie les aspects cliniques de la maladie. 

I1 n’est donc pas étonnant qu’au sein des sociétés traditionnelles, 
les rites occupent une place de choix dans les schémas thérapeutiques. 
Parfois, c’est le malade lui-même qui réclame l’accomplissement des 
gestes, ou bien c’est un parent. Tel celui qui accompagne son fils malade 
chez un tradithérapeute de Bandiagara, et qui, à la fin du traitement, 
signale au guérisseur qu’il a omis un rituel consistant à asperger d’eau 
le patient. Peut-être ce parent est-il un habitué, mais son comporte- 
ment montre qu’il y a une part d’autodiagnostic de la maladie, ou bien 
une forme d’évaluation de la qualité du traitement par le malade ou 
par ses proches. Faut-il alors comprendre que le malade consulte tel 
thérapeute d’abord et surtout en fonction de ses attentes, et des con- 
naissances qu’il a des pratiques du guérisseur ? Ceci est d’autant plus 
vraisemblable que les Dogons n’ont plus en face d’eux un seul système 
‘médical, mais au moins deux, dont l’un nouveau et l’autre tradition- 
nel, qui sont ouvertement en concurrence. 

La concurrence entre les médecines 

L’introduction de la biomédecine s’est faite à la faveur de la colo- 
nisation. Perçue comme un apport du colonisateur, elle a été immé- 
diatement qualifiée de (( médecine de I’étranger B. A cause de ses métho- 
des, et notamment de l’enregistrement individuel auquel elle procé- 
dait, elle a été mal admise par la population, qui y voyait un moyen 
de recruter les enfants scolarisables et les futurs imposables. Ce rejet 
immédiat aurait pu être évité si l’introduction d’une médecine nou- 
velle avait ménagé la possibilité de négociations tant avec la population 



220 SE SOIGNER AU MALI 

qu’avec les tradipraticiens ; or c’est la brutalité qui fut la règle, notam- 
ment en matière de choix des sites des centres de santé, et en ce qui 
concerne les rapports avec les spécialistes traditionnels. 

Comme les sites des autres bâtiments administratifs, ceux des cen- 
tres de santé ont été imposés plutôt que négociés. On a choisi, par exem- 
ple, des terres de culture, voire  des^ (( lieux sacrés )) (13), d’où mécon- 
tentements et méprises. Ainsi, le centre de santé de Kendié serait 
implanté sur un champ de la famille qui, au moment de la colonisa- 
tion, détenait la chefferie ; pendant notre enquête, nous avons rencontré 
le chef actuel de cette famille, et nous avons eu, au fil de l’entretien, 
à lui poser la question de savoir quels changements il avait remarqués 
dans le fonctionnement du dispensaire ces derniers temps ; sa réponse 
a été qu’il ignorait où se situait ce dispensaire. Certains sites choisis 
par l’administration coloniale correspondent à des lieux dont l’invio- 
labilité avait depuis toujours garanti, pense-t-on aujourd’hui encore, 
l’ordre et la sécurité de la communauté. Dans ce cas, beaucoup s’abs- 
tiendront de fréquenter ces centres, et penseront de la sorte protéger 
leur propre sécurité, puisque, pour eux, aller sur ces sites revientà tran- 
gresser un interdit. Et, comme on l’a vu, la transgression entraîne la 
cc souillure 1) (’pma), qui est elle-même l’origine du désordre social, cause 
de fléaux individuels et/ou collectifs, dont la maladie. Exemple : la 
maternité de Dourou est bâtie sur un terrain séparé du village par un 
marigot que les femmes enceintes ne doivent pas traverser, car cela 
pourrait avoir des conséquences néfastes sur leur propre état de santé 
ou sur celui de l’enfant à naître, car ce marigot est censé abriter les 
génies de l’eau, qui sont hostiles à la présence des femmes enceintes 
là où ils habitent. 

Quant aux rapports entre la médecine moderne et la médecine tra- 
ditionnelle, ils ont toujours été conflictuels. Autant pendant la période 
coloniale qu’après l’indépendance, les spécialistes traditionnels ont été 
considérés comme obstacles au bon fonctionnement des services 
modernes de santé. Ces praticiens de la (c médecine du Dogon )) ont 
été souvent frappés d‘amendes et d‘emprisonnement pour pratique illé- 
gale de la médecine. Jusqu’à une période récente, les instances de la 
santé moderne n’ont pas pris en compte l’appui que les spécialistes 
traditionnels auraient pu leur apporter. Certes, l’implantation d’un cen- 
tre régional de médecine traditionnelle (CRMT) à Bandiagara a suscité 
quelques espoirs (14), mais l’échange entre l’équipe du CRMT et les 

(13) L’expression est extensive : elle va de l’interdiction totale d‘accès (par exemple dans 
un lieu habité par un animal déclaré grand interdit du clan) à I’interdiction partielle (s’il s’agit 
de lieux de culte dont la fréquentation est réservée par la tradition à certaines catégories 
de la population seulement). 

(14) Implanté en 1986, il a pour objectif une meilleure connaissance des traitements tradition- 
nels, et la recherche d‘une collaboration entre le système traditionnel et le système moderne. 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 22 1 

tradipraticiens ne paraît pas équilibré ; l’équipe sollicite les tradiprati- 
ciens pour apprendre à connaître et, semble-t-il, valoriser leur savoir, 
mais en contrepartie les tradipraticiens n’ont reçu que quelques cadeaux 
de céréales, et quelques subventions (ne dépassant pas 50 O00 F CFA) 
pour leur permettre d’édifier une case. Globalement, la situation n’a 
donc pas vraiment changé, et l’on observe la persistance d’attitudes 
répressives, comme l’illustrent deux cas relevés au cours de l’enquête. 

Le récit du premier est donné par le spécialiste qui en a été vic- 
time lui-même. (C Un jour, on m’a appelé au dispensaire. Quand j’arrive, 
le docteur me demande si je peux soigner cette fracture. Je réponds : 
oui, mais j’ajoute que je préfère que ce soit chez moi, car il y a des 
choses à ne pas faire. I1 insiste tellement pour que le traitement soit 
fait au centre, que finalement je m’incline. Après avoir donné mes soins, 
je dis de ne pas défaire le pansement avant trois jours, car tel est notre 
interdit ... Mais le lendemain, ils ont ouvert le pansement, et alors le 
membre a commencé à enfler et à faire du pus. Le docteur envoie donc 
quelqu’un me chercher. J’arrive sur les lieux. I1 commence à crier à 
mon adresse : “Tu es un vieux qui ne vaut rien, tu as gâté le pied du 
type...”. Je dis : “Non ! Si tu veux, donne-moi le malade, je l’emmène 
chez moi, il va guérir.” Ce qu’il accepte, en me disant que si je n’y 
arrive pas, il m’emmènera 2 la gendarmerie. Dieu merci, en 21 jours, 
le pied s’est rétabli )) (Tinta, Pairault, 1990 : 64). 

Le second cas concerne Mr B., tradipraticien, qui, dans le courant 
de l’année 1990-91, reçoit une malade accompagnée de son époux ; 
il lui prodigue ses soins et, à l’issue du traitement, la malade est guérie. 
C’est alors que le mari déclare avoir aussi le même mal que sa femme. 
B. lui donne les mêmes médicaments. Mais, après les avoir pris, le mari 
meurt dans la nuit suivante. B. est arrêté et remis à la justice, et y res- 
tera en détention jusqu’au 24 mars 1992, date à laquelle, après juge- 
ment, il a été condamné à trois mois de prison avec sursis. II doit son 
salut à deux circonstances : l’autopsie du médecin constatant l’absence 
de tout Clément toxique dans les produits consommés par le défunt 
la veille du décès, et la renonciation, de la part de la partie civile, à 
toute action contre B. 

Si telle est l’attitude de l’Administration, la médecine traditionnelle 
semble jouir, auprès de la population, de plus de crédit que la méde- 
cine moderne. Ceci est, en tous cas, manifeste sur le plan de la légiti- 
mité des pratiques et du statut professionnel. 

~ 

La légitimité des pratiques 

(( Dans le milieu dogon, c’est 5 la société de choisir son guérisseur, 
son accoucheuse, en fonction de certains critères ... )) nous disait un 



222 SE SOIGNER AU MALI 

de nos informateurs. Or, les agents modernes n’ont pas été choisis par 
les membres de la société dogon, et ils ne bénéficient donc pas de cette 
reconnaissance explicite qui les rend aptes à pratiquer la médecine. 
Le médecin noir a été assimilé à (( celui qui fait semblant )) (dabu 
Æunanè)), il mime (i la médecine de l’étranger >). Cette dernière ne fait 
pas mieux que les marchands ambulants : elle est perçue comme sim- 
ple pourvoyeuse de médicaments. Et l’efficacité de ce type de méde- 
cin, comme celle de ces marchands ambulants, est appréciée en fonc- 
tion des résultats de chacun de ses actes : il sera bon si l’effet de son 
traitement est manifeste, il sera mauvais dans le cas contraire ; cette 
façon de juger a été observée ailleurs, à Bankoni, quartier populaire 
de Bamako, dans lequel cohabitent plusieurs ethnies (Diarra et alii, 
1990 : 96-112 ; cf. supra, chapitres 5 et 6). 

L’idée que la médecine moderne n’est qu’une simple pourvoyeuse 
de médicaments est justifiée en partie par l’absence de la dimension 
symbolique. C’est que, dans la pratique courante-des infirmiers et méde- 
cins, il manque souvent les gestes comparables à ceux de l’ausculta- 
tion, gestes qui pourtant, outre leur valeur intrinsèque, pourraient com- 
penser, dans l’esprit du patient, ceux auxquels ce dernier est habitué 
en médecine traditionnelle. Car le traitement traditionnel est l’occa- 
sion d’une véritable mise en scène, oÙ rites, incantations et cures médi- 
camenteuses se succèdent. Cette pratique est une conséquence logi- 
que de la conception dogon selon laquelle le pathologique renvoie à 
l’ordre social, alors que le système moderne propose une explication 
limitée à la sphère de l’ordre biologique. Les deux exemples ci-dessous 
montrent combien la gestuelle importe, dans le schéma thérapeutique, 
aux yeux des patients. 

Les services des cc médecins ambulants I), généralement ghanéens, 
sont plus chers que les services modernes, mais, selon nos informa- 
teurs, ils ont beaucoup plus de clients. Le secret de leur succès réside 
dans l’effet psychologique du stéthoscope : ils promènent cet instru- 
ment sur tout le corps du patient, ce qui est parfaitement conforme 
à l’attente populaire d’un examen attentif et rituel. I1 faut savoir qu’en 
général un Dogon ne dira pas, au début de la consultation, après avoir 
salué le praticien, (( je suis venu parce que j’ai mal ici ou là )), mais (( je 
suis venu me montrer s, min gèndè gè yèlèm (de min, moi, je, gèndè, 
voir, regarder, gè, à cause de, yèlèm, venu). Une fois que le stéthos- 
cope est passé sur tout son corps, le malade dogon est satisfait d’un 
diagnostic qui a été établi conformément à ses attentes, et ceci est un 
pas important vers l’acceptabilité du traitement. 

Le second exemple montre aussi l’importance de gestes que le 
médecin peut demander au malade d’accomplir, et leur rôle dans 
l’idée que le malade se fait de l’efficacité d‘un praticien. Voici un malade 
qui souffre de l’oreille et qui va consulter un médecin moderne. Quand 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 223 

il arrive chez le médecin, ce dernier lui demande de retourner à la pol-te 
du bureau et de revenir vers lui. Le malade s’exécute. Alors le diagnostic 
est posé, la prescription suit, et à l’issue du traitement le malade est 
rétabli. Quand il parle de cette consultation, le malade établit un lien 
entre le geste et le résultat : (( le dògòtòrò ... est très compétent. Dès 
qu’il m’a vu venir, il m’a demandé de marcher à nouveau vers lui. Après 
ça, il a immédiatement su ce que j’avais. Le médicament qu’il m’a donné 
a été très bon )). Dans la première phrase, l’expression dogon que nous 
traduisons par très compétent, estjognu igu woo (dejognu, soins, trai- 
tement, igu, connaître, savoir, woo, être) : ses soins sont ceux d’un 
connaisseur. 

De cela il faut, nous semble-t-il, retenir que l’importance accor- 
dée aux pratiques concrètes, qui, même exécutées dans les règles de 
la science et de la technique modernes, ont presque toujours valeur 
symbolique pour le malade par l’interprétation qu’il s’en donnera, a 
très certainement un impact sur la fréquentation des services de santé : 
si ces pratiques manquent, les Dogon se renforcent dans leur idée que 
(t la médecine moderne ne peut pas soigner certaines maladies du pays 
dogon.. . )) (Tinta, Pairault, 1990 : 64). La présence massive des agents 
de la médecine moderne parmi les clients des tradipraticiens confirme 
d’ailleurs leur opinion. I1 est donc compréhensible que la consultation 
du médecin moderne pour obtenir le traitement (( symptomatique )) 
s’accompagne volontiers d’un traitement (( étiologique )) obtenu par la ~ 

consultation d‘un tradipraticien. Ainsi, les Dogon ne sont pas convaincus 
par les pratiques de la médecine moderne, et ils peuvent invoquer de 
multiples raisons à ce scepticisme ; par voie de conséquence, ils ne 
recourront pas à un service de santé moderne s’ils souffrent de troubles 
entrant dans la catégorie qu’ils appellent (C maladie du Dogon )) (doogoo 
jun) . 

Le statut professionnel 

Dans la société traditionnelle dogon, le service rendu par un spé- 
cialiste l’honore d‘abord lui-même. Son bénéficiaire ne le paie que sous 
forme de cadeaux, remis en nature et/ou en espèces, et, de manière 
générale, le tradipraticien dogon ne vir pas de sa pratique : à côté de 
cette fonction sociale, il est agriculteur. II n’est pas considéré comme 
un cc professionnel )), et il ne doit surtout pas se montrer cupide envers 
sa communauté, puisque la faune et la flore sont gratuitement à sa dis- 
position. Au contraire, l’agent de la santé moderne est généralement 
un fonctionnaire rémunéré, quelle que soit sa pratique ; en outre, sa 
médecine est payante, puisque même pour des soins officiellement gra- 
tuits, les agents, eux, ont continué à monnayer leurs services à travers 



224 SE SOIGNER AU MALI 

des pratiques parallèles qui conduisent à un dysfonctionnement des 
services de santé. 

En effet, nombre d‘agents de la santé n’hésitent pas à sacrifier l’effi- 
cacité médicale à l’obtention d’un gain personnel. Bien plus que le 
résultat de leur intervention, compte alors le profit qu’ils peuvent en 
tirer individuellement. Les lacunes dans l’organisation des services de 
santé, comme par exemple le manque d’un accueil des patients, 
favorisent la réalisation de telles intentions. Le malade qui arrive pour 
la première fois au centre de santé ne sait ni à qui s’adresser, ni qui 
doit s’occuper de lui. I1 sentira vite qu’il est un gêneur. Par exemple 
à la maternité de Bandiagara, les femmes disent que les matrones jouent 
au fonctionnaire (elles respectent des horaires administratifs, mais, que 
le travail soit fait ou pas, bien ou mal, elles auront leur salaire à la fin 
du mois) et qu’elles s’occupent peu du sort des parturientes ; elles disent 
aussi que les matrones sont inexpérimentées. Au travers du désordre 
qui règne dans les formations sanitaires, des agents de santé dévelop- 
pent leurs stratégies pour (( exploiter )) l’usager. Leur statut d‘agent sani- 
taire leur sert de couverture, alors même qu’ils travaillent pour leur 
propre compte. De cette course au profit, le malade ou ses parents font 
les frais. 

Le récit qui suit vient du père d’un patient. (( Quand il est tombé 
malade, je l’ai amené au dispensaire. On m’a vendu un ticket à 50 francs. 
Nous sommes allés voir un infirmier avec ce ticket, il nous a prescrit 
une ordonnance. J’ai tout acheté, mais le sérum manquait tant au 
dépôt (15) qu’à la pharmacie de la place. C’est alors qu’un auxiliaire 
que je connaissais me dit que, si je lui donne l’argent, il pourra 
m’en trouver. I1 me prend 5 O00 francs. I1 dit avoir trouvé le sérum 
auprès d’un de ses amis, hygiéniste-secouriste dans le village. Mais, 
pour placer le sérum, il fallait hospitaliser l’enfant, Or, d’après l’auxi- 
liaire, il manquait de matelas à l’hôpital, et pour cause : le détenteur 
des clés du magasin était “en affaire” en ville, et les deux matelas qu’il 
avait sortis avaient été pris par “le patron’’ pour accueillir un étran- 
ger. Ma connaissance me propose d’aller faire la perfusion à domicile, 
contre paiement de 1 500 francs, ce que je ne pouvais pas refuser sans 
jouer avec la vie de mon enfant. )) En réalité, il s’agit d’une mise en 
scène : l’auxiliaire est lui-même le magasinier de la salle d‘hospitalisation, 
et, en l’absence de la responsable de cette salle, partie en congé, 
toutes les opportunités s’offrent à lui : en jouant le rôle d’intermé- 
diaire pour la recherche du produit manquant, il alimente son propre 
marché. 

(15) Le malade qui arrive au centre de santé doit acheter d‘abord un ticket dit de a consul- 
,tation I), grâce auquel il a ensuite accès au dépôt de médicaments installé dans l’enceinte du 
centre de santé ; ii doit y trouver, en principe, tous les médicaments qui lui ont été prescrits. 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 225 

Ces comportements ont créé un climat de méfiance entre les agents 
de santé modernes et leur clientèle, et lorsque s’y ajoute l’obligation 
du paiement comptant en espèces, la préférence des Dogon reste au 
guérisseur, dont les attitudes concordent avec les coutumes d‘un milieu 
dont il fait lui-même partie. 

Finalement, dans le cercle de Bandiagara, on n’ira au centre de 
santé que pour trois raisons : 

1) lorsqu’on aura épuisé sans succès tous les recours (c tradition- 
nels n, ou quand la maladie est considérée comme sans remède du côté 
de la médecine traditionnelle. Tel est, par exemple, le cas de la lèpre, 
maladie considérée comme incurable: ou celui de Æooloo gain (cou 
tiré, tourné = tétanos ?). Cette dernière maladie est l’une des rares pour 
lesquelles les Dogon vont directement au centre de santé, parce qu’elle 
se présente très généralement sous sa forme (c chaude )) et donc tue très 
rapidement. 

2) lorsque le malade, de par son statut, ne peut que se faire soi- 
gner au centre de santé : fonctionnaires, citadins, contractuels de divers 
organismes de développement. Parmi eux, il y a des privilégiés (agents 
de santé ayant des facilités d’accès, autres nantis), mais il y a aussi des 
gens dont les comportements sont dictés par une mentalité très répan- 
due chez les cadres africains, mentalité selon laquelle le recours à cer- 
taines pratiques traditionnelles (en l’occurrence : la fréquentation des 
tradipraticiens) ne correspond pas à leur statut de (c civilisés D. Généra- 
lement représentants de I’Etat ou de ses institutions, et à ce titre témoins 
de la modernité, ces gens se sentent obligés de s’en montrer solidaires. 

3) sous la contrainte, réelle ou supposée. Par exemple, les fem- 
mes de Bandiagara sont obligées d’accoucher au centre de santé puis- 
que, si elles ne le font pas, elles courent le risque de payer une amende 
allant de 1 O00 à 5 O00 francs, alors même que l’amende en ce domaine 
a été officiellement supprimée depuis 1988. 

Quelques réflexions en guise de conclusion 

Dans le cercle de Bandiagara, la fréquentation des centres de santé 
est timide, et les recours aux soins modernes sont tardifs, en raison 
du décalage entre le système moderne et le système traditionnel, mais 
aussi h cause de comportements nocifs des agents. 

Le décalage provient de la coexistence et de la confrontation de 
deux systèmes de pensée et de savoirs issus de cultures différentes : 
le système de pensée et de savoirs populaires basé sur les coutumes 
et usages, et le système de pensée et de savoirs techno-scientifiques. 
Ils ne semblent pas inconciliables dans la mesure o Ù  les populations 
ne rejettent pas la médecine moderne en bloc, comme l’attestent les 



226 SE SOIGNER AU MALI 

nombreuses sollicitations, émanant des malades, pour des interventions 
chirurgicales, alors même que l’efficacité de la médecine traditionnelle 
est reconnue dans certains domaines (les fractures par exemple). Le 
problème est donc de savoir comment adapter les usages à l’évolution, 
en ne retenant d’eux que ce qui est jugé positif. La solution n’est pas 
si facile à trouver, car les usages sont le produit d’antécédents empiri- 
ques. Pour leur substituer de nouvelles pratiques, il faudrait que le 
système de santé moderne propose une meilleure alternative par 
rapport aux soins offerts par la médecine traditionnelle : il importerait 
d’améliorer la qualité des prestations. 

Or justement, c’est la qualité des prestations qui est d‘abord affectée 
par le comportement néfaste d‘agents. Il faut peut-être imaginer et tenter 
d’appliquer une autre organisation du système de santé, car jusque-là 
toutes les expériences se passent au sein d’une structure étatique ani- 
mée par des fonctionnaires qui n’ont que faire de la bonne marche 
du service puisque leur salaire n’en dépend pas. De plus en plus, on 
parle de centres de santé communautaires comme solution possible, 
basée sur la participation de la population à la gestion et au finance- 
ment du système de santé qui la dessert. L’expérience des systèmes 
de recouvrement des coûts (Berche, Mariko, 1991) a cependant mon- 
tré les limites de la participation financière des populations rurales (16). 
En visant comme objectif le recouvrement des frais, l’accent n’est-il 
pas mis sur l’efficience du système de santé au détriment de l’effica- 
cité ? Autrement dit, avant de se demander combien coûtera un système 
de santé, il convient de s’interroger sur la qualité des prestations qu’il 
pourra offrir (Brunet-Jailly, 1989). 

En attendant, face à une médecine jugée (( onéreuse )) (17) et lente 
à se rendre opérationnelle, les populations continuent à faire confiance 
à leur médecine traditionnelle, même si par moments la recherche de 
la sécurité ou le poids des obligations les orientent vers la médecine 
moderne. 

(16) Dans le cas du cercle de Bandiagara, seulement 30 à 40 % des frais récurrents (hors 
salaires) des formations sanitaires sont effectivement recouvrés. 

(17) Un de nos informateurs, lui-même spécialiste des fractures, affirme qu’il donne ses 
soins gratuitement, alors que s’il fallait recourir à la médecine moderne, il en coûterait au 
moins 75 O00 F CFA. 

(18) NOTE LINGUISTIQUE. On sait que le pays dogon ne compte pas moins d‘une quinzaine 
de parlers différents. Dans ce chapitre, la plupart des termes et formules sont cités en c donno 
SÒ s. En toute hypothèse, notre graphie reste approximative (tons pas marqués, c gn Y rem- 
plaçant le signe admis pour la nasale vélaire, incorrections vocaliques, etc.). L’intention est 
seulement de fournir des repères verbaux identifiables. 



LES SERVICES DE SANTÉ DU CERCLE DE BANDIAGARA 227 

RÉFÉRENCES 

ANONYME (1985) : Projet de développement sanitaire du cercle de Bandia- 
gara, Direction nationale de l’hygiène publique et de l’assainissement, octo- 
bre 1985. 

TINTA S., PAIRAULT C. (1990) : Enquête socio-sanitaire dans le cercle de Batz- 
diagara, Bamako, juillet 1990, 86 p. 

ZEMPLÉNI A. (1986) : “La (c maladie )) et ses (( causes D”, in : L’ethnographie, 
tome ~ x x x ~ ,  1986. 

FOSTER G.M. (1983) : Médecine traditionnelle et couverture des soins de santé, 
Organisation Mondiale de la Santé, Genève, 1983, 308 p. 

COPPO P., KEITA A. (1990) : Médecine traditionnelle : acteurs, itinéraires thé- 

KOUMARÉ M. (1983) : (( Médecine et psychiatrie traditionnelle en Afrique )), 
G. M. FOSTER, Médecine traditionnelle et couverture des soins de santé, 
Organisation Mondiale de la Santé, Genève, 1983. 

PAIRAULT C .  (1 989) : Qu ’est-ce que 1 ’efficacité médicale ? Cf. épilogue du pré- 
sent ouvrage. 

DIARRA T., DIAKITÉ B.Dj., TRAORÉ S., PAIRAULT C. (1990) : Les conditions de 
vie, les dépenses de santé et les recours aux soins dans le quartier de Ban- 
koni, volume I : Etude socio-économique et sanitaire, Bamako, 1990, 
151 p. 

BERCHE T., MARIKo M. (1991) : Le financement des coats récurrents de la santé 
dans le cercle de Bandiagara, volume 1 : Analyse économique et santé 
publique, Bamako, mai 1991, 112 p. + annexes. 

BRUNET-JAILLY J. (1989) : (( Le financement des coûts récurrents de la santé 
dans les pays pauvres : recouvrer les coûts ou les réduire ? )), L’écononzie 
sociale dans lespays en voie de développement, Actes du colloque de SASSO- 
ciation d’économie sociale, Caen, 28-29 septembre 1989. 

’ rapeutiques, Trieste, éditions E ,  1990, 322 p. 




