8

Les services de santé
du cercle de Bandiagara

- par Sidiki TINTA -

Le difficile contexte national et international pour les pays d’ Afri-
que au sud du Sahara (poids de la dette, ajustement structurel, sous-
devcloppement économique et social.. ) est au premier plan des obs-
tacles actuels pour faire fonctionner des services de santé censément
‘accessibles aux populauons témoin, au cours de la derniére décen-
nie, une frequentatlon non sculement faible, mais encore decrmssante
Nous avons essay€ de préciser les causes de ce phenomene en obser—
vant le cas du cercle de Bandiagara, au Mali (voir carte p. 250). Ce cer-
. -cle, d’une superficie de 7 500 km? compte environ 183 000 habltants
* dont 95 % de Dogon. L’agriculture constitue 1a base de T économie et
occupe 93 % de la population. Il s *agit essenticllement de la culture
du'petit mil, bien que, depuis 1970, le maraichage se développe autour
de petits barrages construits avec 1'aide de diverses organisations non
gouvernementales (ONG). La sécheresse persistante a rendu plus que
'jamais capital 1€ probléme de I’eau, et entrainé un exode rural de plus
en plus massif. L'infrastructure routi€re est tres 'mal développée. Le
plateau est rocailleux avec une altitude moyenne de 300 2600 metres
(Anonyme, 1985). '

C’est dans le cadre d’une étude entrcprlse en 1989, 3 la demande
et grice 2 un financement de la GTZ (agence allemande de coopéra- -
tion apportant son appui aux soins de sant€ primaires dans le cercle
de Bandiagara) que nous avons rassemblé les données nous permet-
tant une réflexion sur le théme de Ia frequentatlon des centres de santé
du cercle de Bandiagara.

Les responsables du programme de soins de santé primaires se sont-
en effet inquiétés de la faible fréquentation des services de santé
moderne et se sont interrogés sur ses causes. Afin d’orienter leur



212 SE SOIGNER AU MALI

Les arrondissements du cercle de Bandiagara

1= Bandiagara
2= Dourou

3= Goundaka

4= Kani~-Gogouna
5= Kendié

&= Ningari

7= Ouo

8= Sangha

programme, ils ont souhaité avoir de plus amples informations sur le
fonctionnement de ces services, mais aussi sur les conduites habituelles
de la population dogon en matiére de santé. Il faut souligner ici que,
malgré 'abondance de la littérature sur la civilisation dogon, bien des
points restent encore 2 élucider sur les representanons et comporte-
ments des Dogon en mati¢re de santé.

De nos investigations il ressort que deux catégories essentielles
de motifs sont 2 1a base d’une faible fréquentation des formations sani-
taires. Les premiers, bien connus, concernent le manque de moyens
engendrant une mauvaise qualité des prestations fournies dans les ser-
vices de santé, et nous n’y reviendrons qu’a la fin de ce chapitre. Car
nous estimons plus importantes les raisons d’ordre culturel, qui tien-
nent 2 ce que la médecine moderne n’intervient pas sur un terrain
vierge, mais s’est installée dans un milieu qui avait ses propres prati-
ques en matiere de santé. Dans cette cohabitation, il semble qu’il y
ait de grandes difficultés réciproques d’adaptation, qui se manifestent
de multiples fagons : a travers le processus de prise de décision en
matiére de santé, dans les représentations autochtones de la maladie,
dans les conduites habituelles en cas de maladie, et dans les formes
de la concurrence entre médecine moderne et médecine traditionnelle.
Ces divers aspects de la situation méritent un examen attentif.

La prise de décision en mati¢re de santé

Dans la communauté dogon, c’est en famille que sont affrontés
les problemes de la santé individuelle et collective. Il existe un réseau



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 213

de responsabilité, fondé sur les liens de parenté, et cette solidarité se
manifeste 2 ’occasion de certains événements comme, par exemple,
la prise en charge d’un malade.

La prise de décision incombe le plus souvent au chef du-lignage,
ginna bagna (1), ou au chef de famille, gineé bagna ! (2). Mais d’autres
facteurs tels que le statut social du malade (position de parenté et d’age),
sa capacité d’assumer directement les dépenses, de mobiliser ses pro-
pres ressources ou celles d’autrui, l1a nature du mal, etc., peuvent inter-
venir-dans la désignation sociale du décideur. La décision peut aussi
étre collective, par exemple dans le cadre d'un conseil de famille » (3).
Ce dernier intervient en particulier dans les cas d’impuissance sexuelle,
de sortie inopinée de la « maison des femmes menstruées » (4), de
« maladie incurable » (5), ou en cas de maladie d’un vieillard.

Ainsi, le statut social du-(de 1a) malade et les rapports de domina-
tion/dépendance qui s’y rattachent prédéterminent la désignation du
« décideur » (Tinta, Pairault, 1990 : 17-19) et I'importance des ressources
a mobiliser. Par exemple, 'enfant qui n’a pas atteint quatre ou cing
ans n’est pas considéré comme une ‘‘personne’ (6), et 'assistance fami-
liale dont il bénéficiera en cas de maladie sera moins importante que
celle qui sera régulierement accordée 2 un vieillard de 80 ans. Ne dit-
on pas, d’ailleurs, lorsqu’un enfant meurt en bas 4ge, « Sil’eau est ver-
sée mais que reste la jarre, Dieu merci | », pour signifier que la mort
de I’enfant importe moins que la vie des parents, car s’ils restent en .
vie, ils auront d’autres enfants ? De méme, 1a décision de recours con-
cernant enfant, jusqu’a I'dge du mariage, appartient d’abord 2 sa mére,
qui doit tout de méme prendre conseil auprés de certaines personnes
(mére, ou sceur ainée du mari...). Le pére n’interviendra qu’en cas de
recours externe entrainant des dépenses importantes. Au contraire, dans
le cas d’un ainé social, la décision de recours est généralement prise
soit par le chef de famille soit par le chef de lignage, ou méme par le
conseil de famille. Les ressources mobilisées sont celles du malade et/ou
de la famille, gire, ou du lignage, ginna. Ainsi, plus on s’éléve dans

(1) Contraction de giné na bagna, de giné, maison, famille, na = grand, mere, originel,
bagna = maitre ; la formule désigne donc le responsable de la grande famille hgnagcre Sur
les graphies dogon ici utilisées, voir la note (18).

(2) C’est le chef d’un groupe domestique indivis (cf. Tinta, Pairault, 1990).

(3) ba-ulum moondu, de ba-ulum = pluriel de ba-i = enfant du pére ; le syntagme dési-
gne principalement les hommes ayant une ascendance paternelle commune ; et moondu =
assemblée. k

(4) ya punun ging, de ya-punum = femmes en régles + giné = maison ; cette sortie a
lieu en cas de regles si douloureuses qu’on redoute une issue fatale. '

(5)jun bajugu bémoo lé, de jun = mal, maladie + bajugu = guérir + bémoo = pouvoir
+ lé = négation (exemples : la Iepre ; I'épilepsie).

(6) Cet age est celui auquel 'enfant considéré acquiert son giru-giru ; le giru-giru est Yenfant
qui suit son ainé immédiat 2 deux ou trois ans d’intervalle.



214 SE SOIGNER AU MALI

V'échelle des statuts, plus la structure sociale et les ressources mobili-
s€es sont importantes, et inversement, le niveau de cette moblhsatlon
diminue d’autant plus que le malade est plus jeune.

L’explication de ce phénomeéne est simple. Normalement, 1a prise
en charge d’un enfant malade incombe d’abord 2 ses ascendants directs,
pére et mere, puisqu’on suppose que ce malade n’a encore ni ressour-
ces propres ni descendants susceptibles de lui venir en aide. Eventuel-
lement, si ses ascendants directs n’ont pas de moyens, et si dans sa
parenté certains ont les moyens d’intervenir mais refusent de le falre
on peut user de la force de pression que sont les neveux utérins (enfants

"des sceurs et cousines) : ces derniers peuvent obliger le chef de lignage
2 prendre en.charge, dans Ia mesure de ses moyens, I’enfant malade.
Eventuellement, les neveux utérins (qui peuvent étre les petits neveux
du chef) pourraient menacer ce dernier, §’il ne s’exécutait pas, de cas-
ser la jarre des ancétres. Comme il en est le gardien, il mourra si on
la casse, et par conséquent il préférera s’exécuter.

Mais ce chef de lignage est lui-méme, dans la société traditionnelle,
responsable des biens et personnes de toute la communauté. S’il vient
a tomber malade, il peut dans ceftaines conditions faire usage de tous

_les biens sous sa garde, et tous ses descendants sont moralement tenus
de lui apporter leur concours, au risque de subir une lourde réproba-

_tion sociale dans le cas contraire. Certes, sous I’effet de I'islam et du
christianisme, la grande famille s’effrite au profit de 1a famille nucléaire.

' Méme dans ce contexte, cependant, les relations parentales se réacti-
vent 2 'occasion de la solidarité€ qui se manifeste pour la prise en charge
d’une vieille personne malade. Et cette solidarité peut aussi jouer en
défaveur du malade, lorsqu’il est 'auteur d'une faute grave mettant en
danger la vie de la société : ainsi, 2 Dourou, un homme qui devint fou

"apres avoir détruit la « maison des femmes menstruées », dont I’ 1nv1o-
labilité est sacrée, mourut sans aucune assistance farmhale

A cela, il faut cependant ajouter que, chez les Dogon comme dans

beaucoup d’autres sociétés, Ié statut social de « malade » n’est reconnu
‘que par référence aux valeurs qui, dans ladite société, définissent le

. normal et le pathologique, en I’ occurrence les représentations de la

maladie.

Des representatlons de la maladie
Dans la pensec populalre dogon, la maladle est un « étranger » (7)

qui trouble la quiétude des hommes. Généralement, la maladie est inter-
prétée comme le signe d’un desordre social : elle serait 1a ncgatlon de

(7) jun ozu galangi, de jun = mal, maladie + ozu = route + galanéi = péssant.



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 215"

I’état de paix ou « paix-santé » (selon l’exprcssion de J. Bouju, #n Tinta,
. Pairault, 1990) dans un systeme circulaire qu’on peut se representer
comme Suit :

. 1a paix-santé (jam) > engendre la force (pagna, sembe) > généra-
'trlce de P'ordre des choses de la vie et du monde. (alapé) et de pufeté
" (puroolu, legeli) > entretenant la paix-santé (jam)...

. Inversement : :
.. impureté, la souillure (yama) > engendre le désordre (alape koo-
roo) > générateur de faiblesse (pagna/sémbe kooroo) > créant 1 état
de douleur (juz) > détruisant la- paix-sante€...
‘ Le rétablissement de la paix rompue résulte de I’mtervenuon du
« tradipraticien » (8), chargc de diagnostiquer (lorsqu’il est devin) et/ou
de traiter (lorsqu il est devin-guérisseur ou seulement guérisseur) la mala-
die, de prévenir tout autre malheur ou de favoriser le bonheur de'son
chent 11 doit rétablir la paix-santé, en traitant le mal qui 'avait chas-
sée. Alors, la nature sociale de la maladie justifie qu’on 'y apporte une
cure sociale; L’ exemple de l'interdit du python le montre bien. o
Le python (na) est le «grand interdit» (dama gara) du clan
Karambé : ce serpent fut, semble-t-il, un alli€ de I’ancétre Karambé,
et pour cette raison, aucun membre du clan ne doit faire'de mal 2 un
python ; au conitraire, il doit lui offrir un sacrifice chaque fois qu’il en
' rencontre un. En contrepartie, le python ne mord pas un membre du
clan. Si c€la se produit, alors le mal sera beaucoup plus profond qu’une
simple morsure, et il signifiera que la victime ou I'un de ses ascendants
aura violé l'interdit et se sera donc rendu « irnpur‘ »..Cette notion d’impu-
- reté, de souillure, est culturelle : elle signifie que celui par la faute duquel ‘
le désordre social est arrivé paye sa culpabilité de 1a perte de sa qualité
~d@’« homme » auprés de ses concitoyens ; et il ne la retrouvera que lors-
que la faute 2 'origine de la « souillure » aura été réparée. I1 s’agit d'une
souillure lourde de conséquences, car elle est contagieuse : si 'auteur
ne répare pas, ses descendants, dans certains cas, et tout le hgnage dans
d’autres, pourraient étre porteurs de I'« impureté ».

On peut appliquer ici la théorie de 1a « pluralité causale » exposee
par A. Zempléni (1986 : 15 sq.), qui distingue cause, agent et origine
de la maladie. Dans ’exemple du boa, la cause est la ‘morsure du ser-
pent, 'agent est le serpent lui-méme, mais |'origine est la transgression’
de l'interdit du boa. Dans ces condmons, il faut non seulement traiter
la blessure, mais surtout réparer, par des rites appropriés, la faute qui
I'a provoquée. Par suite, le role du spécialiste traditionnel sera d’assu-
rer 4 1a fois le traitement symptomatique (par exemple soigner la plaie

(8) Selon les cas, on parle communément de « guérisseurs » (hommes ou femmes), de « pré-
tres d’autel ancestral » de « matabouts », de « matrones », ou d’« accoucheuses », etc. (Tinta,
Pairault, 1990 : 7).



216 SE SOIGNER AU MALI

laissée par la morsure du serpent) et le traitement étiologique (faire dis-
paraitre la cause de la morsure). Ce dernier est le plus important, il pré-
sage des moyens et du résultat de la lutte contre la maladie, car « les
thérapies que I’on trouve dans toute société découlent ge’néralement
des principales croyances en matiére de causahte quisontal’ ongme
du traitement » (Foster, 1983).

11 faut souligner que la théorie de A. Zempléni s’applique d’abord
aux maladies dues 2 la transgression d’un interdit (notre exemple) et,
dans certains cas, aux maladies dues aux sorciers et aux génies. Mais,
alors, l'origine de la maladie peut étre une simple contingence (rencontre
avec un vent chargé de mauvais génies) ou bien une faute de la victime
(qui par exemple sera entrée délibérément dans un lieu « hanté »). Tou-
tefois, méme dans le cadre des maladies de transgression ot la théorie
s’applique systématiquement, la sanction est tempérée suivant que la
faute est intentionnelle ou découle d’une simple inattention.

L’étiologie dogon renvoie principalement 2 quatre catégories
« causales » (cf. Zempléni, 1986 : 27-28) : Dieu (Amba), le sorcier (dauru
ou dugo), la transgression d’un interdit ancestral et les génies. Ces caté-
gories se combinent avec un classement en causes chaudes et causes
froides ; et selon que la cause est « chaude » ou « froide », la maladie
est dite « chaude » (0ogu) ou « froide » (kelus). Le consensus local déve-
loppe cette dichotomie de la fagon suivante :

cause chaude > maladie chaude = maladie mile > décours rapide ;
cause froide > maladie froide = maladie femelle > décours lent.

Chaque maladie a une forme « chaude » et une forme « froide ».
S’il est sir que cette forme n’a pas un impact direct sur le type de recours
(moderne ou traditionnel), elle influe sur l1a rapidité du recours, puis-
que la consultation de spécialistes (traditionnels ou/et modernes) est
beaucoup plus prompte dans le cas d'une maladie « chaude » que dans
celui d’'une maladie « froide ». ,

Les spécialistes tiennent grand compte de cette distinction dans
leur diagnostic, puisqu’elle est fondamentale pour le traitement : 1a mala-
die « chaude » appelle un traitement « chaud » qui en viendra rapide-
ment 2 bout, alors que pour la maladie « froide », qui s’installe lente-
ment, le traitement « chaud » parait inefficace, puisque la maladie durera
avant d’étre vaincue. Il faut donc un traitement adapté au rythme de
la maladie.

La forte proportion de recours 2 'automédication peut s’expliquer
en partie par I'idée répandue que la maladie est honteuse, ou source
de honte, mais aussi par l1a facon brutale dont les spécialistes tradition-
nels ont été traités (nous reviendrons sur ce dernier point).

La maladie est honteuse justement parce qu’elle peut étre causée
par la transgression d’un interdit. Dés lors qu’on se décide 2 consulter



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 217

un devin, on sait que la faute commise sera connue de tous, ne serait-
ce que par les procédures de purification qu’implique la thérapie. La
maladie est source de honte, aussi, dans la mesure ou le diagnostic du
devin risque de I’avérer contagieuse : ceci peut conduire, dans le plus
bénin des cas, 2 des mesures d’évitement a I'égard du malade (et de
sa famille), et au pire 2 son exclusion du village.

Pour cette raison, les Dogon tardent a se déclarer malades ; ils pré-
férent prévenir. La prévention est assurée principalement par I’« évi-
tement des interdits » (9) et le respect des « pratiques ancestrales » (10).
En respectant ces régles de prévention, on se protége de la « souillure »
(yama), ce qui permet d’augmenter sa propre force et aide a ne pas
tomber malade. Ainsi, comme la maladie exprime généralement le viol
d’un interdit, le respect des traditions est en soi une garantie contre
la maladie, laquelle n’est pas seulement un dysfonctionnement physi-
que, mais le signe d’un désordre social.

Des interprétations aux conduites en cas de maladie

En cas de maladie, I’itinéraire normal commence par 'automédi-
cation et se poursuit, si la situation ne s’est pas améliorée, par la
consultation de spécialistes tradltlonnels ou/et d’agents de la santé
moderne. Les taux de recours a4 'automédication, aux spécialistes
traditionnels et aux services modernes de santé ont été estimés
respectivement .2 50,7 %, 16,1% et 19,4% (Coppo Kelta 1990 :
20,31,32).

Le substrat des traditions ancestrales contmue de fonder 2'Ban- .
diagara, les prathues concernant la santé humaine. Le Dogon de Ban-
diagara est un rural sédentaire, fréquentant peu les services de santé
modernes. Il reste confiant dans la médecine traditionnelle, dont les
fondements socio-culturels reposent sur une expérience ancestrale. La
« médecine du Dogon » s’est longtemps suffi 2 elle-méme pour tenter
de protéger, maintenir et améliorer la qualité de la vie de ce peuple.
Elle est pratiquée par des spécialistes, que leur communauté estime
compétents. Dans cette communauté, n’est pas tradipraticien qui veut,
comime le signale clairement 1a distinction entre le « guérisseur » (jogrnu-
gnoognooné) et « celui qui mime » ou dabu kanane (11) : le premier

©) dama ta, de dama = interdit + ta = éviter, dans le sens de respecter ce qu’il faut
faire ou ne pas faire.

(10) oze yege, de oze = ensemble des pratiques, coutumes + yege = arrangcr organiser.

(11) La distinction porte sur le mode d’acquisition du savoir : le guérisseur acquiert son
savoir par hérédité ou révélation (assimilée 2 un don de Dieu). Celui qui mime ““fait semblant” ;
il est généralement considéré comme un simple marchand ambulant : tout juste lui achéte-t-
on quelques plantes médicinales connues du milieu.



218 SE SOIGNER AU MALI

bénéficie d'un don conféré par Dieu, ou d’un héritage légué par ses
ancétres, alors que I'autre n’est qu’un intrus dans un domaine qui n’est
pas habituellement le sien dans la société.

La situation du second est semblable 2 celle que décrit G.M. Fostcr
dans un autre contexte : celui des « phytotherapeutcs et autres théra-
peutes tels que les cumnderos de la pathologie humorale latino-
américaine », dont les connaissances des propriétés des plantes et les
competenccs en matiére de traitement sont-acquises généralement
aupres de tradipraticiens plus 4gés ; leurs soins sont cependant consi-

“dérés comme strictement limités par le fait que «I’élément surnaturel
ou magique n’appartient pas 2 leur répertoire, cé qui est significatif du
point de vue de ce que le malade attend du thérapeute » (Foster, 1983 :
20). Considéré comme bénéficiaire d’'un don conféré par les ancétres
ou par Dieu pour le bien de la communauté, le guérisseur et son patient
se trouvent dans une communion de croyances partagées. C’est pour-
quoi, par exemple, les incantations proférées par le tradipraticien, ou
les gestes qu'’il accomplit, sont admis par les consultants comme ceux-

" Ia méme d’une autorité connue pour jouer le réle d’intermédiaire entre

les forces du mal et les puissances surnaturelles. Pour certains (Koumaré,

1983), d’ailleurs, il faut parler de « puissance du verbe » plutdt que

d’« incantation », ce dernier terme étant jugé péjoratif, alors que la pre-

miére serait une des particularités de la médecine traditionnelle africaine.
L’« efficacité » (12) thérapeutique est ici avant tout d’origine symbo-
lique, puisque l'attente du maladé va au-dela du traitement sympto-
matique. Quand il consulte, c’est pour rétablir un certain équilibre social
rompu 2 travers sa personne. Pour ce faire, il faut rechercher '« ori-
gine » de la maladie, et la vaincre, car un traitement symptomatique
n’aurait qu'un effet tempora1re il faut donc un traitement radical, qui,
dans des « communautés ot domine le modele de I’équilibre » (Fos-
ter, 1983 : 20), sera toujours 'occasion de cérémonies et de gestes
rituels. ’
Considérons le cas d’'une femme qu1 décede en couches en milieu
dogon. Cet. événement est éminemment grave, parce qu’il fait peser
une mendace sur toute la communauté : une telle mort est interprétée
comme la sanction des ancétres 2 I’égard d'une communauté qui a failli
a'ses obligations vis-2-vis d’eux, par exemple en omettant de faire les
sacrifices qu’ils attendent. Ainsi offensés, les ancétres choisissent de
rappeler 2 I'ordre cette communauté, 2 travers 'un de ses membres ;
pour ce faire, ils jettent la « sou111ure » sur un homme marié qui sera
atteint jusqu’aux organes de procréation, et cette « semence souillée »
transmettra alors une pathologie mortelle 2 I'occasion de chaque rapport

(12) Le mot est pris ici au sens de « résultats obtenus » ; Pefficience concerne I'économie
des moyens mis en ceuvre pour atteindre ces résultats (voir I'épilogue de ce livre).



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 219

sexuel avec une femme, cette derniére n’ayant aucune chance de sut-
vivre. Pour arréter la propagation du mal, deux mesures s’imposent ;
il faut d’abord que ’homme se débarrasse de sa « semence souillée »,
ce qu’il ne pourra faire qu’en parvenant 4 violer une femme d’une autre
communauté dans la brousse (jadis, une femme peul ; aujourd’hui il
‘se rendra 3 la ville dans une maison de tolérance) ; il faut ensuite « puri-
fier » le corps souillé lui-méme, ce qui sera fait par des rites appropriés,
godujale (de godu, corps, et jale, effleurer pour purifier).

. Cet exemple montre bien la différence entre 1’1nterprctat10n de
la maladie par la tradition et par la biomédecine. Alors que le médecin
moderne interroge le corps biologique pour comprendre la maladie
dans I'ordre biologique, le tradipracticien interpelle le corps social. A
partir de 13, d’aucuns affirmeront (Foster, 1983 : 22) que, dans le dia-
gnostic et le traitement, la médecine traditionnelle, éventuellement
regardée comme « hol1st1que », prend én compte aussi bien les facteurs
psychosociaux que les facteurs cliniques, cependant que la médecine
- moderne privilégie les aspects cliniques' de la maladie.

Il n’est donc pas étonnant qu’au sein des soci€tés tradltlonnelles

. lesrites occupent une place de choix dans les schémas thérapeutiques.
. Parfois, c’est le malade lui-méme qui réclame l’accomphssement des
gestes, ou bien c’est un parent. Tel celui qui accompagne son fils malade
.chez un tradithérapeute de Bandiagara, et qui, 2 1a fin du traitement,
signale au guérisseur qu’il 2 omis un rituel consistant a asperger d’eau
le patient. Peut-étte ce parent est-il un habitu€, mais son comporte-
' .ment montre qu il y a une part d’autodlagnostlc de la maladie, ou bien
une forme d’évaluation de la qualité du traitement par le malade ou
par ses proches. Faut-il alors comprendre que le ‘malade consulte tel
therapeute d’abord et surtout en fonction de ses attentes, et des con-
naissances qu’il a des prathues du guérisseur ? Ceci est d’autant plus
vraisemblable que les Dogons n’ont plus eén face d’eux un seul systeme
médical, mais au moins deux, dont I'un nouveau et I'autre tradmon—
‘nel, qui sont ouvertement en concurrence.

'

La concurrence entre les médecines

L’introduction de la biomédecine s’est faite 4 1a faveur de la colo-
nisation. Percue comme un apport du colonisateur, elle a €té immé-
diatement qualifiée de « médecine de I’étranger ». A cause de ses métho-
des, et notamment de I'enregistrement individuel auquel elle procé-
dait, elle a été mal admise par la population, qui y voyait un moyen
de recruter les enfants scolarisables et les futurs imposables. Ce rejet
immédiat aurait pu &tre évité si I'introduction d'une médecine nou-
velle avait ménagé la possibilité de négociations tant avec la population



220 ' SE SOIGNER AU MALI

qu’avec les tradipraticiens ; or c’est la brutalité qui fut la régle, notam-
ment en matiére de choix des sites des centres de santé, et en ce qui
concerne les rapports avec les spécialistes traditionnels.

Comme les sites des autres bitiments administratifs, ceux des cen-
tres de santé ont été imposés plutdt que négociés. On a choisi, par exem-
ple, des terres de culture, voire des « lieux sacrés » (13), d’oti mécon-
tentements et méprises. Ainsi, le centre de santé de Kendié serait
implanté sur un champ de la famille qui, a2u moment de 1a colonisa-
tion, détenait la chefferie ; pendant notre enquéte, nous avons rencontré
le chef actuel de cette famille, et nous avons eu, au fil de 'entretien,
a2 lui poser la question de savoir quels changements il avait remarqués
dans le fonctionnement du dispensaire ces derniers temps ; sa réponse
a été qu’il ignorait ou se situait ce dispensaire. Certains sites choisis

' par I’administration coloniale correspondent 2 des lieux dont I'invio-
labilité avait depuis toujours garanti, pense-t-on aujourd’hui encore,
I'ordre et 1a sécurité de la communauté. Dans ce cas, beaucoup s’abs-
tiendront de fréquenter ces centres, et penseront de la sorte protéger
leur propre sécurité, puisque, pour eux, aller sur ces sites revient  tran-
gresser un interdit. Et, comme on 1'a vu, la transgression entraine la
« souillure » (yama), qui est elle-méme I’origine du désordre social, cause
de fléaux individuels et/ou collectifs, dont la maladie. Exemple : la
maternité de Dourou est bitie sur un terrain séparé du village par un
marigot que les femmes enceintes ne doivent pas traverser, car cela
pourrait avoir des conséquences néfastes sur leur propre état de santé
ou sut, celui de I’'enfant 2 naitre, car ce marigot est censé abriter les
génies de 'eau, qui sont hostiles 2 la présence des femmes enceintes
12 ou ils habitent.

Quant aux rapports entre la médecine moderne et la médecine tra-
ditionnelle, ils ont toujours été conflictuels. Autant pendant la période
coloniale qu’aprés I'indépendance, les spécialistes traditionnels ont été
considérés comme obstacles au bon fonctionnement des services
modernes de santé. Ces praticiens de la « médecine du Dogon » ont
été souvent frappés d’amendes et d’emprisonnement pour pratique illé-
gale de la médecine. Jusqu'a une période récente, les instances de la
santé moderne n’ont pas pris en compte 'appui que les spécialistes
traditionnels auraient pu leur apporter. Certes, 'implantation d’un cen-
tre régional de médecine traditionnelle (CRMT) 2 Bandiagara a suscité
quelques espoirs (14), mais I’échange entre ’équipe du CRMT et les

(13) L’expression est extensive : elle va de 'interdiction totale d’accés (par exemple dans
un lieu habité par un animal déclaré grand interdit du clan) 2 I'interdiction partielle (sl s'agit
de lieux de culte dont la fréquentation est réservée par la tradition 2 certaines catégories
de Ia population seulement). ‘ ‘

(14) Implanté en 1986, il a pour objectif une meilleure connaissance des traitements tradition-
nels, et la recherche d’une collaboration entre le systéme traditionnel et le systéme moderne.



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 221

tradipraticiens ne parait pas équilibré ; I’équipe sollicite les tradiprati-
ciens pour apprendre 2 connaitre et, semble-t-il; valoriser leur savoir,
mais en contrepartie les tradipraticiens n’ont recu que quelques cadeaux
de céréales, et quelques subventions (ne dépassant pas 50 000 F CFA)
pour leur permettre d’édifier une case. Globalement, la situation n’a
donc pas vraiment changé, et 'on observe 1a persistance d’attitudes
répressives, comme I’illustrent deux cas relevés au cours de 'enquéte.

Le récit du premier est donné par le spécialiste qui en a ét€ vic-
time lui-méme. « Un jour, on m’a appelé au dispensaire. Quand j’arrive,
le docteur me demande si je peux soigner cette fracture. Je réponds :
oui, mais j'ajoute que je préfére que ce soit chez moi, car il y a des
choses 2 ne pas faire. Il insiste tellement pour que le traitement soit
fait au centre, que finalement je m’incline. Aprés avoir donné mes soins,
je dis de ne pas défaire le pansement avant trois jours, car tel est notre
interdit... Mais le lendemain, ils ont ouvert le pansement, et alors le
membre a2 commenceé 2 enfler et 2 faire du pus. Le docteur envoie donc
quelqu’un me chercher. J'arrive sur les lieux. Il commence 2 crier 2
mon adresse: “Tu es un vieux qui ne vaut rien, tu as gité le pied du
type...”. Je dis : “‘Non ! §i tu veux, donne-moi le malade, je 'emmeéne
chez moi, il va guérir.” Ce qu’il accepte, en me disant que si je n’y
arrive pas, il m’emmenera a la gendarmerie. Dieu merci, en 21 jours,
le pied s’est rétabli » (Tinta, Pairault, 1990 : 64).

Le second cas concerne Mr B., tradipraticien, qui, dans le courant
de Pannée 1990-91, recgoit une malade accompagnée de son époux ;
il lui prodigue ses soins et, 2 I'issue du traitement, la malade est guérie. -
C’est alors que le mari déclare avoir aussi le méme mal que sa femme.
B. lui donne les mémes médicaments. Mais, aprés les avoir pris, le mari
meurt dans la nuit suivante, B. est arrété et remis a la justice, et y res-
tera en détention jusqu’au 24 mars 1992, date a laquelle, aprés juge-
ment, il a été condamné 2 trois mois de prison avec sursis. Il doit son
salut 2 deux circonstances : I'autopsie du médecin constatant I’absence
de tout élément toxique dans les produits consommeés par le défunt
Ia veille du décés, et la renonciation, de la part de la partie civile, 2
toute action contre B.

Si telle est I'attitude de l’Administration, la médecine traditionnelle
semble jouir, auprés de la population, de plus de crédit que la méde-
cine moderne. Ceci est, en tous cas, manifeste sur le plan de la l1€giti-
mité des pratiques et du statut professionnel.

La légitimité des pratiques

« Dans le milieu dogon, c’est a4 la société de choisir son guérisseur,
son accoucheuse, en fonction de certains critéres... » nous disait un



222 SE SOIGNER AU MALI

de nos informateurs. Or, les agents modernes n’ont pas été choisis par
les membres de 1a société dogon, et ils ne bénéficient donc pas de cette
reconnaissance explicite qui les rend aptes a pratiquer la médecine.
Le médecin noir a été€ assimilé 2 « celui qui fait semblant » (dabu
kanané), il mime « la médecine de I'étranger ». Cette derniére ne fait
pas mieux que les marchands ambulants : elle est pergue comme sim-
ple pourvoyeuse de médicaments. Et I'efficacité de ce type de méde-
cin, comme celle de ces marchands ambulants, est appréciée en fonc-
tion des résultats de chacun de ses actes : il sera bon si I’effet de son
traitement est manifeste, il sera mauvais dans le cas contraire ; cette
fagon de juger a été€ observée ailleurs, 2 Bankoni, quartier populalre
de Bamako, dans lequel cohabitent plusicurs ethmcs (Diarra et alii,
1990 : 96-112 ; cf. supra, chapitres 5 et 6).

L’idée que la médecine moderne n’est qu’une simple pourvoyeuse
de médicaments est justifiée en partie par 'absence de la dimension
symbolique. C’est que, dans la pratique courante des infirmiers et méde-
cins, il manque souvent les gestes comparables 2 ceux de I'ausculta-
tion, gestes qui pourtant, outre leur valeur intrinséque, pourraient com-
penser, dans I'esprit du patient, ceux auxquels ce dernier est habitué
en médecine traditionnelle. Car le traitement traditionnel est I'occa-
sion d’une véritable mise en scéne, ou rites, incantations et cures médi-
camenteuses se succédent. Cette pratique est une conséquence logi-
que de la conception dogon selon laquelle le pathologique renvoie 2
Pordre social, alors que le systéme moderne propose une explication
limitée a la sphére de I’ordre biologique. Les deux exemples ci-dessous
montrent combien la gestuelle 1mporte dans le schéma therapeuthue
aux yeux des patients. ‘

Les services des « médecins ambulants », généralement ghanéens,
sont plus chers que les services modernes, mais, selon nos informa-
‘teurs, ils ont beaucoup plus de clients. Le secret de leur succes réside
dans P’effet psychologique du stéthoscope : ils promeénent cet instru-
ment sur tout le corps du patient, ce qui est parfaitement conforme’
‘a lattente populaire d’'un examen attentif et rituel. II faut savoir qu'en
général un Dogon ne dira pas, au début de la consultation, aprés avoir
salu€ le praticien, « je suis venu parce que j’ai mal ici ou 12 », mais « je
suis venu me montrer », min géndeé geé yelem (de min, moi, je, génde,

_ voit, regarder gé, 2 cause de, yélem, venu). Une fois que le stéthos-
cope est passé sur tout son corps, le malade dogon est satisfait d'un’
diagnostic qui a été établi conformément 2 ses attentes, et ceci est un
pas important vers I'acceptabilité du traitement.

Le second exemple montre aussi I'importance de gestes que le
médecin peut demander au malade d’accomplir, et leur role dans’
I'idée que le malade se fait de I'efficacité d’un praticien. Voici un malade
qui souffre de I'oreille et qui va consulter un médecin moderne. Quand



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 223

ilarrive chez le médecin, ce dernier lui demande de retourner 2 1a potte
du bureau et de revenir vers lui. Le malade s’exécute. Alors le diagnostic
est posé, la prescription suit, et 4 I’issue du traitement le malade est
rétabli. Quand il parle de cette consultation, le malade établit un lien
entre le geste et le résultat : « le d0gotoro... est trés compétent. Dés
qu’il m’a vu venir, il m’a demandé de marcher 2 nouveau vers lui. Apres
¢a,ila mlmedlatement su ce que javais. Le médicament qu’il m’a donné
a été trés bon ». Dans la premiére phrase, I’expression dogon que nous
traduisons par trés compétent, est jogru igu woo (de jognu, soins, trai-
tement, igu, connaitre, savoir, woo, &tre) : ses soms sont ceux d'un
connaisseur.

De cela il faut nous semble—t—ll retenir que I'importance accor-
dée aux pratiques concrétes, qui, méme exécutées dans les regles de
la science. et de la technique modernes, ont presque tou]ours valeur
symbolique pour le malade par I'interprétation qu’il s’en donnera, a
tres certainement un impact sur la fréquentation des services de santé :
si ces pratiques manquent, les Dogon se renforcent dans leur idée que
« la médecine moderne ne peut pas soigner certaines maladies du pays
dogon... » (Tinta, Pairault, 1990 : 64). La présence massive des agents

* de la médecine moderne parmi les clients des tradipraticiens confirme
d’ailleurs leur opinion. I1 est donc compréhensible que la consultation
du médecin moderne pour obtenir le traitement « symptomatique »

‘s’accompagne volontiers d’un traitement « étiologique » obtenu parla

consultation d’un tradipraticien. Ainsi, les Dogon ne sont pas convaincus
* par les pratiques de 14 médecine moderne, et ils peuvent invoquer de
multiples raisons 2 ce scepticisme ; par voie de conséquence, ils ne
recourront pas 2 un service de santé moderne s’ils souffrent de troubles -
entrant dans la catégorie qu 1ls appellent « malache du Dogon » (doogoo

sz)

Le statut professionnel

Dans la société traditionnelle dogon, le service rendu par un spé-

' cialiste 'honore d’abord lui-méme. Son bénéficiaire ne le paie que sous
forme de cadeaux, remis en nature et/ou en especes, et, de maniére
générale, le tradipraticien dogon ne vit pas de sa pratique : 2 cOté de
cette fonction sociale, il est agriculteur. Il n’est pas considéré comme
un « professionnel », et'il ne doit surtout pas se montrer cupide envers
sa communauté, puisque la faune et la flore sont gratuitement 2 sa dis-
position. Au contraire, I'agent de la santé moderne est généralement
un fonctionnaire rémunéré, quelle que soit sa pratique ; en outre, sa
médecine est payante, puisque méme pour des soins officiellement gra-
tuits, les agents, eux, ont continué 2 monnayer leurs services a travers



224 SE SOIGNER AU MALI

des pratiques paralléles qui conduisent 4 un dysfonctlonnement des
services de santé.

En effet, nombre d’agents de la santé n’hésitent pas 2 sacrifier I'effi-
cacité medlcalc a 'obtention d’un gain personnel. Bien plus que le .
résultat de leur intervention, compte alors le profit qu’ils peuvent en
tirer individuellement. Les lacunes dans I’organisation des services de
santé, comme par exemple le manque d’un accueil des patients,
favorisent la réalisation de telles intentions. Le malade qui arrive pour
la premiére fois au centre de santé ne sait ni 2 qui s’adresser, ni qui
doit s’occuper de lui. Il sentira vite qu’il est un géneur. Par exemple
2 la maternité de Bandiagara, les femmes disent que les matrones jouent
au fonctionnaire (elles respectent des horaires administratifs, mais, que
le travail soit fait ou pas, bien ou mal, elles auront leur salaire 2 la fin
du mois) et qu’elles s’occupent peu du sort des parturientes ; elles disent
aussi que les matrones sont inexpérimentées. Au travers du désordre
qui régne dans les formations sanitaires, des agents de santé dévelop-
pent leurs stratégies pour « exploiter » I'usager. Leur statut d’agent sani--
taire leur sert de couverture, alors méme qu’ils travaillent pour leur
propre compte. De cette course au profit, le malade ou ses parents font
les frais. ‘

Le récit qui suit vient du pére d’un patient. « Quand il est tombé
malade, je 'ai amené au dispensaire. On m’a vendu un ticket 4 50 francs.
Nous sommes allés voir un infirmier avec ce ticket, il nous a prescrit
une ordonnance. J'ai tout acheté, mais le sérum manquait tant au
dépot (15) qu’a la pharmacie de la place. C’est alors qu’un auxiliaire
que je connaissais me dit que, si je lui donne I'argent, il pourra
m’en trouver. Il me prend 5 000 francs. 1l dit avoir trouvé le sérum
auprés d’un de ses amis, hygiéniste-secouriste dans le village. Mais,
pour placer le sérum, il fallait hospitaliser I’enfant. Or, d’aprés 1'auxi-
liaire, il manquait de matelas a I’hdpital, et pour cause : le détenteur
des clés du magasin était “‘en affaire’ en ville, et les deux matelas qu’il
avait sortis avaient été pris par “‘le patron” pour accueillir un étran-
ger. Ma connaissance me propose d’aller faire la perfusion 2 domicile,
contre paiement de 1 500 francs, ce que je ne pouvais pas refuser sans
jouer avec la vie de mon enfant. » En réalité, il s’agit d'une mise en
scene : 'auxiliaire est lui-méme le magasinier de la salle d’hospitalisation,
et, en 'absence de la responsable de cette salle, partie en congé,
toutes les opportunités s’offrent 2 lui : en jouant le role d’intermé-
diaire pour la recherche du produit manquant il alimente son propre
marché.

(15) Le malade qui arrive au centre de santé doit acheter d’abord un ticket dit de « consul-
tation », grice auquel il 2 ensuite acces au dépdt de médicaments installé dans I'enceinte du
centre de santé ; il doit y trouver, en principe, tous les médicaments qui Iui ont été prescrits.

i



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 225

Ces comportements ont créé un climat de méfiance entre les agents
de santé modernes et leur clientéle, et lorsque s’y ajoute I’obligation
du paiement comptant en espéces, la préférence des Dogon reste au
guérisseur, dont les attitudes concordent avec les coutumes d’un milieu
dont il fait lui-méme partie.

Finalement, dans le cercle de Bandiagara, on n’ira au centre de
santé que pour trois raisons :

1) lorsqu’on aura épuisé sans succeés tous les recours « tradition-
nels », ou quand la maladie est considérée comme sans remeéde du coté
de la médecine traditionnelle. Tel est, par exemple, le cas de la 1épre,
maladie considérée comme incurable; ou celui de kooloo gain (cou
tiré, tourné = tétanos ?). Cette derniére maladie est 'une des rares pour
lesquelles les Dogon vont directement au centre de santé, parce qu’elle
se présente tres généralement sous sa forme « chaude » et donc tue trés
rapidement.

2) lorsque le malade; de par son statut ne peut.que se faire soi-
gner au centre de santé : fonctionnaires, citadins, contractuels de divers
organismes de développement. Parmi eux, il y a des privilégiés (agents
de santé ayant des facilités d’acces, autres nantis), mais il y a aussi des
gens dont les comportements sont dictés par une mentalité trés répan-
due chez les cadres africains, mentalité selon laquelle le recours 2 cer-
taines pratiques traditionnelles (en I’occurrence : 1a fréquentation des
tradipraticiens) ne correspond pas 2 leur statut de « civilis€s ». Généra-
lement représentants de Etat ou de ses institutions, et 2 ce titre témoins

de la modernité, ces gens se sentent obligés de s’en montrer solidaires.
' 3) sous la contrainte, réelle ou supposée. Par exemple, les fem-
mes de Bandiagara sont obligées d’accoucher au centre de santé puis-
que, si elles ne le font pas, elles courent le risque de payer une amende
allant de 1 000 2 5 000 francs, alors méme que 'amende en ce domaine
a été officiellement supprimée depuis 1988.

Quelques réflexions en guise de conclusion

‘Dans le cercle de Bandiagara, la fréquentation des centres de santé
est timide, et les recours aux soins modernes sont tardifs, en raison
du décalage entre le systéme moderne et le systéme traditionnel, mais
aussi 4 cause de comportements nocifs des agents.

Le décalage provient de la coexistence et de la confrontation de
deux systémes de pensée et de savoirs issus de cultures différentes :
le systéme de pensée et de savoirs populaires basé sur les coutumes
et usages, et le systéme de pensée et de savoirs techno-scientifiques.
1ls ne semblent pas inconciliables dans la mesure o les populations
ne rejettent pas la médecine moderne en bloc, comme I’attestent les



226 ‘ : SE SOIGNER AU MALI

nombreuses sollicitations, émanant des malades, pour des interventions
chirurgicales, alors méme que I’efficacité de la médecine traditionnelle
est reconnue dans certains domaines (les fractures par exemple). Le
probléme est donc de savoir comment adapter les. usages 2 'évolution,
en ne retenant d’eux que ce qui est jugé positif. La solution n’est pas
si facile 2 trouver, car les usages sont le produit d’antécédents empiri-
-ques. Pour leur substituer de nouvelles pratiques, il faudrait que le
systétme de santé moderne propose une meilleure alternative par
‘rapport aux soins offerts par la médecine traditionnelle : il importerait
d’améliorer la quahte des prestations.

. Or justement, C’est la-qualité des prestations qui est d’abord affectée
par le comportement néfaste d’agents. Il faut peut-étre imaginer et tenter
d’appliquer une autre organisation du systéme de santé, car jusque-la
toutes les expériences se passent au sein d'une structure étatique ani-
mée par des fonctionnaires qui n’ont que faire de la bonne marche
du service puisque leur salaire n’en dépend pas. De plus en plus, on
parle de centres de santé communautaires comme solution possible, .
basée sur la participation de la population 2 la gestion et au finance-
ment du systéme de santé qui la dessert. L’expérience des systémes’
de recouvrement des cotts (Berche, Mariko, 1991) a cependant'mon-
tré les limites de la participation financiére des populations rurales (16).
En visant comme objectif le recouvrement des frais, I'accent n’est-il
‘pas mis sur I'efficience du systéme de santé au détriment de Peffica- -
cité ? Autrement dit, avant dé se demander combien coiitera un syst€me
de santé, il convient de s’interroger sur la qualité des prestations qu’il
. pourra offrir (Brunet-Jailly, 1989). L

En attendant, face 2 une médecine jugée « onéreuse » (17) et lente
a se rendre opérationnelle, les populations continuent 2 faire confiance
2 leur médecine traditionnelle, méme si par moments la recherche de
'la sécurité ou le poids des obhganons les orientent vers la medecme
moderne.

(16) Dans le cas du cercle de Bandlagara seulement 301240 % des frais recurrents (hors
‘'salaires) des formations sanitaires sont effectivement recouvres.

(17) Un de nos informateurs, Iui-méme spécialiste des fractures, affirme qu'il donne ses
soins gratuitement, alors que s'il fallzut recourir 2 la médecine moderne, il en cofiterait au
moins 75 000 F CFA.

(18) NOTE LINGUISTIQUE. On sait que le pays dogon ne compte pas moins d’une quinzaine
de parlers différents. Dans ce chapitre, la plupart des termes et formules sont cités en « dornno

50 », En toute hypothese notre graphie reste approximative (tons pas marqueés, « gr » rem-
placant le signe admis pour 1a nasale vélaire, incorrections vocaliques, etc.). L’ mtentlon cst
seulement de fournir des repéres verbaux identifiables.



LES SERVICES DE SANTE DU CERCLE DE BANDIAGARA 227

REFERENCES

ANONYME (1985) : Projet de développement sanitaire du cercle de Bandia-
gara, Direction nationale de I’hygi€ne publique et de l’assalmssement octo-
bre 1985.

TinNTA S., ParAULT C. (1990) - Enquéte socio-sanitaire dans le cercle de Ban-
dmgam Bamako, juillet 1990, 86 p.

ZEMPLENI A. (1986) : “La « maladle » et ses «.causes » ’, in: L etbnogmpbze,
tome LXXXI, 1986.

' FOSTER G.M. (1983) : Médecine traditionnelle et couverture des soins de sam‘e

Orgamsatlon Mondiale de la Santé, Geneve 1983, 308 p.

' COPPO P., KEITA A. (1990) : Médecine traditionnelle : acteurs, itinéraires z‘be—

mpeutzques Trieste, éditions E, 1990, 322 p.

KOUMARE M. .(1983) : « Médecine et psychiatrie traditionnelle en Afrique »,
G. M. FOSTER, Médecine traditionnelle et couverture des soins de santé,
Organisation Mondiale de la Santé, Genéve, 1983.

. PAIRAULT C. (1989) : Qu’est-ce que l effzcaczte medzcale ? Cf epllogue du pré-

sent ouvrage.

DiIARRA T., DIAKITE B. Dj., TRAORE S., PARAULT C. (1990) Les condztzons de,
vie, les depenses de santé et les recours aux soins dans le quartier de Ban-'
komni, volume 1.: Etude socio-économique et sanitaire, Bamako 1990,
151 p.

BercHE T., MARIKO M. (1 991) Le fmamcement des coilis récurrents de la santé
dans le cercle de Bandidgara, volume 1 : Analyse économique et scmte
publzque Bamako, mai 1991, 112 p. + annexes.

BRUNET-JAILLY J. (1989) :« Le financement des cofits récurtents de la santé
dans les pays pauvres : recouvrer les cotits ou les réduire ? », L’économie
sociale dans les pays en voie de developpement Actes du colloque de I’Asso-
ciation d’économie soc1ale Caen, 28-29 septembre 1989.'





