L’ORGANISATION SOCIALE DES BAOULE

Les groupements familiaux.

La parenté et le systéme des alliances matrimoniales.

Les rapports fondés sur la parente. |

Les rapports entre les sexes.

Les différenciations sociales et économiques.

Les caractéristiques démographiques des groupements familiaux.
Annexe : les termes de parenté et d’alliance.

mMmMmMmOoOO ™ >

Les cha{gltres A, B, C, E, ainsi que I'Annexe, ont été congus et rédigés par M. Etienne, sociologue, et P. Etienne, socwlogue Chargé de Recherches a
oM. — e chapltre D par Ph. de Salverte-Marnier — le chapitre F par B. Fride, statisticien.

— 121 —






La population implantée en milieu rural est presque exclusi-
vement composée de Baoulé.

Les Baoulé sont, en général, trés fiers de I'étre et parfaitement
conscients de former .un ensemble cuiturel qui se distingue
des groupes ethniques voisins.

lis affirment souvent a ['étranger « Baoulé Kra Kra Bé Ti
Kun, Bé Ti Kum Ba » les Baoulé — tous sont Un — sont Un
enfant (Kum Ba se dit des enfants d'un méme lit).

La Iegende de la Reine Pokou, connue de tous, contribue
fortement a rendre cette société consciente de son originalité
et de son unité.

Cependant, cette image idéale ne résiste pas a une analyse
approfondie de la réalité. L'existence d'une langue commune
a tous les Baoulé, milite en faveur de leur unité. Pourtant, une
oreille exercée décéle rapidement au niveau régional, ou micro-
régional, des variations linguistiques importantes. Le groupe
Agba-Ngban se distingue nettement par son dialecte, dans
lequel reviennent fréquemment des mots et des expressions
Agni. Les Kodé de Béoumi se différencient des autres Baoulé
a la fois par leur accent trés spécial et par un vocabulaire en
partie emprunté aux Gouro et aux Ouan; ceux qui se sont ins-
tallés sur la rive droite du Bandama sont trilingues. Le petit
groupe Sa, localisé aux environs de Bouaké et de Toumodi,
se distingue par son accent guttural trés prononcé. Les Ouarébo
escamotent une partie des syllabes et mouillent les «r ». Enfin,
un certain nombre de villages ont réussi & garder la langue
originale de leurs ancétres avant I'apparition des envahisseurs
Akan au XVl siécle. Tel est le cas des Ngin ou Gan des environs
de Mbahiakro, des Namanlié dans le canton Yaouré.

L’existence de particularismes locaux se manifeste également
dans l'art Baoulé. Des styles régionaux se distinguent trés
nettement : les artistes du Yaouré font preuve de raffinement
et ont I'imagination fertile; les statuettes Agba sont renommées
pour leur «douceur» et leur «sérénité»; les masques Ayou
et Nanafoué au contraire sont agressifs; les Ajtou témoignent
d’un penchant pour le clinquant; les sculpteurs des environs
de Bouaké créent des formes austéres et dramatiques.

Les ceuvres produites dans le nord de la zone sont séveres,
longiformes, anguleuses et témoignent d'une profonde influence
soudanienne; celles du sud sont au contraire polies, raffinées,
leurs formes pleines et ramassées, — elles se rattachent aux
civilisations béniniennes.

La remarquable floraison de cultes publics, semi-publics
et privés accentue encore le caractére trés diversifié du contexte
social Baoulé. Certaines croyances n’intéressent que quelques
familles, d’'autres se sont largement diffusées au niveau de toute
la zone d'enquéte, mais en changeant parfois complétement
de sens. L'un des cultes masculins les plus répandus est celui
du Dié. Mais aucune comparaison n’est possible entre le Dié
des Agba, celui des Yaouré ou des Ayaou et celui qui est pratiqué
dans certains villages Aitou de la région de Tiébissou. lls ne
gardent en commun que le nom, et l'interdiction faite aux
femmes de voir les masques.

Les auteurs, tels Delafosse et Marc Ménalque, ont souvent
recueilli leurs informations sur les «coutumes» auprés des
chefs les plus importants et d’'une élite de notables. lIs n’ont
pu vérifier P'application effective des principes qui ont été
mis en avant et qui correspondaient & la tradition Akan. Leurs

études n’ont porté que sur des échantillons trop faibles, donc

' peu représentatifs, car il apparait que I’élément Akan ne constitue,

sur le plan numérique, qu’une fraction minoritaire de la popula-
tion.
Considérer le groupe ethmque Baoulé comme un rameau

- pur et simple du groupe Ashanti constitue une erreur importante

et les nombreux ouvrages consacrés aux Akan du Ghana ont
trop souvent constitué les références fondamentales pour
I'’étude des Baoulé.

L'un des principes de base les plus communément admis
est que les Baoulé sont matrilinéaires.

Cette opinion doit étre, dans bien des cas, revue car elle
est souvent contraire a la reéalité.

Dans le contexte restreint des chefferies importantes telles
que celles des Ouarébo et des Faafoué Gosan, I'héritage se
transmet dangs la ligne utérine, et le mariage est souvent matri-
local. Au contraire, certains groupes territoriaux, par la voie
de leurs représentants officiels, prétendent que chez eux I'héri-
tage s’est toujours transmis dans la ligne paternelle.

Tel est, en particulier, le cas des Kodé, des Satikran, des
Ando. Une enquéte plus approfondie au niveau des villages
montre qu’en fait, au sein de chacun des grands groupes terri-
toriaux traditionnels, certains villages respectent la regle de
succession utérine, d’autres transmettent I’héritage dans la
lignée paternelle, et qu’en définitive aucun ne semble suivre
des principes trés stricts.

Ainsi, au cours d’'une enquéte mené dans le canton Goli,
le chef et ses notables avaient prétendu que tout le canton
respectait la régle de succession utérine. Cette affirmation
devait s’avérer inexacte. Car I'étude monographique de Tiona-
Kansi (village-chef du groupe Séoulé, faisant partie de ce canton)
a révélé que la chefferie de I’Akpasoua, celle du village, et en
général tout héritage «Dia», se sont transmis régulierement
dans la lignée paternelle depuis l'origine.

Par ailleurs, Kouakoubroukro, village des environs de Dim-
bokro, siége traditionne! de la chefferie des Kinan, tribu Agba,
fournit I'exemple d’une localité dans laquelle les deux regles
de dévolution des biens, apparemment trés opposées, ont été
appliquées simultanément : le Dia des Aurobo s’est transmis
réguliérement soit dans la lignée maternelle, soit dans la lignée
paternelle.

Il semble que, sur le plan théorique, on soit en présence de
normes reconnues, servant d'écran vis a vis de [I'extérieur,
mais que dans la pratique, on se trouve en face d'innombrables
cas particuliers. Cette contradiction ne semble nullement
géner les Baoulé, qui dans tous les domaines se montrent
extrémement tolérants et soucieux du libre arbitre des individus.

Le milieu social, objet de cette partie du rapport, qui paraissait
relativement Homogéne, semble de plus en plus complexe,
difficile a cerner et a définir au fur et a mesure que 'analyse
pénétre en profondeur.

Nous serons donc rarement affirmatifs; I'expérience prouve
qu’'il n’existe pas de généralités qui ne soient susceptibles d’étre
mises en échec au niveau local, car il n'y a pas de mode d’expli-
cation unique aux multiples variations de structure que nous
avons constatées. Les traits caractéristiques de I'organisation
sociale de nous avons pu dégager sont toujours susceptibles
d’étre localement contredits par les faits.

— 123 —






A - LES GROUPEMENTS FAMILIAUX

« L’Auro » cour et famille élargie.

Ambiguité du terme «Ayro »

En son sens le plus ¢oncret, I'expression « Auro » désigne

la cour élémentaire; c’est-a-dire : un espace délimité par des
batiments a usage d’habitation ou & usage domestique (cuisines,
douchiéres et parfois greniers) ol vivent un ou plusieurs ménages
et des dépendants (1).

En méme temps, par extension, «Auro»' désigne aussi le
groupe de fonctionnement socio-économique qui réside dans
une cour déterminée et qui correspond a la famille restreinte,
ou a un petit groupe de familles restreintes, vivant dans une
méme cour et unies entre elles par des liens de parenté, ou
enfin une famille restreinte a laquelle s’ajoutent des éléments
isolés. ’ -

L’ambiguité du terme « Auro » peut étre rapprochée de celle
de «Maison» qui en francais désigne aussi bien un simple
batiment que I'ensemble familial qui y vit.

On pourrait poursuivre encore cette comparaison, puisque
« Auro », par une nouvelle extension, désigne également (2)
un vaste ensémble social, composé de plusieurs familles ou
groupes de familles élémentaires unies entre elles par des
liens de parenté, de captivité ou de clientéle, comme autrefois
en France, en particulier au Moyen Age, le terme de maison
se référait aussi a de grands ensembles familiaux.

Dans cette partie, nous nous attacherons surtout a I'analyse de
« ’Auro » en tant que groupement social — que se soit en son
sens restreint de famille élémentaire et de- petit groupe de
familles élémentaires vivants dans une méme cour, ou en
son sens large de famille étendue. Nous utiliserons le terme de
«cour» pour désigner le phénoméne écologique et celui
«d’Auro » pour le groupe social (3).

Une telle distinction est nécessaire car, si dans le contexte
traditionnel le terme « d’Auro » en son sens restreint recouvrait
a la {ois I'unité écologique et I'unité sociale, aujourd’hui cette
identité tend a se dissoudre & la suite des transformations
récentes du proces social.

« L’Auro » : unité sociale de résidence.

« L’Auro » en tant qu’unité sociale ne coincide généralement
plus avec une unité écologique d’habitat.

En effet, les migrations durables, soit sur.des plantations
extérieurs, soit en milieu urbain, font d’une partie des membres
de « I'Auro » des absents permanents qui, d'une fagon générale,
ne reviennent au village que pour de bréves visites entre dé-
cembre et février, ou & I'occasion d’événements exceptionnels —
maladies, palabres, funérailles — qui réclament impérativement
leur présence au village.

Le degré d'intégration de ces migrants a « I’Auro » en tant que
groupe de résidence est trés variable. Certains ne possédent
méme pas de maison au village et, lorsqu’ils viennent en visite,
sont logés au hasard des disponibilités des «cours» de leur
parenté.

D’autres ont dans la cour une maison (4) qui, en leur absence,
est le plus souvent occupée par d’autres membres de « 'Auro ».
D’autres, enfin, ont{construit une maison a I'écart, généralement
sur la périphérie du village (5) rompant ainsi I'unité de la cour
en tant que réalité écologique.

Par ailleurs, il existe, en dehors de ces cas de migrations,
une masse d'éléments instables et flottants constituée surtout
par des jeunes gens, des enfants et des femmes.

Un des cas les plus fréquents est celui de jeunes épouses
qui n'ont pas encore rejoint la cour de leur mari et continuent
a vivre chez leur pére, leur frére, leur oncle, alors méme qu’elles
ont déja eu un ou plusieurs enfants et que toutes les conditions
d’'un mariage régulier ont été remplies (6). C'est ainsi que la
seconde épouse de T... Kouadio (7), bien que celui-ci lui ait
construit une maison (8), refuse de venir y habiter parce qu’elle
craint de se quereller avec la premiére épouse. Autre cas (9)
le chef de cour n'a jamais voulu que sa fille unique le quitte
et aille vivre chez son mari : car, dit-il, il n’aurait plus personne
pour s’occuper de lui.

Le plus souvent, au terme de quelques années, la femme vient

habiter chez son époux, ou un divorce vient mettre fin au ma-
riage. Dans ce dernier cas, lorsque la femme a eu des enfants,
il y a de fortes chances pour qu’ils restent acquis a la famille de
leur mére qui les a élevés (10).

Ce ne sont pas seulement des femmes jeunes, en cours de
mariage, qui sont susceptibles de quitter la cour ou elles habitent
pour aller vivra ailleurs; car les femmes d’'une facon générale,
tout en occupant théoriquement des positions de charniéres
dans fla structure sociale, sont des éléments pratiquement
les plus mobiles et les plus instables de la société.

C’est ainsi que des femmes déja dgées peuvent étre en va-et-
vient entre les diverses branches de leur parenté, la cour de leur
mari ou de leurs alliés, ou la cour de leurs ascendants; et cela,
soit a I'intérieur du milieu rural traditionnel, soit entre ce dernier
et le milieu de plantations extérieures ou le milieu urbain. Par
exemple (schéma A) la sceur du chef de cour, bien qu'elle vive
chez son frére depuis plus de deux ans, prétend étre seulement
en visite (11) et habiter en fait sur la plantation de son second
mari dans la région de Dabou. Par ailleurs, la femme du chef
de cour est retournée «habiter» dans la cour de son pére
parce qu’'elle se querellait avec la sceur de son mari. En fait,
elle transportera seulement sa cuisine dans la cour de son pére
et continua a aller dormir dans la cour de son mari dont, par
ailleurs, elle préparait aussi les repas (12).

La cession temporaire d’enfants et de jeunes gens : de filles
comme aides ménageéres, collection d’eau et de bois, toilette
des enfants, taches de nettoyage), de gargons pour aider aux
champs, a des parents ou des alliés, est trés courante. Par
exemple, (schéma B) le chef de cour a «prété » deux de ses
filles, a des alliés : 'ainée est auprés d’une tante maternelle
couturiére a Daloa; l'autre a été prétée a sa grand-mére mater-
nelle et vit au village dans la cour de cette derniére (13). En
principe, ces cessions (14) ne sont que temporaires; en fait,

(1) Dans le contexte traditionnel, la cour est entourée d’une palissade
a hauteur d'épaule. Aujourd’hui, non seulement la palissade, dans bien
des cas, tend a disparaitre, mais encore, surtout dans les villages établis
depuis peu de temps sur leur emplacement actuel, la cour se distend
et perd son caractére d'unité écologique fermée et nettement incrite
sur le sol (voir I'habitat rural - Document 8). i

(2) Voir : «I’Auro » : famille étendue. .

(3) Nous utilisons « Auro » uniguement pour désigner le groupement
familial restreint; pour désigner le groupement familial large nous utili-
serons le terme de «famille étendue ».

(4) Schéma C : cour de K... Yao et K... Kouakou ou les batiments D et F
appartiennent a des migrants.

(5) Schéma D : cour de A... Amani; le batiment J. construit par un

" ancien migrant (tiraitleur pendant 15 ans) récemment revenu au village.

Il ne s’agit pas |a seuliement de la manifestation de tendances centrifuges;
en effet, les types de batiments que construisent ces éléments moder-
nistes (migrants ou anciens migrants réintégrés a la vie du village) sont
souvent de trop grandes dimensions pour trouver une place dans la cour.

(6) Hl ne s’agit pas 1a, d’'un phénoméne récent. Dans le contexte tradi-
tionnel, I'épouse continuait pendant plusieurs années a vivre dans
la cour ou elle avait été élevée avant de rejoindre définitivement son mari.

(7) Schéma B : cour de T... Kouadio.

(8) C'est traditionnellement la condition « sine qua non » pour qu'une
femme vienne résider dans la cour de son mari. Un homme construit
souvent une maison pour son épouse (« bla-soua » : « bla » =femme;
« soua » =maison) avant d'en faire une pour lui-méme.

(9) Schéma D : cour de A... Amani. ‘

(10) Les choses se passérent ainsi pour le dernier cas cité, (fille du
chef de cour; schéma D) : aprés le divorce, les enfants restérent attachés
a la cour de leur grand-pére, ol ils avaient été élevés.

(11) La notion de visite se référe moins 4 un critére de durée qu'a un
critére d’identification a tel ou tel groupe social. Cette identification
elle-méme, comme nous aurons |'occasion de le voir par la suite, n'est
pas fondée sur des principes d'organisation sociale rigoureux et uni-
voques et se trouve étre sujette a de nombreuses variations.

(12) Une femme est censée habiter non pas la ou elle couche, mais ia
ou elle fait sa cuisine et exerce ses autres activités domestiques.

(13) Ne 5 et n° 7 de la structure de parenté.

(14) Certaines cessions d’enfants sont définitives.

— 125 —



Schéma A

“AuRo ~ de T...Kouakou Schéma des rapports de parente

A_

Reside daons lo cour.

Réside sur une plantation exterieure. Décédés| Envie |Mariage | Divorce

Réside dons un village voisin.

T
®
18

A

A Réside au village.

PN

A

PN

Reéside en .ville.

Plan schemalique

Thommes | A AN — =F
viumes| @ O |

de la cour de T... Kouakou

C

h

)/{9
)

&

" /

Batiment A : Habitation du chef de cour (1) et de sa seconde épouse (3)
qui continue a venir y coucher bien qu’elle fasse la cuisine dans la
cour de ses paternels. .

Batiment B : Habitation occupée par 11 et 14,

Batiment C : Habitation plus cuisine sur véranda, occupée par la pre-
miére épouse du chef de cour (2).

(d = douchiére) (t =terrasse)

— 126 —



elles aboutissent souvent a I'intégration de l'individu en cause
au groupe auquel il a été cédé.

Enfin, les jeunes gens et les enfants ont I'habitude, méme
lorsque la place ne fait pas défaut dans leur cour, d’aller coucher
chez des camarades (1) ou dans n'importe quelle case inoccupée,
constituant, par sexe et classe d'ages, des groupes plus ou
moins étendus qui dorment en commun.

Ainsi, en tant qu’unité sociale de résidence « I'Auro » posséde
une faible cohésion, non seulement du fait des migrations

sur plantations extérieures ou en milieu urbain qui correspondent
a un phénoméne récent, mais aussi du fait de I'indétermination
sociale d’un certain nombre d’individus qui se trouvent dans une
situation instable et qui, soit en tant que résidents, soit en tant
que dépendants, sont sollicités par plusieurs groupes sociaux
distincts.

(1) Schéma B : n° 26 et n° 6, schema C : n° 29.

Schéma A

>

A *AURO”DE E... NGUESSAN
B “AURG”DE T... KOUAKOU

A “AURO“DE E... NGUESSAN

B  “AUR0”DE T... KOUAKOU

C-D LES AUTRE5S“AURO” DE LA FAMILLE
ETENDUE A LAQUELLE ILS APPARTIENNENT

— 127 —



SCHEMA A

« AURO » de T... Kouakou

Ne S G-A (1) R (2) OBSERVATIONS

1 M \ c Chef de cour.

2 F \ C Premiére épouse de 1.

3 F A \Y Deuxiéme épouse de 1, est retournée temporairement vivre chez son pére.
Toutefois, elle ne doit pas étre considérée comme divorcée, car elle

) continue a faire la cuisine pour son époux et vient coucher avec lui.

4 M Ad. 1 P Fils de 1 et 2, vit sur sa plantation dans la région de Dabou.

5 F Ad. 1 P *Seconde épouse de 4.

6 F E P

7 M E P } Enfants de 4 et de sa premiére épouse divorcée.

8 F E P

.9 M E P .

10 M E p } Enfants de 4 et 5.

11 F \ C Demi-sceur de 1. Divorcée, remariée & un planteur Baoulé de la région de
Dabou. Bien gu’elle soit chez son frére depuis plus de deux ans, elle se
dit « en visite ». En fait originaire d’un village voisin, seul le pére de 1 étant
du village.

12 F Ad. 1 P Fille de 11 et de son premier époux; veuve, remariée a un planteur Baoulé
de la région de Dabou.

13 M E P Fils de 12 et de son premier époux decede Vit chez 15, un demi-frére
maternel de 1 et 11, planteur dans la région de Dabou.

14 F E c Fille idem, a accompagné sa grand-mére (n° 11). Les autres enfants sont
sont restés avec leurs paternels.

15 M Ad. 2 P Autre demi-frére maternel de 1. Planteur dans la région de Dabou.

16 F Ad. 2 P Epouse de 15. :

17 M Ad. 1 P

18 F J P

19 M E P

20 M E p Enfants de 15 et 16.

21 M E P

22 F E P

(1) Groupe et Age : V= 50 ans et plus; Ad 2= 35 a 49 ans; Ad. 1 —de 20 a 34 ans; J=de 15 & 19 ans; E= de0a14ans
(2) Résidence : C =réside dans la cour; V =réside dans une autre cour du village; R = réside dans un village voisin; P = réside dans une plantation

extérieure; U=

réside en milieu urbain.

— 128 —




— 6¢t —

Schéma B

“Auro ” de T... Kouadio — Schema

des rapports de parente

1 fFondateur

]
= . = du village
|1

r |
:}_l -@
- @A

Ancien chef

du village.

|
A

1

| |
o ®-A A-O -0-
| B

s©—
B>—

_1®
w
(%}
o

@ OE A=

1 32 34 35

<3

Plon _schemalique
de la cour de T... Kouadio

\

7Y,
O

4

1 21 1
— | £
= @ﬁ A= A Ai© ) A
3 36 57 38 28 22 21 2

~ Batiment A : destiné a la seconde épouse du chef de cour. Mais, comme celle-ci habite

encore dans le village voisin, ce batiment est occupé par 10 et 22 et ses enfants 24, 25 et
26 couchent généralement chez des camarades. )

Batiment B : Sert de cuisine et d’habitation & la premiére épouse, au chef de cour 2, et &
une partie de ses enfants 8 et 9 : 7 couche chez sa grand'mére, & qui elle a été prétée
a titre d’aide-ménagére (6 couche généralement chez des camarades dans d'autres cours).

Batiment C : Occupé par 17 en visite.

Batiment D : Occupé par 16 (niéce de T... Kouadio) et 13, trés 4gé et malade, soigné par 16.



SCHEMA B

« Auro » de T... Kouadio

Ne S G-A R OBSERVATIONS

1 M‘ Ad. 2 C Chef de cour (chef de village).

2 F Ad. 2 C Premiére épouse de 1. .

3 F Ad. 1 P Fille de 1 et 2, mariée a un homme d’un village voisin. D’aprés T... Kouadio,
n’aurait pas encore rejoint définitivement son époux. En fait est partie avec
lui depuis plus d'un an sur une plantation dans la région de Diégmanfla.
Mais n’a jamais vécu chez lui dans son village d’origine.

4 M E P Fils de 3, avec ses parents.

5 F J U Fille de 1 et 2, en visite depuis 4 ans chez une sceur de sa mére a Dabou,
prétée comme aide ménagére.

6 M E C Fils de 1 et 2.

7 F E \ . Fille de 1 et 2. Prétée a sa grand mére maternelle comme alde ménageére.
Vit dans la cour de sa grand’mere.

8 F E C Fille de 1 et 2.

9 F E c Fille de 1 et 2.

10 M Ad. 1 C Fils de 2, adopté par T... Kouadio.

11 F Ad. 1 R Seconde épouse de 1. Vit encore chez ses parents dans un village voisin.

12 M E R Fils, nouveau-né de 2 et 1. '

13 M \ C Pere de 1. Captif d’origine Tagouana.

14 F Ad. 2 U Sceur ainée de 1. Vit a Abidjan. .

15 F \' R Sceur de 1. Divorcée trois fois, actuellement mariée dans un village voisin.

16 F Ad. 1 C Fille de 15 et de son 3¢ époux.

17 F Ad. 1 c Fille idem, vit tantdt chez T... Kouadio, tant6t avec sa mere.

18 M Ad. 1 P Fils idem gére une plantation pour T... Kouadio a Oumé.

19 M Ad. 1 P Fils de 15 et de son second époux, gére une autre plantation de T... Kouadio
a Vavoua.

20 F Ad. 1 P Fille de 15 et de son premier époux. Avec son demi-frére a Vavoua.

21 ' F \'% \ Demi-sceur maternelle de 1. Mariée au village.

22 F Ad. 2 C Fille d'une autre demi-sceur maternelle de T... Kouadio. Mariée a un captif

. de la famille étendue, divorcée.

23 F Ad. 1 \Y Fille ainée de 22. Vit encore dans la cour de son demi-frére paternel (son
pére est mort récemment).

24 F E C

25 F E C Enfants de 22 avec leur mére dans la cour de T... Kouadio.

26 F E C i

27 F Ad. 2 U Demi-sceur maternelle de 22 vit & Bouaké.

28 M J c Descendant utérin d'une branche éloignée. T... Kouadio le considére
comme son héritier, ses neveux les plus proches (18 et 19) s'étant convertis
au christianisme. .

29 M Ad. 1 U Descendant utérin d’une branche éloignée. A la mort de sa mére, a été
« récupéré » avec ses fréres et seeurs par I'ancien chef du village. lls sont
tous passé sous la dépendance de T... Kouadio, lorsque celui-ci est devenu
chef du village. Il s’agit la de dépendants faiblement intégrés, qui n’entre-
tiennent avec le village que des rapports trés distendus (n° 29 : magon a
Béoumi).

30 F Ad. 1 U Epouse de 29.

31 F E u Enfants de 29 et 30.

32 F E U

33 F Ad. 1 U Sceur de 30. Mariée dans un village voisin. S’est enfuie de chez son époux;
est partie a Abidjan avec ses enfants.

34 F E U

t .

35 F E U } Enfants de 33

36 M Ad. 1 U Frére de 30, mécanicien a Bouaké.

37 F Ad. 1 u Epouse de 36.

38 F Ad. 1 U Sceur de 30. Chez son frére (n°36) a Bouakeé.

39 F Ad. 1 U Autre descendante utérine d’'une branche éloignée. Vit & Bouaké chez 36.

40 F Ad. 1 U Autre descendante utérine d’'une branche éloignée, a Bouaké chez 36.

41 M E Y Fils de 40, né hors mariage.

— 130 —




— el —

Schéma C

“Auro”de K...Yao et de K...Kouakou - Schema des rapporls de parente

Plan schemalique
de la cour de K... Yao et de K...Kouakou

d
\

Batiment A : Occupé par le chef de cour 1 et son épouse 2, ainsi que par quatre de leurs
six enfants 3, 6, 7 et 8.

Batiment B : Cuisine.

Batiment C : Occupé, de 16 et 17 et par 4 et 5.

Batiment D : Maison de 21 occupé par 19 et 20.

Batiment E : Occupé par 9, 10 et leurs enfants (11 a 15 inclus), ainsi que par 30 et 31. (29
couche avec une camarade dans une autre cour); et 28 est un tailleur itinérant, le plus
souvent absent du village.

Batiment F : Maison de 35, occupée par 38 et 39.




SCHEMA C

« Auro » de K... Yao et K... Kouakou

Ne S G-A R OBSERVATIONS

1 M Ad. 2 C Chef de cour.

2 F Ad. 2 (o} Epouse de 1.

3 M E C

4 F E C

g E E g Enfants de 1 et 2.

7 M E C

8 M E C

9 M Ad. 2 c Demi-frére paternel de 1.

10 F Ad. 2 C Epouse de 9.

11 F E o

12 M E C

13 F " E C Enfants de 9 et 10.

14 M E C

15 M E C

16 F A C Mére de 1.

17 M v C Epoux de 16.

18 F Ad. 2 R Sceur de 1. Mariée dans un villég_e voisin.
;g h'\;: j g } Fils de 18, confies a 1.
21 M Ad. 1 P Frére de 1, sur une plantation a Daoukro.
22 F Ad. 1 P Epouse de 21.
23 M E P Fils de 21 et 22.

24 F Ad. 2 R Sceur de 9. Mariée dans un village voisin.

25 M Ad. 1 P Fils de 24 et de son premier époux décédé, sur plantation avec 35.
26 F Ad. 2 R Sceur de 9. Mariée dans un village voisin.
27 F J P Fille de 26, est sur la plantation de 35.

28 M Ad. 1 c
29 F Ad. 1 o]
30 M J C Enfants d'une sceur décédée de 9. Ont été récupérés a la mort de leur
31 M J C mére.(28 est un tailleur itinérant qui ne réside que rarement au village).
32 M E C
33 M E o]
34 F Ad. 1 \ Sceur de 9. Mariée au village.
35 M Ad. 1 P Fréere de 9, sur une plantation a Dabou.
36 F Ad. 1 P Epouse de 35. '
37 F Ad. 1 P Demi-sceur paternelle de 1 et 9, mariée sur une plantation.
38 M J C Enfants du fils d'une sceur du pére de K... Yao et K... Kouakou. Récupé-
39 M E C rés par 1 & la mort de leur pére.

— 132 —




— €8l —

Schéma D

“AuRo” de A... Amani — Schema des rapporis de parente

Tsz T 15 16 1§ 20 25 26
3% 15 37 38 21 22

Plan schemalique
de la cour de A... Amant

N
A\

\
Batiment A : occupé par le chef de cour 1.
NN

Batiment B : occupé par sa fille 18 et son petit-fils 19.

Batiment C : occupé par 2 et 4 et leurs enfants 6 et 7 occupé temporairement par 8.

Batiment D : destiné a la 3¢ épouse de 2, actuellement divorcée.

Batiment E : occupé par 23, 24, 25 et par 26, niéce de 25 venu pour l'aider.

Batiment F : occupé par 27, le neveu utérin de 1, ses deux épouses 28 et 29, sa fille 35
les deux enfants de celle-ci 36 et 37, et ses autres enfants 40, 41 et 42.

Batiment G : cuisine pour 28, 29 et 36, y couche 43 captif de 1. i

Batiment H : cuisine pour I'épouse de 2.

Batiment J : maison inachevée, construite par 8.




SCHEMA D

« Auro » de A... Amani

Ne S G-A R OBSERVATIONS
1 M A C Chef de cour.
2 M \ C Fils ainé de 1.
3 M J U Fils de 2 et de sa premiére épouse décedee.
Ecolier 4 Abidjan vit chez son oncle (n°13).
4 F Ad. 2 C Deuxiéme épouse de 2.
5 M J U Fils de 2 et 4, écolier a Abidjan, vit chez son oncle (n° 13).
6 M E Cc o
7 M E c } Fils idem.
8 M Ad. 2 c Frere de 2. Rentré au village depuis une dizaine d’années, a été tirailleur
pendant 15 ans.
9 F Ad. 2 \Y ‘Premiére épouse de 8, vit encore dans la cour de ses parents.
10 F E v _ .
11 M £ Vv } Enfants de 8 et 9, vivent avec leur mere.
12 F Ad. 1 c Seconde épouse de 8. Vit encore dans la cour de ses parents.
13 M Ad. 2 U Frére de 2. Chauffeur a Abidjan.
14 F Ad. 2 U Premiére épouse de 13.
15 F E U
16 M E U } Enfants de 13 et 14.
17 F Ad. 1 u Seconde épouse de 13.
18 F Ad. 2 C Sceur de 2, est toujours restée dans la cour.
19 M J C Fils de 18 et de son premier époux, dont elle a divorcé (actuenement
décédé).
20 F Ad. 1 U Fille de 18, vit & Abidjan chez son oncle (n° 13).
21 F E U : . .
29 M E U } Enfants de 20, nés hors mariage.
23 M Ad. 2 C Frére de 2.
24 F Ad. 2 C Epouse de 23.
25 F E C Fille de 23 et 24. :
26 F E Cc Niéce de 24, en « visite » pour aider sa tante.
27 M \ C Neveu utérin de 1.
28 F \ C Premiére épouse de 27.
29 F Ad. 2 C - Seconde épouse de 27.
30 M Ad. 1 U Fils de 27 et 28, chauffeur & Abengourou.
31 F Ad. 1 u Epouse de 30.
32 F Ad. 1 U Soeur de 30. Divorcée, vit & Abidjan.
33 M E U Fils de 30 et de son premier époux.
34 F Ad. 1 U Sceur de 30, mariée & un mécanicien a Tiassalé.
35 F E U Fille de 34, vit 4 Abidjan avec sa tante (n° 32).
36 F Ad. 1 Cc Sceur de 30, mariée a un homme du village, vit encore chez son pére.
37 M E Cc
38 F E c } Enfants de 36.
39 -F J u Sceur de 30, vit & Abidjan chez sa sceur (n° 32).
40 M E U Frére de 30, écolier a Tiassalé chez un parent de sa mére.
41 F E o]
42 M E Cc } Autres fréres et sceur de 30.
43 M E c :
44 M \ C Captif de 1, veuf et sans enfant.

— 134 —




Schéma E

“Auro ”“ de K... Kouakou

A:

rh

AYAPAY

19 20 21

AN

AOOAAOCA

12 13 14 15 16 17 18

AR S AR SRS B LA LA N

B+ : Uterins récuperes au détriment de leurs paternels.

18 20 21 Agnats perdus ou benéfice de leurs maternels.
AN

— 135 —

/0

/



SCHEMA E

« Auro » de K... Kouakou

Ne S G-A R OBSERVATIONS

1 M \ C - Chef de I'« Auro ». . .

2 F Ad. 2 P Fille de 1 et de sa premiére épouse divorcée. A été élevée par sa mere.
: Mariée a un homme d’un village voisin, planteur &4 Daloa.

3 M Ad. 1 P Fils de 1 et de sa seconde épouse divorcée. Vit sur une plantation a Daloa,
donnée par les parents de sa mére. Elevé en partie par son pére, en partie
par se$ naturels.

4 F Ad. 1 P Epoux de 3.

5 F E P Fille de 3 et 4.

6 F A C Troisieme épouse de 1. v

7 M Ad. 1 P Fils de 6. En fait, 1 est bien son pére, mais il a été congu alors que sa
meére était fiancée (« Soma ») avec un autre homme, qui lui a donné son
nom et qui aurait pu légitimement le garder sous sa dépendance.

8 M Ad. 1 C Fils d’une cousine utérine de 1.

9 M J C Fils d’'une niéce utérine de 1.

10 M Ad. 1 C Fils d’'une niece utérine de 1.

11 M Ad. 2 C Fils d'un neveu utérin de 1. A la mort de sa femme, les parents de celle-ci

ont pris les enfants sous leur dépendance.

12 M J

13 F J

14 F E

15 M E Enfants de 11 et de son épouse décédée. Sont chez leurs maternels.

16 M E

17 F E

18 M E

19 M Ad. 1 U -

20 M Ad Enfants d’un cousin utérin de 1. A la mort de leurs parents sont retournés
1 u chez leurs maternels.

21 M Ad. 1 U

22 M \ C Fils d'un frere de la mére de 1.

23 M Ad. 1

24 F Ad. 1 Enfants de 22 et de sa premiére épouse décédée. A la mort de leur

25 M Ad. 1 mére, sont passés sous la dépendance de leurs materneis.

26 F J

27 M Ad. 1 P Neveu utérin de 22.

— 136 —




« L’Auro » : groupement de parenté et d’alliances.

En principe, une femme habite.chez son époux et les enfants
chez leur pére. Toutefois, les exceptions a ces principes sont
courantes. Les exemples donnés sont suffisamment éloquents.
Le chef d’'« Auro » représenté dans le schéma C a su se faire
donner de nombreux neveux et nieces utérins : il s’agit d’'utérins
proches, de fils de sceurs. Mais il arrive que certains chefs
d’« Auro » récupérent des utérins de branches trés éloignées.

Le schéma B montre comment le chef de «I’Auro » a récupéré
des utérins avec lesquels il ne peut établir de rapports de parenté
qu’en remontant jusqu’'a la sceur du fondateur du village.

Les « Auro » a plusieurs familles sont généralement composés
de ménages de fréres ou de demi-fréres. Dans le schéma C, il
s’agit de deux groupes de demi-fréres paternels; dans le schéma
A bis, en revanche, «I’Auro» B est- composé de deux demi-
fréres maternels; quant au demi-frére paternel du chef de cet
« Auro », il est intégré a la cour du fils du frére de sa grand-
mére paternelle.

Ainsi «’Auro » peut comprendre aussi bien des agnats que
des utérins; et si, en tant que groupement social, il est fondé
sur des liens de parenté (1), I'appartenance d’un individu a tel
ou tel groupe et sa résidence dans telle ou telle cour ne sont
pas directement déterminées par sa situation dans la structure
de parenté, mais par des conjonctures.

La structure de parenté sera traitée dans un prochain para-
graphe; mais il convenait de remarquer dés maintenant que
«|'Auro », tout en utilisant les rapports de parenté pour se
constituer, élabore des structures d’orientations variées,
s’appuyant tantdt sur les relations agnatiques, tantdt sur les
relations utérines.

« L’Auro » groupe de solidarité économique (2).

Groupe de résidence fondé sur des rapports de parenté,
«|’Auro » est aussi un groupe de fonctionnement économique.
Toutefois, de ce point de vue, il constitue en général une unité
faiblement solidaire.

Assez souvent (3) les hommes d’une méme cour effectuent
ensemble les gros travaux agricoles : défrichement et confection
des buttes pour les vivriers; parfois nettoyage et récolte des
plantations de café et de cacao. Mais la coopération s’arréte 1a :
chaque parcelle est appropriée individuellement (4).

La coopération entre femmes se situe a un niveau encore plus
bas. Il est extrémement rare que deux femmes travailient sur la
méme parcelle et qu’elles aient des droits de propriété indivis
sur une méme récolte (5). Lorsqu’un homme ne peut faire qu'un
seul champ d’igname et qu’il a deux femmes a charge — par
exemple, sa mére et son épouse — il divise le champ en deux
parties qu’il attribue a chacune d’entre elles.

Il existe peu de coopération dans les travaux domestiques

et ménagers. Chaque femme possede sa cuisine; chacune.

prépare un ou deux repas par jour pour elle-méme, les enfants
et ’'homme auquel elle doit donner 4 manger. Certaines taches
— collection d’eau et de bois, lessive — peuvent se faire en com-
mun, mais chaque femme travaille pour elle-méme (6).

Cet individualisme affecte aussi les rapports économiques
entre conjoints. La solidarité économique entre époux, quoique
variable d'un cas a l'autre, est généralement assez faible (7).

Cet individualisme, qui se manifeste surtout au niveau de
I'appropriation (8), empéche généralement « I’Auro » d’atteindre
a une grande cohésion interne dans le domaine économique (9).

En méme temps, cette faible cohésion se trouve aggravée
d’une part, par les rapports personnels que certains des individus
faisant partie de «I'Auro », entretiennent avec d’autres ensem-
bles socio-économiques auxquels ils sont alliés ou apparentés,
et par les migrations d’autre part.

L’'accentuation de la parenté utérine et les rapports d’alliances
matrimoniales entrainent des obligations d'ordre économique,
qui situent une part des intéréts ou des activités des individus
hors de la sphére de leur « Auro». Les fiangailles (« soman »)
obligent le jeune homme & faire un champ pour sa fiancée (10)
et a fournir des prestations en travail sur-le champ ou les planta-
tions de son beau-pére (11).

Par ailleurs, si un homme doit travailler pour son peére, c’est
a sa mére ou & son oncle utérin qu'il doit, en principe, donner
I'argent qu’il a gagné (12). De méme une femme se sent davan-
tage solidaire de son frére que de son époux, puisque c’est de
celui-la que ses fils hériteront (13).

Les progrés de I’économie monétaire, dans les régions ou la
production caféiére et cacaoyére sont devenues des sources
de revenus importantes, entrent en conflit avec ce systéme,
car les fils sont peu enclins a travailler sur les plantations de
leur pére dans la mesure ou c’est le neveu utérin qui est appelé
a en hériter. En fait, diverses modalités de partage approximatif
des biens acquis par un homme (14) entre ses fils et son « héri-
tier » ont déja fait leur apparition dans les régions ou ’économie
monétaire est plus développée. Ceci semble étre un phénomeéne
constant dans les sociétés.Akan a accentuation matrilinéaire (15).

Toutefois, ce genre de pratiques n’est pas encore suffisamment
normalisé et contribue a aggraver l'instabilité et la fragilité des
groupements de fonctionnements socio-économiques, méme
lorsqu’ils sont de petite taille.

Les rapports de solidarité économique que « I’Auro » entretient
avec ses migrants, établis sur des plantations extérieures ou
en milieu urbain, sont extrémement variables.

D’une fagon générale, les migrants qui vont créer des planta-
tions extérieures entretiennent avec «[P'Auro» des rapports
plus étroits que ceux qui sont établis en ville. En effet, surtout
lorsque la plantation n'a pas encore atteint son plein rendement,
ils font volontiers appel a la main d’ceuvre saisonniére des jeunes
gens de «{'Auro ». Assurément, la rémunération de cette main:
d’ceuvre familiale se situe a un plus bas niveau que celle d’une
main-d’ceuvre étrangére. Toutefois I'argent qui lui est ainsi
versé est dans sa quasi-totalité rapatrié au village et se trouve
réintroduit dans le circuit de I'’économie familiale.

De cette fagon il s’établit souvent, entre le noyau familial
resté au village et les éléments qui sont partis créer des plan-
tations extérieures, un mouvement de va-et-vient a base de
solidarité économique, fondée sur un échange force de travail
—numéraire.

En second lieu, beaucoup de ces migrants établis sur des
plantations extérieures sont dans la dépendance étroite de leur
frére ainé, de leur pére ou de leur oncle utérin et lui remettent
la totalité de 'argent tiré de la vente du café ou du cacao. Méme
lorsqu’ils sont devenus relativement indépendants (soit qu’ils -
aient créé une plantation pour leur propre compte, soit que
leur «ainé » soit mort et que son héritier n’ait pas fait valoir
ses droits sur les plantations extérieures — ce qui est fréquent —,
il est rare que ces migrants émancipés, quand ils reviennent
en visite au village, ne fassent pas des cadeaux en argent ou

(1) «L’Auro » peut aussi comprendre des captifs ou des clients, et
parfois des alliés; dans ce dernier cas il s’agit généralement de fillettes
prétées & une épouse par sa parente a titre d’'aide ménagére, schéma D :
n° 24 et 26) ou données en adoption. .

(2) «L'Auro » déborde largement la notion d'Unité Budgétaire Elé-
mentaire telle qu'elle a été définie pour les enquétes statistiques.

(3) Ce n’est pas toujours le cas : par exemple; schéma D : chacun
des hommes de la cour travaille seul.

(4) Pour les vivriers, cette appropriation se fait en général au nom
d’'une femme (épouse, sceur, meére).

(5) On peut faire une exception pour une femme et sa fille, pour une
sceur ainée et sa cadette.

(6) Bien plus, lorsqu'une femme a trop de travail, ce n’est généra-
lement pas a une autre femme de la cour qu'elle demandera de l'aider,
mais & une parente d’une autre cour.

(7) Voir «les rapports entre ies sexes ».

(8) Le petit bétail et la volaille sont appropriés au niveau individuel,
non seulement par des femmes et des jeunes gens, mais aussi par des
enfants et des adolescents. ’

(9) Comparer, par exemple, avec la société Senoufo ou le chef des
« Narigba » (grande famille) détient le contréle des vivriers, qu’il distribue
chaque matin aux femmes du groupe.

(10) A charge, pour celle-ci, de faire la cuisine pour son fiancé.

(11) Wl estvrai qu'aujourd’hui ces prestations en travail tendent a devenir
beaucoup moins importantes que par le passé.

(12) Voir paragraphe B.

(13) En pays Agni (Sanwi et Indénié surtout) ol I'économie monétaire
est plus développée, une femme donne de I'argent a son frére mais le
préte ason époux.

(14) Les biens transmis par un utérin, en principe, restent dans la
lignée utérine. Un homme n’oserait pas donner & son fils une plantation
qu’il a héritée du frére de sa mére. En revanche, il n’hésitera pas a lui
donner une plantation qu’il a créée lui-méme.

(15) Ce genre de phénomene a déja été observé au Ghana, il y a plus
de dix ans. Matson « Testate succession in Ashanti » in Africa, XXIII,
July 1953,

— 137 —



en marchandises & celui qu’ils considérent comme leur chef
«d’Auro » (1). .

Toutefois, ces rapports de solidarité débordent largement le
petit groupe de fonctionnement. socio-économique qu'est
«’Auro » en son sens restreint et intéressent non seulement
la famille étendue, mais encore 'ensemble de la parenté comptée
dans les deux lignées, paternelle et maternelle.

Les liens avec les migrants établis en milieu urbain sont
beaucoup plus laches; pourtant, toute solidarité n'en est pas
absente, car les urbanisés hébergent, parfois pour des périodes
de longue durée, des membres de leur «Auro» ou de leur
parenté qui viennent en ville (2). Ici aussi, le rapport de soli-
darité s’étend bien au-dela des limites de «|'Auro »..

Cette solidarité, lorsqu’elle s’exerce a l'intérieur de « I'Auro »,
est capable d’'en renforcer la cohésion, en dépit d’'une grande
mobilité physique des individus qui se déplacent du village
sur les plantations extérieures ou en milieu urbain; en revanche
elle peut. en menacer l'intégrité lorsque, a la faveur des liens
de parenté utérine, elle favorise le transfert d’individus de
«I'Auro » de leur frére ou de leur pére a celui de leur oncle
maternel (3).

Unité de résidence flottante, unité sociale hétérogéne et
instable, unité de fonctionnement économique a faible solidarité,
«'Auro », en son sens étroit de famille restreinte, est par ailleurs
privé de la plupart des éléments juridiques et religieux de
cohésion sociale, qui émergent seulement au niveau de groupes
plus vastes : ensemble de familles étendues liées entre elles
par des rapports de parenté, de captivité ou de clientéle
(« akpasoua ») et village.

L’Auro ou Aurobo : Groupement étendu de parente.

Par une nouvelle extension, non plus du phénomeéne écolo-
gique au phénomeéne social, mais d’un groupement de dimen-
sions relativement modestes & un groupement de dimensions
plus vastes, le terme d’« Auro » désigne aussi la famille étendue
qui regroupe plusieurs familles élémentaires rattachées les
unes aux autres par des liens de parenté, de captivité et de
clientele. '

"Bien que, en principe, il soit possible de préciser le sens

restreint ou étendu de l'expression «Auro» en y adjoignant
une postposition d'inclusion «nu» (dedans) ou de subor-
dination «bo » (dessous) (4), il est rare que dans le langage
courant on fasse de telles distinctions.

Par ailleurs, cette expression sert aussi a désigner des grou-
pements familiaux intermédiaires qui, d'une part, sont plus
étendus que la famille restreinte ou le petit groupe de familles
restreintes vivant dans une méme cour et qui, d’autre part, ne
possédent pas les caractéres d’autonomie — et en particulier
d’autonomie juridique et religieuse — qui sont attachés a un
groupement étendu de parenté.

C’est ainsi que, dans le schéma A bis, I'ensemblé des cours A
et B est parfois désigné comme «Auro» : or, en fait, d'une
part il ne s’agit pas de I'« Auro » au sens de la famille restreinte,
puisque I'ensemble comporte deux «cours» nettement dis-
tinctes; d’autre part il ne s’agit pas non plus du groupement
étendu de parenté, puisque cet ensemble se trouve inclus
dans un groupement plus vaste dont il dépend du point de vue
juridique et religieux. (schéma A ter)

Cette élasticité sémantique se retrouve a l'autre extréemité
de la chaine des groupements sociaux avec le terme « Akpasoua».

« Akpasoua » (5) désigne la fraction de tribu; il désigne aussi
un groupement de plusieurs familles étendues apparentiées,
vivant dans un méme village (6); enfin il est souvent utilisé,
au méme titre qu’« Auro » (7) pour désigner la famille étendue
ou la fraction de famille étendue.

(1} Un homme est toujours, tout au moins théoriquement, le dépendant
de quelqu’un.

(2) En général des écoliers, des jeunes femmes et des jeunes hommes
sans qualification professionnelle particuliére, qui viennent chercher
fortune ou du travait en milieu urbain.

(3) Voir schéma A, n° 25,

(4) L'usage varie d'ailleurs d’'une région a Vautre.

(5) « Akpasoua » est d’une étymologie délicate; il ne s’agit pas d’'une
déformation de I'Ashanti Abusua (Agni : Abusud) puisqu’on retrouve
« Akpasoua » en Agni.

(6) En ce sens, on traduit généralement par « quartier ».

(7) Dans cette acception, nous avons rencontré, dans le Ouarébo,

- I’'expression « Asaso ».

FRACTION DE TRIBU OU TRIBU.

QUARTIER DE VILLAGE.

FAMILLE ETENDVE.

FRACTION DE FAMILLE ETENDUE ‘L

FAMILLE RESTREINTE

COUR.

Cette ambiguité, cette capacité des termes a des ensembles
d’extension si différente, correspond vraisemblablement & des
. processus de segmentation sociale extrémement rapides, dont
les modéles se sont élaborés lors de la mise en place. Mais,
alors que pendant longtemps ces processus de segmentation
intervenaient -surtout au niveau de la création par essaimage
de nouveaux établissements humains, la brusque augmentation
du volume de la richesse et 'extension de sa diffusion pendant
la derniére période de I'ére précoloniale (découverte des gise-
ments auriféres de Kokumbo (8), commerce avec Tiassalé qui
était en rapport avec Jackville ou florissait le commerce de
I'huile et des palmistes avec les Européens, enfin, afflux de
captifs consécutifs & l'arrivée de Samori) accéléra les pro-

4
* AKPASWA”

A

[}

!

I “ASASD”
t |

|

¢

“AUR0"

v ‘

cessus de segmentation au niveau des groupes de faible volume,
qui par ailleurs se trouvaient déja’ stabilisés et n'étaient pas
nécessairement appelés a quitter le village.

Une famille étendue se constitue autour d'un héritage (« Adia »,
ou «Dia» : trésor-héritage) et des ménes des ancétres (« Oumie»)

(8) Alors que les «placers» du Yaouré (rive droite du Bandama) et
ceux de la région de Dimbokro-Bocanda (Agba) étaient restés les mono-
poles de deux tribus, les gisements de fa région de Kokumbo se trou-
vérent ouverts a la plupart des tribus Baoulé.

-~— 138 —



qui Font créé et transmis et dont on honore lés noms par des
sacrifices d’animaux et des libations. Aussi, lorsque Vor et les
marchandises furent devenus moins rares, les hommes ‘entre-
prenants eurent-ils davantage d’opportunités pour constituer
un premier fonds d’héritage et inaugurer ainsi une nouvelle
famille étendue. En méme temps, l'abondance des captifs
leur . permettait de grouper rapidement autour d’eux un grand
nombre de dépendants. Les conditions économiques de la
proche période précoloniale favorisérent donc considérable-
ment les processus de segmentation des groupements fami-
liaux, en permettant a un plus grand nombre d’individus
d’accéder a la richesse et au contréle de groupes sociaux
étendus, composés en grande partie de captifs et de descendants
de captifs.

Toutefois, ces processus étaient déja inscrits dans les contra-
dictions méme de la structure sociale : les conditions écono-

trchef = A

HOMMES | FEMMES ' —
. A ) , ‘Decedes |
W,,Aw,, . O I‘,Er) vie

= |union A

A

miques contribuérent seulement a en favoriser I'accélération.
Bien que la société Baoulé soit & accentuation matrilinéaire,
la résidence est en principe patrilocale. En principe donc,

‘un homme vit et travaille chez son pére. Toutefois, de nom-

breuses circonstances - héritage, décés, etc. peuvent le déter-
miner a aller s'établir chez ses utérins. Néanmoins, lorsqu’un
homme a vécu chez son pére jusqu’a I'age mar, il est rare
qu’il s’en aille vivre ailleurs, a moins que n’intervienne un évé-
nement grave : qu’il soit par exemple appelé a recueiilir un héri-
tage chez ses maternels, qu’il se soit querellé avec ses paternels
ou avec I'héritier de son pére. Un homme, en méme temps
qu'il essaie d'attirer auprés de lui les enfants de ses sceurs,
cherche toujours a garder dans sa cour ses propres fils.
C’est ainsi que se créent a l'intérieur de la famille étendue
de véritables lignées d’agnats. Le groupe qu’ils forment, écarté
de la succession ou «Dia», est appelé a se détacher de |la fa-
mille étendue et a se constituer en groupement autonome.

2emechef— A ® =

= A 3 chef=A o -

A A amechef A O

Schema theorique -Succession uterine et lignees d agnatls.

Une famille etendue de descendance crgnahque

par reference au fondateur du vﬂlqge

Fondateur du village 4 2°™¢ chef du villoge A

3eme chef:Y... Yao

Fondateur de la Famille
étendue : Yoo,..D

"Famille étendue de K...Yao

I
=@

-

qemechef. ‘ semecher A
§...Yoo

Chef actuel A 5°™CcheF A

— 139 —



Alors que, parmi le groupe des utérins, |'autorité et la soli-
darité peuvent se maintenir vivaces entre des branches tres
éloignées (1), en lignée agnatique, le rayon d’extension de
I'autorité et de la solidarité dépasse rarement le rapport pére-
fils ou le rapport frére du pére — fils du frere.

Le schéma théorique montre comment, au fur et 8 mesure que
la chefferie de la grande famille étendue circule en lignée
utérine, les agnats issus du fondateur soutiennent avec le chef
de famille des rapports de parenté de plus en plus éloignés,
qui sont de ce fait des vecteurs.d’autorité et de solidarité de
moins en moins utilisables. Le chef de la famille étendue -
ne 4 du schéma en question - posséde peu d’autorité sur ses
cousins au second et troisiéme degré.

En fait, dans la pratique, ils sortent généralement de la famille
etendue avant d’avoir atteint un tel degré d’éloignement dans
leur rapport de parenté avec le chef de famille. Selon leur
nombre et le degré d’intégration déja atteint, ils peuvent soit
constituer une famille autonome, soit se disperser et retourner
chez leurs maternels.

Le schéma suivant représente le cas concret d’une famille
étendue constituée par les descendants en ligne agnatique
d’'un chef de village — lorsque Y... Yao (3¢ chef du village)
mourut, ses fils et les fils de son frére passérent sous la depen-
dance de son héritier, le fils de sa sceur cadette.

Le quatriéme et le cinquiéme chef du village sont encore
pour Yao D... des cousins au premier degré. Mais quand S... Yao,
le cinquiéme-chef mourut, que la chefferie passa au fils d'une
cousine au second degré qui, par ailleurs, se situait dans une

génération en dessous, les rapports d’autorité et de solidarité
entre le chef de ce qui était encore une seule famille étendue
avec Yao D...et ses dépendants directs (ses fils et les fils de ses
cousins) se trouvérent considérablement affaiblis. C’est a partir
de ce moment que Yao D... et ses dépendants commencérent
a constituer une famille étendue autonome, qui est aujourd’hui
reconnue comme telle (2).

A linverse de ces processus de segmentation, il existe aussi
des phénoménes de fusion. C'est ainsi que, sur le schéma
ci-dessous, le groupe « A » et « a », constitués a partir de deux
demi-sceurs utérines (3), avaient formé des familles étendues
séparées. Mais, alors que les fils du 7¢ Chef et le Chef actuel
réussirent a capter de nombreux utérins et a réunir autour
d’eux un grand nombre de dépendants, le groupe «a» en
revanche perdit une partie de ses agnats (4), sans récupérer
beaucoup d’utérins. Aujourd’hui de trop faible volume pour
constituer encore un groupe sépare, il se trouve intégré a la
famille étendue du Chef de village.

(1) Voir schéma B : les utérins éloignés du chef de cour.

(2) Encore que cette émancipation soit parfois I'objet de contestation
de la part du chef de village actuel.

(3) Le méme schéma de clivage entre groupes de demi-fréres et sceurs
utérins se retrouve dans la constitution des familles étendues « A » et
«B».

(4) Pour le chef actuel voir : schéma B; pour les fils du 7¢ chef : schéma
C; pour le groupe «a», schéma E.

|

Fondateur
du village A
| i
Fochet A =@ @
!
1
[}
Bemechef A\ ,'
II
B /
/
7
’
/
s
P

It est particulierement malaisé de définir les frontiéres hiérar-
chiques entre les groupements familiaux. I} est souvent difficile
de déterminer — les intéressés eux-mémes n’étant pas toujours
du méme avis a ce sujet — si tel groupe familial est une famille
étendue autonome ou seulement une fraction de famille étendue.
Cette difficulté ne tient pas seulement a P'imprécision du lan-
gage, ou un seul terme sert & désigner des groupements d’exten-
sion variable. L'imprécision du langage renvoie plutét au flou
qui baigne toute I'organisation sociale; elle permet a la cons-
cience collective d’accepter sans heurt les modifications du
corps social, segmentations et fusions, qui se succedent a un
rythme extrémement rapide.

Une telle imprécision est propre & la société Baoulé. En
Agni, par exemple, a coté du terme « Auro » qui désigne simple-
ment un groupe de résidence, existent les termes « A filyé »
ou « Filyé », qui désigne la famille étendue, et « Filyé Ka » (K& =
petit) qui désigne la fraction de famille étendue ou ila famille
restreinte.

Cet appauvrissement de la nomenclature des termes de
désignation des groupements sociaux (5) est la conséquence
d’'une adaptation a un type de proceés social particulierement
instable et peu normalisé, ou les structurations s’effectuent
moins en fonction de régles d'organisation sociale qu'en fonc-
tion de conjonctures (6).

Les caractéres d’instabilité, d’hétérogénéité et de faible
cohésion, qui ont été décrits au niveau de la famille restreinte
ou élargie, se répétent et s’amplifient au niveau du Groupement
étendu de parenté.

(5) Le méme genre d'oblitération se rencontre au niveau de la parenté,
ou les termes de matrilighage et de patrilignage ont été complétement
oubliés.

(6) 1l a été trés difficile dans la pratique de I'enquéte (enquéte statis-
tique) de déterminer des critéres non équivoques de définition de la
famille étendue.

— 140 —



Schéma F

Plan schemalique du village de Diamelassou

Loty
25 i
-Q@g%

Q’V

/

- Famille eétendue I
% Fomille elendue ﬂ
B Fomille élendue I

— 141 —



Schéma G

tique du village d‘Andobo-Aluibo

Plan schema

elendues

-

familles

Les

OODAN
ot
R

FAMILLES ETENDUES

— 142 —

~-HHHEHHARB

I



Schéma H

-

due de K Kouame

-

elen

Famille

{ fomille etendue N°X du plan annexe 1.B.-docum.b)

— 143 —



Schéma |

Structures de quelques familles efendues de la tribu KODE
G.F = Chef de Famille '

n = Ukérin
Nb: Seuls les chefs de ménage sont représentés
: AT
| L1 1] | | |
=A£——| Q- A-_A- A_- A A- N- -A- 0-
Al P
=.FAAAAA ﬂé A A A AAAAAAleA A A

——————
(3]

2 TAT 3 :IA' A=
I | | P | ‘ I
-@® 0 A= @ =A- A- A= = O=
T LA
=| A ///A// cAF ®- A R A A ///////Z}/ s,
Famille du groupe Aougnassou
4 Famille du groupe Bandama S =@-=
Y T [
=A O-A- i TA: A- -A A-0-
— Y ]
”A/\, =D= A -A- A_ _AAAN A- A -A -AO-
NSl | Hym
AAAANA AAAAA A "'A"’TC'EAT"%
A A

— 144 —



L’Auro ou Aurcbo; Unité de résidence et groupements de-

parenté.

Méme si 'on fait abstraction des migrants qui se sont établis
d’une fagon durable en ville ou sur des plantations extérieures,
le groupement étendu de parenté au niveau écologique, ne
constitue une véritable unité de résidence que dans les cas de
villages de faible dimension ou de formation récente. Car la
plupart du temps les familles restreintes qui la composent
n‘occupent pas, dans le village, un espace d’'un seul tenant.

Le village de Diamelassou (schéma F) représente le cas d'un
village de faible dimension ou, & I'exception d’une cour établie
a I'écart (1) les trois familles étendues qui composent le village
constituent des ensembles cohérents et nettement distincts
les uns des autres.

A Andobo-Aluibo, en revanche (schéma G) ies familles étendues
se trouvent fragmentées en unités de résidence, groupant
en général plusieurs cours, extrémement dispersées et imbri-
quées les unes dans les autres :

o Cette dispersion est, pour une part, la conséquence d’'un
processus de segmentation sociale auquel on a déja fait allu-
sion. C’est ainsi.que la famille étendue ll} s’est constituée récem-
ment autour du fils de ’'avant dernier chef aprés qu’une branche
cadette (2) se fut portée au pouvoir dans les premiers temps de
la colonisation avec I'appui de 'Administration, évingant ainsi
des héritiers légitimes de la succession & la chefferie. La famille
étendue V est issue d’une femme Aitou, capturée par les gens
d’Andobo alors qu'elle accompagnait son frére qui faisait le
commerce du sel entre Tiassalé et le nord de la zone Baoulé.
Gardée en otage, elle devait étre rendue contre une rangon;
comme sa famille ne revint jamais la chercher, elle resta a
Andobo et fut considérée comme une captive du chef du village.
Lorsque la branche cadette dont il a été question s’empara de
la chefferie, les descendants de cette femme, qui s’estimaient
libres de toute obligation d’allégeance a I'égard de gens qu’ils
considéraient comme des usurpateurs, se constituérent en
famille étendue autonome.

o Cette dispersion provient aussi du fait que les successions
utérines déterminent des changements d’allégeance des cours.
C’est ainsi que sur le schéma H, B... Konan, n° 8, chef de la
cour « d » est appelé a hériter de la chefferie du village. A la
mort de I'actuel chef du village, ou bien B... Konan quittera sa
cour pour aller habiter celle du chef défunt — et dans ce cas la
cour « d » restera rattachée & la famille étendue V; ou bien, il
continuera a habiter sa cour, qui sera alors intégrée a la famille | ;
a ce moment-la, les agnats qui sont sous son autorité et vivent
dans sa cour (les fils du frére de son pére, les n° 6 et 7) admet-
tront difficilement de passer a la famille | avec laquelle ils n’entre-
tiennent aucun rapport de parenté, leurs maternels appartenant
aux familles VIl et Il. 1] est probable qu’ils iront alors vivre chez

Famille etendue

leurs maternels ou qu’ils se rattacheront a la cour C. Méme si
B... Konan avait assez d’autorité et de prestige pour les garder
auprés de lui, le probléme se poserait de nouveau & sa mort
et avec d’autant plus d’acuité que son héritier (le fils de sa sceur)
appartient & une génération au-dessous.

Ces changements d’allégeance sont d’autant plus faciles
qu’un grand nombre de mariages se font a l'intérieur du village
et qu’ainsi beaucoup de chefs de familles restreintes ont au
village leur famille étendue maternelle et leur famille étendue
paternetle : ils peuvent ainsi passer de l'une a l'autre sans
changer de résidence.

Donc, dans le cas de I'Aurobo étendu comme dans celui de
I’Auro restreint, la parenté ne détermine pas d'une fagon rigou-
reuse l'appartenance des individus, car ces groupes peuvent
comprendre des agnats aussi bien que des utérins (3) quelque
soit par ailleurs I’accentuation — matrilatérale ou patrilatérale —
de la structure de la parenté.

En effet, chez les Kodé ou la succession se fait en lignée mas-
culine, on rencontre aussi dans les Aurobo et les Auro des
hommes qui sont liés au chef de famille par des rapports de
parenté utérine.

Ainsi, méme chez les Baoulé & accentuation patrilinéaire, la
parenté par les femmes conserve une certaine importance (4),
bien qu’elle joue un role plus effacé.

L’Auro ou Aurobo : groupe de solidarité économique.

La solidarité économique entre les membres du Groupement
étendu de Parenté est encore moins active qu’a l'intérieur de
I" « Auro » au sens restreint.

Certes, il peut arriver que les hommes d’une méme famille
etendue effectuent en commun les gros travaux agricoles.

Toutefois, d’'une part il ne s’agit pas la d'une régle stricte,
par exemple dans la famille étendue d’A... Amani la communauté
de travail ne dépasse pas le cadre de la famille restreinte (5);

(1) !l s'agit la de la cour d'un ancien urbanisé, magon & Abidjan pendant
une quinzaine d’années. Revenu au village depms quatre ans pour les
funérailles de son pére, il n'est pas encore retourné en ville. Au lieu de
construire sa maison prés de I'ensemble familiai auquel il se rattache,
il s’est installé a I'autre bout du village.

(2) Et qui comporte probablement des captifs ou des captives dans
son ascendance.

(3) Schéma A.

(4) Schéma 1.

(5) Bien plus, dans ta famille méme de A... Amani (schéma D), chacun
des hommes travaitle seul; it est probable que cette absence de solidarité
provient, en partie de I’emploi fréquent d’une main-d'ceuvre saisonniére
salariée (manceuvres Gouro et Mossi) sur les plantations de café et de
cacao, qui tend a étre utilisée aussi pour les vivriers,

de T... KOUADIO

1 1°7
Caphif A = A-0 o —
\ L l' ] l Iy I l'
1 1 ! {
a
387 Nl by
d c a

T 1
- @ = A Fondateyr
—
=@ ‘_T
| T
- A = =4 =0 = o =
0T, T 1T 0T
\@A 3 / \GA 740 ‘: :A,
\_-__,, \\ | Igl
N oy,
BA/'//

Travaillent en commun.

Travoillent en commun,

— 145 —



d’autre part, cette solidarité dans les tadches de production peut
se trouver limitée a une partie seulement de la famille étendue.
Les hommes des cours «a», «b», «c» et «d» fravaillent
ensemble sans que les hommes de la cour «e» se joignent a
eux. Cette cour est celle de K... Kouakou; elle constituait autre-
fois une famille étendue autonome et s’est trouvée absorbée
par celle du chef de village. Les hommes de chez K... Kouakou
entretiennent des rapports de solidarité économigue plutét
avec leur parenté extérieure. C'est ainsi que (e vieux A... Kouadio
(n° 8) fait butter ses champs d’igname par le fils d’une sceur,
qui habite dans un village voisin.

La solidarité qui pourrait exister entre les Aurc de la famille
étendue, et qui pourrait assurer une certaine cohésion a ce
groupement, est sans cesse contrariée par les rapports de
solidarité que chaque Auro entretient avec sa parenté extérieure.

Cette interférence est encore plus sensible dans le domaine
des rapports avec les migrants, particulierement avec les
migrants sur plantations extérieures,

En effet, les migrants qui ont créé des plantations en Basse
et Moyenne-Cote font appel a la main-d’ceuvre saisonniere et
bon marché des jeunes gens, non seulement de leur « Auro » ou
de leur Aurobo, mais aussi de toute leur parenté notamment
lorsqu’il s’agit d’'utérins(1). Il s’établit ainsi, avec d’autres
groupes de fonctionnement socio-économique des liens de soli-
darité fondés sur un échange numéraire-travail.

Un phénoméne du méme ordre se manifeste dans les rapports
avec les migrants urbains qui accueillent en ville et hébergent
non seulement des membres de leur « Auro » et de leur famille
étendue, mais aussi des membres de leur parenté qui appar-
tiennent a d’autres groupes familiaux. Cette pratique tend a
s’amplifier avec les progrés de la scolarisation (sensibles depuis
1954-1955); les classes de brousse n’allant généralement pas
au-deld du cours moyen, de nombreux écoliers ruraux sont
obligés d'aller terminer leur scolarité en ville ou dans les centres
semi-urbains ou ils sont hébergés par des gens de leur « Auro »
et, a défaut, par leur familie étendue ou leur parenté.

C’est ainsi que certains « Auro » entretiennent des liens de
solidarité économique beaucoup plus forts avec leur parenté
extérieure qu’avec les autres « Auro » de leur famille étendue.

Les responsabilités financieres a Vintérieur de ia famille
étendue sont mal définies. En cas de besoin, un homme peut
faire appel a son chef de famille étendue. Toutefois, plutdt
qu'a ses paternels, c’'est a ses utérins qu’il demandera de Var-
gent, méme s'il ne vit pas chez eux(2). -

En cas de forte dépense collective, le chef de famille étendue
peut demander des contributions aux chefs des « Auro» qui
vivent sous son autorité. Mais il n'existe pas de prestations
fixes et réguliéres destinées a alimenter un fonds commun.

La cohésion des groupements familiaux au niveau économigue
est toujours remis en question par le fait que tout individu —
a I'exception des «auro-ba» (3) appartient a deux groupes de
parenté distincts, ou encore, par le fait que les groupements
de résidence et de fonctionnement socio-économiques d'une
part et les groupements de parenté d’autre part, ne coincident
pas toujours les uns avec les autres, et ils correspondent souvent
a des intéréts socio-économiques divergents (4).

L’Auro ou Aurobo : unité juridico-religieuse (5)

Ce qui fonde l'unité de la famille étendue a ce niveau : le
fonds d’héritage 'sacré ou trésor Dia qui se transmet d’utérins
en utérins (6) et les manes des ancétres qui ’ont constitué, est
en méme temps un facteur de division.

En effet, tous les membres de la familie étendue ne se situent
pas sur un méme plan par référence a ces valeurs d’unification.
Les hommes qui vivent dans la famille étendue de leurs pater-
nels ont leur Dia & l'extérieur. Inversement, les utérins de la
parenté extérieure occupent, par rapport a ces valeurs, une posi-
tion équivalente, tout au moins théoriquement, a celle des
utérins qui vivent dans ta famille étendue.

Une famille étendue commence a se constituer lorsqu’un
homme est capable de laisser derriére lui un fonds d’héritage
qui consiste surtout en or (poudre et bijoux). A sa mort, ses
fils ou ses veuves font appeler le fils ainé de sa sceur la plus
&gée, lui confient le soin de procéder aux funérailles du défunt
et I'invitent a prendre sa place comme gardien du Dia.

Les Baoulé dans le contexte traditionnel n'ont pu résoudre
le probiéme de l'utitisation des surplus qu’'en se dessaisissant

de leurs richesses au profit des défunts et des générations
a venir. Aussi, dés qu'un homme est mort, ceux de ses biens
propres dont il n'a pas disposé de son vivant — par exemple en
les donnant a ses fils ou a ses épouses — deviennent des biens
sacrés et font désormais partie du Dia; ils sont alors aussi
intangibles que ceux qui ont é1é laissés par de lointains ancé-
tres et se trouvent soumis a la stricte dévolution utérine (7).

Ainsi, ce ne sont pas seulement les biens qu’il a lui-méme
regus de son oncle maternel qui doivent passer a son héritier,
mais aussi ses biens propres qui n'ont pas fait I'objet d'une
dévolution explicite, alors gu’il était encore vivant. Bien plus,
pour avoir un bon renom et étre honoré une fois qu'il sera mort,
un homme se sent tenu, non seulement a transmettre ce qui
lui avait été légué, mais encore, a accroitre le patrimoine. En
effet, le Dia n’est pas un tout indistinct; & chacun des éléments
qui le composent est attaché le nom de I'ancétre qui I'a légué.
Un homme laisse un souvenir d’autant plus durable — entretenu
par des invocations, des libations et des sacrifices — qu’il a
ajouté une portion plus importante au Dia dont il était le gardien.

Fondement d’une vive solidarité affective, le Dia, d’'une part
ne recouvre pas toute la famille étendue — puisque les agnats
ou les utérins suivant le systéme de dévolution ont leur Dia
dans une autre famille — et, d’autre part en déborde largement
le cadre, puisqu’il intéresse toute la parenté utérine ou agna-
tique suivant le cas.

Les rapports que les agnats et les utérins de la familie étendue
entretiennent entre eux par référence au Dia sont donc des
rapports d’exciusion et d’opposition.

En revanche, une certaine solidarité entre agnats et utérins
se manifeste parfois, a la faveur d’'une référence a un ascendant
commun proche.

Les croyances Akan relatives aux rapports de parenté agna-
tique et utérine — et surtout les concepts ou elles s’informent —
font en partie défaut. On aura I'occasion de voir plus foin que,
si le systéme de parenté Baoulé est un systeme a accentuation
matrilinéaire, les concepts de matrilignage (Abasda en Asante)
et de patrilignage (Ntoro) ont été complétement oubliés. Chez
les Ashanti, le support de la parenté utérine est ie sang
(«mogya » en Asante et «nodja» en Baouié) réalité d’ordre
psycho-physiologique qui se transmet dans le cadre du matri-
lignage, et & laquelle correspond une réalité d’ordre psycho-
moral, le « Kra», qui se transmet de pére en fils dans le cadre
du patrilignage.

Bieni que les Baoulé réalisent empiriquement les lignées
utérines partielles qui peuvent étre considérées comme des
fragments de matrilignage, le concept lui-méme du matrilignage
(AbusGa) a été perdu; en outre le sang (nodja) n’est I'objet
d’aucun investissement idéologique. En revanche, bien qu'ils.
aient encore plus de mal a la réaliser dans la pratique des
lignées agnatiques, ils ont conservé localement la notion de
Kra.

Toutefois, alors que le Kra, chez les Ashanti, renvoie a l'en-
semble d’'un patrilignage, chez les Baoulé il ne dépasse pas
I’étendue d’une relation interindividuelle de pére a fils ou a la
rigueur de grand-pére a petit-fils (pere du pére-fils du fiis).

Ce n’est qu’'indirectement et par une extension de proche
en proche, qui d'ailleurs se fait rarement, que le Kra, la ou il
est I'objet d’un culte, renvoie en lignée agnatique aux ancétres
fondateurs.

(1) Aprés plusieurs campagnes, il est fréquent que les planteurs déja
établis donnent au migrant saisonnier — ou l'aident a4 acquérir — une
portion de forét ou il fera sa propre plantation.

(2) Corrélativement, c’est en principe a sa mére, ou au frére de sa mére
qu’'un homme donne de l'argent.

(3) Enfants de captifs ou de captives, enfants issus d’unions contrac-
tées a lintérieur de la famille étendue.

(4) Ajoutons que la richesse sous sa forme moderne, c'est-a-dire
sous forme de numéraire, n'est pas complétement dégagée du systéme
de sources de revenus (plantations, immeubles, etc.) ou sous formes
de valeurs, elle se trouvait impliquée dans le contexte traditionnel.

(5) W estimpossible d’abstraire les phénoménes juridiques de la sphére
du sacré, car ils y sont trop profondément impliqués : tout acte juridique,
a quelque niveau qgu'il s’effectue, s'appuie toujours sur des références
au monde du surnaturel.

(6) A I'exception des fractions Baoulé & accentuation patrilinéaire ou
les successions se font de pére a fils.

. {7) A la thésaurisation au nom des morts, s’ajoutent la consommation
et la destruction ostentatoire au moment des funérailles.

— 146 —



Aussi la solidarité entre agnats et utérins, qui pourrait se
fonder sur la référence a un ancétre commun, ne s’étend-elle
guére au-dela du plan des cousins au premier ou au second
degré.

Au niveau juridique, la méme discordance se manifeste entre
agnats et utérins. En principe, un homme posséde des pouvoirs
moins étendus sur ses propres fils que sur les fils de sa soeur (1).
Si Pautorité juridique du chef de famille dépasse le cadre de
celle-ci en s’étendant & ses utérins qui vivent a I'extérieur,
par contre les agnats qui sont sous sa dépendance immédiate
échappent en partie a son autorité et ont toujours la possibilité
d’'aller demander justice chez leurs utérins.

En fait, les pouvoirs juridiques qu’exerce un chef de famille
étendue sont assez mal définis et en général limités a la fonc-
tion judicative (réglement des palabres), puisque la plupart
des sanctions sont d’'ordre surnaturel.

De ce fait, dans la pratique, I'autorité dépend largement de
la personnalité de celui qui I'exerce et des puissances sur-
naturelles sur lesquelles il s’appuie (2).

Dans le domaine juridico-religieux, autant que dans celui de
la résidence ou celui de la vie économique, les groupements
familiaux. apparaissent donc comme des groupements de faible
cohésion.

L’Auro, au sens strict, et encore plus I'Auro étendue, sont
des groupes saciaux aux frontiéres mal définies, d’'une compo-
sition hétérogéne, doués d’une faible cohésion, particuliére-
ment débiles et instables.

Ces caractéres s'expliquent en grande partie par les parti-
cularités de la structure de la parenté.

(1) Un homme pouvait mettre en gage pour deties ses neveux utérins.

(2) En plus des Oumié qui peuvent infliger des sanctions a {intérieur
de leur descendance utérine, les hommes puissants possédent des
cultes personnels consacrés a des entités religieuses (Amoui) a fonction
protectrice et vindicative.

— 147 —






B - LA PARENTE ET LE SYSTEME DES ALLIANCES MATRIMONIALES.

La parenté

La parenté (Osoufoué) est bilatérale elle compte aussi
bien en lignée agnatique qu’en lignée utérine.

Toutefois, dans la grande majorité des tribus Baoulé, on
distingue les utérins, qu’on appelie Blaba (« bla » = femme, fille;
«ba» = enfant) des agnats, qu'on appelie’ « Yasouaba » (1)
(« yasoua» = homme, garcon). Mais cette accentuation matri-
linéaire s’applique seulement & des individus et non pas a
des groupes : en effet, il n’existe pas de terme pour désigner
I'ensemble des utérins en tant que groupe de parenté, défini
comme tel par référence a une ancétre commune, c’est-a-dire
en tant que matrilignage. !l n'existe pas non plus de terme
pour désigner le patrilignage.

Or, ces termes se rencontrent dans la plupart des sociétés
Akan. C’est ainsi que les Agni, qui ont beaucoup mieux conservé
le systéme de parenté et d’organisation familiale de I'Ashanti
possédent encore les deux termes de Abusua et de Ntoro, qui se
référent respectivement au matrilignage et au patrilignage.

Agni Baoulé Francais

Auro Auro Cour élémentaire

Filié-ka Auro Familie élargie

Afilié Auro Groupementétendu de parenté
Abusua Matrilignage

Ntoro Patrilignage

Pour se référer a leurs maternels ou a leurs paternels, les
Baoulé connaissent seulement les expressions suivantes
«mini lié» (ma mere les siens) et «mi si lié» (mon pére les
siens); ou encore «mi ni si» ou «mi ni sifoué» et « mi si si»
ou «mi si i sifoué» (les gens qui sont derriére ma mére, les
gens qui sont derriére mon pére) (2).

On voit tout de suite ce que ces expressions ont de peu
satisfaisant; lorsqu’'un homme dit « mi ni li€ » ou «mi ni si», il
désigne indistinctement les paternels ou les maternels de sa
mére et le probléeme de se situer dans une lignée utérine demeure
entier.

Cette carence d'un terme désignant le matrilignage est
génante car c’'est par référence a la parenté utérine que s’orga-
nisent les successions dans la majeure partie du pays Baoulé,

Systeme Ashanh

“*NtoRo~

se définissent les régles d’interdiction de mariage les plus
rigoureuses et jouent I'efficacité de la magie ou de la sorcel-
lerie démoniaques.

1l est vrai que I'accentuation des rapports de parenté utérine
(successions, régles d'interdiction de mariage, etc.) définit,
empiriquement et sans qu’il existe de terme ni de concept qui
y corresponde, une sorte de quasi matrilignage. La lignée
utérine n’est pas définie en tant que telle; mais comme portion
privilégiée de la parenté, elle se trouve dessinée par |'exten-
sion de proche en proche de rapports interindividuels du type :
« ma sceur ses enfants » pour la descendance, et « ma mére son
frére », pour I'ascendance (3).

Les Baoulé ont, en queique sorte, perdu le matrilignage en
tant que concept opératoire d’organisation sociale et conti-
nuent a le réaliser partiellement dans la pratique du proces
social en utilisant la notion de Bla ba, et les rapports de parenté
utérine qu’elle implique.

La notion de Yasoua-ba, en revanche, ne permet pas, tout
au moins théoriquement, de reconstituer des patrilignages

empiriques.
En effet, un homme est Bla-ba dans le groupement social
Auro, famille étendue, Akpasoua, village(4) — ou sa mére

est elle-méme Bla-ba mais il est Yasoua-ba, tout au moins
en principe, non pas la ol son pére est Yasoua-ba, mais |a ou
ce dernier est Bla-ba.

Si en étendant de proche en proche les relations impliquées
dans la notion de Bla-ba on peut constituer des lignées utérines,
ou des fractions de matrilignages, il est théoriquement impos-
sible de constituer des lignées de Yasoua-ba.

Le schéma ci-aprés montre comment dans le systéme Ashanti,
les deux lignées — le patrilignage Ntoro et le matrilignage
Abusud — sont structurellement équilibrées. Le couple frére-

(1) Ou Yasoua-ba.

(2) «Mi» est le possessif de la premiére. personne du singulier : mon,
ma; «ni» = mére; «si» = pére; «lié» est une particule qui marque la
possession; « si » = arriére; « foué » =les gens; «i» est le possessif de la
troisiéme personne du singulier.

(3) Annexe - Les termes de parenté.

{4} Ce n’est donc pas par référence a une lignée que des individus se
situent en termes de Bla-ba et de Yasoua-ba, mais par référence a des
groupements sociaux et en général par référence au chef du groupe. On
dit un tel est Bla-ba ou Yasoua-ba chez un tel.

et “Abusua”

‘ Membre du'NtoRo™ A

Membre de “!'Abusia” B
Membre du “NtoRo”A etdelabusia” B

— 149 —



sceur (3 et 4) sont membres du Ntoro de leur pére et de I'Abusda
de leur mére; mais 4 ne transmettra que l'appartenance a
I’Abus(la B alors que 3 transmettra seulement I'appartenance
au Ntoro A.

En revanche, dans le systéme Baoulé, s’il existe une conti-
nuité utérine (les individus 1, 1’ et 1” sont Bia-ba dans le méme

groupement) il n’existe pas de continuité dans la lignée mascu-

line. Assurément, dans le systéme Ashanti, 'intervention d’'un

homme dans I'ascendance introduit une certaine discontinuité
a lintérieur de la parenté. Mais cette discontinuité est
compensée par la continuité du Ntoro en:lignée masculine,
alors que, dans le systéme Baoulé, elle joue a plein.

BLA-BA et YASOUA-BA

Yasoua-ba fictifs
A (D - Bla-ba chez A
= Yasoua-ba chez A
= Bla-ba chez A et Yasoua-ba
Bla-ba chez B

- Yasoua-ba chez A

= Yasoua-ba fictif

> > B> B
O 0 © e 8§

-

B
T
=© A

I—L—l

A=

© A

|

L’._._.w__‘__J
Yasoua-ba fictifs

B>
> —n

|
A

9

chez B

SYSTEME BAOULE -“Bla -ba”: conlinuite uterine
“Yaswa-badisconlinuite virile

B

A I |
A-0 A

(o
B!

1

O

Cc
0-A =

1
F

. | :
’ 1 est “Bla-bo"chez B, et “Yoswa-ba"chez G,
2 est "Bla-bo”"chez F,et “Yaswa-ba"chezB.

3 est “Bla-ba” chez E, et * Yoswa-bo” chez C.

-

— 150 —



En bonne logique, la distinction entre Bla-ba et Yasoua-ba
devrait définir comme «non-parents » pour un individu déter-
miné Ego, les individus qui ne sont ni Bla-ba ni Yasoua-ba
dans les deux groupes de parenté auxquels il appartient.

Sur le schéma, les individus «d», «&», «f» et «g» ne sont
par référence a Ego (celui-ci étant chef de famille étendue) ni
Bla-ba, ni Yasoua-ba. Or ces individus, non seulement sont
souvent désignés comme faisant partie de la parenté de Ego,
mais encore sont, pour une part, des dépendants directs de
Ego et vivent dans son Auro.

Logiguement, «e», par exemple, devrait étre Yasoua-ba la
ou son pére est Bla- ba c’est-a-dire : chez la mére de son pére.
Or, en fait lorsqu’il vit dans la famille de Ego, on le donne comme
Yasoua-ba par rapport a ce dernier. Le fait qu’'un méme individu
puisse étre la méme chose pour deux groupes sociaux diffé-
rents (en I'occurence, pour les maternels de son pére d'une
part et pour Ego de 'autre) est éminemment contradictoire non
seulement avec le principe de la distinction lignagiére mais
ausst avec celui de Ja simple distinction entre Bla-ba et
Yasoua-ba.

1l ne semble pas que ce soit par hasard, ni méme seulement
au contact des populations autochtones a accentuation patri-
linéaire qu’ils ont partiellement assimilées, que les Baoulé
ont été amenés a perdre des concepts opératoires aussi impor-
tants, en ce qui concerne l'organisation sociale, que le sont
le matrilignage et, dans une moindre mesure, le patrilignage,
que f'on rencontre dans toutes les sociétés Akan.

Il s’agit & plutét d’un oubli fonctionnel.

Tout d’abord, la distinction entre Bla-ba et Yasoua-ba ne vise
pas a éliminer de la parenté une partie de la descendance, mais
plutdét a écarter des droits a la succession une partie de la
parenté.

Il est probable que cette restriction, apportée au principe de
la distinction lignagiére correspond aux modalités du peu-
plement de la zone Baoulé qui pour une large part s’est fait
par essaimage de petits groupes, une fois les premiers noyaux
de population mis en place (1).

Les processus de scission et d’essaimage — surtout dans la
région nord ou les conditions naturelles offertes par une végé-
tation de savane apportaient moins d’obstacles aux déplace-
ments et a la création d’établissements de petit volume qu’en
milieu forestier — semblent avoir été trés précoces et s’étre
déroulés & un rythme extrémement rapide (2).

Lorsqu’'un homme quittait le village pour établir avec les siens
un nouveau campement en brousse, il cherchait a conserver
autour de lui le plus grand nombre de gens possible parce que
les conditions de survie, dans une nature encore peu humanisée,
dépendaient largement du volume du groupe qui faisait ainsi
sécession.

Mariage entre cousins
croises _Type simple

___.‘D._
O_|

Cette nécessité de grouper autour de soi un grand nombre de
dépendants provoqua la naissance d’une parenté marginale de
Yasoua-ba qu’on peut considérer comme des Yasoua-ba fictifs.
Ces. Yasoua-ba fictifs ne sont pas dans |'Auro, parce que ce
sont des parents, mais ils sont comptés comme parents pour
pouvoir étre conservés dans I'Auro.

Les contradictions du systéme de parenté correspondent aux
problemes que posait le partage de la descendance a une
société animée de mouvements centrifuges a rythme rapide et
qui souffrait par ailleurs d’un déficit d'effectifs.

L’alliance matrimoniale et le partage de la descendance

Le partage de leur descendance commune est un probléme
qui se pose avec une particuliére acuité aux groupes partenaires
de l'alliance matrimoniale, dans les sociétés a accentuations
matrilinéaires mais ou le mariage est patrilocal du fait de la
double appartenance de l'individu (3).

L'une des solutions possibles se rencontre chez les Ashanti,
comme dans beaucoup de sociétés Akan. Elle consiste & marier
entre eux les cousins croisés (4). Sur le schéma l'individu « 1 »
marie son fils avec la fille de sa sceur. Son héritage, qui passe
d'abord a son neveu utérin, sera recueilli ensuite par son
petit-fils.

De cette fagon, il conserve dans sa cour et ses agnats et ses
utérins, conjuguant les deux types d’autorité qu’il a en tant
que beau-pére et en tant que frére de la soeur.

Cette forme de mariage atteint son maximum d’efficacité
lorsqu’elle est combinée avec le mariage échange; elle peut se
répéter indéfiniment.

Le seul inconvénient est que les jeunes gens (5) sont de moins
en moins enclins a l'adopter, parce qu'ils se trouvent ainsi
soumis a une autorité redoublée et que leur liberté est réduite.

(1) Les Agni, particulierement dans le Sanwi et I'Indénie, qui ont
conservé les concepts de matrilignage et de patrilignage, n'ont guére
essaimé par petits groupes; ils ont toujours visé a constituer des agglo-
mérations de fort volume.

(2) Voir les chiffres de densité actuelle de la population, les tailles des
villages et I'Histoire du peuplement.

(3) Ce probléme ne se pose guére dans les sociétés a accentuation
patrilinéaire car le groupe renonce a ses droits sur ia descendance des
filles qu’il a doannées en mariage et en contrepartie acquiert des droits
exclusifs sur la descendance des épouses qu’il a acquises.

(4) On appelle « cousins croisés » les enfants d’un frére et d’'une sceur
et «cousins paraliéles » les enfants de deux fréres ou de deux sceurs.

(5) Dés les années 1920, Battray notait cette réticence chez les jeunes
Ashanti.

Mcmqge entre cousms croises ,

combine avec le mariage echange

En chiffre:ie “NtoRo”

En lettre:*I’'Abusia” -

— 151 —



Sur le schéma, les hommes de la génération intermédiaire qui
ont épousé leurs cousines ont pour beau-pére le frére de leur
mere. :

Toutefois ce n'est pas en raison de ce redoublement d’auto-
rité, semble-t-il, que les Baoulé ont abandonné ce type de
mariage, puisque eux-mémes ont pratiqué pendant longtemps
te mariage de l'intérieur de ifa famille étendue (1) qui apparait
comme une forme dégradée du systéme de mariage entre cou-
sins croisés. A notre sens, les Baoulé ont di abandonner
cette pratique parce qu’ils avaient abandonné des concepts
de patrilignage et de matrilignage. L'AbusGa et le Ntoro sont
des groupes d’exogamie stricte. Un homme ne peut épouser
une femme qui appartient au méme Ntoro ou au méme Abusla
que lui. Or, ce qui n’est pas défini comme inceste est une union
licite, de telle sorte que deux personries de parenté aussi proche
que les cousins croisés peuvent se marier entre elles (2) puis-
qu’elles nont en commun ni leur Ntoro ni leur Abusia.

En perdant les concepts de patrilignage et de matrilignage,
en se mettant & compter leur parenté dans les deux lignées
agnatique et utérine, les Baoulé se trouvérent privés de repére
systématique dans la définition de l'inceste et obligés de renon-
cer au mariage entre cousins au premier degré (3) puisque
ceux-ci sont comptés comme parents quel que soit le type de
relation. (croisée, paralléle patri ou matrilatérale) gu’ils entre-
tiennent (4).

Par ailleurs, alors que dans le systéme Ashanti les droits et
les devoirs du pere et de I'oncle utérin vis-a-vis de leur des-
cendance commune sont rigoureusement définis, il semble
que chez la plupart des Baoulé cette distinction et cette complé-
mentarité rigoureuses aient eu tendance a s’effacer assez tot.

Dans le systéme Ashanti dont ou retrouve, sinon la pratique
tout au moins la théorie dans certains groupes de Quarébo, ies
rapports oncle-neveux utérins et pére-fils sont complémentaires.
Un fils vit chez son pére et travaille pour son pére, mais il hérite
de son oncle utérin (5).

Les rapports de pére a fils sont congus sous la modalité
échange de services : un homme doit nourrir, vétir, soigner
son fils, le protéger, l'assister dans diverses circonstances
(mariage, palabre, etc.}; en compensation le fils doit travailler
sur les champs de son pére.

Les rapports d’oncle a neveu utérin sont congus sous une
toute autre modalité : ils participent tous deux par le sang
a ce gui fonde l'unité du matrilignage = le trésor. Aussi tout
ce qui est richesse : I'or ou ses substituts passe-t-il de 'un
a l'autre. En cas de besoin, un homme peut mettre en gage le
fils de sa sceur. En contrepartie, c’est a son oncle utérin qu’un
homme demandera de I'argent ou qu’il en donnera.

Les Baoulé, en revanche, insistent généralement sur la pré-
carité des liens entre peére et fils. .

Certes, en principe, 'enfant « appartient » au pére. Toutefois
si les droits de celui-ci ont priorité sur les droits des mater-
nels, leur exercice est en fait largement subordonné a V'exis-
tence et au maintien de l'alliance matrimoniale, au respect
des devoirs qu’elle impose a un homme et a sa parenté vis-a-vis
de son épouse, des parents de celle-ci et des enfants nés de
leur union.

Lorsque les conditions dans lesquelies ils peuvent s’exercer
ne sont plus remplies, les droits du pére et des paternels sont
abolis; les droits des maternels, qui n’ont jamais cessé d’exister
virtuellement, s’actualisent.

[ ]
A=0 LA

Bien plus,-les rapports de pere a fils sont parfois a la merci
de simples conjonctures. C’est ainsi que K... Kouamé (6), aprés
avoir perdu d’abord son épouse, puis un de ses enfants, a été
obligé de laisser les six autres & leurs maternels d’'un autre
village sous prétexte que les.Oumié de ces derniers désiraient
leur mort (7) et que les puissances surnaturelles («'Kra », manes
de ses propres ancétres, Amoui particuliers...) étaient impuis-
santes a les protéger.

Ainsi, ce ne sont pas seulement des manquements a I'égard
de devoirs précis vis-a-vis des enfants ou de leur mére qui
peuvent déterminer leur prise en charge par les maternels.
Le décés de la mére peut étre pour les maternels I'occasion
de les récupérer. De méme, le décés du pere donne aux mater-
nels un prétexte pour faire venir dans leur cour leur fille et
ses enfants.

Ainsi une famille étendue court-elle toujours le risque de voir
ses agnats captés par leurs maternels et, en méme temps, elle
est constamment a l'affGt des circonstances qui lui permet-
traient de récupérer ses propres utérins.

C’est aussi en raison de ce refus de se soumettre a ce qu’on
pourrait appeler un contrat social (puisque I'idéal est de garder
ses agnats et de récupérer ses utérins) qui garantisse sans
ambiguité les droits de chacun des partenaires de l'alliance
matrimoniale sur leur descendance commune que fes Baoulé se
montrent si réticents a I'égard du mariage échange. Celui-ci,
pour fonctionner normalement, implique une stricte réciprocité
entre les contractants : si je te donne ma sceur en mariage
et que tu me donnes la tienne, lorsque tu voudras reprendre
tes utérins je reprendrai aussi les miens. C'est justement ce
que les Baoulé cherchent a éviter : le jeu social consiste pour
un homme a récupérer ses utérins sans courir le risque d'étre
I'objet de représailles qui lui feraient perdre ses agnats.

Les solutions que les Baoulé apportent a ce probléme du par-
tage de la descendance, qui est pour eux un probiéme fonda-
mental, ont connu des variations historiques et connaissent
encore des variations locales. La plupart de ces solutions,
pour faire sortir une partie de la descendance de la compé-
tition entre paternels et maternels, visent par divers procédés,
a ramener a zéro 'un des termes de l'alliance matrimoniale.

(1) Voir plus loin.

(2) Les cousins paralléles en revanche, ne peuvent pas se marier :
s’il s'agit d’enfants de deux fréres, ils appartiennent au méme Ntoro;
s’il s'agit d’enfants de deux sceurs, ils appartiennent au méme Abus(a.

(3) Cette interdiction est un minimum. Tout mariage entre Bla-ba
est, en principe rigoureusement interdit, quelque soit leur degré d’éloi-
gnement. En ce qui concerne les mariages entre Bla-ba et Yasoua-ba
ou entre Yasoua-ba, ia rigueur de ces interdictions pour des cousins
au-dela du premier degré varie considérablement suivant les cas.

(4) Les Nanafoué (région de Tiébissou), d’aprés certains informateurs,
pratiqueraient le mariage entre cousins croisés. D’aprés eux, ils s’agirait
d’'une innovation récente destinée a résoudre les problémes que pose
la succession des plantations de café, de cacao et les autres richesses
de type moderne.

(5) Comme chez les Baoulé, il quitte aiors la cour de son pére pour
aller habiter dans celle de I'oncle utérin. Ce n’est pas I'héritage qui va a
I'homme, c’est 'homme qui va & Pendroit ou se trouve I'héritage.

(6) Schéma E. !

(7) Ce qui fut révélé au cours d’une consultation de type divinatoire
entreprise a I'occasion du décés de I'enfant.

0 Circuil des services
A —— CiTcUil des biens et richesses

— 152 —



Le mariage dans le contexte précolonial

Le mariage « ato-nvié »

Ce type de mariage, qui a notre connaissance ne se rencontre
ni chez les Ashanti, ni chez les Agni.(1), consistait en la cession
définitive et compléte d’une femme en échange d'importantes
prestations, notamment d’or. La famille qui donnait une femme
en .Ato-nvlé renoncait définitivement a ses droits sur celle-ci
et ses enfants (2).

Ainsi, le terme maternel de I'alliance matrimoniale se trouvait
neutralisé et ramené a zéro. Grace au mariage Ato-nvlé, un
homme avait sur ses enfants des droits absolus et exclusifs,
leur oncle utérin ayant renoncé a tout pouvoir et a toute respon-
sabilité juridique a leur égard. Pas plus que leur mére, ils ne
pouvaient retourner chez leurs maternels; ils n’étaient pas non
plus appelés a y recueillir I'héritage.

Une telle pratique permettait d’écarter de la succession un
certain nombre de fils de soceurs, qui risquaient d’entrer en
conflit au moment de recueillir I'héritage de l'oncle utérin
et de créer ainsi des tensions et des troubles sociaux graves.

En effet, les familles riches et nobles (Agoua) possédaient
chez elles-mémes un excédent d'utérins, parce que leurs filles
quand elles n'étaient pas données en Ato-nvlé rejoignaient
rarement la cour de leur époux et restaient généralement avec
leurs enfants dans la cour de leur pére ou de leur frere (3).

Au mariage absolu que représentait I’Afo-nvié correspondait
donc une sorte de «non-mariage » qui, lui, éliminait le terme
paternel de l'alliance matrimoniale.

Par son caractére onéreux, le mariage Ato-nvie fut pendant
longtemps réservé aux familles riches, descendant des nobles
(Agoua) qui avaient apporté leur richesse de I’Ashanti au moment
de 'exode.

Toutefois, la découverte des gisements auriféres de
Kokumbo (4) et 'extension du commerce avec Tiassalé non seu-
lement accrurent le volume de la richesse dans son ensemble,
mais encore favorisérent la diffusion et la dispersion.

Les Agoua ne furent plus alors les seuls & détenir la richesse;
les nouveaux riches (Bré-ngbi) (5) se mirent a faire des mariages
Ato-nvié qui cessérent d'étre une pratique réservée a la vieille
aristocratie, perdant ainsi de.sa valeur aux yeux des nobles.

L’afflux de captifs apporté par Samori a la fin du XIXe sigcie
semble avoir achevé la dévalorisation du mariage Ato-nvlé.
Non seulement il n’était plus 'apanage d’une caste, mais encore,
en tant qu'instrument de manipulation de la structure sociale,
il jouait le méme rdie que le mariage avec des femmes captives,
qui était une pratique extrémement courante.

L'identité des rdles de I'Ato-nvié bla (8pouse Ato-nvig) et de la
Kaga-bla (épouse captive), et I'égquivalence de position qu’occu-
paient dans la structure sociale I'Ato-nvié ba (enfant issu d'un
mariage Ato-nvié) et le KAga-ba (enfant d’'une captive) (6) contri-
buérent & faire abandonner aux Baouié la pratique du mariage
Ato-nvle.

Mariage avec des groupes voisins patrilinéaires.

Dans le nord du canton Ahari, nous avons rencontré le cas
d'un mariage ancien (fin XVllle - début XIX¢ siécle) avec une
femme Tagouana. L’homme avait versé une forte compensation
matrimoniale en or aux parents de la femme et leur avait fourni
des prestations de services continus pendant deux ou trois ans.

Une telle pratique était trop onéreuse pour se généraliser;
toutefois, aux dires de nos informateurs, elle était relativement
courante parce que les femmes, au début du peuplement du
nord du canton Ahari, étaient extrémement rares.

De toute fagon, 'arrivée de Samori mit fin & cette pratique en
jetant sur le marché un grand nombre de captives a bas prix.

Les fiangallles prépubertaires.

Cette pratique, ainsi que celle du lévirat (paragraphe suivant),
ne visait pas & un effet aussi radical que le mariage Ato-nvié.
Il ne s'agissait pas d’éliminer le terme maternel de l'alliance
matrimoniale, mais plutét de le renforcer et de lui assurer une
solidité qui évite [a fuite des agnats chez leurs maternels &
I'occasion de la rupture d'union par le divorce.

Un homme qui avait nourri une femme (7) pendant toute son
enfance et qui avait fourni & ses beaux-parents des prestations
en travail tout le temps qu’avaient duré les fiangailles était en

meilleure position pour faire valoir ses droits sur sa femme et
ses enfants.

Toutefois la colonisation, en créant des postes administra-
tifs et des embryons de villes ol les jeunes femmes pouvaient
s’enfuir et ou leur pére, leur frére ou leur époux n’osaient pas
venir les chercher, contribua a faire disparaitre cette pratique
dans un tres grand nombre de localité.

Le lévirat.

Alors que les fiangailles prépubertaires avaient pour principal
but de donner une plus grande stabilité au mariage et de limiter
les risques de divorce, a la faveur duquel ies maternels récu-
pérent souvent leurs utérins,.le lévirat qui se pratique encore
a pour fonction principale de renouveler 'alliance matrimoniale.
L'héritier - ou un autre homme de I’Auro ou de la famille éten-
due - épouse les veuves de son prédécesseur pour les empécher
de retourner dans leur famille. Car normalement, lorsqu’a la
suite d'un veuvage une femme retourne chez ses parents, elle
emméne avec elle ses enfants en bas-age (8); ceux-ci, élevés
chez leurs maternels, y resteront et seront définitivement perdus
pour leurs paternels.

Le mariage avec des captives et des captifs.

Le mariage avec des captifs ou avec des captives a existé de
tout temps comme solution au probléme du partage de la
descendance. Il suffisait qu'un homme épousat sa captive ou
mariat sa sceur & I'un des captifs pour que I'un des deux termes
de l'alliance matrimoniale fut ramené a zéro; dans le premier
cas, il s’agissait des maternels; dans le second cas, des pater-
nels. Les enfants issus de telles unions, les Auro-ba se trouvaient
ainsi hors du systéme normal de double appartenance.

Toutefois, pendant longtemps, les captifs étaient relativement
rares. En plus des K&ga (9), existaient les Elomoué ou prisonniers
de guerre qui provenaient non seulement des guerres contre les
Gouro et les Agni, mais aussi des guerres intertribales Baoulé -
et les Aoua, qui étaient des personnes mises en gage d'une dette,
ou ‘en compensation d’'un dommage qu’elles avaient causé (10).
La famille ol elles étaient mises en gage avait sur elles et leur
descendance les mémes droits que sur les Kéga et les Elomous.
A cela il faudrait ajouter les étrangers de passage, qui étaient
retenus au village sous divers prétexte et les fugitifs isolés qui,
a la suite d'un palabre violent, quittaient leur famille et allaient
demander asile dans un village éloigné ou ni eux-mémes, ni
leur parenté n’étaient connus.

Les prisonniers de guerre (11) et les Aoua (les personnes mises
en gage) pouvaient étre rachetées. Bien que nous ayons eu &
ce sujet nombre d'informations contradictoires, il semble que
leur descendance congue pendant le temps de captivité ou de
mise en gage pat &tre redimée avec sux.

C'est seulement avec I'arrivée de Samori dans la région de
Kong-Katiola que les Baoulé - et particuliérement ceux de la

(1) Bien au contraire, chez les Ashanti, toutes les formes de mariage
qui s’écartent du type normal favorisent I'épouse et sa parenté.

(2) En principe, la femme ne devait en aucun cas retourner dans sa
propre famille. M&me lorsqu’elle mourait, elle n'était pas enterrée chez
elle, mais dans la famille de son mari. .

(3) On dit méme : «les femmes Agoua ne se marient pas» (Agoua
bla dé di ma adja). ’ :

(4) A l'inverse des gisements du canton Agba et du canton Yaouré,
ceux de Kokumbo ne furent pas le monopofe d'une seule tribu.

(5) Ce terme est probablement originaire de la région des lagunes.
Paul Roussier -~ L'établissement d’Assigny - 1686-1702. Paris - Larose.

(6) En effet I'un et I'autre n'ont pas de materneis qui puissent les récla-
mer ou chez lesquels ils puissent se réfugier.

(7) Il lui faisait un champ d’igname chaque annés, donnait |a viande et
le sel ainsi que des petits cadeaux.

(8) Souvent aussi les fities et méme les fils déja adultes rejoignent a
cette occasion ia famille de leur mére.

(9) Kaga désigne tous les captifs et plus spécialement les captifs
achetés originaires du nord (Tagouana, Djimini, Senoufo); c'est dans
cette derniére acceptation que nous utiliserons ce terme.

(10) En fait, la famille qui avait subi le dommage réclamait une compen-
sation en or. Si I'oncle utérin du coupable était pauvre ou ne voulait pas
faire cette dépense, il donnait son neveu & la place de For.

(11) Surtout lorsqu’il s'agissait de Baoulé.

— 153 —



zone nord (1) - disposérent d'une masse considérable de captifs.

Les groupes les plus septentrionaux, qui se trouvaient au
contact direct de la zone d'influence de Samori, connurent alors
un véritable essor démographique (2).

Deux types de solution se présentaient. Un homme qui possé-
dait beaucoup de captifs et de captives pouvait les marier entre
eux. Toutefois, cela risquait de donner naissance a une caste,
principe de différenciation sociale repoussé par les Baoulé.
En fait, les Kanga-ba au sens strict (issus d’un pére et d'une
meére captifs sont relativement rares (3).

Les Baoulé préféraient de beaucoup intégrer les captifs & la
famille par les liens du mariage : un homme épousait ses captives
ou les donnait comme femmes a ses fils ou a ses neveux et
mariait ses sceurs, ses niéces et ses filles a ses captifs. Les
enfants issus de ces unions étaient appelés Abloua et consti-
tuaient I'essentiel de la catégorie sociale des Auroba (4).

Mais en absorbant ainsi leurs captifs et en les empéchant de
constituer un groupement social a part, les Baoulé ne pouvaient
plus utiliser la descendance qu'ils leur donnaient comme terme
neutre de [l'alliance matrimoniale. En effet, le probléme du
partage de la descendance se pose & nouveau & compter de la
seconde génération, & moins que I'Abloua ne se marie a I'inté-
rieur de I'’Auro. ou de la famille étendue.

Le mariage dans la période coloniale.

La colonisation eut pour effet de rétrécir considérablement
I'éventail des solutions que les Baoulé avaient apportées au
probléme du partage de la descendance et qui visaient, pour
la plupart d'entre elles, & neutraliser un des termes de I'alliance
matrimoniale. En effet, elle entraina directement, sinon I'abo-
lition des rapports de captivité, tout au moins l'impossibilité
d’acquerir de nouveaux captifs (5) et détermina indirectement
la disparition partielle des fiancailles prépubertaires.

Dés lors, pour éviter la fuite des agnats chez leurs maternels,
il ne resta plus guére que la possibilité de procéder a des
mariages a l'intérieur du groupe familial (6).

Mais ce genre de solution comporte deux inconvénients; Tout
d'abord, elle oblige souvent & contracter des unions qut sont
considérées comme incestueuses (Propro) (7). Assurément, la
plupart des types d'inceste et de transgression d'interdits de
mariage ne revétent pas pour les Baoulé un caractére de grande
gravité.-Nous avons déja mentionné que I'effacement du concept
de lignage et le fait de compter |a parenté dans les deux lignées
avaient -amené les Baoulé a considérer comme incestes les
unions contractées dans les deux lignées de la parenté, et que
par suite les interdits les plus rigoureux portaient sur les
mariages entre Bla-ba et entre cousins au premier degré. Déja
dans le contexte traditionnel les Baoulé pratiquaient occasion-
nellement des unions incestueuses — mariage entre cousins
au deld du premier degré. Toutefois, il est probable que la
conquéte coloniale ait donné au phénoméne une plus grande
ampleur. Cette pratique courante de l'irrégularité n'est pas faite
pour normaliser un procés social dont les principes explicites
d'organisation sont déja aussi vagues et aussi flous.

En second lieu, la pratique de contracter des mariages &
intérieur de la famille étendue restreint les possibilités
d'allianee avec |'extérieur. Non seulement elle contribue & isoler
socialement et économiquement les familles ou elle est devenue
une habitude, mais encore elle réduit leurs chances de récu-
pérer des utérins. En refusant le risque de perdre des agnats,
et en laissant ses filles, ses sceurs et ses captives se marier &
I'intérieur de la famille étendue, on se prive en méme temps de la
possibilité de récupérer des utérins, Or I'ambition de tout chef
de famille est de conserver ses agnats autour de lui et de capter
des utérins. En général, c'est dans les familles & bas statut socio-
économique et n'occupant pas une position forte dans la struc-
ture politique que 'on rencontre le plus de mariages & |'inté-
rieur du groupe familial,

Dans ia mesure ou le partage de la descendance s'effectue
moins en fonction de normes qu'en fonction du rapport de forces

qui existe entre les groupes partenaires de I'alliance matri-
moniale, les groupes familiaux les moins favorisés de ce point
de vue ont davantage tendance a pratiquer le mariage intra-
familial.

Il existe un autre moyen'de supprimer la compétition entre
paternels et maternels pour leur descendance commune : il
suffit de supprimer le terme paternel de l'alliance matrimoniale
ou, tout au moins, de le maintenir dans une situation de faiblesse
en retardant 'achévement du mariage.

e La premiére solution est liée surtout aux migrations tempo-
raires des jeunes filles et des jeunes femmes sur les plantations
extérieures ou en milieu urbain (8). Lorsque, au terme des nom-
breuses liaisons qu’elle a eues, de préférence avec des étrangers,
la jeune fille est enceinte, elle retourne au village pour accou-

cher. Le plus souvent quand on lui demande qui est le pére de

'enfant qu’elle porte, elle répond qu’elle ne sait pas, ou que
’homme est un étranger qui est retourné chez lui. L'enfant sans
pére est généralement donné au pére ou au frére de sa mére,
dont il portera le nom (9). En dépit d'un certain discrédit attaché
a leur nom (Aue ba = enfant du vol, goua-su-ba = enfants des
lieux publics), ces batards sont généralement bien accueillis .
car ils constituent une descendance sur laquelle la famille de
leur mére posséde des droits exclusifs et sans partage.

e Dans le second cas, il s’agit de retarder le plus longtemps

- possible Fachévement du mariage, en prolongeant soit la période

des fiangailles, soit la premiére étape du mariage pendant
laquelle la femme continue a résider chez ses parents. Les
enfants ainsi élevés chez les parents de leur mére ont toutes
les chances de rester acquis & ceux-ci, si un divorce intervient
avant que la femme ait rejoint définitivement la cour de son
époux.

La diminution des moyens par lesquels les Baoulé sous-
trayaient une partie de la descendance & la compétition entre
paternels et maternels, en réduisant I'éventail des possibilités
d’alliance matrimoniale, a aggravé la vivacité de cette compéti-
tion (10), de telle sorte que le partage de'la descendance se fait
de moins en moins en fonction de normes sociales et de plus en
plus en fonction de rapports de force et de conjonctures.

(1) Au fur et @ mesure que I'on se dirige vers le sud, les descendants de
captifs se font plus rares. Par ailleurs, étant plus rares, ils coltaient plus
cher et, seuls, les chefs et les riches en possédaient.

(2) Aux captifs achetés s'ajoutaient les fugitifs recueillis par ies Baoulé
et considérés comme des captifs. Dans trois des quatre villages qui ont
fait I'objet des études monographiques, nous avons compté entre 50 et
70 % de descendants de captifs. Un village Faafoué fondé ala fin du sidcle
dernier est constitué presque entiérement par tes descendants des cap-
tives de son fondateur. :

(3) II arrivait aussi qu'on marie un captif et une captive appartenant &
deux familles différentes.

(4) On compte parmi les Auro-ba, en plus des enfants de captifs, les
enfants issus d'une femme Ato-nvlé, et d'une fagon générale tout enfant
né d'une union contractée entre membres de la famille étendue.

(5) L'acquisition de captifs se prolongea chez les riverains du chemin
de fer jusqu'a ce que la ligne eit atteint Bouaké. En effet, les requis, qui
travaillaient & la construction de la voie, se faisaient souvent accompagner
de leurs épouses. Celles-ci amenaient avet elles leurs enfants en bas
&ge. Mais la pénurie de vivres les obligealent souvent & s'en défaire et &
les donner aux gens des villages proches de la voie ferrée, soit en échange
de vivres, soit parce qu'elles n'avaient rien & leur donner a manger.

(6) Le iévirat, toutefois, est encore pratiqué.

(7) En fait, le mariage Propro dépasse les limites de la famille étendue,
pulsque les membres d'une parenté se répartissent dans plusieurs
famiiles.

(8) Voir « Les Migrations Actuelles »,

(9) Ce genre d'adoption existait dans le contexte traditionnel. Dans un
village situé sur une route de traite et fréquenté par des étrangers, nous
avons rencontré quelques cas de naissance hors mariage antérieurs
& la conquéte coloniale.

(10} Il existe m&me des cas ol cette compétition s'exerce & I'intérieur
de la famille étendue.

— 154 —



C. LES RAPPORTS FONDES SUR LA PARENTE

1. Le plan vertical

a) Les rapports avec le pére

Un enfant dont le pére s’appelie Yao Kouakou prendra obliga-
toirement pour premier nom le deuxieme de son pére, soit
Kouakou (1). Bien que la plupart des croyances Ashanti relatives

aux divinités attachées aux jours de la semaine semblent avoir -

été oubliées, cette communauté partielle de nom, constitue I'un
des premiers elements de solidarité entre un homme-et ses
enfants.

De plus, dés leur naissance, dans certames parties du pays
Baoulé, les enfants sont attachés a leur pére, par un lien. de
nature psycho-morale, appelé Kra (2). Celui-ci est congu a la
fois comme I'esprit personnel immanent a tout étre. humain
et comme un principe vital transcendant I'individu dans lequel
il s’incarne, puisque d’une part il réside en ' méme temps dans
un support matériel (arbre Kra planté dans un coin de la cour
auquel on offre des libations d’eau) et que d’autre partun homme
transmet & ceux qu’il a engendré, son propre Kra ainsi que les
interdits spécifiques qui y sont attachés.

Les croyances relatives au Kra ne sont pas universelies. Dans
certains villages, seules quelques familles lui dédient un culte.
Dans d’autres localités, le nom méme de Kra est inconnu. ||
a cependant des substituts tels que Tano, Bandama, Comoé
(esprits localisés dans les fleuves de ce nom) ou tout simple-
ment Nzué (eau).

Sur un plan beaucoup plus général, les Baoulé admettent
qu'un pére transmet obligatoirement & ses enfants au moins
un «Kirié » c'est-a-dire un interdit. A titre d’exemples, certains
individus ont hérité de leur pére l'interdiction de chasser, de
tuer et de manger !'antilope Ouanzani; d’autres, le singe noir,
le porc, la tortue-ou le léopard; d’autres encore ne peuvent
consommer d'arachide, de vin de ronier, certaines espéces
d’'ignames. D’apras les croyances, s'ils venaient un jour a rompre
ces interdits, ils tomberaient ‘'malades (en particulier ils attra-
peraient la Iépre) et risqueraient d’en mourir.

Le ou les Kirié hérités du’ pére paraissent étre le dernier
souvenir que les Baoulé ont gardé des « Ntoro » ou patrilignages
Ashanti qui justement se différenciaient les uns des autres par
des défenses de toucher & certains animaux ou végétaux (3).

Au niveau idéologique (4) les rapports d'un homme avec
ses enfants, saisis primordialement comme des rapports de pro-
tection, dépourvus de toute malignité, ne sont pas congus en
termes de rapports d'autorité. C'est sans doute pour cette
raison que la magie et la sorcellerie ne peuvent pas s’exercer
dans la lignée agnatique, Au contraire, les puissances surna-
turelles avec Iesquelles le pére a pu contracter une alliance
ont pour principale mission de protéger ses enfants contre les
" maléfices éventuels des maternels. .

Dans |a mesure ol un homms a convenablement nourri, vétu
et protégé ses enfants, ceux-ci doivent lui obéir, le respecter
et travailler pour lui. Mais, en principe, 14 ol la régle matri-
lindaire de succession est respectée, le pére n'a pas de pouvoirs
disciplinaires étendus. C'est I'oncle maternel qui détient la res-
ponsabilité juridique et financiére a I'égard des enfants.

Dans le contexte traditionnel a accentuation matrilinéaire,
un homme travaille pour son pére ou plutdt pour I'homme qui
I'a éleve. Mais il s'agit de prestations de services qui, la plu-
part du temps, ne dépassent pas le niveau de la subsistance.
En revanche, dés qu'il s’agit d'or ou de ses divers substituts,
qui chez les Baoulé font 'objet d’une thésaurisation, un homme
devient solidaire de son oncle maternel.

Les transformations socio-économiques récentes ont affecté
considérablement les relations normales entre pere et fils,
tantét pour les affaiblir, au bénéfice de la parenté utérine, tan-
tét pour les renforcer.

En effet, comme nous avons eu déja I'occasion de le mention-
ner, la captation d'utérins semble étre aujourd’hui beaucoup
plus fréguente gu’autrefois. Lorsqu’elle se réalise, I'enfant
n'a plus guére de rapports avec son pére. H se trouve dans une
communauté de résidence, de subsistance et de travail, condi-

tions optimales pour renforcer les liens qui l'attachent a sa
famille maternelle.

Depuis une trentaine d*années, le numéraire est venu progres-
sivement concurrencer I'or, comme symbole de richesse. Pen-
dant la premiere phase de la colonisation, seuls les oncles
maternels avaient en principe la possibilité de payer V'impot
pour les enfants et leur sceur, griace aux réserves accumulées
dans les trésors de la ligne maternelle. Mais dés que la monnaie

‘est devenue moins rare les peres ont pu payer I'impdt et éventuel-

lement les frais de seolarité de leurs enfants. lls 'ont fait fré-
quemment a condition que ceux-ci résident chez eux.

Leur autorité paternelle s’est trouvée ainsi considérablement
accrue. Enfin, récemment, certains Baoulé conscients des incon-
vénients de |'application de la régle matrilinéaire de succession
ont soit exigé que leur neveu maternel vienne effectivement tra-
vailler pour eux et réside dans leur cour, soit improvisé des amé-
nagements du systéme successoral de maniére a ce que leur
fils puisse hériter au moins d'une partie des biens (numéraire
ou plantation, parfois immeubles en V|I|e)

En fait, actuellement, les rapports qu’'un homme entretient
avec ses enfants sont iargement subordonnés au genre de
rapports que lui-méme entretient avec leur mére et avec la
parenté de celle-ci.

C'est ainsi que des enfants élevés chez les parents de leur
mére se sentent peu d’affinités avec leur pére et la parenté de
celui-ci. D'autre part, un homme qui occupe une position de
force par rapport aux parents de ses épouses exerce en général
une haute autorité sur ses enfants, car il redoute peu qu’ils
s’enfuient chez leurs maternels. En revanche, lorsque le rapport
de forces entre les partenaires de I'alliance matrimoniale est
équilibré, un homme craignant toujours de voir des enfants
partir chez leurs maternels se montre plus indulgent et géné-
reux & leur égard pour les conserver avec lui.

Profondément affectés par les transformations socio-écono-
miques récentes et largement subordonnés a des conjonctures,
les rapports entre pére et fils varient considérablement d'un
cas & I'autre et ne semblent pas encore s'étre normalisés suivant
de nouveaux principes.

b) Les rapports avec le frére du pére

Ces rapports sont ambigus : au niveau idéoiogique, ils se
situent dans le domaine de la parenté agnatique (5); dans la
pratique, ils sont souvent affectés des tensions qui marquent
les rapports entre le fils et le neveu utérin; en effet, le frére
est appelé a recusillir la successmn au méme titfe que le neveu
utérin (6).

(1) Les noms propres Baculé se référent solt. au jour de la naissance,
soit au rang de l'enfant dans I'ordre des nalssancés, solt & certaines
divinités dont I'influence s'est manifestée directement au moment de la
conception ou de l'accouchement, solt & des qualités ou défauts phy-
siques.

Enfin certains noms sont faits pour dépister les forces mauvaises:
tels Ora (tas d'ordures) Qufousé, lorsque celles-cl, d'aprés la croyance,
ont chusé plusieurs décés d'enfants dans la famllle

(2) Survivance sous une forme transformée du culte du Kra chez les
Ashanti,

(3) Les anciens auteurs appelalent « Totem » ces symboles de I'unité
des groupes de parenté qui étaient I'objet de culte ou d'interdits. (Dela-
fosse, Rattray). ;

(4) Dans les régions ol la régle matrilinéaire de succession s'applique.
Car 14 oU traditionnellement on hétite du coté paternel les réles respec-
tifs du pére et de I'oncle maternel sont inversés. Tel parait étre le cas
en particulier dans les cantons Kodé, Goli, Satikran (a I'ouest) et Ando
ou Badarafoué (& {'est). La régle de succession utérine est suivie, au
moins théoriguement, par la majorité des Baoulé. Elle représente I'un des
principes de base -du schéma d'organisation sociale idéale introduit
dans ia région de Bouaké par les Akan au XVIll® siécle. Mais il arrive que
méme dans les circonscriptions ol elle est officiellement respectée, cer-
tains villages ou certains quartiers de villages fassent exception. Tel
est par exemple le cas de Kouakouboukro dans lequel I'héritage se trans-
met du c6té du pére au niveau de certains quartiers et par ia voie mater-
nelle dans d’autres.

(5) C'est-a-dire dépourvu d’éléments maléfiques et conflictuels.

(8) L'héritage, avant de passer & une génération inférieure — & la géné-
ration des neveux utérins —, circule d’'abord parmi les fréres et parfois
les cousins utérins.

— 155 —



On congoit, dans ces ‘conditions, que les tensions entre un '

homme et le frére de son pére puissent atteindre un niveau
élevé, surtout lorsque, aprés la mort du pére, le fils passe sous
la tutelfe avunculaire.

c) Les rapports entre la mére et ses enfants

Dans le milieu traditionnel, les rapports que les enfants entre-
tiennent avec leur mére sont empreints d’affection mutuelle,
de respect et de solidarité. Les liens trés étroits qui les attachent
a elle sont fortement valorisés dans la société Baoulé. lls sont en
général peu contrariés par les autres relations de parenté et
ne sont guére affectés par le passage a I'dge adulte, le mariage
ou les changements de résidence.

Le seut facteur qui contribue a affaiblir, dans une certaine
mesure, les relations entre la mére et ses enfants est la diffé-
renciation sexuelle.

Jusqu’a 3 ou 4 ans, les gargons et les filles vivent en contact
étroit avec leur meére qui procéde & leur socialisation. Mais, a
partir de cet age, les premiers subissent |'attraction des per-
sonnes de leur sexe. lls imitent leur pére, prennent part de plus
en plus a ses activités, partagent avec lui leurs repas et peu
a peu apprennent certains secrets religieux qui doivent rester
ignorés des femmes. Cependant, la séparation des sexes n'est
pas aussi poussée dans la société Baoulé que dans d’autres
sociétés Africaines. Les femmes en tant que telles n'ont pas
un statut inférieur, elles sont relativement libres, peuvent par-
ticiper aux affaires publiques. De plus, I'un des éléments les plus
importants de différenciation sexuelle, la répartition des taches,
ne suit pas des régles trés rigoureuses. L’intégration progres-
sive des gargons dans le monde des hommes améne une cer-
taine discontinuité dans les rapports mére-fils, mais ne les
affecte que trés relativement si on les compare a ceux, beaucoup
plus étroits, qui existent entre mere et fille.

Car, méme lorsque les gargons prennent part aux activités
réservées & leur sexe, partagent leurs repas avec leur pére et
paraissent subir son influence morale, ils restent matériellement
attachés & leur mére. En principe (1) c’est par sa mére et non par
son pére qu'un homme se situe dans un groupe social déterminé.
C'est gréce & elle, souvent, qu'il a la possibilité de cultiver
une ou plusieurs parcslles sur le terroir du village ou il réside (2).
C'est par elle qu’il peut &tre appelé un jour & recueillir I'héri-
tage sacré des ancétres et & assumer ses responsabilités dans
la vie publique.

La filiation utérine et la régle matrilindaire de succession
contribuent fortement & resserrer les liens entre la mére et ses
fils, car elles créent entre eux une communauté d'intéréts maté-
riels, qui se matérialise souvent sous la forme d'une collabora-
tion effective & I'occasion d'un héritage. La mére, en tant que
représentante de sa génération, hérite nominalement et, suivant
I'expression Baoulé «a son fils sur ses genoux». lls gérent
ensemble le Dia et en assument la responsabilité vis-a-vis du
groupe. Dans la mesure ou un gargon réalise trés tét que son
véritable intérét matériel se situe plutdt du coté de-sa mére et
du groupe qu'elle représente que du coté paternel, il sera tenté
de lui confier ses économies plutét qu'a son pére, & moins qu'il
n'alt un frére plus &gé.

Lorsque la mére est veuve, elle est trés fréquemment prise

en charge par I'un de ses fils, qui assure également la plus

grande partie des.dépenses de funérailles, lorsqu'slle vient &
rmourir, ‘

Enfin, quand ses fils sont mariés, la mére leur fait de fré-
quentes visites. Pendant tout le temps ol elle réside chez eux,
elle régne en maitresse sur les épouses, et son influence s'exerce
souvent a leurs dépens.

En ce qui concerne les rapports entre mare et fille, 'ldentité -

sexuelle vient renforcer la solidarité que crée la filiation uté-
rine. Par ailleurs, la discontinuité qui affecte les rapports entre
la mére et son fils, lorsque celui-ci commence & s'intégrer au
monde et aux activités des hommes, n'intervient pas dans les
relations mére-fille. Le mariage de la jeune fille ne détermine
pas non plus de rupture avec la mére : pendant Jongtemps la
jeune épouse continue & résider avec sa mére (3); bien plus,
méme lorsqu’elle a rejoint définitivement la cour de son époux
eile continue & faire de fréquentes visites chez sa mére (4).

La liberté et I'indépendance dont jouit la femme Baoulé font
que la mére est rarement appelée & faire usage de son emprise
affective sur sa fille pour renforcer l'autorité du pére, ou méme

celle de I'oncle utérin. Elle est avant tout I'alliée de sa fille et
ne saurait s'opposer a la volonté ou aux intéréts de celle-ci
dans l'intérét d’autres personnes car, en général, ses propres
intéréts sont les mémes que ceux de sa fille. La fille hérite des
biens de sa mére, il n'y a donc pas ici de hiatus qui affecte les
rapports peére-fils. En méme temps, la. fille partage avec sa
mére ce qu'elle acquiert. C'est ainsi que la fille qui émigre en
ville en rapportera des pagnes pour sa mére comme pour elle-
méme. Les principes de la propriéré individuelle, si agissante
dans la société Baoulé, le sont sans doute moins dans les rap-
ports entre mére et fille que dans tout autre rapport.

Les sentiments d’hostilité et d’agressivité, lorsqu’ils existent,
sont rarement exprimés, tant est forte la valorisation par la
société Baoulé du lien meére-fille.

La tante utérine est une mére classificatoire et peut, le cas

" échéant, remplacer la mére. Les rapports avec elle sont alors

les mémes qu’'avec la mere. Toutefois, méme en cas d’adoption
{otale, le nom de la mére n’est jamais oublié et, si elle est vivante,
elle intervient dans la vie de sa fille & diverses occasions, notam-
ment pour son mariage.

'd) Rapports entre pere et fille

Les rapports entre une fille et son pére dépendent de ceux
qui existent entre celui-ci et sa meére. La fille restera rarement
auprés de son pére aprés le décés ou le départ de sa mére, a
moins de s’y trouver sous la dépendance directe d'un parent’
utérin, généralement son frére ainé, ou d'étre «Auro-ba».
Encore moins, demeurera-t-elle auprés d'autres paternels aprés
le décés du pére, si sa mére est partie aprés la période de deuil.
La tante patrilatérale, bien qu'appelée « Mi ni» (ma mére), ne
saurait &tre considérée comme un substitut pratique de la mére
comme peut 'étre la tante utérine.

e) Les rapports avec I'oncle utérin

lls découlent de la forte solidarité qui existe d'une part entre
une femme et ses enfants et, d’autre part, entre un homme et sa
sceur. Alors que les rapports pére-fils sont des rapports a deux
termes, les rapports oncle-neveu utérin impliquent un troisiéme
terme : la femme, & la fois en tant que mére et an tant que socaur.
Elle joue dans cette relation un rdle essentiel de charniére.

Cette conjonction de deux solidarités n'est pas de trop pour
surmonter les tensions et les occasions de conflits qui affectent
ia relation oncle-neveu utérin.

En effet, la plupart des forces maléfiques s’exercent dans la
lignée et dans la parenté utérines; I'oncle utérin a des pouvoirs
disciplinaires étendus sur ses neveux, et en méme temps il est
responsable des dommages qu'ils peuvent causer; enfin, c'est
4 son neveu utérin qu'un homme doit laisser non seulement
le « Dia » venu des ancétres, mais aussi, en principe, ses propres
biens.

Dans le contexte traditionnel, & accentuation matrilinéaire les
rapports entre neveu et oncle utérin étaient marqués par I'auto-
rité et la contrainte, empreints d’hostilité voilée et de méfiance
réciproque. Un homme pouvait toujours redouter d'étre mis en
gage par le frére de sa mére; I'oncle de son c6té, pouvait craindre
qu'un héritier trop pressé ne I'empoisonne ou ne le fasse mourir
par sorcellerie.

Aujourd’'hui, dans certains cas, ces tensions tendent & s'effacer

et, dans d'autres, & s'aggraver. Un homme se sent en sécurité

& ou il a été élevéd; le fait que de nombreux enfants habitent:
chez le frére ou le pére de leur mére, crée entre les utérins une
communauté précoce de résidence, de repas et de travail qui
est propre & attenuer les facteurs de tensions et de conflits
inhérents & Ia relation entre I'oncle et le neveu utérin.

En revanche, la tendance & faire bénéficier le fils d'une partie
des biens acquis par leur pére, porte parfois les rapports entre
oncle et neveu utérin & un niveau de tensions extrémes.

(1) L& ol la régle matrilindaire de succession est appliqués.

(2) Le champ affecté a sa mére par son pére. ' '

{3) 1 arrive que des femmes aient déja porté un ou deux et méme trois
enfants sans gu'elles aient rejoint la cour de leur époux.

(4) Une grande partie des mariages se font & I'intérieur du village, sur--
tout lorsque celui-ci est de grande taille. et les autres, en général, avec
ies villages voisins. Cette faible extension du rayon d'alliance matri-
moniale facilite les visites & la mére.

— 156 —



Plus encore que les relations pere-fils, les rapports entre
I'oncle et le neveu utérin se sont trouvés affectés par les trans-
formations socio-économiques de la période coloniale.

f) Les rapports avec les grands-parents

Les rapports avec les grands-parents, qu’il s’agisse des grands-
parents paternels ou des grands-parents maternels, sont
empreints d’affection, de tendresse et marqués par une grande
liberté. lls entrent, en général, dans la catégorie des rapports
de «parenté a plaisanter », a la faveur desquels les partenaires
peuvent s’insulter les uns les autres sans que cela tire a consé-
quence.

2. Le plan horizontal

a) Les freres et les sceurs (1)

Une trés forte solidarité existe entre les siblings (2).

En ce qui concerne les demi-freres et les demi-sceurs, la soli-
darité la plus vive s’exerce, en principe, entre ceux qui sont de
méme meére. Toutefois, pour les fréres, elle semble largement
subordonnée au fait qu’ils aient été élevés ensembie. En fait
la solidarité entre demi-fréres paternels est souvent plus forte,
lorsqu’ils sont élevés ensemble, que celle qui pourrait exister
entre des fréres utérins qui auraient été élevés (3). La commu-
nauté de résidence et de travail est donc capable de renforcer
ou d’affaiblir des liens fondés sur la seule communauté d’ascen-
dance. E

En général, les fréres vivent ensemble, le plus souvent dans
la méme cour; ils travaillent ensembie et prennent en commun
les repas préparés séparément par chaque épouse pour son
mari. ‘Comme nous l'avons déja souligné, certaines récoltes
sont appropriées individuellement et il n’existe pas de stricte
communauté financiére pour les dépenses quotidiennes et ordi-
naires. En revanche, lorsqu'un cadet dispose d’'une forte somme
d’argent il devrait normalement la remettre a son frére ainé (4).

Mais, d’'une part, il s’agit simplement 1& d’'un dépét, dont I’ainé
n'a pas la libre disposition et qu’il n’a pas le droit d’engager
dans des dépenses sans I'autorisation de celui qui le jui a confié;
d’autre part, les migrations durables sur plantations extérieures
ou en milieu urbain, en distendant les unités familiales, tend
a faire disparaitre cette pratique. Dans bien des cas, le migrant
établi sur une plantation extérieure, créée en principe pour le
compte du groupe familial, ne remet & son ainé resté au village
qu’une faible partie de ses gains.

Si les transformations socio-économiques récentes tendent &
affaiblir les liens de solidarité entre fréres, en revanche, elles
tendent a renforcer ceux qui existent entre frére et sceur. En
effet, de plus en plus, le frére se trouve étre pour sa sceur, sauf
évidemment en ce qui concerne les rapports sexuels, le substi-
tut d’'un conjoint. Il adopte les enfants qu’elle a congus hors-
mariage, et est considéré comme leur pére puisqu’il leur donne
son propre nom. Tant qu'une femme est célibataire, ou si elle
est veuve ou divorcée et n'est pas encore remariée (5) elle vit
généralement chez son frére; il s’établit alors entre eux au niveau
économique le méme genre de rapports qu’entre des conjoints :
coopération dans la production agricole et appropriation indi-
viduelle des récoltes selon les normes habituelles,

Toutefois fréres et sceurs ont le' méme « Dia » (trésor-héritage)
et la sceur, lorsqu’elle aide son frére & la production de cultures
marchandes — qui sont commercialisées par les hommes et qui
ne constituent pour les femmes qu’'une source de revenus indi-
recte — a beaucoup moins que I'épouse, le sentiment de tra-
vailler pour des intéréts étrangers aux siens.

Le renforcement pratique de la solidarité entre frére et sceur
s’est opéré a la faveur de la dégradation des institutions conju-
gales et de l'aggravation de la compétition a laquelle se livrent
les partenaires de I'alliance matrimoniale pour leur descendance
commune.

b) Les rapports entre cousins

Bien que les cousins soient tous des fréres classificatoires
(« Nyama »), les relations qu’iis entretiennent les uns avec les
autres varient considérablement avec leurs situations respectives
dans la structure de la parenté et en fonction de conjonctures
particulieres.

Les relations les plus fortes s’établissent en principe entre les
cousins utérins — fils de deux sceurs — puisque, ainsi que nous
I'avons vu précédemment, les relations de parenté utérine sont
fortement privilégiées. Mais nous avons souligné également
que ces relations étaient des vecteurs de maléfices. Aussi,
dans les faits, les relations entre neveux utérins se développent-
elles dans une tonalité affective ambigué et sont-elles trés sen-
sibles a des variations de conjonctures. En particulier, une forte
hostilité peut naitre entre cousins utérins, lorsqu’ils se trouvent
en compétition pour recueillir un héritage.

Les liens entre cousins paralléles patrilatéraux (c’est-a-dire :
dont fes péres sont fréres) sont en principe assez faibles. Toute-
fois, ici encore, des facteurs de conjonctures viennent accentuer
ou contrebalancer les facteurs de structure. C’est ainsi que les
liens entre des cousins paraliéles patrilatéraux qui ont été élevés
séparément et dont les péres ont été élevés séparément sont
extrémement faibles, alors gu’ils peuvent étre trés forts entre
des cousins élevés ensemble.

C’est entre les cousins croisés (6) que les relations sont les plus
ambigués. En effet, et surtout depuis que le numéraire et les
sources de revenus monétaires jouent un rdle important dans la

vie économique du pays Baoulé, un homme peut éprouver

pour le fils de la sceur de son pére des sentiments d’hostilité
puisque c’est celui-1a qui est appelé a hériter les biens de celui-ci
a l'acquisition desquels le fils a souvent contribué. Aussi les
rapports entre le fils et le neveu utérin sont-ils souvent tendus.
Toutefois, les rapports sont moins difficiles lorsque le fils et le
neveu utérin sont élevés ensemble : la communauté de rési-
dence, de repas et de travail engendre une solidarité souvent
assez forte pour contrebalancer I'hostilité liée aux facteurs
de structure. -

C’est ainsi que dans certaines tribus on évince [I'héritier
légitime (le fils ainé de la sceur ainée) au profit d’un utérin qui
a été élevé et a toujours vécu dans la cour (7).

Ainsi aux facteurs de structure qui favorisent la relation de
parenté utérine, se superposent toujours des facteurs de
conjoncture : compétition pour une succession, solidarité ren-
forcée par le fait d’avoir été élevé ensemble, etc.

'c) Les rapports entre scaurs et entre cousines

C’est probablement entre sceurs de méme meére gu’existe la
plus forte solidarité (8). Les rapports entre ainée et cadette
sont souvent, surtout lorsque la différence d'age est sensible,
la réplique des rapports entre mére et fille. En effet, les soins
apportés aux enfants — surveillance, portage, toilette — sont
souvent confiés a des fillettes & peine plus agées et se trouvent
devenir le support de rapports du type mére-enfant (9). Bien
plus, il peut arriver qu’'une femme donne sa derniére-née & une

(1) Frére se dit Nyama-bia, sceur Nyama-bla.

(2) «Sibling» est un terme générique désignant, indépendamment
de leur sexe, les personnes qui ont méme pére et méme mére. Ce terme
d’origine anglaise n'a pas d'équivalent en frangais.

(3) Les liens affectifs entre mére et fille sont trop puissants par rap-
port & ceux qui existent entre pére et fils pour qu’il en soit ainsi entre les
demi-sceurs.

(4) Les rapports entre frére ainé et frére cadet, lorsqu’ils sont de méme
mére, sont la duplication, sur le plan horizontal, de ceux qui existent

sur le plan vertical entre I'oncle et le neveu utérin. Lorsqu’ils sont égale-

ment de méme pére, il y a un lien supplémentaire, qui fait de cette rela-
tion le type idéal, en ce sens qu’elle supprime les contradictions de la
double filiation.

(5) Et & condition qu’elle ne soit pas partie faire les « six mois »en
Basse-Cote ou se « promener » en ville.

(6) Il s'agit du fils et du neveu utérin d'un homme ou, autrement dit,
des enfants de « siblings » de sexe opposé. Notons que les Baoulé n'ont
aucun terme synthétique pour différencier cette relation particuliére
de celle des cousins paralléles patrilatéraux (les enfants de deux fréres).

(7) Voir Document 4. Essai de monographie d’un village de savane.

(8) Une telle solidarité ne se rencontre que rarement entre demi-sceurs
paternelles. En effet, celles-ci sont rarement élevées par la méme femme
et les rapports de concurrence et méme d’hostilité, qui existent entre les
coépouses se transposent au niveau des demi-sceurs sans étre atténués
par une identification au pére comme pour les gargons.

(9) Ce type de rapport existe entre sceur ainée et frére cadet et son
infléchissement dans ie sens du rapport meére-fils est d’autant plus
sensible que la différence d'age est plus grande.

— 157 —



de ses filles adultes sans enfant. Cette derniére, lorsque ses
sceurs auront grandi et seront mariées ou parties en ville et que
sa mére se trouvera seule, lui donnera a son tour une de ses
propres filles.

Ce transfert d’enfants s’effectue entre sceurs et contribue &
donner une grande vigueur aux liens entre cousines utérines (1).
En effet, lorsqu’une femme éléve ensemble sa propre fille et
celle de sa sceur, il s'établit entre les cousines les mémes liens
qu'entre des sceurs. .

Par ailleurs, les régles de l'inceste tendent a éliminer un
facteur potentiel d’hostilité entre ‘sceurs et entre cousines : la
jalousie sexuelle. En effet, on considére comme incestueux
(Propro) les rapports sexuels — qu'’ils soient ou non sanction-

nés par le mariage — d'un homme avec deux sceurs ou deux cou-
sines. Aussi les sceurs ne sauraient-elles se considérer comme
des rivales ou des concurrentes éventuelles en ce domaine.
Bien plus, pour éviter un inceste involontaire, elles sont obli-
gées a des confidences mutuelles qui ne peuvent que renforcer
leur intimité et leur solidarité.

(1) Les rapports entre les autres catégories de cousines sont beaucoup
moins sous la dépendance d’'un tel facteur, car les préts ou Iies donations
d’enfants se font généralement entre «siblings » de méme sexe (sauf
lorsgu’it s’agit d’'un enfant né hors mariage) et ies enfants en question
sont du méme sexe que le donateur.

— 158 —



D. LES RAPPORTS ENTRE LES SEXES : LE MARIAGE.
LES RAPPORTS ENTRE EPOUX ET ALLIES

Les rapports globaux entre les sexes

Les termes de différenciation

Les gargons sont appelés « Ba Yasoua », les filles « Babla ».
Le nom qui leur est attribué et qui s'ajoute a celui qui est trans-
mis par le pére, peut dans certains cas permettre de distinguer
leur sexe. En effet les Baoulé donnent trés fréquemment aux
enfants le nom du jour de leur naissance et celui-ci est diffé-
rent suivant qu’il s’agit d’'un gargon ou d'une fille :

Jours de la semaine

Francais Baoulé Noms de Noms de
filles gargons

Dimanche Moné Amoin Kouamé

Lundi Kisié Akissi Kouassi

Mardi Ndiolé Adjoua Kouadio

Mercredi Mla Amla Konan ou Mla

Jeudi Oué Ahou Kouakou

Vendredi Ya Aya Yao

Samedi Foué Afoué Kofi

Mais ils disposent également d’'une riche gamme d’autres
noms adaptés aux circonstances particulieres qui peuvent se
présenter : ‘

— Noms en fonction de 'ordre des naissances. N'sa (Nguessan
Nissan) : le troisiéme enfant; Ndri : le quatriéme; Ngoran : le
neuviéme; Brou : le diziéme; Loukou : le onziéme (1).

— Noms de divinités qui ont manifesté feur protection au
moment de la conception, de la gestation ou de la naissance,
par exemple : Kra, Assié, Ousou, Mbra, Nzue, Die...

— Noms spéciaux pour écarter les mauvais esprits lorsque
dans une famille plusieurs enfants de suite sont morts en bas
a4ge (dans un autre contexte, ces noms seraient considérés
comme injurieux), par exemple : Kanga, Oufoué, Behibro, Ura,
Asienin.

— Noms rappelant des particularités physiques. Blé : noir;

Oufoué : blanc; Kokoré : le roux ou Dia, Tika, Kaa, Gboko, -

Tendé, etc...

— Nom particulier aux Jumeaux : Nda et & 'enfant qui nait
apreés eux : Amani. ’

Ces différents noms, a quelques exceptions prés, peuvent étre
donnés aussi bien aux gargons qu’aux filles (2). il n’est donc pas
toujours possible d’identifier les sexes sur le plan nominatif.
Les termes Baoulé de différenciation sexuelle sont relativement
peu nombreux et se rencontrent surtout dans les rapports entre
les ages et les générations :

Gbaflin : jeunes gens; Taloa : jeunes filles ; Sra ou Senan ou Bia :
I'homme adulte; Bla : femme adulte; Appellation : Nia... : Mon-
sieur; Mo... Madame.

La distinction s’estompe complétement dans le vocabulaire,
lorsqu’il s’agit d’individus agés, ayant des responsabilités dans la
vie publique ou faisant partie de la génération des «grands
parents ». On s’adresse a eux indistinctement en les appelant
« Nana ».

La terminologie de la parenté rend également trés mal compte
des sexes. Seuls, le pére et la mére sont désignés par des termes
spécifiques ayant réellement une valeur discriminatoire : Mi si,
Mi ni, Baba, Mo.

Enfin, les termes employés pour désigner I'acte sexuel et les
institutions qui s’y rapportent n’introduisent aucun élément de
différenciation entre les hommes et les femmes :

I’acte de relations sexuelles se dit : Soma Di lé
’ les fianceés : Soma
le mariage : Adia — se marier : Dialé.

Le peu de distinction que les Baoulé font sur le plan formel
entre les hommes et les femmes semble indiquer que ies relations
qui existent entre eux ne sont pas congues comme des rapports
entre personnes fondamentalement inégales, ni sous la forme
d’une opposition rigoureuse.

Les Aspects de la Différenciation entre les sexes.

Pendant les quatre premiéres années de leur existence, les
gargons et les filles ne font 'objet d’aucune mesure discrimi-
natoire. lls vivent ensemble, en contact étroit avec leur mere
et son entourage féminin qui se chargent de les nourrir et de
procéder a un début de socialisation (transmission du lan-
gage).

Le pére ne commence vraiment a s’intéresser a ses enfants,
en particulier & ses fils, qu’a partir du moment ou ils arrivent a
manger et a se mouvoir sans aide et lorsqu’ils sont capables de
comprendre et de s’exprimer facilement.

Les gargons prennent leurs repas en commun avec leur pére
et éventuellement d’autres enfants ou personnes du méme sexe.
Les filles mangent avec leur mére et ses parentes si elles habitent
dans la cour. Cette séparation des garcons et des filles, est
certainement I'un des premiers éléments qui contribuent forte-
ment a leur faire prendre conscience des différences entre les
sexes. Mais ils ne connaissent que beaucoup plus tard toute
la portée de ce symbole. En effet, les multiples aspects que prend
la différenciation entre les sexes chez les Baoulé ne se révélent
que trés gradueliement au contact de I'expérience.

A partir de 5 ou 6 ans, les gargons suivent fréquemment leur
pére lorsque celui-ci se rend & sa plantation, observant ses
moindres faits et gestes. lis ne tardent pas a I'imiter dans leurs
jeux et ainsi se manifeste le premier signe de leur intégration
dans le monde des hommes.

Lorsqu’ils naccompagnent pas leur pere, tous les petits
gargons d'un village s’amusent entre eux et souvent également
dorment ensemble, dans une cour ou dans une autre. Cette
pratique est fortement encouragée dans certaines parties de la
région de Bouaké, notamment au nord-ouest, et des chambres
dortoirs sont dans certaines localités spécialement réservées a
cet effet. Cet usage, lorsqu’il existe, ne manque pas d’éveiller
chez les enfants du sexe masculin un sentiment de solidarité.

Les filles du méme age ne se séparent pas de leur mére; elles
la suivent partout et commencent a prendre en charge certaines
corvées meénagéres. Celles qui font partie de cours voisines
jouent occasionnellement entre elles et dorment quelquefois
ensemble dans les «Bla Soua», maisons des femmes aux
multiples fonctions domestiques. Mais en général, les fiiles
ont beaucoup moins tendance a se grouper que les gargons et
elles participent beaucoup plus t6t que ces derniers aux acti-
vités des adultes.

Les parents qui exercent des activités artisanales, demandant
une certaine pratique et des talents particuliers, choisissent
généralement le moment ou les enfants ont atteint i'adge de 7
a 9 ans pour les initier peu a peu aux techniques. C'est ainsi que
les gargons apprennent les métiers de forgeron, de sculpteur,
d'orfévre ou de tisserand, les filles la filature ou la poterie.

C'est également vers cet age que les gargons commencent a
assister aux danses sacrées dont la vue est interdite aux femmes.
ils doivent jurer de garder le secret vis-a-vis d’elles. Ceci ne
manque pas d’éveiller entre eux un sentiment de solidarité
et aussi de supériorité vis-a-vis des membres de i'autre sexe.

A partir de 12 ou 13 ans, les enfants qualifiés cette fois de
Gbaflin et de Taloa, collaborent effectivement & toutes les acti-
vités économiques de la communauté.

Les gargons se différencient désormais assez profondément
des filles par leurs occupations. En effet, chez les Baoulé, la
division du travail entre les sexes existe, méme si elle n’est pas
aussi élaborée et stricte que dans certaines autres sociétés
africaines. Les tdches des hommes apparaissent complémen-
taires de celles des femmes et dans certains cas elles en sont
nettement séparées.

(1) D’aprés les croyances, ces catégories d’enfants, surtout ies N'sa
ont des capacités ou talents spéciaux.

(2) A I'exception des noms de divinités dont le culte est réservé aux
hommes ou aux femmes.

— 159 —



Les Activités suivantes sont en général exercées par les
hommes (1).

— L’abattage d’arbres, le défrichage, la mise en butte et la
plantation d’ignames.

— La mise en place des plants de café, de cacao et I'élagage
(la récolte semble &tre assurée par les représentants des 2 sexes).
— La mise en place de toute plante utile en monoculiure sur
de grandes superficies : riz de marais, mais, coton Allen, tabac.
— La collecte du vin de palme (rafia, ronier, palmier & huile).
— La chasse individuelle ou collective.

— Autrefois P'extraction de I'or par forage dans les couches
profondes du sol.

— Les branches artisanales suivantes : tissage, teinturerie avec
le procédé importé par les gens du nord, vannerie, sculpture,
orfévrerie, sculpture-orfévrerie, forge, tabac en poudre, une
partie de la construction des maisons traditionnelles (les hommes
extraient la terre argileuse pour le crépi, coupent les végétaux
nécessaires a la fabrication de la charpente et de 'armature des
murs et de la couverture; les fagonnent et les assemblent entre
eux), magonnerie moderne, menuiserie, cordonnerie, metier
de tailleur.

— Eventueliement, commercialisation des produits artisanaux
et des produits de 'agriculture en gros.

De leur cété, les femmes se chargent des tdches suivantes :

— Entretien des maisons et des cours.

— Cuisine, corvées de bois, d'eau, de provisions qu’elles vont,
au fur et a mesure des besoins, chercher dans les champs.
— Soins a donner aux enfants.

— Aprés le défrichage, elles bralent les souches et débris
végétaux laissés par les hommes, avant qu’ils ne procedent a la
mise en butte. Plantation des cultures associées entre les
buttes : manioc, arachide, mais, riz, gombo, piment, coton,
divers condiments. Entretien des champs, et plantations. Trans-
port des récoltes. Séchage et concassage du café. Décortiquage
du riz, du cacao. i

— Collecte des champignons, escargots, graines de palme,
du fruit de Parbre Kondro, de l'indigo.

— Péche collective.

— Activités artisanales poterie, fabrication de colorants,
préparation de l'indigo par pression, filature; fabrication de
savon, de plats cuisinés, dhuile de palme.

— Autrefois, teinture, lavage de lor.

— Crépissage, décoration des batiments.

— Commercialisation des produits agricoles au détail.

La répartition des taches entre les sexes est certainement
I'élément qui contribue le plus t6t a leur séparation et a l'inté-
gration progressive des gargons et des filles dans le monde qui
leur est propre.

D’'autres éléments au cours de I'enfance et de la premlere
étape de ladolescence, tels que les détails vestimentaires,
jouent un réle secondaire : les pagnes des hommes de dimen-
sions plus grandes que ceux des femmes, ne se portent pas de
la mgme fagon, la coiffure autrefois était différente et actuelle-
ment les femmes portent presque toujours un foulard sur la
téte pendant les manifestations collectives.

Le passage de I'enfance a la puberté ne donne pas lieu, direc-
tement au moins et sauf exceptions locales, a des rites spéciaux.

Cependant a Vest de Bouaké, notamment chez les Faafoué,
une cérémonie marque l'apparition des premiéres régles des
filles : la mére, une matrone de la cour ou une femme du village
qui a donné naissance & de nombreux enfants, jette un matin
en public une cuvette d’'eau a la téte de la fille nubile en lui
disant que désormais elle est libre d’avoir des relations avec
les garcons. Dans d’autres localités, cette cérémonie de « puri-
fication » par l'eau a un caractére plus intime. Toutefois les
membres de la cour de la jeune fille s’empressent de colporter
la nouvelle. Car a partir de ce moment elle a le droit d’avoir
des relations sexuelles. Mais cette cérémonie, quelle que soit
sa forme, est loin d'étre répandue dans tout le pays Baoulé.
La puberté des filles donne lieu localement et occasionnelle-
ment a un autre rite : la confection et la consécration d'une
statuette représentant le «Brolo Bia» c’est-a-dire I'époux de
I'au-dela ou I'époux idéal. A partir du moment ou la statuette
est consacrée par un lavage et une formule de priere spéciale,
celle qui la posséde lui rend un culte périodique, linstalle
dans sa chambre, I'habille, lui donne des soins comme a un
étre humain, et respecte certains interdits. En particulier, elle

doit observer la chasteté un jour au moins par semaine. Pendant
ce temps elle est censée avoir des relations sexuelies exclusives
avec le Brolo Bia. .

La croyance en l'existence d'une &me sceur du sexe opposé
dans l'autre monde est assez répandue dans le pays, Baoulé.
Elle s’applique non seulement aux femmes mais aux hommes
qui ont eux aussi le pendant Brolo Bia : la Brolo Bla.

Mais cette ame sceur ne se manifeste pas forcément. La
plupart du temps, elle se révéle par le truchement du devin
appelé en consultation au cours d'une maladie ou lorsque
quelgu’un s’estime malchanceux. La confection d'une statue-
portrait de I'époux et de I'épouse de l'au-deld ne se produit
donc pas forcément au moment de la puberté, bien que le cas
soit fréquent.

Un autre rite intervient également pour les filles dans la région
nord-ouest de Bouaké; il s’agit de la cérémonie d’initiation & la
société religieuse féminine du Pondo ou D6, au cours de laquelle
est pratiquée ['excision (2).

Le passage des gargons de I'enfance a l'adolescence n’est
marqué par aucune cérémonie. Toutefois, cette période coincide
en général avec une participation plus active de leur part aux
différentes manifestations collectives organisées par les sociétés
religieuses, qui, dans la plupart des villages Baoulé, groupent
la totalité ou la majeure partie de la population mascuiine. De
spectateurs, astreints au secret vis-a-vis des femmes, les jeunes
gens, a partir de 14 ou 15 ans, deviennent acteurs : ils apprennent
a danser, a chanter, ils portent les masques sacrés et les autres
objets rituels, en méme temps que leurs connaissances reli-
gieuses s’approfondissent.

Par ailleurs, le manque de rites particuliers a la puberté ne
constitue pas une grave lacune dans le contexte Baoule.

En effet, dans cette société, diverses circonstances se chargent
presque immédiatement de renforcer la prise de conscience par.
les individus des différences existant entre les sexes, et en méme
temps, dans une certaine mesure, de les rapprocher.

D'abord, dés I'apparition de leurs premiéres régles, les jeunes
filles ont en général des expériences -amoureuses. Autrefois la
plupart d'entre elles se mariaient aussitét (fiancailles pré-
pubertaires). Actuellement le mariage est beaucoup plus tardif.
Mais les jeunes filles ont la faculté d’avoir des expériences
sexuelles avec les partenaires de leur choix et d’en changer,
pourvu que cela ne se produise pas trop fréquemment. Tant
gu’elles ne sont pas mariées, elies sont trés courtisées par les
jeunes gens qui entrent en compétition pour obtenir jeurs
faveurs et leur offrent des cadeaux. Cette période d’initiation
sexuelle peut durer plus ou moins longtemps. Elle a pour effet
de rompre dans une certaine mesure et momentanément le
sentiment de solidarité qui peut exister entre individus du
méme sexe (rivalités). Un autre élément vient également ren-
forcer d’'une facon tangible ‘la différenciation sexuelle & partir
de 14 ou 15 ans. Les garcons, gagnant de I'argent et acquérant
ainsi une certaine autonomie (ils ont la possibilité de se cons-
truire une Yasoua Soua, maison de gar¢on célibataire), prennent
conscience des implications de la régle matrilinéaire de dévo-
lution des biens et les liens avec les maternels se renforcent.

Les différences de statut entre les hommes et les-femmes,
le fait que le sexe masculin jouit d'une situation privilégiée sur
les plans religieux, social et économique, ne s’affirment que peu
a peu a partir de ’age adulte et en particulier du mariage.

Dans la sphére religieuse, ce sont les hommes qui ont en
général Pinitiative des rites consacrés aux principaux cultes
publics de grande extension : culte des ancétres, d'Assié. Par
ailleurs, sauf exception, les Amoui Yasoua males (divinités
matérialisées ou non dans un support) sont en général congues
comme plus dangereuses, plus vindicatives que les Amoui Bla
femelles. Ces derniéres ont plutdt un réle défensif qu'offensif.
Elles offrent une parade aux maléfices, un contrepoison.

Enfin les femmes n’ont pas, en principe, la faculté d’accomplir
des sacrifices qui impliquent une effusion de sang. Lorsque,
pour réparer une faute qu'elles sont censées avoir commise,
elles doivent égorger un poulet ou un mouton pour apaiser telle
ou telle divinité, elles ont recours aux services d’'un homme.

(1) Voir tome 2. L’'emploi du temps.
(2) Voir Document 9.

— 160 —



Sur le plan social, les femmes ont beaucoup plus de peine a
accéder a des postes de responsabilité que les hommes.

L’enquéte démographique montre que les femmes se font
rares dés que 'on monte dans la hiérarchie de la chefferie.

Enquéte démographique : les chefs d’unité.

Chefs d’Ube |Chefs de ménage |Chefs de lignages
Hommes 62178 9791 ' 8774
Femmes 259 3580 112

Les femmes « chefs de village » sont trés rares; dans les 118
villages visités, 3 cas ont été dénombrés.

Il leur est également difficile d’apprendre le frangais, car
jusqu’a une date récente, en milieu rural, les parents s’oppo-
saient a ce que leurs filles aillent a I’école, et celles qui actuel-
lement en ont la possibilité sont encore beaucoup moins nom-
breuses que les gargons. :

Sur le plan économique, les femmes sont trés nettement
défavorisées. D’abord elles ont en général beaucoup moins de
loisirs que les hommes, ensuite elles sont beaucoup moins bien
rétribuées qu'eux sur le plan monétaire pour les nombreuses
taches souvent ingrates dont elles s’acquittent quotidiennement.
L’homme pergoit en général les plus gros revenus monétaires
de la vente des récoltes et la femme ne touche souvent que des
petites sommes, en vendant au détail les produits vivriers sur
les marchés. Une grande partie de I'argent qu’elle percoit est
employée sur place a acheter des articles et des aliments néces-
saires a I’entretien de ses enfants. La rétribution de 'aide qu’elle
apporte a son mari dans sa plantation de café se réalise sous
forme de cadeaux en espéces et en nature d’une importance
variable et suivant ia bonne volonté de ce dernier.

La femme a d’autant moins d’espoir d’accéder un jour a la
richesse dans le mondé€ rural que sa capacité d’hériter d’'un

trésor collectif est relativement réduite (dans 'ordre des héri-
tiers possibles appartenant a une méme génération, les femmes
passent aprés les hommes); elle est également limitée par le
fait qu'elle ne recueille souvent une succession qu’a titre de
«régente» : on dit «qu’elle a un homme sur ses genoux ».

Les rapports entre les sexes.
Lorsqu’au cours d’une danse Dié pendant laquelle toutes les

femmes restent enfermées dans les maisons, les hommes du

village expriment leur agressivité vis-a-vis de l'autre sexe, il
ne faut pas se méprendre sur la véritable portée de leurs actes
et de leurs paroles.

Ce n’est pas en fait vis-a-vis de toutes ces femmes en tant que
telles qu’ils témoignent de ['animosité, mais vis-a-vis de la
Femme en tant qu'Epouse, qui peut avoir tel ou tel défaut,
mangtier & ses devoirs conjugaux, commettre 'aduitére. La
solidarité des hommes contre les femmes ne s’exerce que dans
le contexie des rapports sexuels et du mariage. En dehors de
celui-ci, elle est trées fortement contrariée par l'existence de
liens matériels et spirituels étroits avec la Mére, les Sceurs et
les Filles. Ces rapports peuvent étre beaucoup plus intimes
qu’avec des personnes du méme sexe.

La collaboration entre les hommes est parfois effective au
niveau du village, du quartier ou de la cour. Par contre la soli-
darité entre les femmes atteint rarement un niveau aussi élevé;
elle ne s’exprime matériellement qu’entre certaines catégories
de parentes : Mére-Fille,’ Sceurs de la Mére-Niéce, Sceurs. Elle
ne s’exerce surtout pas, comme dans le cas des hommes, dans
le contexte du mariage, car c’est justement la que les tensions
entre femmes atteignent leur niveau le plus aigu : Belle-Mére-
Bru, Belles-Sceurs, Coépouses.

Pour ces différentes raisons dans la société Baoulé, les rap-
ports entre les sexes, qui peuvent étre caractérisés par leur
complémentarité, se présentent également-sous la forme d’une
solidarité trés étroite entre certaines catégories de parents.

Quant aux conflits, ils n"opposent en général que des individus
et non des groupes. lis atteignent leur maximum d’intensité
au sein du mariage.

— 161 —






E - LES DIFFERENCIATIONS SOCIALES ET ECONOMIQUES

l. Statut et age.

Dans la langue Baoulé, quatre termes rendent compte, appro-
ximativement, des différences d’age : Kpé ou Kpin ou Kpingbin :
le vieillard, I'ainé; Sran ou Snan : 'homme adulte qui s’oppose
a Bla : femme adulte; Gbaflin : jeune homme et Taloa : jeune
fille; Ba Kan ou Kanga : enfant.

— Kpingbin désigne non seulement les personnes agées,
mais en général toutes celles, hommes ou femmes qui assument
des responsabilités dans la vie sociale : Amoukpingbin : chef de
culte sacrificateur; Asié Kpingbin : maitre de la terre; Auro, Kro,
Akpasoua, Nviekpingbin : chefs de cour, de quartiers, de village,
de sous-tribu et de tribu; tout simplement Kpingbin : notable.
Lorsqu'on s’adresse a un chef particuliérement important on
lui donne le titre de « Nana » (grand-pére) : lorsqu’il s’agit d'un
chef de village, on ’appelle « Baba » (pére). On use également de
ces termes, par courtoisie, lorsqu'on s'adresse a quelqu’'un
envers lequel on a de la .considération. Ces titres honorifiques
renvoient aux rapports entre générations au sein de la parenté.

— Gbaflin ne désigne pas seulement un jeune homme, mais
souvent toute personne se trouvant dans un état de dépendance.
On dira ainsi Nana Kouassi, | Baflin mu . les serviteurs du chef
Kouassi.

Cette terminologie indique que les Baoulé, au moins sur le
plan forme! et idéal, lient intimement I'age a l'autorité et au
statut social.

En fait, la vieillesse, si elle constitue une condition naturelle
d’accés a la richesse et a la puissance, n’a jamais été pour les
Baoulé un critére unique. La place des vieillards dans la société,
leur influence et ieurs privileges ont considérablement varié
depuis 3 siécles suivant les villages et en fonction de conjonc-
tures particuliéres.

It sembile gu’avant l'arrivée des Akan, au moins une grande
partie des premiers habitants de la région de Bouaké étaient
organisés sur le modéle actuel de la société Sénoufo, c’est-a-
dire suivant des principes gérontaucratiques. C’est en effet dans
les villages occupés par les descendants de ces « autochtones »
que I'on constate le lien le plus intime entre 'age et la hiérarchie.

Les Akan ont introduit un modéle nouveau d’organisation
sociale, fondé sur ia filiation des individus. Mais a la suite des
contacts que les autochtones ont eu avec les Akan, dont la supé-
riorité s’était affirmée sur le plan politique, les premiers ont
perdu peu & peu leurs anciens usages de s'organiser en classes
d’ages (les sociétés religieuses masculines telles que Dié, Do,
Tankori, dont les masques ont été directement empruntés au
Poro Senoufo, constituent les derniers vestiges de ce type
d’organisation). Mais ils ont gardé, en ce qui concerne la trans-
mission des biens et de la chefferie, une préférence marguée
pour la régle de primogéniture. Les Akan ont du étre relativement
influengés par eux, car dans la trés grande majorité des localités
on admet généralement « qu'une génération doit étre normale-
ment épuisée avant que la suivante puisse recueillir I'héritage ».
Dans de nombreux villages également, la chefferie se transmet
alternativement d’une lignée a l'autre dans |'ordre de primo-
géniture des fréres et sceurs du fondateur, ou plus rarement
suivant le rang d’ancienneté de ses épouses.

Au cours du XIXe siécle, I'age et la filiation ont eu souvent
tendance a passer au second plan, la possession de richesses,

;n'étant plus directement liée au systéme de transmission des .

trésors collectifs. De nouveaux critéres sont apparus, gui ont
pris de plus en plus d'importance : l'intelligence, I'esprit d’ini-
tiative, les aptitudes commerciales. A partir de cette époque,
les Baoulé ont pris I'habitude de choisir parmi les candidats
éventuels a un héritage, celui qui offrait le plus de qualités
morales. Mais ils ont éprouvé des difficultés pour éliminer
complétement les facteurs Age et Filiation. lls ont adopté fré-
quemment un compromis : I'ainé est désigné comme T’héritier
en titre mais un autre homme «est placé sur ses genoux »,
c’'est-a-dire qu’il gére et qu'il est véritablement le responsable
de I'héritage. Cette maniére de faire montre que I'dge n’a pas
complétement perdu ses privileges au profit de l'intelligence.

La période coloniale a, en général, porté un grave préjudice a
I'autorité des vieillards et a leur influence sur les jeunes. Mal-
menés publiquement par les gardes-cercles, ils ont perdu la
face et nont pas pu protéger leurs dépendants des corvées et

des réquisitions. lls n'ont pas su gérer leur patrimoine et s’adap-
ter aux circonstances nouvelles. Certains, pour s’acquitter des
impdts, ont di mettre en gage des personnes de leur cour. De
plus la «Paix Francaise » en inaugurant une ere de libre cir-
culation des biens et des personnes, le développement des voies
de communication, des moyens rapides de transport a permis
aux jeunes de sortir de leurs villages et de s’émanciper. lls y
sont parvenus d’autant plus rapidement qu’ils avaient a 'exté-
rieur des moyens de gagner de Fargent par eux-mémes. Pour
pouvoir les garder auprés d’eux ou les récupérer, les vieillards
ont été amené a multiplier les concessions, a renoncer a une
grande partie de leurs anciens priviléges.

Cependant les conjonctures économiques modernes n’ont
pas exercé une influence & sens unique dans les rapports fondés
sur la différence d’age. Certaines ont affaibli, d’autre ont ren-
forcé la position des vieillards.

Dans le nord, 12 ou les terroirs des villages sont étroits et ne
réunissent pas les conditions nécessaires a la création de
plantations de café ou de cacao, cette situation a provoqué une
migration massive de jeunes gens vers l'extérieur (1). Dans ce
contexte, les vieillards ont perdu en grande partie leur influence.

Au contraire dans le sud, 1a ou les premiéres plantations ont
été reéalisées vers 1930, la richesse en numéraire se trouve
encore en grande partie concentrée entre les mains des per-
sonnes agées. Celles-ci ont eu la possibilité de créer de vastes
plantations et de bénéficier des meilleurs cours, surtout si elles
occupaient des postes de responsabilité dans la vie des villages.

Actuellement sur le plan formel, I'dge a gardé tous ses privi-
léges. On doit en public témoigner du respect envers les per-
sonnes plus agées que soi. Quelqu’un qui se permettait d’'insulter
son frére ainé par exemple serait aussitdét soumis a des sanctions
de la part de I'opinion publique. A titre d’exception, les petits-
fils peuvent se permettre d’avoir une conduite trés irrévéren-
cieuse vis-a-vis de leurs grands-parents. Mais il s’agit 1a d’'une
institution que les auteurs ont appelé « Parenté a Plaisanterie ».
Il est extrémement rare de voir des jeunes se moquer publique-
ment d’un vieillard, lorsque ce dernier a perdu ses facultés.
En public on lui demandera son avis, méme si par la suite,
en privé, on se permettra de le traiter de «Kpingbin Gbin »
(Vieux qui a vécu pour rien).

En général avant de prendre toute décision importante,-tes
jeunes demandent conseil aux vieux. L’étranger qui veut entre-
prendre quelque chose dans une localité devra d’abord s’expli-
quer devant le conseil du village, composé en majorité de gens
agés. Cette démarche préliminaire, est obligatoire, car les
Baoulé sont particulierement sensibles aux régles formelles de
la politesse. .

Sur le plan général de I'exercice des responsabilités, I'enquéte
démographique montre (2) que celles-ci croissent réguliérement
en fonction de I'dge. Sur le plan de l'autorité effective dont
jouissent les personnes agées, les conjonctures socio~-écono-
migues modernes contribuent en général, surtout depuis une
trentaine d’années, a son affaiblissement.

Ce phénoméne n’est pas propre aux relations fondées sur {a
différence d’age : il est & rattacher aux changements survenus
dans les relations de parenté, et a la dégradation progressive
du pouvoir politique en général.

Actuellement les jeunes jouissent apparemment d’une grande
autonomie et si les vieillards garde nominativement le controle
des affaires du village, ils laissent assez souvent les hommes
adulies de 35 & 50 ans résoudre les probiemes matériels qui se
présentent et prendre des initiatives.

Sur le plan économique, la puissance des vieillards est trés

" variable, comme nous I’avons vu, suivant les régions. En général

ils gardent le controle des «Dia» trésors sacrés hérités des
ancétres. Mais ils n'ont plus guére la possibilité de I'accroitre,

(1) Voir : « Les migrations modernes. »
(2) Voir : «Les caractéristiques démographiques des groupements
famitiaux. »

— 163 —



car ils ne peuvent plus en aénéral, comme autrefois. bénéficier
d’un apport considérable de main-d’'ceuvre gratuite. lls n'ont
plus également la possibilité de disposer a leur guise des sommes
qui leur sont confiées.

Il est encore assez fréquent de voir des jeunes migrants au
retour d’'une campagne, donner a leurs fréres ainés, leur pére,
leur oncle maternel ou leur chef d'Auro, les sommes qu’ils ont
gagnées. Mais il s’agit 1a d’'un dépdt dont ils gardent la dispo-
sition et auquel on ne peut toucher sans leur autorisation. De
plus, cet acte de dépét, n’a plus, comme avant la colonisation,
un caractére obligatoire.

lLLe contréle de la richesse a donc fortement tendance a
échapper aux vieillards en tant que tels. Mais leur réle dans la
vie économique est beaucoup plus grand chez les Baoulé que
dans certaines sociéiés voisines. En effet, ils travaillent dans les
champs et les plantations jusqu’a un age trés avancé et pratique-
ment jusqu'a la limite de leurs possibilités physiques. Ce fait
ne doit pas étre interprété comme un manque de privilége. Dans
le contexte traditionnel, le travail manuel n’est pas du tout
associé & un bas statut. Des chefs importants se vantent volon-
tiers, d’'étre de bons tisserands ou orfévres et en retirent du
prestige. Méme ceux qui sont a I'abri de tout besoin travaillent
volontiers dans leurs plantations. En ceci les Baoulé différent
profondément des autres peuples de la Cbte-d’lvoire, en par-
ticulier les Agni.

En 'absence de classes d’ages organisées, et par suite de la
conduite en général trés conciliante des personnes agées, de
la liberté et des initiatives qu’elles ont tendance de plus en plus
a laisser aux jeunes, les rapports qu’elles entretiennent actuel-
lement avec eux sont relativement peu tendus. Lorsque des
conflits s’élévent ils dépassent rarement le niveau des individus.

Il - Statut et naissance

Il existe une différenciation de principe entre : les personnes
libres (Lyéoua), les captifs et captives (Kaga et Kaga-bla) et leurs
enfants (Kaga-ba) (1) et, enfin, ceux qui comptent un captif
ou une captive dans leur ascendance et qu'on appelle-Ablua.

En fait, ni Lyoua, ni Ablua ne sont d’un usage trés courant;
bien qu’on en connaisse encore la signification, ils sont trés rare-
ment utilisés pour définir le statut social d’une personne. A cette
distinction ancienne, on préfére I'usage de Kaga ou Kaga-ba
dont on se sert fréquemment, au lieu d’Ablua, pour désigner
une personne dont le- pére ou la mére — ou parfois méme

I'un des aieuls — seulement est captif. Cette extension quelque

peu brutale est le plus souvent fonction de I'état de dépen-
dance et de sujétion dans lequel se trouve la personne en
question a P'intérieur d'un groupe social. En général, on tend
a oublier 'origine captive d'un individu & partir de la seconde
ou de la troisiéme génération. Cette oblitération des origines
captives ne semble pas étre une simple conséquence de la
situation coloniale, bien que cette derniére y ait sans doute
contribué en offrant des conditions de promotion sociale et
économique étrangeéres aux modéles sociaux traditionnels,
dont les descendants de captifs peuvent bénéficier au méme
titre que les autres (2).

En premier lieu, il convient de rappeler la carence de termes
de parenté véritablement classificatoires et de formules d’expli-
citation exhaustive, ce qui a pour effet de situer les rapports
de parenté éloignés dans un domaine d’indétermination extré-
mement favorable & 'escamotage d’un ascendant captif (3).

" Par ailleurs les Baoulé, de tout temps, se sont montrés réfrac-
taires 4 une organisation de la société en castes; les captifs
ont toujours représenté pour eux moins une valeur de force
de travail servile qu'une valeur de procréateurs, leur descen-
dance échappant & la compétition entre maternels et paternels.
Au lieu de marier les captifs entre eux, ce qui aurait pour effet
de donner naissance a une caste, on préfére les marier avec
des membres de I'Auro ou de la famille étendue. Un chef de
famille épousait ses captives ou les donnait en mariage a ses
fils et mariait ses captifs avec ses sceurs ou ses filles. Les captifs
se trouvaient donc ainsi intégrés a la famille au lieu de se consti-
tuer en groupe & part dans la société.

Pour désigner les enfants issus de ses unions on prefere au
terme Ablua, trop précis, celui d’Auro-ba (les enfants de la
famille); ce qui les fait entrer dans la méme catégorie formelle
gue les enfants issus de mariages At6vlé et les enfants issus de

mariages contractés & l'intérieur de «I'’Auro » ou de la famille
etendue.

Enfin, il est toujours fort malséant de rappeler & quelqu’'un
ses origines captives.

Dans le contexte traditionnel, les captifs vivaient de la méme
fagon que leurs maitres; la seule différence entre eux résidait
dans le fait que les captifs ne pouvaient pas, en principe, hériter
ni acquérir des richesses en propre, et que — surtout lorsqu’il

s’agissait de captifs d’un caractére difficile — ils couraient le
risque d’'étre immolés lors des funérailles d’'un personnage
important.

Fils de captif et fils de captive ne sont pas dans la méme
situation structurelle par référence aux valeurs fondamentales
de la société, et en particulier par référence a I’héritage (Dia).
Le fils d’'une femme libre et d’un captif se trouve dans la méme
situation que les autres neveux utérins. Dans certains cas,
méme, il leur est préféré, car il a été élevé dans I'« Auro » (4).
En revanche, le fils d’'un homme libre et d’'une captive est, par
définition, privé d’oncle utérin et — tout au moins dans le
systeme & accentuation matrilinéaire — ne saurait hériter de
qui que ce soit. Toutefois, il est dans la méme situation structu-
relle que V'Ato-vié-ba, et pourrait, de ce fait, prétendre hériter
de son pére (5).

Au terme de quelques générations, I'origine captive est, en
général, I'objet d’'un oubli tacite. Elle est rarement rappelée
aux individus, a moins que leur conduite orgueilleuse, qu’une
richesse trop rapide et trop complaisamment étalée leur vaillent
la sanction de 'opinion publique. Méme dans ce cas, on évite
des propos directs, blessants. On se contente d’allusions telles
que « Ne sois pas si fier, coq, ta mére n’est que la coquille d’un
ceuf ». De ce point de vue, la société Baoulé est fondamenta-
lement une société d’intégration et non pas une société de di-
vision en castes ou en groupes. Elle vise & absorber les éléments
étrangers et a les fondre en elle -méme au lieu d'en faire des
groupements a part.

Il. Statut et activités spécialisés.

Les activités économiques spécialisées et les habiletés par-
ticulieres ne constituent que des éléments assez faibles de dif-
férenciation sociale.

Le Baoulé est avant tout un agriculteur, et, par rapport a cette
activité fondamentale, toutes les autres activités occupent une
situation plus ou moins marginale.

Assurément, certaines spécialités peuvent conférer du pres-
tige et représenter des sources de revenus importantes. Mais,
d’'une part, il n'existe pas d’activité spécialisée comme humi-
liante ou dégradante, ou liée a un statut social inférieur, et,
d’autre part, aucune activité spécialisée ne semble avoir été le
privilege d’une caste, d’un groupe ou méme d’une association
particuliére d’initiés (6).

Certaines activités artisanales : travail du fer, du cuivre et
du bronze, travail du bois (7), confection de couvertures d’écorce
battue, vannerie, poterie pour les femmes, et surtout orfévrerie
et tissage, sont parfois I'objet d’une spemallsatlon par villages
ou par tribus.

Mais il s’agit la de spécialisations régionatles et non pas liées a

(1) Kaga semble avoir désigné autrefois surtout les captits achetés,
généralement originaires du Nord. Aujourd’hui, on étend cette appel-
lation aux captifs prisonniers de guerre {Alomoué) et aux personnes
données en gage d'une dette (Aoua) ou parfois a leurs descendants.

(2) Et parfois méme plus que les autres : c’est ainsi que les premiers
scolarisés, les premiers a étre envoyés dans les «écoles des otages »
furent en général des fils de captifs ou de captives.

(3) Voir : Annexe en fin de chapitre.

(4) Dans deux des quatre villages ou nous avons fait des études plus
approfondies, les chefs de villages étaient des fils de captifs, ce qui ne

les avait pas empéché d’hériter de la chefferie. Ajoutons toutefois qu'il

s'agissait de villages pauvres et placés assez bas dans la hiérarchie
politique traditionnelle et ayant, de ce fait, beaucoup de mal a récupérer
des utérins.

(5) Chez les Bro, il existait méme un rituel At6-vlé qui pouvait étre
appliqué aux épouses captives et qui mettait ainsi leurs enfants sur le
méme rang que les Atd-vié-ba authentiques.

(6) A I'exception de certaines activités, liées a f'or.

(7) Travail utilitaire du bois, en particulier la fabrication des siéges.

— 164 —



un statut social (1) particulier, ou a des castes, ou a des asso-
ciations, comme cela est souvent le cas en Afrique.

L artisan, en général, ne se différencie pas fondamentalement
des autres hommes; dans sa vie, les activités agricoles occupent
une place importante, si ce n'est prépondérante.

Les activités guerriéres sont moins valorisées par les Baoulé
que par leurs voisins, les Gouro. Dans le contexte précolonial,
conformément aux principes Akan, les chefs ne s’exposaient pas
inutilement dans les combats. Les combattants des premiéres
lignes étaient souvent d’anciens captifs. Les « Guerriers» et
les « Bourreaux » étaient des spécialistes de I'effusion de sang.
On les appelait les Alou. lls étaient prédestinés a cette fonction
dés la naissance et inspirent encore au reste de la population
un vif sentiment de crainte — mélé de mépris et de répulsion.
Un Alou est un peu considéré comme un aliéné mental. Mais,
en dehors de ce fait, il a les mémes activités journalieres que les
autres, et aucune supériorité ne lui est reconnue sur le plan
social.

Bien gu’ils aient été un peuple de conquérants et qu’ils aient
soutenus contre leurs voisins de nombreuses guerres, ils n'ont
jamais apprécié la violence et les formes d’agressivité ouverte.

Dans le contexte traditionnel, les spécialités qui se rap-
prochent le plus des activités guerriéres : la chasse et le
commerce avec Tiassalé, représentaient des sources de revenus
souvent importantes et pouvaient -conférer du prestige. Le
chasseur affrontait les dangers de la brousse et était censé
connaitre les Bro-nigé (les choses de la brousse, étre surna-
turels qui habitent la nature sauvage et n‘ont pas encore été
domestiqués).

C’est de cette aptitude a manipuler certaines formes du sur-
naturel que le chasseur, encore aujourd’hui, tire la majeure
partie de son prestige. La chasse était aussi une source de reve-
nus non négligeable; non seulement le gibier était trés apprécié,
mais encore il jouait un réle important dans les prestations
de mariage (2), et de ce fait il trouvait toujours acquéreur.
Cependant, il n’existait pas d'associations de chasseurs. Bien
au contraire, la chasse prestigieuse était une chasse indivi-
duelle et solitaire (3).

Quant au marchand qui faisait le commerce avec Tiassalé,
il affrontait les dangers de la route; il risquait d’étre tué ou
gardé en captivité s’il était surpris par des villageois avec les-
quels il n’entretenait pas de rapports dalliance; mais, en
revanche, s'il réussissait, il réalisait des bénéfices considérables
et faisait rapidement fortune. Malgré cela, I'activité commer-
ciale ne s'est jamais développée chez les Baoulé comme une
spécialité, mais comme une occupation secondaire. Les asso-
ciations de marchands étaient rares, de faible envergure et de
courte durée : elles groupaient quelques commergants de vil-
lages voisins ou apparentés qui unissaient leurs forces pour
une ou plusieurs expéditions vers Tiassalé.

Aujourd’hui, les Baoulé ont a peu prés complétement aban-
donné les activités commerciales sur de grandes distances (4).

Les spécialités thérapeutiques et magico-religieuses sont
encore aujourd’hui celles qui offrent les plus hauts revenus
et qui donnent le plus de prestige.

a) Les guérisseurs (5). En générai, la plupart des guérisseurs
ne possédent qu’'une ou deux spécialités (6). Toutefois un petit
nombre d’entre eux connaissent des remédes pour la plupart des
affections graves et acquiérent une notoriété qui dépasse par-
fois les limites de la tribu ou du canton. Ils sont souvent appelés
en consultation et se font verser des honoraires élevés.

Il n’existe pas d’associations de guérisseurs. On peut acquérir
les recettes de préparation des remédes par héritage de 'oncle
utérin, de la mére ou du pére; on peut aussi les acquérir par
achat, en général lorsqu’on a soi-méme été malade et qu’on a
eu recours a un guérisseur (7). Ce dernier apprend au patient
a fabriquer les remeédes dont il a besoin; le patient une fois guéri,
peut exercer a son tour, mais est obligé de partager les hono-
raires avec celui qui lui a enseigné l'art de soigner, tant qu’il
ne lui a pas payé, en plus du prix de la cure, le prix de I'appren-
tissage (8).

b) Les devins (9). La divination est trés courante chez les
Baoulé et un grand nombre de personnes connaissent au moins
I'une des nombreuses techniques divinatoires utilisées. Aussi

cette spécialité n’apporte-t-elle ni grand prestige, ni hauts’

revenus lorsqu’elle ne s’accompagne pas d’'autres spécialités.
c) Les voyants (10). Ce sont des devins inspirés, qui sont
capables de prophétiser et prédire sans le secours de tech-

niques divinatoires. lls sont plus rares gue les devins ordinaires
— et certains connaissent une grande notoriété.

d) Les cultes spéciaux.

Il existe de trés nombreux cultes a fonctions spécialisée :
«nzué» (Yeau) par exemple et ses manifestations «Tano »,
«Nzi», etc. (11) sont souvent I'objet de cultes de fécondité.

« Ndolé-Kpolé », charme qui se présente sous la forme d’'une
cordelette que les femmes portent a la hauteur du genou, et
qui est censé assurer la réussite socio-économique des enfants
(12) tend & devenir I'objet d’un culte : on'I'invoque, on le remercie,
on lui offre des sacrifices. Il existe aussi des cultes trés puissants
a fonction protectrice et vindicative qui assurent a leur pro-
priétaire prestige et richesse.

Pas plus que les guérisseurs, ces spécialistes ne forment
d'associations particuliéres qui recouperaient I'organisation
territoriale.

‘Certes, les spécialités thérapeutiques et magico-religieuses
peuvent donner prestige et richesse; mais elles ne constituent
pas le privilége d’'un groupe ni méme d’une association d’intérét.
Elles sont ouvertes a tous ceux qui manifestent des aptitudes
pour ce genre d’habiletés ou qui: sont capables d’assumer les
frais de leur apprentissage.

L'exercice des activités spécialisées n’est donc guére utilisé
par la société Baoulé comme critére de différenciation sociale :
méme lorsqu’elles apportent a celui qui les exerce prestige et
richesse, les activités spécialisées restent attachées a des indi-
vidus et ne sont pas liées a des groupes sociaux; tout au plus,
comme dans {'artisanat, sont-elles parfois 'objet d'une régio-
nalisation.

IV. Statut et richesse.

Sans aucun doute, la richesse constitue un critére important
de différenciation sociale : éiément de définition d'un statut
social élevé, elle représente I'un des principaux fondements du
prestige. Toutefois, d’'une part, elle n’est pas une qualité indif-
férenciée et, d’'autre part, les attitudes a son égard ne sont pas
sans ambiguité.

Le caractére non-univoque de la richesse en tant que critére
de différenciation sociale renvoie & des facteurs historiques.
Lors de leur installation dans la région de Bouaké, les Baoulé
ne possédaient comme richesses que celles qu’ils avaient
apportées avec eux de P'Ashanti et, pendant longtemps, les
nobles, les Agoua furent les seuls a les détenir. '

Cependant les guerres victorieuses contre leurs voisins
— Gouro & I'ouest, Agni a I'est — la découverte des gisemerits
auriféres du Yaouré et du Pays Agba et surtout celle des gise-
ments de la région de Kokumbo — a l'exploitation desquels

(1) Alexception du métier de forgeron qui entraine un statut nettement
a part. Cette catégorie d'artisans inspire en général aux Baoulé une’
réaction ambivalente de respect et de répulsion. Elle est due au ¢coté
religieux de ce métier et aussi au fait qu'un grand nombre de forgerons
sont d’origine étrangére (Tagouana installés dans la région de Bouaké
depuis plus ou moins longtemps).

(2) Ces prestations en viande de chasse sont de plus en plus remplacées
par des prestations en numéraire.

(3) A linverse de la chasse collective de saison séche, qui se fait a
I'occasion des feux de brousse.

(4) A 'exception des tisserands et des orfévres semi-spécialistes des
viffages Aitou et Nanafoué situés entre Tiébissou et Yamoussoukro.

(5) «aéréyiboué ».

(6) Beaucoup de gens connaissent un ou deux remédes pour les mala-
dies bénignes.

(7) Ou lorsqu’il s’agit d’un proche parent.

(8) Ajoutons qu’il existe aussi des cas de révélation onirique.

(9) 1l n'existe pas de terme générique pour le devin : pour le désigner
on utilise ie nom de la technique utilisée suivie du suffixe «yifoué » :
celui qui voit, celui qui connait. Par exemple « Gbékré yifoué » est celui
qui procéde a la divination au moyen d’objets déplacés par des $ouris
enfermées dans une boite (Gbékré : souris). .

(10) On les appelle Wonzuéyifoué par référence a leur qualité de
voyance et Komié-fué (danseur) car ils prophétisent en dansant, inspirés
par un Asyé-usu (génie de la terre) ou un Amoué (divinité).

(11) Les rivieres du pays Agni-Baoulé.

(12} Dans un contexte moderne : réussir au certificat d’études, gagner
de l'argent, etc.

— 165 —



participérent la plupart des tribus — enfin, le commerce avec
Tiassalé, provoquérent un afflux de richesses nouvelles qui,
au lieu de se concentrer aux seules mains de la couche nobi-
liaire, furent I'objet d’'une grande diffusion.

Une nouvelle catégorie sociale fit alors son apparition;
les riches, le Bré-ngbi (1) dont la richesse ne tirait pas son
origine d’'une transmission ancestrale, mais était d’acquisition
récente.

Encore aujourd’hui, on distingue nettement les Agoua des
Bré-ngbi; toutefois, ces derniers, leurs héritiers et leurs descen-
dants, sont maintenant considérés comme des «riches de tra-
dition » auxquels on oppose les Bla-ndré, les nouveaux riches,
qui ont fait fortune a la faveur de la colonisation.

Le peu d’estime dans lequel sont généralement tenus les
Bla-ndré ne provient pas seulement du fait que, souvent, ils
se sont enrichis en se faisant les auxiliaires actifs de I’Adminis-
tration coloniale, mais aussi, du fait que la richesse revét un
caractere d’honorabilité et de respectabilité beaucoup moins
lorsqu’elle est le fruit du travail personnel ou du commerce
que lorsqu’elle a été héritée. En effet, dans ce dernier cas,
elle entre dans le domaine du sacré, puisqu’elle appartient
non pas aux vivants, mais aux Oumié, aux manes des ancétres
qui I'ont transmise et au nom desquels elle doit étre conservée.
Par référence au systéme de valeurs traditionnelles, qui, méme
aujourd’hui contribue encore largement a former les attitudes
et a orienter les réactions des individus, méme de ceux qui
sont ou ont été en contact avec des milieux non-traditionnels,
il ne suffit pas d’étre riche pour étre considéré.

La triple différenciation entre nobles (Agoua), riches de tra-
dition (Bré-ngbi) et nouveaux riches (Bla-ndré) et les jalousies,
les tensions, les sentiments d’hostilité qu’'une telle différen-
ciation suscite, explique en partie I'ambiguité fondamentale
des attitudes dont la richesse est I'objet. Recherchée et désirée,
dans la mesure ou elle confére du prestige, elle est en méme
temps crainte et redoutée, car elle peut faire naitre chez les
autres l'envie et la jalousie qui sont des sentiments particulié-
rement maléfiques et sont capables, dit-on, de faire mourir
celui qui en est I'objet (2). :

Toutefois, ce n’est pas. la, la seule raison des attitudes néga-
tives a I’égard de la richesse qui s’enracinent dans des couches
plus profondes du systéme de valeurs traditionnelles. Larichesse,
en effet, n'est pas congue comme étant le bien des hommes
vivants, mais celui des morts, des manes des ancétres; elle
est thésaurisée en leur nom et n’est guére dépensée qu’en leur
honneur, lors des funérailles (3).

Le Dia, le trésor héritage qui se transmettait de générations
en générations en lignée utérine, qui assurait la cohésion et
I'unité du groupe social, et dont la pérennité était le garant
de la pérennité du groupe, comprenait peu de biens destinés
a l'usage ou a la consommation, mais surtout des biens de
prestige et d’apparét et des objets cultuels : bijoux en or, pagnes
et couvertures de cérémonie, insignes de la chefferie, tambours
sacrés, etc. La richesse comprenait toutefois un bien de consom-
nation : le gros bétail, et un bien d’échange : I'or sous forme de
poudre. Mais le gros bétail n’était guére abattu qu’a I'occasion
des funérailles (4). La poudre d'or (5) entrait certes comme
élément d’échange dans les grosses transactions; toutefois,
a la mort de I'homme qui I'avait acquise, elle devenait un bien
sacré, aussi intangible que les autres éléments du Dia. Tout au
plus pouvait-on mettre en gage la poudre d'or et les bijoux
du trésor, mais le bénéficiaire du gage, ou ses héritiers, n’avaient
pas le droit de le vendre et ni de le metire en gage a leur profit,
qu’avec I'accord de son premier propriétaire ou de ses héritiers.

Non seulement un homme ne pouvait pas disposer librement
de la richesse (6) qui lui avait été transmise par les ancétres
et dont il n'était que le dépositaire et le gardien pour le bénéfice
des générations a venir, mais encore, il hésitait & dépenser
pour lui-méme ou pour les siens la richesse qu’il avait acquise
par son travail ou dans le commerce. llla conservait pour accroitre
la part d’héritage qu’il laissait & sa mort. Plus cette part était
considérable, plus il avait de chances de laisser un nom, de deve-
nir un Oumié important, auquel on se référait et auquel on offrait
des sacrifices et des libations. Tenu a conserver ce qu’il tenait des
ancétres pour les générations futures, il se sentait obligé de
conserver aussi pour elies ce qu’il avait acquis par lui-méme. Dans
le contexte traditionnel, les vivants se dessaisissaient de leurs
richesses au profitdes mortsetdes générations avenir (7). Une telle
aliénation ne pouvait se maintenir que dans un systeme éco-

nomique ou dominait largement l'auto-consommation et ol
la richesse consistait surtout en biens de prestige. Aujourd’hui,
la relative abondance du numéraire et des marchandises d’ori-
gine étrangére, la part de plus en plus importante des dépenses
monétaires dans la vie courante, tendent a 6ter a la monnaie
le caractére sacré qu’elle possédait autrefois, il y a encore une
vingtaine d’années, en tant que substitut de 1'or traditionnel
et support, au méme titre que ce dernier, de la richesse qui
constituait le fondement de la cohésion et de I'unité des groupes
sociaux au fil des générations.

En effet, lorsque des premieres espéces monétaires firent
leur apparition, avant méme la conquéte coloniale (8), elles
furent considérées comme un substitut de l'or traditionnel
parce qu’elles jouaient le méme rdle que lui dans les transac-
tions. C’est ainsi qu’autrefois les piecesde monnaie, puis plus tard,
les billets de banque, une fois acquis, étaient conservés pour
le Dia (9). Mais la monnaie, quoiqu’elle pat revétir un caractére
sacré comme appartenant ou destiné au Dia, ne semble pas
avoir représenté une puissance surnaturelle en elle-méme
comme c’'était — et c’'est encore — le cas de l'or (10). Aussi,
la monnaie, accessible a tout un chacun et appelée a étre
manipulée quotidiennement tend-elle a perdre son caractére
sacre.

Toutefois, cette désacralisation de la monnaie est loin d’étre
achevée, et ce n’est pas sans éprouver quelque sentiment
de crainte et de culpabilité, que maint Baoulé entreprend, pour
lui-méme ou pour sa famille, des dépenses d'usage ou de
prestige individuel. Ces deux tendances, éviter de dépenser
et éviter de montrer la richesse (11), sont encore vivaces.

Par ailleurs, les tentatives d'accumulation de richesses indi-
viduelles sont le plus souvent découragées par des processus
spontanés d'égalisation qui interviennent sous forme de redis-
tribution et de consommation collective de biens, non seulement
a l'occasion des funérailles, mais aussi par le truchement des
sacrifices expiatoires aux diverses puissances surnaturelles.

(1) Bré-ngbi semble étre un terme originaire des populations de
Basse-Coéte qui faisaient autrefois du commerce avec les navires euro-
péens. On le rencontre, le plus souvent orthographié Brembi, dans la
plupart des relations de voyage sur I'ancienne « Cote des Dents ».

(2) De méme que la rancune; d’oti 'importance de lademande de pardon
dans les conflits : Yaki (Ya=colére; Ki = racine des verbes ayant le sens
de couper, retrancher, fendre, etc.; Ya signifie aussi douleur, et est
utilisé dans le terme de condoléance Yako).

(3) Les autres occasions ol la richesse est dépensée ou étalée sont
rares : mariage At6-vlé, certaines cérémonies liées a des rites de puberté,
et la cérémonie de sortie d’excision dans les régions ou elle est pratiquée.
Dans ces deux derniers cas, il s’agit beaucoup plus de manifester la
richesse que de la dépenser : les jeunes filles ou ies jeunes femmes sont
a ces occasions parées de bijoux et de pagnes qui réintégrent le Dia a
la fin de la cérémonie.

(4) Ou, plus rarement, a l'occasion des sacrifices.

(5) L'or lui-méme, par ses attaches avec le surnature! (il appartient
primordialement & la terre, Asié, a laquelie il a fallu 'arracher) est investi
de puissahces dangereuses qu’il convient de manier avec précautions;
quelle que soit son origine, acheté ou acquis par héritage, il est toujours
manipulé avec crainte et respect.

(6) Méme pour mettre en gage un objet du Dia, il devait obtenir I'accord
des autres membres de sa famille,

(7) Ce fait est fréquent dans les économies de pénurie relative — et
particuliérement dans les civilisations ou la subsistance de base est un
tubercule qui n’est pas susceptible de longue conservation comme le sont
les céréales — ou le probléme est moins d’accumuler des surplus de biens
mais de trouver des modalités de consommation pour les surplus acci-
dentels. .

(8) Ce n'est probablement qu'au moment de la grande période de
traite de Jackville que les espéces monétaires européennes commen-
cérent a pénétrer dans I'hinterland éburnéen.

(9) On trouve encore de vieilles piéces; quant aux vieux billets, ils sont
fort rares et ont généralement éte détériorés.

(10) L'or, primordialement appartient a la terre Asié. L'or peut tuer
('or est le plus puissant des «fétiches » (sic) disait un informateur).
Ceux qui le cherchent ou ceux qui le possédent ou le manipulent en
grosses quantités, ceux-ci doivent é&tre protégés par un Amoué trés
puissant : « Léla ». La poudre d’or était autrefois bue au cours des ordalies
et pouvait tuer celui qui mentait. .

(11) Cette tendance a dissimuler la richesse s’est trouvée renforcée
dans les débuts de la période coloniale par les exactions que commirent,
dans certains cas, les gardes cercles et les auxiliaires de I'Administration
pour faire rentrer I'impdt.

— 166 —



En effet, les cultes rendus aux Asye-usu (génies de la brousse)
et surtout aux Amoué (divinités) (1) sont non seulement des
moyens de contrdle social et politique, mais aussi des moyens
de contrdle économique. Lorsqu’une personne tombe malade (2),
avant méme d’entreprendre toute thérapeutique, il convient
de consulter un devin ou un voyant afin de savoir quelle puissance
surnaturelie a été offensée par le patient et quel genre de sacri-
fice expiatoire il doit offrir. Le voyant, encore plus que le devin (3),
est particulierement libre de ses prédictions et se fait facilement
I'interpréte de I'opinion publique pour taxer de sacrifices oné-
reux un patient « nouveau riche ». Ceuxsci sont généralement
d’autant plus vulnérables qu’ils n'ont pas derriére eux ces lon-
gues lignées d’ancétres protecteurs que possedent les riches
d’établissement plus ancien. Toutefois, ils ne sont pas sans
défense, car ils peuvent faire I’acquisition d’un culte puissamment-
protecteur et vindicatif qui les mette a I'abri de la malveillance
de V'opinion publique ou de tel voisin jaloux. Ajoutons que les
cultes modernes de type collectif, tels que Tété-Kpéa ou Tigari (4),
assurent a leurs affiliés une protection efficace contre la mal-
veillance.

En fait, la capacité d’accumuler des richesses et de les mani-
fester par des dépenses est largement fonction, pour une part
du caractére et de la personnalité des individus et pour V'autre,
du contexte global propre au village ou au groupe de villages.
Méme dans le Nord du pays, ol la principale source de richesse
— café et cacao — est peu importante, quelques individus

ont pu, néanmoins, édifier des fortunes considérables en inves-
tissant en milieu urbain (immeubles), dans les transports rou-
tiers et dans les plantations extérieures. ll s’agit certes, pour une
grande part, de personnages politiques importants : chefs de
tribus et chefs de cantons. Toutefois, méme de simples indi-
vidus ont pu réussir en ce domaine. En général, il s’agit d’indi-
vidus beaucoup plus violents et autoritaires que ne l'est fa
personnalité moyenne. Leur sécurité repose sur leur propre
personnalité et sur les nombreuses puissances surnaturelles
qui leur ont échu par héritage ou par hasard, ou dont ils ont
fait eux-mémes l'acquisition, et qui les investissent de pouvoirs
et de forces appelant la crainte et le respect.

La richesse ne saurait donc se suffire & elle-méme pour confé-
rer prestige et haut statut.

(1) Les Umié (manes des ancétres), le Kra (sorte d’esprit personnel
transmis en lignée masculine), divers cultes individuels, sont aussi
utilisés comme moyen de faire payer des sacrifices onéreux.

(2) Le méme processus peut s’amorcer & partir d’'un déceés.

(3) En effet, le voyant est un inspiré, alors que le devin a bésoin d'un
support matériel constitué d’objets disposés au hasard dont la configu-
ration contient des significations a élucider. Toutefois, d’'une part, le
devin habile peut fort bien tricher avec le hasard et, d’autre part, les
configurations n'ont pas de significations univogues, mais réclament
une interprétation.

(4) Voir Document 9.

— 167 —






F - LES CARACTERISTIQUES DEMOGRAPHIQUES DES GROUPEMENTS FAMILIAUX

Nous voici au terme de l'analyse historique et sociologique.

L’étude des groupements familiaux, effectuée par les socio-
logues, méne aux conclusions suivantes :

1 — Pl'Auro est ['unité familiale derniére. C’est le plus petit
groupe d’individus que l'on puisse isoler dans la structure
sociale.

2 — ['Auro est une unité de faible cohésion sociale et écono-
mique.

3 — cette faible cohésion n’est pas un phénoméne récent,
mais un fait ancien et durable.

Nous allons exposer maintenant les résultats des études
effectuées par le démographe, I'agronome et I'économiste.
Disons tout de suite que si ces derniers rejoignent les socio-
logues pour reconnaitre que I'Auro est une unité de faible
cohésion sociale et économique, ils divergent fondamentale-
ment sur les deux autres points.

Pour les économistes :

— il existe une unité derniére qui n'est pas I'Auro, mais un
groupement domestique qui sera appelé dans la suite des études,
P'unité budgétaire €élémentaire ou I'exploitation agricole.

— cette unité élémentaire est un fait nouveau et I'Auro devait
étre primitivement de cohésion plus forte.

Cette opposition, qui fut permanente tout au long de la phase
d’étude sur le terrain, doit étre éclairée et réduite par I'analyse
des résultats. .

Nous examinerons successivement les arguments présentés
par les deux parties, ayant toujours a I'esprit I'enjeu du débat :
la mise en ceuvre d'une politique de développement rural.

1 - Les données sociologiques.

La connaissance des structures de la parenté fournit au socio-
logue le cadre opératoire & l'intérieur duquel les régles poli-
tiques et religieuses peuvent étre appréhendées et interprétées.

Le sociologue a parfaitement démontré comment, du fait
de l'existence de la double lignée agnatique et utérine, un
individu appartient presque toujours & deux groupements
familiaux étendus. Cette ambiguité fondamentale et le choix
possible qui en découle théoriquement pour I'individu explique
la faible cohésion de I'Auro et son extréme fragilité.

Si cette caractéristique constitue, aujourd’hui, une donnée
spécifique du systeme social Baoulé, il semble que seules les
conditions historiques récentes lui aient permis de se mani-
fester. Ce point sera examiné ultérieurement.

S’il apparait que, du point de vue de la parenté, de la politique
et de la religion, I'Auro constitue effectivement I'unité derniére,
la question reste & examiner sur le plan des rapports écono-
miques. Or, si le sociologue affirme que, I’Auro ne constitue pas
une unité homogeéne, il n’intercale pas pour autant d’unité
intermédiaire entre Iindividu et I'Auro auquel il appartient.
Cela revient en quelque sorte & négliger ou & sous-estimer le
réle et I'importance des rapports économiques objectifs entre
les individus et & leur méconnaitre la capacité de concevoir de
nouvelles structures.

Nous devons constater ici une hétérogénéité entre la struc-
ture économique objfective et les autres structures sociales.
Il ne semble pas que cette distorsion soit pergue par la cons-
cience collective’ Baoulé. En effet, s'il existe & lintérieur de
I’Auro un groupe domestique plus restreint, aucun mot n’existe
pour le désigner, aucune place ne lui est reconnue dans fa
structure sociale.

Ainsi,dans la mesure o les structures sociales expriment les
options idéologiques et les situations économiques du groupe,
il semble que, dans le cas des Baoulé, il soit encore trop tét
pour que les structures sociales rendent compte d’'une modi-
fication des structures economiques au niveau de I’Auro.

En d’autres termes, le changement économique est encore
trop récent pour avoir déterminé un changement social suffi-
samment sensible. Si les phénomeénes économiques nouveaux
sont pergus au niveau des individus, ils ne sont pas encore
reconnus par les groupes, ni a fortiori, par la société globale.
Vu sous cet angle, I'Auro apparait comme une image biaisée,
relevant plus, sous son aspect statique, de la perspective de
I'ethnographe que de celle du sociologue.

Les données historiques contribueront a éclairer cette ten-
dance de I'Auro au morcellement.

1l - Les données historiques.

L’étude du systéme foncier a montré que, si le droit d’usage
d’une terre ne pouvait étre refusé & un individu, la terre, en tant
qu’intermédiaire entre Dieu et les hommes ne pouvait étre qu’un
bien collectif géré par la chefferie du terroir. L'existence, a
I'époque précoloniale, d’'un seul secteur agricole, le vivrier,
et la quasi-absence du numeéraire, donnait & I'Auro et a son chef
un instrument puissant du contréle du groupe. :

Ultérieurement, I'acquisition des captifs par les chefs d’Auro,
renforca le prestige et la richesse de ceux-ci, apportant ainsi un
élément nouveau de stabilité.

Mais un facteur de décomposition des Auro a fait son appa-
rition : I'émiettement des pouvoirs centraux. Alors que la Reine
Pokou et son successeur immédiat Akoua Boni, réussirent a
maintenir une autorité centrale, leurs descendants ne purent
se faire obéir; les tribus, sous-tribus et groupes refusérent
lautorité centrale et ainsi se créa dans I'ensemble du pays
Baoulé une multitude de groupes et de sous-groupes, auto-
nomes les uns des autres, qui donne encore aujourd’hui une
impression de mosaique extrémement compliquée.

La colonisation, en libérant les captifs, en assurant la libre
circulation des hommes et des biens, en instaurant un impét de
capitation, en introduisant les cultures marchandes et la mon-
naie, allait :

1 — renforcer le phénoméne de décomposition de I'Auro.

2 — permettre aux individus de « jouer » sur la double lignée
de parenté.

L’'introduction des cultures pérennes allait sensiblement
modifier le régime foncier. Bien que la terre soit toujours un

- bien collectif inaliénable, les droits d’usage se sont renforcés

considérablement et ceux-ci ne peuvent plus étre mis en cause.
Ce caractére de permanence des droits est extrémement impor-
tant, du fait de fa rareté des terres permettant les cultures
pérennes.

Ainsi, 'individualisation des.droits d’une part, et les condi-
tions économiques d’autre part, expliquent I'apparition d'une
unité économique derniére nouveile, et 'affaiblissement consi-
dérable de I'Auro comme unité économique.

Il - Les données économiques.

L'analyse des résultats des enquétes va permettre de clarifier
ce probléme de la recherche de l'unité économique derniére.

Rejetons tout de suite I'argument qui consisterait & dire :
« les résultats d’enquétes statistiques ne sont que le reflet des
concepts de départ », car seule 'analyse quantitative, qui décrit
les corrélations et les distributions des quantités mesurées,
permet de saisir les incohérences et les aberrations, qui ne
peuvent pas ne pas apparaitre si les concepts retenus ne cor-
respondent pas a la réalité sociale.

1/La définition des concepts.

— La description, par des sociologues, de la réalité écono-
mique a montré : ’ )

al que I'Auro ne constitue pas une unité économique homo-
‘géne et stable.

bl qu’il n'existe pas d'autre unité entre Pindividu et I'Auro.

¢/ que la terre tend & échapper & I'Auro par une confirmation
progressive a titre permanent et héréditaire du droit d’usage.

Donc I'Auro ne contréle plus les facteurs de production et ne
dicte plus sa volonté quant & I'utilisation des ressources. )

— L'unité d’'étude n’ayant pu étre définie par les sociologues,
une enquéte-test a été lancée. Elle a consisté a appréhender
puis a définir empiriquement, la fagon dont un individu donné se
procurait ses principales ressources monétaires ou non, se
nourrissait, a déterminer qui lui fournissait les services ménagers
habituels, de qui il dépendait économiquement ou qui dépendait
de lui.

Cette étude, menée sur quatre villages, a permis de détecter

_des criteres relativement stricts quant a « 'organisation domes-

tique » des individus (patri-localité, appropriation des produits

L — 169 —



agricoles et des recettes éventuelles, utilisation des forces de
travail, utilisation des recettes...).

Production, Revenu et Répartition formaient les éléments
constitutifs de I'unité recherchée.

2/Les résultats.

Apres avoir explicité ces données aux enquéteurs, les diffé-
rentes enquétes furent lancées. Il est certain que des ambi-
guité subsistaient dans notre esprit et dans celui des enqué-
teurs; ceux-ci devaient résoudre sur place les difficultés
rencontrées, possédant outre les consignes générales, la
connaissance du milieu et de son fonctionnement.

A priori, il était donc possible d'affirmer que si des ambi-
guités se présentaient dans de trés nombreux cas, ce qu’affir-
maient les sociologues, les solutions retenues par les enquéteurs
ne seraient pas identiques, puisque laissées & leur initiative.
A larbitraire éventuel du concept retenu risquait donc de
s’adjoindre I'arbitraire des décisions des enquéteurs.

Les résultats quantitatifs enregistrés écartent ces hypothéses.
En effet, dans 95 % environ des cas :

— -en démographie

a/ les unités retenues comprennent, entre 2 et 17 personnes;

b/ les Auro étudiés comprennent entre 10 et 140 personnes,

¢/ les Auro sont composés de 2 & 25 groupements domes-
tiques. Les distributions étant Jog-normales.

— en agriculture.

al le nombre de parcelles cultivées par unité retenue varie
entre 4 et 14,

b/ les surfaces cultivées par unité retenue s’échelonnent
entre 0,5 et 8 ha, le vivrier allant de 0,3 & 2,5 ha.

c/ les actifs agricoles évoluent entre 1 et 5 personnes.

— en budget.

al les dépenses monétaires par unité obéissent & une loi
log-normale et se distribuent entre 5000 et 12000 F par an.

b/ les dépenses totales (autoconsommation comprise) par
unité varient entre 15000 a 200000 F par an.

L’homogénéité constatée dans les résultats, leur cohérence,
tend & démontrer la réalité du type d'unité retenue (1).

Conclusion :

L'enjeu du débat pourrait paraitre académique si de cette
confrontation ne devait résulter des principes d’action et d’inter-
vention sur le monde rural.

Ces deux approches d’'un méme monde en transformation
rapide montrent :

1/ que I'Auro continue a étre une réalité sociale dont il faut
tenir compte. Elle constitue encore a ce jour, I'unité officielle
et reconnue par la conscience qu’'ont les Baoulé de leur propre
organisation sociale.

2/ Mais, au-dela de 'apparence, 'élément moteur et productif
de la société Baoulé est constitué d’unités élémentaires dont
Imdependance économique vis-a-vis de ’Auro, s’affirme d une
maniére continue.

Le fait que les structures sociales des Baoulé ne refletent pas
encore de fagon explicite les modifications introduites par de
nouveaux facteurs économiques, n'annule pas cette réalité issue
d’un changement social en cours d’évolution.

Or, c’est en s’appuyant sur les rapports réels que les Pouvoirs
Publics pourront les transformer dans le sens du développement
rapide.

(1) Le probléme des « Unités d’Etudes » sera analysé dans le volume méthodologique. Soulignons ici qu’en ce domaine, il ne peut étre question de
« démonstration » : le résultat positif des « tests de cohérence » ne donne pas un motif de rejet de I'hypothése retenue.

Données de base : milieu rural (2)
492 126 habitants (99,4 % de Baoulé) (3)

8866 Auro
62 437 Unités élémentaires

84 694 ménages

} 71323 UBE

13371 Ménages

(Un chef d'Auro est en méme temps chef d’ UBE et chef de
ménage — Un chef d’'UBE est aussi chef de ménage:)

TAILLE MOYENNE DES UNITES

Moins de 15 ans Plus de 15 ans Total
Sexe " H F Total H F Total H F Total
Ménage 1,33 1,30 2,63 1,50 - 1,69 3,19 2,83 2,99 5,81
Unité élémentaire 1,58 1,53 3,11 1,78 2,01 3,79 3,36 3,54 6,90
Auro 12,70 12,28 24,98 14,28 16,10 30,38 26,98 28,38 55,36

(2) Les données de ce chapitre proviennent de I'’enquéte démographique menée en milieu rural.

Les groupements familiaux concernés sont :
— 'Auro, dans sa définition restreinte {voir chapitre A)

-— le groupement domestique dénommé par la suite : Unité Budgétaire (UB) ou Exploitation.
On appellera UBL, le groupement domestique d’un chef d’Auro (Unité Budgétaire Lignage) et UBE celui d'un individu n’appartenant pas & la chefferie
traditionnelle (Unité Budgétaire Elémentaire).
(3) La population de la zone de Bouaké a été estimée a partir de deux échantillons indépendants, qui seront décrits dans le document méthodologique.
Les chiffres obtenus, concernant la zone rurale, en 1962 sont :
— 1r estimation : 492 126 habitants
— 2¢ estimation : 518 500 habitants
L'écart entre ces estimations est trés faible; les 2 échantillons seront utilisés conjointement, suivant I'objet de I'étude. Aussi, le premier échantillon
permet de saisir les coliectivités rurales complétes; il sera utilisé pour I'analyse démographique des groupements familiaux. Le second, par contre, offre
I'avantage d’étre mieux réparti dans I'espace; il permet une étude ponctuelle de la répartition de la population et des densités ; il a été retenu pour I'étude
de Vimplantation de la population.
L’analyse démographique utilisera alternativement I'une ou l'autre de ces estimations.

— 170 —



1— Etude des Auro.
-~ 80% des lignages comportent entre 4 et 20 unités fami- Un lignage moyen est formé de 8 families élémentaires tota-
liales et la médiane se situe vers 10 familles. lisant 55 résidents.

TAILLE MOYENNE D‘UN LIGNAGE

Nbre de Familles
por lignage

r 32 T
30| |
28 |
| 26 l
| 24
| 22
| 20

13

.1si E
|

A VLR AR -

<

| 14
.12
.10 W

6

o
4
K ‘ '
i ;
15.29] 30-44 4559 60 e} plus Moyenne
l:s,1| 1,9 37,7 47,3

olo du fotal des Iignugeé
Age du cheF de lignage

V7778 Lourbes de Fréquence proportionnelies ou nombre de lignages por age dv chef de lignage

— 171 —



TAILLE MOYENNE D’UN LIGNAGE

Nbfe_ de résidents

por hgnage.
Em
190
180 ;
H170
160 a
150 : /
140
130 /
3|
120 : ’
4|
110 ’
4
100 ’
/
90 2
80 7/
’
- 70 %
L 60 - p
50 ; \
40 /
r30 q
20
H10
L o }
15-29] 30544 45 & 59 60 et plus — Moyenne
[ 1,9 37,7 | 47,3 ]
o/o du lotol des lignages
Age du chef de lignoge . _ |

7 Courbes de fréquence , praportionnelles au nbre de lignages por
m age du chef de lignage.
80 % des lignages totalisent entre 15 et 110 résidents, la médiane se situant vers 45 personnes.

REPARTITION DE 100 LIGNAGES SUIVANT LE NOMBRE DE FAMILLES

100~ TT

]

- 80

y

- 60

L a0

L bre d'
2 4 6 8 10 12 14 16 18 20 22 24 26 28 m;‘m’ﬁgm‘;g

La moitié des lignages comportent moins de 10 familles élémentaires et 75 % en comptent moins de 15.

— 172 —



Reparhtion de 100 fignages suivant le nbre de residents
{olo de lignages ayant moins de x résidents ).

r 100 vy
4 += -

190\ (15029 ans) ¢ . —+ "

80 oyenne ~

”
L H P
o NG| L7

- 60 : e
: /7

50 i /

a0 I/ 4

30 3
/4

20 .,.-’ /4

10 %

| o 77

0 20 40 80 80 100 120 140 160 180 200
Nombre de résidents par lignoge.

Outre Tlimportance des critéres quantitatifs, nombre de 50 % des lignages comptent 50 résidents au plus.
familles et nombre de résidents, une caractéristique fonda- D’'autre part, 50 % des résidents dépendent de chefs de
mentale des lignages est I’dge de leur chef. lignages agés de plus de 60 ans qui représentent eux-mémes
prés de 50 % des chefs de lignages. .

Ainsi, 50 % des lignages dont le chef a entre 15 et 29 ans ont
~au plus 30 résidents, alors que pour un age de 60 ans et plus

Reparfition de 100 lignages de chaque groupe
de taille sutvant ['age du chef de lignage

REPARTITION DE 100 RESIDENTS SUIVANT
L°AGE DE LEUR CHEF DE L1GNAGE

- 100 - " ":: =E; 7/ 7

-~ / ;::- 2% ’

60 [ . :::. %; % 4: l( :

ho // ;:: I::: RS :,’-;’::t . :.%:::- _x_?:‘;l _' :,f(:::_ o .

2 o N S
/ 10 \\%%k\\ QR T

L o N \\\\ ‘

L0
Age du chef 1-911D0-19] 20029]30539) 40459 60089 | 906149 |150et+
5 30 45 B0 75 35
¢ onoge. 94 152 [ s | 18 | w3 | 13

g
>

l:c/o por raphnrf au totol des lignages.
Nbre de résidents par lignage.

I I\

15 229 ans 300440ns 45a39%0ns 60 et plus

La proportion des chefs de lignages 4gés de plus de 60 ans
croit parallélement avec la taille des lignages.

— 6 % pour les lignages de 1 & 9 personnes.

— 60 % pour les lignages de plus de 90 personnes.

— 173 —



2 — Etude des unités familiales élémentaires (UBE). L'unité moyenne comprend 6,90 personnes; les dispersions
enregistrées sont dues a I'ambiguité de cette unité nouvelle qui
o Taille des unités familiales. peut étre plus ou moins «dégagée » de son Auro d'origine.

TAILLE MOYENNE D UNE FAMILLE

Nbre de residents
par famille .

[-15 157
H14 144
13 134
" 124
- 11 1
L 10 10 4
L o / 9 1
-8  ou—— : Meyen/': 8 A
L 7 / 7 1
6 / / 6 1
i o / ']
-4 i 1
L 3 3
L2 2
L1 141
L 0 0

15429 %50a44 45a59 60 er+

13,5 elo 35,70l B1o/o 19,80/0

|

ofo du Fotnl des Familles
Age du chef de Fomille o

%l COURBES de FREQUENCE .
Z 1_1/1 proportionnelies au nbre de familles par age du chef de Fomille.

La variation de la taille moyenne en fonction.de I'dge du chef stabilise ensuite avec une légére diminution aprés 60 ans.
de famille-est appréciable jusqu’a 40 ans (de 4 a 7); fa taille se

REPARTITION DE 100 FAMILLES SUIVANT LE NOMBRE DE RESIDENTS

{ ofo de Fumilles ayant moins de x résidents )

{ e - N

100 T
- 90 15 a 29 ang
PRt
- 80 e
" Moyenne 4.
- 70 . / x
- 60 x

I

2

10

Lo L#%

01 2 3 4 5 6 7 & 9 10 Y1 12 13 14 15 %6 17 18 19 20
Nombre de résidents par Famille.

— 25 % des UBE ont moins de 4 personnes. 3,5 résidents, alors que pour un &ge de 45 & 59 ans 50 % des
— 50 % des UBE ont moins de 6 personnes. familles comptent 6 résidents au plus. )
— 75 % des UBE ont moins de 9 personnes. D’autre part, 50 % des résidents dépendent de chefs de familles-
L’age du chef de famille est ici aussi un paramétre important : agés de plus de 50 ans, qui représentent eux-mémes environ
50 % des familles dont le chef a entre 15 et 29 ans ont au plus 40 % des chefs de familles. .

— 174 —



REPARTITION DE 100 RESIDENTS SUIVANT

Répgrtition de100 familles de chaque groupe

L'AGE DE LEUR CHEF DE FAMILLE

de taille suivant I’age du chef de famille

"‘00
100
80 4 90
/ 80
- 50— LTORYN
/ o
Lo Wy /
//
40 / % 7,
_zo — '30 / ’ / &
Y/ 20 N / /
| 0 10 i 7% //2
ol Z /
15 30 45 g0 75 hge duchef | o 7 2
de fomille. ST+
162 34 5ab T8 [9a10|11a14| 5] %
Ll
J
LB,Z 26,7 22,3 170 19985 4/9'11:5
o/o par ropport au total des Familles.
— 50 % des familles comptent de 3 a 6 personnes. ‘Nbre de residents par Famille,
— 75 % des familles comptent de 3 a 10 personnes. N
Les chefs de familles agés (45 ans et plus) croissent en pro- D 15029%a0a R34 455 5%ans
portion, parallélement & la taille de ia famille; dans le groupe S
de tailles (1 a 2), il s’agit de chefs de familles n’ayant pas pu L 30044 N E0et ol
conserver ou acquérir des enfants (1). m ertons k\ e plus.
Nombre de menages
par famille
B [ |
| |
- 6 | | 3
: |
L 5 ‘ g 5 4
- 4 1 E 4 -
r- 3 i . E : 3 1
| 1 z
| : :
ne Ry
- 1 _4 ! P ZER
| | |
] l l l l Q4
[,_ 154 29 304 44 45459 60 et + Moyenne
Lo 357 310 13,8

135
Eo /o du totsl des Familles.

Age du chef de famille.

o Composition des unités familiales.

Le nombre moyen de ménages (2) constituant une unité
familiale s’établit a 1, 2; il varie trés faiblement en fonction de
rage du chef de famille. Ce n’est que dans le groupe d'age
supérieur (60 ans et plus) que I'on constate une sensible aug-+
mentation (1,4).

Les transformations récentes semblent donc avoir touché la
grande majorité des Auro.

(1) Voir chapitre A.

(2) Nous appelons « ménage » un homme ou une femme, marié, veuf
ou divorcé, ayant ou non des enfants, dépendant d’'un chef d'unité
familiale.

— 175 —



Répartition « hommes - femmes ».
Le nombre moyen d’hommes croit régulierement en fonction

de I’dge du chef de famille; le nombre moyen de femmes suit
la méme progression, & un niveau légérement supérieur, puis

REPARTITION 2n ofo des HOMMES et des FEMMES

100

90

80

70

- 60

mo/// // / Z

-30/, , % 7 7

.20/ /// 77 / 4 //

L 1 / // /
15-29)  30-44 45-53 ] 6Dek+ Moyenne
135 357 31,0 19,8

777 A hommes 0o du latal des Fomilles
Age du chef de Famille
C—Jremmes 3

Répartition « moins de 15 ans - plus de 15 ans ».

Les moins de 15 ans représentent environ 45 % de la popu-

REPARIITION en 0jo des moins de15ans et des plus de 15 ans
"100
-90
- 80
|70

15-29 30-44 45-59 | 6Det+ _] Moyenne
55| 35,9 310 | 198 l

R { olo du batal des
78 Mo detSens B

[ IPius det5ans

Age du chef de Famille

s'inverse et décroit quand le chef de famille atteint et dépasse
50 ans environ.

Ce déséquilibre « Hommes - Femmes », constaté dans I'enquéte
démographique, semble &tre un reflet de l'instabilité générale
de la population (parenté, migrations...).

TAILLE MOYENNE

10

-9

-8

-7

-6

FS Femmes . .

5 : ‘.7,4-_;};?:‘:::-1:- :_".‘.m.ei

A -t ommes

L2 37/

- 4

Lo
15-29] 30-44 45-59 60et+ Moyenne
1350 35,7 31,0 19,8

o/o du total des Familles
Age du chef de famille

lation; en fonction de I'age du chef de famille, cette proportion
varie de 42 % pour la classe d’age inférieur, 4 40 % pour la classe
d’age superleur en passant par un maximum de 53 % pour la
classe d’ages 30 - 44 ans.

TAILLE MOYENNE

L9
- 8
7
-6
L5 Plus detbans_ «

L 4 /-l ”‘.:L +del5
- e @ - s ven -
L 3 : .

: '
/ Moins de 19 ans -dets

B 2 o,/',
-4 *
L 0
15-29 30-44 45-59 | 60et+ Moyenne
135 35,7 31,0 19.8
ofo du total des Fomilles A,J

Age du chef des Fomilles

— 176 —



Répartition des « moins de 15 ans » par sexe.

Les différences a 50 % des pourcentages de gargons et de

REPARTITION des gargons ef des Filles de moins de1Sons
FOO

30
- 80
- 70
- 60

Y
R MMMN N

L 0

Moyenne

15-29 30-44
138] 35,7

45-59 | 60et+
310 | 198

o/o du total des familles

Fomill
m Gorg0ns hae du cheF de famille
Filles

3 — Données globales.

Si les femmes peuvent prétendre a la chefferie avec les mémes
droits que les hommes, en fait, ces droits des femmes sont
légérement « bousculés » et les femmes sont trés rarement chefs
de villages ou chefs de lignages.

PARTAGE DE LA RESPONSABILITE
FAMILIALE ENTHE LES JEXES

B femmes [ hommes

1004
30 -
804
704
50-
50+
a0
30
20

10 4
0]

TheFs de li no es 3,30k Autres 68,60l
Chefs d’Unités élémentaires 23,2 oo

Chefs de ménages 430/

filles peuvent s’expliquer par les cessions de gargons lorsque
le chef de famille est jeune et au contraire par des acquisitions

de gargons lorsqu’il est plus 4gé. Mais le « surplus » global de
filles reste inexpliqué.

TAILLE MOYENNE

(25
bargons
L a !
3~ BEN .\\ Filles
, Y \\ -
F 15 ,,, ~ ~ Gorgons
' ]
Ly | /7 Filles
05
Lo
15-23]  30-44 45-53  |o0ets | Moyenne
135] 35,7 310 19,8

olo du total des familles
Age du chef de Fomille

Au cours de I'étude, on a rencontré 3 femmes chefs de villages
dans les 118 villages visités.

Dans I'échantillon démographique, on a recensé parmi les
chefs-de lignages 1,3 % de femmes.
Le graphique ci-dessous indique globaiement l'importance,

suivant I'age des hommes, des types de responsabilités fami-
liales.

REPARTITION DE iQO HOMMES RESIOENTS
DE plus de 15 ans,de GHAQUE TRANCHE d'AGE
SUIVANT leur RESPONSABILITE FAMILIALE

R

SLIRKS
ST
AN

‘Azéégééb«.

15-29 30-44
332%

o/o {Age

— 177 —



La responsabilité familiale varie considérablement suivant
le facteur age, ainsi :

— 50 % des chefs de lignages ont plus de 59 ans,

— 75 % des chefs de lignages ont plus de 52 ans,
alors que : :

— 50 % des chefs d’'UBE ont plus de 44 ans,

— 75 % des chefs d’UBE ont plus de 36 ans,

AGE MOYEN SELON LA RESPONSABILITE
FAMILIALE (Hommes)

et .
— 50 % des chefs de ménages ont plus de 32 ans,
— 75 % des chefs de ménages ont plus de 28 ans.

Si I'on considére I'age moyen, I'écart est de I'ordre de 10 ans
entre les types «autres», «chefs de ménages» et «chefs
d’UBE », puis passe a 15 ans entre «chefs d’'UBE » et «chefs
de lignages ».

POURCENTAGE GUMULE DES CHEFS
D'UNITES FAMILIALES AYANT PLUS
D'UN AGE DONNE (Hommes)

65 ans 100
o : N
155 :
o - N s
3 \
0 445 ans 5 \
/ I N—- - }——] 504
> 135 ans N AN
./ L SN N | s
/ 125 ans | N |
15 ans s - N 0
| Autres 364 Chefs dUnités Chefs o
mje ) élémenroi;:s 490l lignogses;do 15ans  30ans  450ns  GOans 75ans  SQans
Ménages 8 o/o ceessesses Autres
= Chefs de ménoges
Chefs d‘Unités élémentaires
w— — . Chefs de lignages
4 — Les habitudes matrimoniales.
e Les chefs d’unités.
Rappelons les effectifs des personnes de plus de 15 ans sur lesquelles porte I'analyse.
Chefs lignages Chefs UBE Chefs ménages Autres Total
Nombre 8774 . 62178 97N 46 160 126 903
Hommes........ % 7 49 8 36 100
Nombre 112 259 3580 - 139233 143 184
Femmes ........ % 0,1 0,2 25 97,2 100
Nombre 88 62 437 13371 185393 270087
Total ........... % 33 23,2 4.9 68,6 100

— 178 —




a) Situation matrimoniale.

CHEFS de LIGNAGES CHEFS5 D'UBE
HOMMES HOMME S

T

]MorieE

L/

2]15-29| 30-44 | 45-59 | 50-80 215-29| 30-44 | 45-59 | £0-80
2l 3. 11,8 37,7 47,3 ef 135] 35,7 | 31,0 19,8
I n’y a pas de différences significatives entre les deux répartitions.
CHEFS DE MENAGES CHEFS PE MENAGES
FEMMES HOMMES
. . . O T T I TS g
1 2 NS TS OIS V2
N7 AL
80 ' 80 [Vequ e} divorces
o - = ’ ! )
}so» . k60
L gof - [Bvorcéess / a0
= N / ‘
20 i P / 200
: celibataires ¢ ;- LIC elibalaires)
[_0 e -:_'——-1\ " T :.':::'__‘__.t.::-;.\-g-gﬂ_
4 / \, ) / ,// //
7 2 j T
#1520 | 3044 as-59 |60-60 £115-29] 30-44 | 45-59 6060 |
o . o~ o ; .
2 ‘.'>'I,'l1 14,5 N 16,6 ] 31,2 3|386,8 | 44,6 ; 14,8 ‘ 4
Le diagramme « Hommes » ne présente aucune caracteéristique mes retardent le plus possible un deuxiéme mariage et vivent
particuliére. Le diagramme « Femmes » fait apparaitre : dans la plupart des cas chez «leurs maternels ».
— L’importance des célibataires dans les classes d’dges Les femmes mariées, bien qu'ayant des enfants, n'ont pas
jeunes; il s’agit de femmes ayant eu des enfants nés «hors encore rejoint leur mari d’oll la classification en «chefs de
mariage ». ~ménages ».

— Le taux trés élevé des veuves dés I'age de 30 ans; ces fem-

— 179 —



AUTRES de + de 15 ANS

HOMMES

L’homme marié sans «responsabilité familiale » continue
a dépendre éiroitement de ses parents, tant que I'épouse ne
I'a pas rejoint. |l faut souligner les taux extrémement forts de
célibataires « Hommes » dans les classes d’ages élevés. C'est

REPARTITION SELON LA RESPONSABILITE
FAMILJALE DE 100 HOMMES DE 15 ANS
ET PLUS,PAR SITUATION MATRIMONIALE

100,
904
804
iy ‘ 70 <
7 50
7
Z 0
;/ 50+
s 404
4
' 304
7z 10
/// 7 (Ll . L
| Gelibataires 3250jo | Morids Bllo Veofsdut
T
B e e lgroges et 2Eo

Ghefs d'UBE
3 Shefs de ménoges

: Autres 15 ans et+

AUTRES de + de 15 ANS

FEMMES
s
[ Vi
Di €5
rao ivorcees eyv
60 .
- .
’ N

la contrepartie de la «fuite » des femmes devant le mariage.

Les diagrammes suivants récapitulent les données concer- -
nant les hommes de plus de 15 ans.

REPARTITION SELON ['ETAT MATRIMONIAL
- DE 100 HOMMES DE 15 ANS ET PLUS PAR
TYPE DE RESPONSABILITE FAMILIALE

P II I YT,
90 4

KA 1 180

XX 704
XRX 60
8 o
% 404

204

10 +

0J

TAutves 36 o | [Chefs d'UBE43 oo

Chefs de ménoges 8 oky Chefs de lignoges Tolo
- Divorces E:j Moriés
‘ VeuFs m Uélibatairen

— 180 —



b) Le nombre d’épouses.
Le nombre d’épouses est un élément important de prestige social, les diagrammes sont & cet égard trés éloquents.

CHEFS DE LIGNAGES CHEFS DUNITES ELEMENTAIRES
100, "100
k90 X117
LoV 801/

s K
w -

. £
s Z/ _ / ﬁoé g

0 | %g
e BN |

15-24 | 25-34/35-44/45-54|65-64| 65et+ | AGE | 15-24)25-34 35-44}45-54 55-64| 65¢h+

0 |58 [9,8|245]/282]321| o0 [3,9 22,5279 |239(13,3]85

fOépouse 1épousc Zépouses - Jouq épouses

La proportion de chefs de lignages ayant 3 ou 4 femmes de mesurer 'importance de la pratique du lévirat. Mais, I'obser-
atteint, dans les classes d'ages élevées, 15% environ. Il n'a, vation effectuée sur les villages de monographie montre que le
pas été possible, dans le cadre de I'enquéte démographique, lévirat est d’'une pratique assez courante.

CHEFS DE MENAGES AUTRES HOMMES

00 100

/ 2 !.'0 LY, L//AZAM
FSQ 9
F30 80
4 / - 70
[ Q ///
) N /) [ 60
- 50 7 - 50 ,
40 / 40
130 / ? 30
20 244 20
F10 \ 10
Lo | Lo

Y=/

[15-2a 35-34]35-44 45-50{55-64|65er+ | AGE |15-24[25-34 35-44!45~54 55-64]65 et+
(187 | 395]22,9]105 , 48 |36 | °° |62.4]235 63 |30 | 14 3.3

— 181 —



Les nombres moyens d’épouses par homme et par homme comportement matrimonial des hommes suivant leur type de

marié constituent des indices permettant de «mesurer» le responsabilité. :
CHEFS de LIGNAGES CHEFS d"UNITES ELEMENTAIRES
[ x 1 2
1,8 [ Par homme morié) 1,8
1,6 y l l/ N N r‘,ﬁ

s, D ! ‘[ '
1,2 /./ Par homé 1,2 s - —;<. -l
-1,0:’/ i 1,0 / —
08 Lo,0[ lPar homr;]

/

Y

08| | 10,6
L04 Loa
0.2 0,2
| 0 0

g ey gy [ 1 T 7]

25-34) 35-44| 45-54| 55-64|65et+ 15-24 | 25-3435-44 |145-54 |55-64 |65et+
58 9,4 | 24,5282 | 321 3.9 225|279 | 23,9 (133 |85

o/o AGE
olo AGE

CHEFS de MENAGES AUTRES HOMMES
'118 '1,8 N
Lis ]l s |
1.4 1.4 h i
12 [Por homme mor-iéJ (2 @ omTe mome;l
- o !
1,0 _j———-l—— —— q L1,0} = = o = = —— T -
Ny
0,8 i 1 L 0,9
0,6 l Par homme 0,6 -
L 04 0,4 Por homme
02 Lo,2
Lo L0 .
p— ] th ]
i s ) AN el W ==
15.24| 25.341 35-44[45-54 |55-64{65eb+ |2 2]15-24]|25-34}35:44;45-54| 55-64 65¢et+
187 1395229 |05 |48 3,6 % % 62,4 | 2%.6 | 6,3 3,0 1.4 3.3

Si 'on compare les maxima par homme marié, on obtient le Ainsi, le chef de lignage marié a 0,4 épouse de plus que le
tableau suivant : chef d'Ube.

Chef de lignage| Chef d’'Ube |Chef de ménage Autre o L'ensembie de la population.

a) La situation matrimoniale.

1,65 123 1,19 1 Les tableaux ci-dessous donnent par sexe, la répartition par
' tranche d’ages et par situation matrimoniale.

Hommes de 15 ans et plus.

Marié R P - A
Ages T ép. 2 p. 3 ép. 7 ép. Total Veuf Divorcé Célibataire Total
15-24 4 322‘ 74 —_ . — 4 396 36 137 27 987 - 32556
25-34 16516 1772 74 —_ 18 362 343 688 9754 29147
35-44 15953 3424 320 57 19754 716 853 2064 23387
45-54 12160 4619 393 —_ 17172 1170 745 ... 579 19 666
55-64 7 944 2220 327 93 10 584 879 280 267 | 12010
65 et + 5921 1468 234 111 7734 1851 - 378 174 10137
Total 62816 13577 1348 261 78002 4995 3081 40 825 126 903

— 183 —



SITUATION MATRIMO NIALE

REPARTITION DE 100 RESIDENTS RURAUX DE CHAQUE AGE , SELON LEUR SITUATION MATRIMONIALE

100 ¢ , 7100
90.} ~ / 4 a0
80 | / - 1 80
| ‘Z
70 | Z 47
| %
60 | Zé 4 80
#%:
o
50 | %% 4 s0
i
w0l Z? HOMMES FEMMES 4 40
%% -l
éé pivorcES BRESRI DIVORCEES
30 %é - e 1 30
27
éé; VEUFS VEUVES
2F %Z 120
ZZ:
%é: MARIES 7] MARIEES
0} %%; 110
%7
. M ceLiBaTARES] | CELIBATAIRES .
°/o I/Iyl/l/l/l / ! / /' /
15-24] 25-34| 35-24]/45-54(55-64{65-74 | 75et+ AGE 15-24| 25.34| 35 44| 45-54|55-54 65 -74| 75 et +
259 23 {18458 | 94| 55| 24| dele FARULOTOE |28 | 2an| 195 | 130 w2 | a7 ] 2

HOMMES | FEMMES




Femmes de 15 ans et plus.

Ages Mariée Veuve Divorcée Célibataire Total
15-24 20 684 243 1176 19109 41212
25-34 29 854 1108 1415 3126 35485
35-44 124347 - 1464 1406 800 . 28017
45-54 14449 3333 - 663 225 18 660
55-64 5328 4231 703 18 10280
65 et + 2213 ' 6699 521 153 9530
Total 96 875 17078 5884 23431 143184

Chez les hommes, on constate un «taux de célibat» élevé
puisque a 30 ans, on enregistre encore 30 % de célibataires

et 9% a 40 ans. Ce taux, bien inférieur chez les femmes, reste -

néanmoins a un niveau important (10 % a 30 ans 4 % a 40 ans.)
Nous avons déja insisté sur I'extréme mobilité de la popu-

lation masculine; une motivation importante- des déplacements

consiste a ramener de l'argent de Basse-Céte. pour pouvoir
se marier, car bien que la dot ne soit pas d’une pratique courante,
I’lhomme est tenu d’offrir a sa conjointe et a ses beaux-parents
de nombreux cadeaux.

b) Nombre d’épouses.

Globalement, on enregistre pour 100 hommes de plus de
15 ans :

— 39,5 hommes sans épouse

— 49,5 hommes avec 1 épouse 61,5 hommes

— 10,7 hommes avec 2 épouses } avec au moins

— 1,8 hommes avec 3 ou 4 épouses 1 épouse

soit 76 femmes mariées pour 100 hommes ou 124 femmes
mariées pour 100 hommes mariés.

_« L’équilibre matrimonial » s’établit ainsi :

Hommes - Femmes

37 sans mari
76 avec mari

39,5 sans épouse
61,5 avec épouse

100 hommes 113 femmes.

Le taux de polygamie actuel s'éléve & 1,24. Il croit assez rapi-
dement avec 'age de 'homme & partir de 30 ans environ, pour
atteindre un maximum a un age situé autour de 60 ans qui est
de 1,3

— 184 —



SITUATION MATRIMONIALE des RESIDENTS RURAUX MARIES

Reportition de 100 hommes mari¢s , de cho-

- que tranche dage svivent le nombre dépouses

Reportition de 100 femmes morvides,de cha-

-que_franche d'age, sutvont le rang dv mariage

7 100 ] 100
J Zz =Zz: B
EEY % %é Z | w }
| - |
- 10 70
41 60 60
- 50 $0 |
< 40 4 I
- 30 4Femmes 4¢MeEpoyse 30 |
1 20 3 Femmes 55 3°m* Epouse 20 b
2 Femmes 2eme Epoyse
- 10 10 |
4 .
1o ” 1 Femme 18r¢ Epouse o L
15-24)25-34]35-44]45-54{55-64|65- 74| 75et+ ABGE 15-24] 25- 34| 35-44{45-54 |55-64|65et +
55|23 |26 | 22 [ 14 |7 | 25 |TdeloPooulation | 201 [ 303]261 7 155] 57 [ 23

HOMMES MARIES

414
11,3

41,2 /
v
d.1,0

NOMBRE MOYEN D'EPOUSES PAR HOMME
MARIE L SELON SON AGE.

L~ o

FEMMES MARIEES

1 1,4
1,3

i 112
\\ 1,1

b 1,0

RANG MOYEN D'UNE EPOQUSE
SELON SON AGE.

’




SITUATION MATRIMONIALE DES RESIDENTS RURAUX

Répartition de 100 hommes,de chaque ran- Reépartition de 100 femmes,de ',e tronche
-che dage,suivant le nombre d’épouses . dage , svivant le rang dv mariage.
9 ) ioo 2 .“.’ P 1% %4954 19 3 o ’:' 7 100
_ : N
90 SRR § '
- 80 : fo.‘¢“ \§ T 80 |
1 70 %2 \\ 17
1 s0 - 1%
/ A \
1 so0 7 & l
Z% \ 50
/ %2’ \\
1 40 g ' \ 1%
%/%2 Bou4 f et geme \ 4
‘ ovd femmes e epou
_ T \IBE
/ / / ¢ ERRE] 2em &
4 20 %/ é 2femmes PR 2" dpouse \\ 4 20
4 1 ) 1Ferame 19" epovse T 10
0 Ofemme Sone mani ) 4 0
ofoe / . ' / \ I\I\I / I/ . L/' / ofo
15-24|25-34(35-44/45-54 [55-64 (6574 [T5 el + AGE 15-24)25-34)35-44 4554 | 55-64 | 65-74|78et +
' e/o de Jo POPULATION| 47) 19,6 | 131 | 71 7| 2
259| 23 | 184 154| 94 | 55 | 24 [ o TRANCHE JAGE i Raniid Mol i I
HOMMES | EEMMES

1,2 1,2

-.] 1.0 : k —\ 4 10
- N\

J 08 R 4 08
4058 ’ \ 4 o8
- DI. o 0,4

1
4 02 ; ~ d 0.2
40 J J 0
NOMBRE MOYEN D'EPOUSES PAR RANG MOYEN D'UNE FEMME

HOMME SELON SON AGE o SELON SO0NAGE




c) Nombre .de mariages et remariages des femmes.

FEMMES DE 15 ANS ET PLUS
NOMBRE DE MARIAGES

Répartition de 100 Femmes de chaque Franche Reépartition de 100 Femmes mori€es de choque
d ‘age suivant le nombre de moriages branche d'age sutvant le nombre de mariages
100
( AL § 2 160

N 4 vy
NN % NN ’
LR N
90 \'\'\ \.\. / R / 4
\o\o\' N \. .\ .\ .\ d / 90
\‘\. "N L / /é \\-\‘\‘/ /7, //
. * N ~ L
\'\'\.\. e -t- . N -Q-i-\‘\'\ N /m
0[N N : AN NN / 180
,\-o"\ \\\\./ . \\\\.\o"\.
NN ole o * . o @_s_[® \\\ é
. .\o\' .\.\.\ 4 N e Yo el e -\‘ N
e .\0\-\'\ AR AN 77/ P\'\.\ AN N ™
'70\\.\,..°‘\\ NN ol o ~ o 8 NNSN N e - * 704
\. ~ ,.\. o e ,\.\.\\ ARA N \.\. . e .\-\o \.\ \. TN
LR NINN Yo e NN N PO\ % AR RN .\.\-\~
SR TRSRINE ARG U YT T AR 4 RN R AR AR
NN, \.\. .\.\ a\-\ﬂ\.\. .\. . .\.\.\‘ e .\t\\ \.\.\.\. .\-\I\D
LA N .\,\,\,\., s NN T AV \.\.\.\-\- AN RN PlGo-
".\. \\‘\oc..\. SN \\\,\."'..\\\\ . ® s "l
S e Se n N N \.\.\. Jou oo @ -\'\‘ \.\.\1 . -\'\'\'\\ .\\
o o 0 T UNIN NN, . s NN N . b
. .\o\ \.\.\.\ e \- . . 5mcf‘lu e \'\ \\.\.\. . -\o\-\‘\ N \.\ LJ'SD
NN . NONN NN 9 Y ~ PATYNY AR
- TN N AT RO L N NN SR Ne e e e ONININAN NN
. NN e g N ONOR N e e T
40 t‘\\'\' RSN ANR '\'.\‘ //// NN RN O
- . e lel® ONN N + NN N DN e e e NN NN > "o o A0+
\\:\.\‘\'\'\' * '\‘ N .\. \.\:\.\.\.\. . '\'\'\.\. - o N 0
\.\ N .\.\. .\'\. .\, .\.\-\ NN N et .\.\.\' \‘\ N
. L) L] .
\.\-\'\. .\'\‘ A o .\.\. b \.\.\.\' _\.\.\.\. s O\
30 ANRN N S ARANIORN RSN
SRR SRR N NN N NN N P30
o\o\'\ ~ .\.\. Pe o .\.\. NN \.\.\ R .\. ,\ NN
. .\.\-\‘\ NIN, ‘\' .:\.c > Ne e e o\'\'\\\'\.\. - .\! ‘\‘ p
el -\'\'\'\ .\. o m \.\-\- '\'\'\.\. \.\.\.\- o '\° *
20 \.\.\.\. . n\o\‘ A VA A L AN A .\.\\ \.\.\ \. N 20
KON, ,‘.\.\\‘\' *J 2 moriages NN '\_\.\.\.\ DRSO AN
. . AN RS B N ..
\.\‘\.\. .i.\.\' \n\.\. .\ :\:\:\‘ . .\.io\- ‘\ \.\.\. .\.\ L
10 AN I D e e SR 1 . NN SRR AR NN A LLE
AN NN e e e mariage AR ) ONR NN e
Pe e o J* NN NSRS AT TR PR N AN
\\‘\. . \o \o NN \'\ \.\.\. .\. o s W1TUN
0 \‘\ . y\.\. . CRLNEN \'\.\. S .i.\-\
) NN . 212010 J

yoa . v

15-24(25-34 | 35-44| 45-54] 55-54) 65¢t+ AGE 15-24| 25-34|35-44|45-54| 55-64|65et+
28,8 | 24,7 | 196 | 131 71 6,7 lolode la popuiation par tranche dage] 20,1 | 30,3 261 | 1,5 57 23

1,9 14 -
1.2 ) ’\kﬂ ' | | e
1,0 / ] 1,0
0,4 v : 0,84
0,8 0,61
0,4 0.1
+0.2 0,24

0 : 0
Nambre moyen de marioges dune femme selon Nombre moyen de moariages dune femme marice

son age selon son age

— 187 —



-

Le nombre de mariages est l'indice le plus s{r pour mesurer
la mobilité .conjugale. En moyenne, une femme contracte au -
cours de sa vie 1,35 mariages reconnus. La légére régression
constatée sur les courbes dans les derniéres tranches d’ages
est vraisemblablement due a des omissions de déclarations
et non & des modifications dans le temps, des moeurs et cou-
tumes conjugales.

AGE MOYEN DES HOMMES MARIES
SUIVANT LEUR NOMBRE D'EPOUSES

il est remarquable de constater que dans la tranche d'ages
14-24 ans, 45 % des filles sont célibataires.

Les garcons se marient & un age nettement plus élevé : ainsi
prés de 90 % des gargons de la tranche d’ages 15-24 ans sont
célibataires et il en reste encore environ prés de 40 % dans la
tranche d’age 25-34 ans. ‘

AGE MOYEN DES FEMMES MARIEES
SUIVANT LEUR RANG D 'EPOUSE

Age moyen
des célibataires

4 ; 4 M
m /| £ /
|‘¢7}> - =] :
=13 - 213 v
=3 : : &
1n. /' : S
5 /. | - |
| 2 - gl 2 :

g 1. 2
Z E : =
zl T =

20 - 30 4o§ i50: so AGE 20

78] : :
61,7

D Age maoyen

— 188 —

Age moyen
des celibataires

[:I Age moyen



Le graphique « femmes » fait ressortir que I'age des épouses
est décroissant quand le rang de V'épouse augmente, & I'excep-
tion de la 4¢ épouse, qui, lorsqu’elle existe, est plus agée que les
épouses précédentes. Nous retrouvons I'influence de la pratique
du lévirat.

Le diagramme « Corrélation Age du mari-Age de la femme »

confirme cette hypothése.

D’autre part, le décalage entre les ages des maris et ceux des
épouses se poursuit natureliement tout au long de la vie conju-
gale et s’accroit sensiblement par le jeu des divorces, des rema-
riages et de la polygamie. Il apparait que ce décalage est propor-
tionnel a I'dge du mari (de 'ordre du cinquieme).

DIAGRAMME

85

AGE DES FEMMES MARIEES- AGE DU MARI
REPARTITION DE 10000 FEMMES MARIEES

/”’ .\\\
80 < v
. " \I . 500et +
75 _ /‘ _______ — Y,J, . 1 ~
ll < l' .
/ N 450-500
s /
70 ! - / Il
,, @ ,/ . TR .
85 ; o R e R B LI 400-450
! ./, ; .
‘ ya
F 60 ', //r
- | A . . . 350-400
§-SS + 7
] ’
ai : ,1/0 . . .
ﬁ - 50 + 4. T 300-350
&) %- - /’ . :Illl
b a5 5 i i
o b7 HH 250-300
< = N (BT . -
¢ 'l,l’ et
- 40 47 i‘;-‘
[
l M] 200-250
35 HH ' AT
. ] Ill lllli.‘.. .
phly l| phihe
- 30 L t
3 IR 150-200
[ S . .
Pt T
HHIETED R
'25 'lll‘ o ] ---::...:- l!'li
|{::| H ”::::::::': o 100 150
- 20 It e TYEE
yll‘ll-.-.. :::::
“”l A I N
L 15 Lot ee-. 50 - 100
% 20 25 30 3 40 45 56 55 60 65 70 75 80 85 .
L L 5 1 fl 2 3 S i ] 1 1 1 Y
AGE DUMARL 20-50

Age moyen dune femme , sutvont l'oge de son mori.

— 189 —






ANNEXE

LES TERMES DE PARENTE ET D’ALLIANCE

A. - Les termes de parenté.

1. Les termes de désignation et d’appellation.
a) Le plan vertical.
1) Les ascendants.

i) La génération du pére et de la mére.

Pour désigner son pére, sa mere, les siblings (1) et, le cas
échéant, les cousins de son pére et de sa mére, Ego (2) emploie
extensivement les expressions « mi si» (mon pére) et « mi ni»
(ma meére). Pour les appeler, il utilise les termes « baba » (pere,
papa) et « mmo » (mére, maman) (3). En général, on fait suivre
ces vocatifs du nom propre de la personne a qui on s’adresse;
par exemple : «baba Tano », « mmo Aya», etc.

Pour distinguer le pére et la mére des autres parents de leur
génération on emploie les expressions : « mi si kpa » (mon pére
vrai), «mi ni kpa» (ma mére vraie) (4).

Pour désigner ses oncles et ses tantes avec précision, le
locuteur se sert de formules descriptives et analytiques terme
3 terme; mon oncle utérin se dit : «mi ni nyama bya» (ma
mére/son/sibling-homme); ma tante paternelle : « mi si nyama
bla» (mon pére/son/sibling-femme) (5). Depuis que, a la faveur
des migrations vers les villes, en particulier vers les villes de
Basse-Cote (Abidjan, Bassam, Bingerville), les Baoulé ont
repris contact avec les Akan du-Ghana (Ashanti et Fanti), ils
ont récupéré I'usage de « ofa » qui sert a désigner l'oncle utérin.
Toutefois, cet usage d'introduction trés récente est loin d’étre
généralisé et est surtout le fait de Baoulé qui ont eu des contacts
directs ou indirects avec les villes de Basse-Cbte.

Lorsqu’il s’agit des cousins du pere et de la mére, il n'est
plus possible d’aboutir a une explication exhaustive & l'aide
des seuls termes de désignation et d’appellation et des formules
dans lesquelles on les fait entrer. On- est alors obligé de faire
intervenir les formules duelles d’objectivation dont il est question
au paragraphe suivant, sans pour autant, aboutir dans tous les
cas a une explicitation exhaustive du rapport de parenté.

Les cousins et les cousines du pére et de la mére sont, &8 un
premier niveau, appelés «mi si» (mon pere) et «mi ni» (ma
mére); a un degré plus élevé d'exigence en matiére d’expli-
citation on emploie les mémes termes que pour les siblings
du pére et de la mére; le cousin de mon pére sera : «mij si
nyama-bya » (mon peére/son/sibling-homme); sa cousine «mi
si nyama-bla» (mon pére/son/sibling-femme), etc.

Au-dela de ce niveau, on est obligé d’employer les formules
duelles : «nga oua-nga oua» et «bla nga cua-bla nga oua ».
«Bla nga oua-bla nga oua=»-veut dire littéralement : femme
celle-la enfant-femme celle-1a enfant. Cette formule désigne
des cousins paralléles matrilatéraux c’est-a-dire dont les méres
sont sceurs. « Nga oua-nga oua » (6) est beaucoup plus vague
puisqu’il ne fait pas intervenir ie sexe des parents des cousins
et peut désigner aussi bien les cousins croisés (les enfants
d’un frére et d'une sceur) que des cousins paralléles patrilaté-
raux (les enfants de deux fréres).

Aussi, l'explication exhaustive ne peut étre réalisée que
lorsqu’il s’agit des cousins paralléles matrilatéraux du pére
ou de la mére.

En effet, lorsqu’on dit, par exemple @ « mi ni ni srd nga bé ti
ngaoua-ngaoua» {(ma mere et homme celui-la ils sont ngaoua-
ngaoua ») on peut aussi bien désigner un cousinage Croisé
gu’un cousinage paralléle patrilatéral.

ii) La génération des grands-parents.

Les grands-parents sont désignés et appelés par le terme
«nana». Pour distinguer grand-pére et grand-mére on utilise
les - expression « hana-yasoua» (aieul-gargon) et «nana-bla»
(aieul-femme). Pour distinguer les aieuls du co6té du pére de
ceux du cété de la mére, on a recours, ici aussi, a des formules
analytiques et descriptives : mon grand-pére maternel se dit

«mi ni i si» (ma mére et son pére); ma grand-mére maternelle :
«mi si i ni» (mon pére sa mére), etc.

Les siblings des aieuls peuvent étre l'objet d’explicitations
approximatives ou exhaustives selon les cas. Par ordre crois-
sant d’explicitation, on dira : « mi nana yasoua» ou « mi nana
bla» ; puis on utilisera des formules du type : « mi nana yasoua
i nyama bya» (mon aieul-gar¢on son sibling-homme) et dans
ce cas on désigne aussi bien le grand-péere paternel que le
grand-pére maternel; la formule d’explicitation exhaustive
est du type : « mi si si i nyama-bya» (mon pére/son/pére son
sibling-homme).

iii) La génération des arrieres-grands-parents.

Pour les bisaieuls on emploie aussi le terme «nana». Lors-
gu’'on voudra préciser le rapport de parenté, on aura encore

recours a des formules terme a terme, de type analytique et
descriptif. Toutefois aucune de ces formules n'offre une expli-

“citation exhaustive.

Ces formules utilisées pour désigner les arriéres-grands-
parents comportent toujours un degré d’indétermination insur-
montable. La figure ci-contre montre comment chacune des
expressions suivantes utilisées pour désigner les bisaieuls
renvoie toujours a deux personnes différentes dans la structure
de la parenté.

(a) « mi nana yasoua i si» (mon aieul gargon son pére)

(b) «mi si i nana-yasoua» (mon pére son aieul gargon)

(¢) «mi ni i nana-yasoua» (ma mére son aieul gargon)

(d) « mi nana bla i si» (mon aieul femme son pére).

EGO

(1) «Sibling» est un mot anglais qui désigne des individus ayant
méme pére et méme mére ind.épendamment de leur sexe. Comme il
n'existe pas d'équivalent frangais de ce terme, son usage est devenu
courant en anthropologie sociale.

(2) Ego, mot latin qui veut dire « moi ». Il est utilisé en anthropologie
sociale pour désigner lindividu de référence dans une structure de
parenté.

(3) Pour appeler la mére, on utilise aussi parfois « mani », néologisme
d’origine européenne, « Mmo » veut aussi dire « madame » et entre dans
les formules de salutations, de remerciements, etc.; exemple : « Mmo
ani o!» (Madame bonjourj.

(4) «Kpa» est un adjectif qui peut prendre parfois une valeur adver-
biale : il signifie : vrai, vraiment; bon; bien...

B (5) IITes mots places entre les // sont sous-entendus dans le langage
aoulé.

(8) Littéralement : «celui-la enfant - celui-1a enfant». Notons que la
‘forme homologue de «bla nga oua - bla nga oua » qui pourrait logique-
ment étre utilisée pour désigner des cousins paralléles patrilatéraux
n'existe pas (bid nga oua - bia nga oua).

— 191 —



2) Les descendants.

i) La génération des enfants.

On utilise I'expression « mi ba » ou « mi oua » (1) (mon enfant)
pour désigner ses propres enfants aussi bien que ceux des
siblings ou des cousins. Mon fils se dira : «mi oua yasoua»
](‘mon enfant garcon) et ma fille : « mi oua bla» (mon enfant
ille).

"Pour distinguer ses propres enfants de ceux des siblings ou
des cousins on dit : «mi Krd-ba» (mon ventre/l'/enfant).

Pour désigner les neveux et les niéces, on utilise généralement
des formules analytiques et descriptives :

«mi nyama bla oua» (mon sibling femme/son/enfant)

«mi nyama bya oua » (mon sibling homme/son/enfant), etc.

Donc pour ces catégories objectives de la parenté, il est
possible d’aboutir & des explicitations objectives. En fait, dans
la pratique, les formules a haute complexité sont rarement
employées et on se contente, le plus souvent, de formules
d’approximation.

Lorsqu’on arrive au niveau des enfants des cousins, les
relations ne peuvent plus étre explicitées exhaustivement.
Sur le schéma ci-dessous Ego désigne a et b de la méme fagon :
«mi ni nyama-bla i anuma yasoua» (ma mére/son/sibling
femelle son petit enfant gargon).

-6 o=

:O:
EGO

o Pp—ii

|
A
[o]

Or, I'un est utérin (a), peut hériter le Ego tandis que I’ autre {b)
ne le peut pas.

Toutefois & ce niveau, intervient un terme de parenté impor-
tant : « Aosoua » qui désigné le neveu utérin ou son équivalent.
Ce terme d’aprés Delafosse (2) serait d’origine Agni et d'intro-
duction récente. Ceci est fort plausible, car il s’agit la du seul
terme de désignation & valeur synthétique et discriminatoire (3).

On n'utilise pas systématiquement « Asoua » pour désigner
tous les utérins de la génération des enfants ou des petits-
enfants (4), mais cette extension se fait facilement lorsque les
circonstances s’y prétent. Lorsqu'un homme n’a pas de neveu
utérin, il dira des enfants de sa cousine paraliéle matrilatérale
que ce sont des « Aosoua »; ou bien, il [e dira des fils de sa
niéce utérine.

ii) La génération des petits-enfants.

Mon petit-enfant se dit : « mi anuma »; mon petit-fils : « mi
anuma-yasoua » ; ma petite-fille : « mi anuma-bla ».

La précision s’obtient toujours par le méme procédé : formules
analytiques et descriptives « oua-yasoua » (mon enfant
gargon son enfant gargon); «mi oua-bla i oua- yasoua » (mon
enfant fille son enfant garcon) etc.

« Anuma » peut s'étendre a la descendance des snbllngs et
parfois des cousins.

ili) La génération des arriéres-petits-enfants.

[

20
.Ll\
CI')’_]—|
[ ]

(a) (b

-

Mon arriére-petit-enfant se dit : «mi anuma sié » (sié = der-
riere). De méme que pour l'ascendance; c’est a partir de ce
niveau, que se manifeste une certaine ambiguité dans les expres-
sions servant a désigner I'ascendance directe.

Les formules d’explicitation sont du méme type que celles
utilisées pour les bisaieuls :

«mi oua-yasoua i anuma-bla (mon enfant gar¢on son petit-
enfant fille) peut désigner, sur le schéma ci-contre, aussi bien
(a) que (b).

b) Le plan horizontal.

Sur le plan horizontal, c’est-a-dire pour les parents de la
génération de Ego le terme d'utilisation extensive est «nya-
ma» (5); les termes de différenciation sexuelle sont «bya»
(homme-gargon) et «bla» (fille).

Ici encore on se sert, pour 'explicitation, de formules ana-
lytiques dont la complexité croit en raison directe du degré
d’éloignement du rapport de parenté et du degré de précision
auquel on veut parvenir. C’est ainsi que le fils de la sceur de ma
meére sera, suivant ies cas

a) « mi nyama» (mon sibling);

b) « mi nyama bya» (mon sibling-homme);

¢) «mi ni nyama bla oua» (ma mére/sa/sceur/son enfant);

‘d) «mi ni nyama bla i oua yasoua» (ma mére/sa/sceur son
enfant gargon). .

Pour les cousins au second degré, il n'est plus possible
d’obtenir une explicitation exhaustive.

Pour désigner les demi-fréres et les demi-sceurs on utilise
des formules qui se référent au pére ou a la mére : on dit «mi
ni oua» (ma mére/son/enfant)' «mi si oua» (mon péere/son/.
enfant).

Au niveau des S|bI|ngs — et parfois des cousms — intervient
une différenciation importante entre ainé («kpé» ou «kpé-
ngbé ») (8) et cadet (si-ba = derriere enfant) qui entre parfois
en compétition avec le principe des générations et qui contri<
bue a infléchir les structures généalogiques en situant sur
le méme plan des collatéraux de générations différentes.

L’'ambiguité insurmontable des termes servant a désigner
les bisaieuls, les arriéres-petits-enfants et les cousins a partir
du second degré, ainsi que la complexité des formules d’expli-
citation exhaustive dans les autres cas, proviennent d'une

" carence de termes de parenté synthétiques et véritablement

classificatoires. )

Les termes de «ba» ou «oua», «ni» et «si» et «nyama»
sont des termes d'extension sans valeur classificatoire, car
ils ne différencient pas dans I'ensemble de la parenté des
catégories de parents utérins et de parents en lignée mascu-
line.

« Aosoua » ne peut pas non plus étre considéré comme un
terme classificatoire dans la mesure ou son utilisation exten-
sive pour désigner des collatéraux utérins des générations
subséquentes n'est pas systématique mais se fait en fonction
de conjonctures particuliéres.

Par ailleurs, la complexité des formules d’explicitation exhaus-
tive les rend peu maniables et fait qu’on les utilise trés rarement
dans la pratique. On leur préfére 'emploi de formules extensives
et approximatives beaucoup plus bréves qui situent les rapports
de parenté dans les limites d’indétermination extrémement
génantes pour une société ou les successions se confirment
généralement au schéma utérin et ol il est essentiel, pour

I'individu, de se définir, en lignée utérine, par référence a I'an-

cétre fondateur et au reste de sa descendance.

(1) Au pluriel, nouveau changement pour des raisons euphoniques :
«mi oua» devient «mi ma mu» («mu» est la marque du pluriel).

(2) Voir Essai de Manuel de Langue Agni.

(3) Avec «Ofa», d'origine Asante-Fanti et d’introduction encore plus
récente.

(4) L’extension du terme ne se fait donc pas seulement sur le plan
horizontal des fils des sceurs aux fils des cousines utérines, mais aussi
dans le plan vertical puisqu’il peut étre utilisé pour de5|gner les fils
des filles des sceurs.

(5) L'utilisation extensive de « nyama » dépasse d'ailleurs la parenté :
on se sert de « mi nyama bya » comme de « djafoué » (ami) pour héler un
non-parent avec qui on entretient de bonnes relations.

(6) Ou Kpin ou Kping.

— 192 —



2. Les termes d’objectivation et les formes duelles.

Pour palier cette indétermination, les Baoulé ont recours
a4 des termes classificatoires d’objectivation qui n’ont pas
de fonction relationnelle ou a des formules duelles.

a) « Bla-ba » et « yasoua-ba ».

Ces termes, dont il a déja été question, ne servent pas a défi-
nir une relation de Ego avec un membre de sa parenté, mais
seulement a situer un individu par référence a la trame des
lignées utérines et masculines qui constituent sa parenté.
D’ailleurs, ces termes — «bla-ba» : I'enfant d’'une femme et
«yasoua-ba » : I'enfant d’'un homme — se référent moins a des
lignées qui n'ont plus qu’une existence virtuelle — les Baoulé
ayant perdu et le nom et le concept méme du matrilighage (1) —
qu’d des groupes de fonctionnement socio-économique qui
peuvent aller de la cour élémentaire au village et dont les
membres se définissent comme «bla-ba» ou «yasoua-ba»
par rapport a 'ancétre fondateur du groupe en question.

I n'est pas question de reprendre ici 'analyse de ces termes
déja faite dans le paragraphe consacré a la structure de la
parenté. Toutefois, il convient de souligner les points suivants :

1) 0 ne s’agit pas |a de véritables termes de parenté; géné-
ralement on ne dit 'pas : «un tel est mon «bla-ba» (2) ou «je
suis le « bla-ba » d’un tel », mais : «je suis bla-ba » dans
I'« Auro » d’un tel», ou «je suis «bla-ba» dans tel village »;

2) De ce fait, les notions de «bla-ba» et de «yasoua-ba »
sont éminemment relatives : on peut étre «bla-ba» dans la
famille étendue et « yasoua-ba» dans le village;

3) Enfin, comme nous I'avons signalé, il existe des « yasoua-
ba » fictifs dans la logique du systéeme de parenté Baoulé —
systéme non lignagier, a double parenté et a accentuation
matrilatérale — un homme est «bla-ba» la ol sa mére est
«bla-ba» et il est «yasoua-ba», non pas la ol son pére est
« yasoua-ba», mais 12 ou son pére est «bla-ba»; en fait, il
existe de nombreux cas ou les membres d'un groupement
social (famille étendue, village...) sont définis comme « yasoua-
ba» en contradiction avec cette régle.

b) « Ngaoua-nga oua » et « bla ngaoua-bla nga oua ».

TCT_B

O—

TS_B

|
A A

“Bla nga wa - Blo nge wa”

-0 -
| |
A A

Les formes duelles désignent fes cousins : «bla-nga oua-
bla-nga oua» veut dire femme celle-ia/son/enfant-femme
celle-la/son/enfant, et désigne les cousins paralléles matri-
latéraux (figure. ci-dessus c'est-a-dire deux personnes dont
les méres sont soeurs ou cousines utérines. « Ngaoua-ngaoua »
-désigne les autres cousins : les cousins paralléles patrilatéraux
— c’est-a-dire les enfants de deux fréres; ou les cousins croisés
— c’est-a-dire les enfants d’un frére et d’'une sceur. A ce niveau,
le sexe des parents par lesquels deux individus sont cousins
n'est pas précisé . «nga» voulant dire aussi bien celui-la que
celle-la.

A= A= -—(S A

I 1 I

“ Ngo wa - nga wa “

Mais les cousins ne se servent pas de ces expressions pour
s’appeler ou se désigner I'un l'autre. Un homme ne dira pas
de son cousin : « ¢’est mon « ngaoua » ou mon « bla nga oua ».

Pour se situer dans un tel rapport, Ego est obligé de s’objec-
tiver : il dira : «moi et un tel, nous sommes «bla ngaoua-bla
ngaoua » {« mi ni sra nga, é ti bla nga oua bla nga oua »). C’est
comme si, en francais, on pouvait dire : « Un tel et moi sommes
cousins » sans pouvoir djre : «un tel est mon sousin» ou «je
suis le cousin d’'un tel »,

Dans la pratique, les expressions «ngaoua-ngaoua» et
«bla nga oua-bla nga oua» {et surtout dans le cas de cette
derniére) s’appliquent aussi aux cousins au deuxiéme degré
et au troisiéme degré. Cette utilisation extensive fait souvent
qu'on applique cette formule a des parents de générations
différentes lorsqu’ils se situent dans la méme classe d’ages.
Le schéma ci-dessous montre comment e et d appartenant a des
générations différentes (en trait plein) sont désignés comme
cousins parce qu'ils se situent dans la méme classe d’ages
(trait pointillé).

.l—.O

T6;\f§‘~§_' bg
'

Oc ' (b)(l) = d

le (d) 7M.

B. Les termes d’alliance matrimoniale.

i

L'épouse s’'appelle «yi» et I'époux « wu ».

Le terme le plus généralement employé pour désigner les
alliés est «sia». Toutefois, il existe un autre terme «sébi»,
dont I'utilisation fait I’'objet d’une variation régionale importante.

Une ligne orientée nord-sud correspondant aux limites orien-
tales des cantons Bro et Don, $S4, Aitou (Aitou de Tiébissou,
de Toumodi et de Dimbokro) marque la frontiére entre deux
systémes différents de termes d’alliance : & l'est de cette ligne
prédomine l'utilisation de «sia» et a Pouest celle de «sébix.

Dans le systéme oriental «sia» est utilisé pour les relations
d’alliance entre hommes et pour les relations entre hommes
et femmes. On lui adjoint en général un qualificatif sexuel :
«yasoua » (masculin) ou «bla» (féminin). C'est ainsi que «mi
sia yasoua » sera mon beau-frére, mon beau-pére, mon gendre
et que «mij siq-bla » sera ma belle-mére et parfois ma bru (3).
_ Dans ce systéme, « sébi » est utilisé uniquement pour les rela-
tions entre femmes (4).

Dans le systeme occidental, «sia» est utilisé uniguement
pour les relations d’alliance entre hommes et «sébij» pour
les relations entre femmes et entre hommes et femmes.

Les termes d’alliance
Systéme Systéeme
occidental oriental
Relations entre hommes.......... Sia Sia
Relations entre hommes et femmes Sébi Sia
Relations entre femmes .......... ~ Sébi Sébi

(1) «Abusla» chez les Ashanti et Fanti, « abusué» chez les Agni;
par ailleurs, le « ntoro » (Asante-Fanti) ou « atoro » (Agni) est le support
du concept de patrilignage. '

{2) Nous avons toutefois rencontré cet usage dans un village du
Quarébo. L'état actuel des recherches ne permet pas de dire s’il s’agit
l1a d’un cas isolé ou d'une utilisation qui pourrait étre, ou avoir été sys-
tématique.

(3) Entre beau-frére et belle-sceur on utilise les termes de « yi » (¢pouse)
et «wil » (époux).

(4) Chez les Agni aussi, « sébi » est réservé aux relations entre femmes.

— 193 —



En principe, ces termes de «sia» et « sébi» pourraient étre
employés pour désigner tous les alliés, aussi bien dans le plan
horizontal (les beaux-fréres et belles-sceurs) que dans le plan
vertical (beau-pére et belle-meére, d'une part, et gendres et brus
de V'autre). Toutefois, dans la pratique, on fait souvent inter-
venir d'autres termes : «yi» (épouse) () et « wl » (époux) ainsi
que les termes «oua» ou «ba» (enfant) et «ni» (mére).

Dans les deux systémes, l'utilisation de «yi» et «w( » est
générale entre beaux-fréres et belles-sceurs — ainsi qu’entre
une femme et les cousins de son époux et entre un homme et
les cousines de son épouse. Ceci doit étre mis en rapport avec
la coutume du lévirat a la faveur de laquelle un homme peut
épouser les veuves de son frére ou de son cousin.

Toutefois la pratique du iévirat et I'utilisation de «yi» pour
désigner des femmes. alliées ne se recouvrent pas entiérement.
D’une part «yi» est parfois utilisé dans des relations d’ou la
pratique du lévirat est exclue; d’autre part, dans la relation
entre une femme et le neveu utérin de son mari, ou le lévirat se
pratique fréquemment, on n’emploie pas les termes «yi» et
«w0 » mais «ni» (mere) et «oua» (enfant). '

Dans la plupart des tribus appartenant au systéme oriental (2),
un homme appelle sa bru (3) « mi yi » sans qu’il ait pour autant
la possibilité de I'épouser au cas ou son fils viendrait & décéder.
1l semble qu’il s’agisse la d'une facon collective ou en quelque
sorte classificatoire de parler : en effet, 'épouse de mon fils
peut d’un certain point de vue (4) étre considérée comme une
épouse appartenant au groupe social dont je suis le chef; c'est
ainsi que d'une épouse du groupe on dira souvent «notre
épouse » et non pas « 'épouse d’un tel ». Le pere, étant généra-
lement le chef du groupe social, s’identifie au groupe et trans-
forme le « notre épouse » en « mon épouse ». D’ailleurs, alors que
dans les relations entre belles-sceurs et beaux-fréres classifi-
catoires, « mi wi » est le corrélatif de « mi yi », dans la relation
beau-pére-bru le corrélatif de « mi yi » est « mi sia-yasoua ».

En revanche, alors que le lévirat se pratique fréquemment
dans la relation neveu-épouse de 'oncle utérin particulierement
lorsqu’on hérite de ce dernier, les termes employés sont « mi
oua» (mon enfant) et « mi ni» (ma mére) (5). En principe, toute

possibilité de mariage est exclue avec les femmes qui sont
des méres classificatoires et qu’'on appelle «mi ni», En fait,
les termes «mi oua - mi ni» sont employés d’abord entre une
femme et les enfants de son mari; par extension, en vertu du
principe classificatoire, leur usage a cours aussi entre la femme
et les neveux de son mari, mais si un homme ne peut pas épouser
les coépouses de sa mere, il peut épouser les veuves de son
oncle.

Dans ces deux cas — relations entre beau-pére et bru et rela-
tions entre femme et neveu du conjoint — le langage, la nomen-
clature des termes d’alliance se trouve étre en contradiction
patente avec la réalité sociale. }

Il existe un troisieme terme d’alliance : «ora», qui veut dire
rival ou rivale. 1l s’applique d'abord aux coépouses. Par exten-
sion, il s’applique aussi aux femmes de deux fréres. Belles-
sceurs et beaux-fréres s’appellent «yi» et «wl», et comme
un homme peut épouser les veuves de son frére, il est normal
que les épouses de deux fréres s’appellent « ora» puisqu’elles
peuvent devenir coépouses.

Par ailleurs, on appelie «ora», les époux de deux sceurs,
non pas parce qu’'un homme pourrait épouser deux soeurs —
ce qui est rigoureusement exclu — mais parce que, dit-on,
«ils ont cherché des femmes dans la méme famille. »

Tous ces termes synthétiques d’alliance peuvent toujours
étre remplacés par des formules analytiques et descriptives :
par exemple, mon beau-frére se dira : «mi yi i nyama bya »
{(mon épouse son sibling homme); etc.

(1) En fait, on peut appeler «mi yi» toute femme avec laquelle on
pourrait se marier.

(2) Chez les Nzipri, les Faafoué de Bouaké, les Pépressou, les Fari, les
Salé, les Ando et les Soundo, on utilise le terme « sia ». Dans le systéme
occidental on utilise «sébi».

{3) Ce n’est pas seulement le pére de I'’époux qui appelle la femme
«mi yi » mais aussi les oncles utérins et les oncles paternels. :

(4) En fonction de la pratique du lévirat.

(5) En usage ‘dans les deux systémes.

— 194 —



REPUBLIQUE DE COTE D'IVOIRE

MINISTERE DES FINANCES, DES AFFAIRES ECONOMIQUES ET DU PLAN
ADMINISTRATION GENERALE DU PLAN
DIVISION DES ETUDES DE DEVELOPPEMENT

LE PEUPLEMENT

ETUDE REGIONALE DE BOUAKE 1962-1964

TOME 1



